شرح تاب التعاليان 多月記じ علامرطهاطها في ره، متتل مركيدورة فشرده فلبغي مطابق آراء فلأسفيرشاء واشاق وبخصوص منشرك ملاصدرا وخورش شرح توقیق، آیت الله دکتر حمین خانی زنجانی

# شرحكتاب

# نهاية الحكمه: علاَّمة طباطبائي (ره)

(مشتمل بریک دورهٔ فشردهٔ فلسفی مطابق آراء فلاسفهٔ مشّاء و اشراق و بخصوص مشرب ملاًصدرا و علاّمه طباطبائی (ره))

جلد اوّل

شرح و تحقيق:

دكتر حسين حقّاني زنجاني

# شرح كتاب نهاية الحكمة علامة طباطياني(ره) جلداؤل

: دكتر حسين حقّاني زنجاني شرم و تحقیق : دانشگاه الزَهَرا (س)

عروف چینی و منفحه آرائی: گروه کاوش ۴۶۹۷۸۸

: میعاد ليتوكراني

چاپ و صنحافی : چاپخانهٔ دانشگاه الزهرا (س) : ۲۰۰۰ نسخه تيراز

: پاییز ۱۳۷۸ تاريخ انتشار

ناشر

: اول نوبت چاپ

كليه حقوق براي ناشر محفوظ است.

آدرس: تهران - ده ونک - دانشگاه الزهرا (س) تلفن: ۸-۲۲۰۵۱ ۸۰۲۲۰۸

# فهرست مندرجات:

| ساني الفُّ                             | پیشگفتار شارح: ارزش فلسفه و موقعیّت آن در مبان علوم ان    |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ئ                                      | مقدمهٔ شارحمقدمهٔ شارح                                    |
| ٺ                                      | يبوگرافي استاد علاَمه                                     |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | تربیت شاگردان مبرز و لایق                                 |
| غ                                      | ديدگاه علاّمهٔ طباطبائی در فلسفه                          |
| <b></b>                                | ویژگیهای مشرب فلسفی عاذمهٔ طباطبائی                       |
|                                        | درس اۆل:                                                  |
| ٩                                      | مقدّمهٔ ورود در فلسفه: واقعیَت جهان أفرینش                |
|                                        | خطای اندیشه و نیاز به بررسی احوال موجود                   |
| ٠٠٠                                    | موضوع فلسفه: مورد اوّل و دوّم                             |
| 15-17                                  | پنج نتیجه:                                                |
| ١٧                                     | مرحلة اوّل در احكام كلَّى وجوه                            |
| نت                                     | -<br>فصل اوّل در اینکه مفهوم وجود از قبیل مشترک معنوی است |
|                                        | دو نظریّهٔ باطل و اثبات بطلان أن به سه وجه                |
| <b>*</b> 1                             | حقّ مطلب و منشأ اشتباه                                    |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | خلاصة درس اوّل                                            |
| 70 a 74                                | يرسشها                                                    |

## درس دؤم:

| . ۲۹ و ۳۰            | اصالت وجود و اعتباری بودن ماهیت                              |
|----------------------|--------------------------------------------------------------|
| 70 t 71              | چند ایراد بر اصالت وجود و دفع أنها                           |
| ٣۵                   | رد قول بر اصالت ماهيت                                        |
| YS                   | قول محقّق دوائی و ردْ آن                                     |
| <b>TX</b>            | خلاصة درس دؤمخلاصة                                           |
| <b>P7</b>            | پرسشها                                                       |
|                      | درس سوّم                                                     |
| ta                   | <b>فروع اصالت وجود و اعتباری بودن ماهیّت</b>                 |
| ل شود دو حکم دارد ۴۵ | فرع اوّل: هر محمولی که بر حیثیت ماهیت یک شیء حم              |
| TF                   | فرع دوّم: عدم اتّصاف وجود به احكام ماهيّت                    |
| بُت است              | سه نكتهٔ مهم دراين فرع: ١-وجود، مساوق و ملازم با شخص         |
|                      | ۲_ برای وجود مثلی نیست                                       |
|                      | ۳_ برای وجود ضدّی نیست                                       |
| <b>fy</b>            | فرع سوّم: وجود، جزء چيزي نيست                                |
| ۴۸                   | فرع چهارم: سفات و محمولات، خارج از ذات وجود نیست             |
| <b>***</b>           | فرع پنجم: موجود بالذَّات و بالعرض                            |
| ₹A                   | <b>فرع شقّم:</b> عروض وجود بر ماهیّت                         |
| 44                   | دلائل سهگانهٔ عروض وجود بر ماهیّت                            |
| ىدىقى ٥٠             | <b>فرع هفتم: امور تص</b> دیقی نفسالامری و بیان انواع امور تص |
| ۵۱                   | معنای نفسالامر و بیان سه نظر در أن                           |
| ۵۲                   | فرع هشتم: شیئیت با وجود، ملازم است                           |

| ۵۳                                     | فرع نهّم: حقیقت وجود جز خودش، سیبی ندارد                  |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ۵۴                                     | فرع دهّم: حقيقيت وجود، عين خارجيت است                     |
| ۵۴                                     | <br>ب <b>یان سه نکته: ۱ -</b> حقیقت وجود، صورت عقلی ندارد |
| رجی مثل نسبت کلّی به افراد خارج        | ۲– نسبت مفهوم وجود به موجودات خا                          |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | <b>نیست</b> .                                             |
| هیئت باشد که برای ماهینت قرد           | ۳- مراد از مفهوم، هنکامی میتواند ما                       |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | خارجی باشد                                                |
| ۵4-۵۶                                  | خلاصة درس سوّم                                            |
| ۵۸                                     | پرسشها                                                    |
|                                        |                                                           |
|                                        | درس چهارم                                                 |
|                                        |                                                           |
| ۶۳                                     | 7 7                                                       |
| <b>FT</b>                              | متكثّرها در عين كثرت يك حقيقت واحد نيز هستند؟             |
|                                        | فروع مسأله بالا:                                          |
|                                        | فرع اوّل: حقيقت وجود در تمام مراتب وجود، مشترك ا          |
|                                        | فرع دوّم: اطلاق و تقیید در مراتب وجود                     |
| راتب وجود ۶۷                           | فرع سوّم: عدم جريان بساطت و تركيب اصطلاحي در ه            |
| د ۶۲                                   | فرع چهارم: محدودَیت و عدم محدودَیت در مراتب وجو           |
| FA                                     | فرع پنجم: وجود، دارای حقیقتِ مشککه است                    |
|                                        | فرع ششّم: حقیقت وجود دارای سه خصوصیّت است:                |
| دد                                     | ١ - خصوصيّتي به ملاحظة حقيقت وجو                          |
| تب وجود ٢٨                             | ۲– خصوصیّتی برای وجود بملاحظهٔ مرا                        |
| وضِ وجود بر ماهيّت ۶۸                  | ۳- خصوصیتی برای وجود بملاحظهٔ عر                          |
| Y\-Y•                                  | خلاصهٔ درس چهارم                                          |

| <b>YY</b>                         | پرسشها                                       |
|-----------------------------------|----------------------------------------------|
| درس پنجم در احکام عدم             |                                              |
|                                   | عدمِ مضاف                                    |
|                                   | عدم مقيّد                                    |
| _                                 | چند اشکال و رفع آنها                         |
| AT                                | عدم تكزر وجود                                |
| Ab                                | امتناع اعادة معدوم به عينه و دلائل أنها:     |
| شيء محال است                      | ۱ تخلُل َعدم بین شیء و نفس ث                 |
| ات ابتداهٔ محال است               | ۲- ایجادِ مماثل شیء از جمیع جه               |
| AY                                | ٣ - معاد غير مُبتُدأ است                     |
| ندد عود در یک حذ، متوقف نمیشود ۸۷ | ۴– در صورت جواز اعادهٔ معدوم، ء              |
| به عینه و پاسخ از آنان ۸۷ و ۸۸    | استدلال جمعي از متكلّمان بر جواز اعادة معدوم |
| ٩٠ , ٨٩ ,                         | خلاصة درس پنجم                               |
| <i>N</i>                          | پرسشها                                       |
| شّم                               | درس شا                                       |
| 199                               | انقسام وجود به وجود مستقلّ و رابط            |
| وجود طرفين قضيّه است              | <b>پنج نتیجه: ١- ظرف وجود رابط، همان ظرف</b> |
| جود رابط و دو طرف قضیه ۱۰۲        | ۲ – وجود یک نحو اتّحادی بین و                |
| سیطه از وجود رابط خالی هستند ۱۰۲  | ۳– قضایای حمل اوّلی و هلتِات ب               |
| 1.7                               | ۴- رابط در عدم، محقّق نمیشود.                |
| ندند                              | ۵– وجودهای رابطی، ماهیّت ندار                |
| _                                 | -جمار                                        |

| \• <b>r</b>                        | كيفيّت اختلاف وجود رابط و مستقلّ                 |
|------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ستقلال تابع وجودى است كه مفهوم از  | سه نتیجه: ۱- هر مفهومی در استقلال و عدم ا        |
| 1.6                                | آن انتزاع میشود                                  |
| نم بیک طرف و برخی دیگر، قائم به دو | ۲- برخی از وجودهای رابطی تنها قا                 |
| 1-6                                | طرف میباشند                                      |
| احد مستقلی است                     | ۳ عالَم وجود تنها، متضمّن وجود و                 |
| ره ۱۰۶                             | انقسام وجود في نفسه به دو قسم: وجود لنفسه و لغير |
| سه و لغیره ۱۰۸                     | سه نتیجه: ۱- انقسام وجود به دو قسم: وجود لنف     |
| هر است                             | ۲– وجودِ آغراض از  شؤون وجود جواه                |
| ارای ماهیّت نیستند چرا؟ ۱۰۸        | ۳- مفاهیم نعتی و موضوعهای آنها د                 |
| ۱۱۰ و ۱۱۰                          | خلاصة درس ششّم                                   |
| W                                  | پرسشها                                           |
|                                    | درس هفتم                                         |
| ١٢٠                                | انقسام وجود به وجود ذهنی و خارجی                 |
| 171 – 171                          | دلائل وجود ذهني                                  |
|                                    | نتايج مطالب گذشته چند امر است:                   |
| فود را داراست                      |                                                  |
| 17Y & 17F                          | ۲– پنج اشکال در وجود دهنی                        |
| چنداشكالوپاسخاز أنها ۱۲۸و۱۲۸       | ۳– حکایتوجودذهنیازماورایخود و                    |
| هن ۱۳۰ – ۱۳۱                       | ۴– محالیّت حلول وجود خارجی در ذ                  |
| 177-177                            | خلاصة درس هفتم                                   |
| 184                                | يرسثها                                           |

# درس هشتم

| <u> </u>                         | هر مفهومي يا واجب است يا ممكن يا ممننع                |
|----------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 149                              | معنای وجوب و امکان                                    |
| 1 <b>*Y-1*</b> F                 | <b>اشکال بر معنای</b> امکان و پاسخ از آن              |
|                                  | سه نتیجه از مطالب گذشته:                              |
| ነቶለ                              | ١ - موضوع امكان، ماهيّت است                           |
| 144                              | ۲ – امکان، لازم ماهیّت است                            |
| است                              | ۳– امکان، بوجود موضوعش موجود                          |
| 141                              | دو نظریّه در معنای امکان و بطلان أندو                 |
| 104                              | دلیل تحقّق امکان در خارج به صورت مستقلّ               |
| نتيه۱۵۳                          | اقسام ضرورت: ضرورت ازنی – ذاتی – وصفی - وق            |
| ص – امکان استعدادی – امکان وقوعی | اقسام امكان: امكان عام - امكان خاص - امكان اخ         |
| ነልለ ሀ ነልል                        | <b>~ امکان فقری و وجودی</b>                           |
| ٠ ٨۵٨                            | <b>مورد استعمال جهات سه گانهٔ</b> وجوب، امکان، امتناع |
| 15129                            | خلاصة درس هشتم                                        |
| 181                              | يرسشها                                                |

# درس نهّم

| ، امكان، امتناع به مابالذّات و ماباالغير و مابالقيا <b>س الى</b> الغير | <b>له گانه:</b> يعنى وجوب | اقسام مواد س |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------|
| 159 - 150                                                              |                           | جز امکان     |
| واجب بالغير و نيز ممتنع بالغير نمىشود ١٤٠-١٧٠                          | ١– واجب بالذَّات،         | دو نتيجه:    |
| بالذَّات فرضى، علاقة لزوميَّه فرض نميگردد ١٧٠                          | ۲- بین دو واجب            |              |
| <b>۱۲۱</b>                                                             | ا نهم                     | خلاصة درس    |

برسشها ......

# درس دهم

| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | واجبالوجود، ماهيّت ندارد                          |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------|
| <b>\\\</b>                             | ایل اوّل برای عدم ماهیت برای واجبالوجود           |
| \YA                                    | <b>دلیل دوّ</b> م برای عدم ماهیّت برای واجبالوجود |
| <b>\Y\$</b>                            | اعتراض و دفع اعتراض                               |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | <b>دلیل سوّم و</b> اعتراض و پاسخ أند              |
| ١٨٠                                    | حقيقت واجبالوجود                                  |
| ۱۸۱ - ۲۸۱ و ۴۸۲                        | چهار اعتراض بر نفى ماهيت از واجب بالذَّات         |
| \A\a-\Af                               | پاسخ از اعتراضهای بالا                            |
| کداو۲۸۲                                | خلاصة درس دهَم                                    |
| <b>\M</b>                              | پرسشها                                            |
| •                                      | درس یازدهّ                                        |
| 197                                    | واجبالوجود بالذّات از جميع جهات، واجب لوجود است   |
| 194-197                                | چند دلیل بر اثبات مطلب بالا                       |
| 190-194                                | نقض بر اصل مسأله و پاسخ أن                        |
|                                        | چند نتیجه از مطالب بالا:                          |
| ماهيت ندارد ۱۹۵                        | ۱ – واجبالوجود وجود محض بوده، ،                   |
| . است                                  | ۲ – واجبالوجود، واحد و صرف وحدت                   |
| ی و خارجی ندارد                        | ۳- واجبالوجود بسيط بوده، جزء عقل                  |
| ی است                                  | ۴ – مبدأ وجود واجب و وجوب أن، يك                  |

| ۱۹۶           | ۵– وجوب، از شؤونِ وجودِ واجبالوجود است.                          |
|---------------|------------------------------------------------------------------|
| <b>\4Y</b> ,. | خلاصة درس يازدهّم                                                |
| 19.4          | پرسشها                                                           |
|               | درسدوازدهّم                                                      |
| ۲۰۲           | شيءتا واجب نبوده باشد موجود نمىشود                               |
| ۲ <b>۰۳</b>   | اشکال و پاسخ                                                     |
| ۲۰۵           | قول به اولویّت و اقسام اولویّت:                                  |
| ۲۰۵           | ۱ – اولویّتِ ذاتیِ کافی                                          |
| ۲۰۵           | ۲ – اولویتِ ذاتیِ غیرکافی                                        |
| Y-6           | ٣- اولويَتِ غيرذاتي كافي                                         |
| ۲۰۵           | ۴- اولویت غیرناتی غیرکافی                                        |
| ۲۰۶٫۲۰۵       | بطلان قول به اولوینت                                             |
| Y•Y           | ضرورت به شرط محمول                                               |
| ۲۰۸           | خلاصة درس دوازدهم                                                |
| ۲۰۹           | پرسشها                                                           |
|               | درسسيزدهم                                                        |
| ۲۱۵ .         | نیاز ممکن به علَت و اینکه علَتِ نیازِ به علَت، امکان است نه حدوث |
| 22. 5.215     | دليل حكماء به چند وجه                                            |
| ۲۲۲و۲۲۲       | نیاز ممکن به علَت هم در بقاء و هم در حدوث                        |
| <b>TYT</b>    | خلاصة درس سيزدهَم                                                |
| ***           | بالشما                                                           |

# درس چهاردهم

| 1111.                | برخی از احکام ممتنع بالدات                         |
|----------------------|----------------------------------------------------|
| TTY                  | فرق بين قضيهٔ شرطيهٔ لزوميه و اتّفاقيّه            |
| YTD-TTT              | رفع شبهه چند اشكال و پاسخ أنها                     |
| trs                  | ممكن، جايز نيست كه ممتنع بالذَّات باشد             |
| YTY                  | اشكال و پاسخ أن                                    |
|                      | خلاصة مطالب در مرحلة چهارم:                        |
| ، خالی نیستند ۲۳۸    | ۱ – هیچ قضیهای از وجوب و امکان و امتناع            |
| YTX                  | ۲~ وجوب و امکان دو امر وجود <b>ی هستند</b>         |
| جودند نه جداگانه ۲۳۸ | ۳– وجوب و امکان به وجود موضوعشان مو                |
| YTX                  | ۴- امتناع، یک امر عدمی است                         |
| م بأن مىباشند        | 🕰 – امکان و وجوب، از شؤون وجود بوذه، قا <i>ث</i>   |
| Yr9                  | خلاصة درس چهاردهَم                                 |
| Yf•                  | پرسشها                                             |
|                      | درس پانزدهم                                        |
| TF9-TFA              | ماهیّت، در مرحلهٔ ذات خویش نه موجود است و نه معدوه |
|                      | اعتبارات سه گانهٔ ماهیّت:                          |
| YA                   | ۱ – اعتبار ماهیت به شرط شیء                        |
| ۲۵.                  | ٢- اعتبار ماهيت به شرط لا                          |
| ۲۵.                  | ٣- اعتبار ماهيت لا بشرط                            |
| YAY                  | در کلّی و جزئی                                     |
| 7 <b>6</b> 7         | دو اشکال در تعریف کلّی و جزئی و پاسخ آندو          |

| YAY                                    | طرق تمیز دادن اشیاء مشترک در یک معنای کلّی                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                        | چند نتیجه از مطالب گذشته:                                                                                                                                                                                                                                            |
| رات تشخّص و لوازم أن بشمار             | ١- أغراض مشخّصة اشياء همه از قبيل اما                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        | ميروند                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۵۶                                    | ٣- سبب تشخصِ اشياء چيست؟                                                                                                                                                                                                                                             |
| نهت که از طریق حش با خارج              | ۳- جزئی بودن یک شیء محسوس، باینج                                                                                                                                                                                                                                     |
| YAV                                    | متصل است                                                                                                                                                                                                                                                             |
| TD9-TDX                                | خلاصهٔ درس پانزدهم                                                                                                                                                                                                                                                   |
| YF                                     | پرسشها                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                        | <b>د</b> رس شانز دهم                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| TSY                                    | داتي و عَرَضي                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 78Y                                    | محمول به ضمیمه و خارج محمول                                                                                                                                                                                                                                          |
| YSA                                    | محمول به ضمیمه و خارج محمول<br>تمیز ذاتی از غیرذاتی به چیستلا                                                                                                                                                                                                        |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| YFA                                    | تمیز داتی از غیرداتی به چیست!                                                                                                                                                                                                                                        |
| YFA<br>YFA<br>YY•                      | تمیز ۱۵تی از غیرداتی به چیست؟<br>جنس و فصل و نوع و برخی از احکام ملحق بانها                                                                                                                                                                                          |
| YFA<br>YFA<br>YY•                      | تمیز ذاتی از غیرذاتی به چیست؟<br>جنس و فصل و نوع و برخی از احکام ملحق بانها<br>نکتهٔ قابل تذکّر                                                                                                                                                                      |
| YFA<br>YFA<br>YV•<br>YV1 3             | تمیز ۱۵تی از غیر ۱۵تی به چیست؟<br>جنس و فصل و نوع و برخی از احکام ملحق بانها<br>نکتهٔ قابل تذکر<br>کیفیّت تقوّم جنس به فصل و کلام صدرالمتالّهین در این مور                                                                                                           |
| YFA YFA YV  YV  YVI 3.                 | تمیز داتی از غیرداتی به چیست!<br>جنس و فصل و نوع و برخی از احکام ملحق بانه!<br>نکتهٔ قابل تذکر<br>کیفیّت تقوّم جنس به فصل و کلام صدرالمتألّهین در این مور<br>دو اشکال و دو پاسخ در تقوّم جنس به فصل                                                                  |
| Y\$A<br>Y\$9<br>YY4<br>YY1<br>YYY      | تمیز ۱۵تی از غیرداتی به چیست!<br>جنس و فصل و نوع و برخی از احکام ملحق بانها<br>نکتهٔ قابل تذکر<br>کیفیّت تقوّم جنس به فصل و کلام صدرالمتألّهین در این مور<br>دو اشکال و دو پاسخ در تقوّم جنس به فصل                                                                  |
| ۲۶۸<br>۲۶۹<br>۲۷۰<br>۲۷۱<br>۲۷۲        | تمیز ۱۵تی از غیر ۱۵تی به چیست ا<br>جنس و فصل و نوع و برخی از احکام ملحق بانها<br>نکتهٔ قابل تذکر<br>کیفیّت تقوّم جنس به فصل و کلام صدرالمتالهین در این مور<br>دو اشکال و دو پاسخ در تقوّم جنس به فصل<br>نتایج مباحث گذشته:<br>۱- جنس، همان نوع است امّا به نحو ابهام |
| ۲۶۸<br>۲۶۹<br>۲۷۰<br>۲۷۲<br>۲۷۲<br>۲۷۳ | تمیز ۱۵تی از غیر ۱۵تی به چیست ۱۶ جنس و فصل و نوع و برخی از احکام ملحق بانها                                                                                                                                                                                          |

| YYF-YYA                           | خلاصهٔ درس شانزدهم                                   |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------|
| YYY                               | پرسشها                                               |
|                                   | درس ه <i>فد</i> هّم                                  |
|                                   |                                                      |
| YXT                               | دو معنی برای فصل در کلمات فلاسفه                     |
| YXF                               | حقیقتِ نوع به چه چیز تمام میشود؟                     |
|                                   | فصلٍ مُحصِّل، تحت جنس خود، مندرج نيست و دلايل أن.    |
|                                   | نتايج مطالب گذشته:                                   |
| استند                             | ۱- فصول از این جهت که فصول اند بسائط ه               |
| یلی در خارج از قبیل بسا <b>نط</b> | ۲- صور ماذی به ملاحظهٔ ذاتشان ماذی و                 |
| TAY                               | هستند                                                |
| PA7                               | تعریف نوع                                            |
| PX7                               | نوع حقیقی و نوع اضافی .                              |
| YX9                               | كيفيّت تحقّق اجزاى ماهيّت نوعى                       |
| 79.                               | ترکیب اتّحادی و انضمامی                              |
| 79                                | ماهیّات نوعی که تعلّق به مادّه دارند                 |
| <i>191</i>                        | ماهیّات نوعی که مجرّد از مادّه هستند                 |
| <b>T9T-T9T</b>                    | خلاصة درس مفدهم                                      |
| 798                               | پرسشها                                               |
|                                   | درس هیمدهم                                           |
| T.T                               | مقولات و تعداد أنها                                  |
| Y•#                               | مقولات، از قبیل بسائط بوده، مرکب از جنس و فصل نیستند |
| r.f                               | مقولات با یکدیگر متباین هستند                        |
| T.F                               | یک ماهیّت تحت بیش از یک مقوله، مندرج نیست            |
| ۲۰۵                               | ماهيّات بسيطه از تحت مقولات، خارج هستند              |
|                                   |                                                      |

| ٣٠٥            | عقیدهٔ مشانین در ده تا بودن مقولات و دلیل آنان |
|----------------|------------------------------------------------|
| ٣٠۶            | عقیدهٔ برخی از فلاسفه به چهار تا بودن مفولات.  |
| <b>٣.Υ</b>     | عقیدهٔ شیخ اِشراق در پنج تا بودن مقولات        |
| <b>γ.γ</b>     | اشکالات وارد بر هر یک از اقوال بالا            |
|                | تعریف جوهر و جنس بودن آن، نسبت به ماهیّت ت     |
| <b>71.</b>     | ضرورت تحقّق جوهر و عَرَض در خارج               |
| <i>۳\۳-۳\Y</i> | خلاصة درس هيجدهم                               |
| <b>"\"</b>     | پرسشها                                         |
| درس نوزدهّم    |                                                |
| - نفس - عقل)   | اقسام اوّلیهٔ جوهر (صورت مادّی – هیولی - جسم - |
| 770-777        | <b>کلام ملاًصد</b> را در این تقسیم             |
| TTF            | ماهيت جسم                                      |
| ****           | اقوال هفتگانه در ماهیّت جسم                    |
| <b>YY.</b>     | اشكال بر قول متكلّمين به سه طريق               |
| <b>TTI</b>     | بطلانِ نظریّهٔ نظام در ماهیّت جسم              |
| <b>YYY</b>     | بطلانِ نظریّهٔ ذی مقراطیس در ماهیّت جسم        |
| <b>TTT</b>     | بطلان قول شهرستانی.                            |
| TTT            | بطلان نظریّهٔ افلاطون در ماهیّت جسم            |
|                | نظریّهٔ شیخ اشراق و بطلان اَن                  |
|                | نظریهٔ شیخ الزئیس در ماهیّت جسم در شفا         |
|                | نظریهٔ ارسطو در مورد جسم و بطلان آن            |
| TTY            |                                                |
| TTA            | پرسشها                                         |

## درس بیستم

| TFT                       | ماهیت مادّه و اثبات وجود أن                        |
|---------------------------|----------------------------------------------------|
| 744                       | صورت جسميّه                                        |
| Y40-Y44                   | اشکال و پاسخ اُن                                   |
| <b>YFY-YF</b> F .         | دو اشکال و پاسخ آندو                               |
| TT9-TTA                   | دو نقض در اثبات مادّه برای جسم و پاسخ آن دو        |
| ۳۵۰                       | خلاصهٔ درس بیستم                                   |
| <b>የ</b> ልነ               | پرىشها.                                            |
|                           | درس بیست و یک                                      |
| ۳۵۵                       | مادّه از جسمیّت و جسمیّت نیز از ماده جدا نمی گردود |
| TOO                       | فاعلیّت صورت برای ماذه نیستی تنفیز کرده و سب       |
| raf                       | اشكال و پاسخ.                                      |
| TAY                       | سه نتیجه از مطالب گذشته                            |
| TAY                       | صورت جسمیه نیز خالی از مادّه نیست                  |
| Tax                       | اشكال و پاسخ                                       |
| ۳۵۹                       | تذكّر                                              |
| 421                       | خلاصهٔ درس بیستویکّم                               |
|                           | تذکر دو نکته:<br>                                  |
| ٣۶٢                       | ١ – ماده در حدّ جسم داخل نيست                      |
| و ماهیّت آن نمیباشد . ۳۶۲ | ۲ – ماذَه از لوازم وجود صورت جسميّه بوده، جز       |

پرىشھا.

TST .....

### درس بیستودوم

اثبات صور نوعی .....

| ryı                                       | اشکال و پاسخ آن                             |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------|
| عی                                        | اشکال و پاسخ و دلیل دوم برای اثبات صور نو:  |
| <b>fYf</b>                                | اشکال و پاسخ                                |
|                                           | دو نتیجه از این درس:                        |
| رت نوعی، محقق است و بعد از آن هیولی با    | ۱ وجود، در ابتداء، برای صور                 |
| میکند                                     | وجود صورت، فعليت پيدا                       |
| صور نوعی متبدل میگردد                     | ۲- صورت جسمی با تبذلات                      |
| ٢٧٥                                       | مقولة «كمم» و أن از مقولات غرضي است بينيا   |
| 770                                       | تعریف کم                                    |
| TYF                                       | در اقسام کم (متصل و منفصل)                  |
| ۳۷۸ المحال المالات                        | قاز و غير قاز و اقسام قاز (جسم تعليمي تشفيك |
| <b>TYX</b>                                | كم منفصل                                    |
| <b>ፕ</b> አ•                               | خلاصة درس بيستودؤم                          |
| YA1                                       | پرسشها                                      |
| <b>ភ</b> ភិបា <b>ន</b> េះ                 | درس بیس                                     |
| .عرجوم                                    |                                             |
| איז ט ארן ט ארן איז ט ארן איז ט ארן איז ט | احكام ششگانه مختلف كم                       |
| T9F-T9T                                   | كيف و اقسام اوليهٔ أن                       |
| ذوقات – مشمومات و ملموسات) ۲۹۸ تا ۲۹۸     | در کیفیّات محسوس (مبصرات - مسموعات، م       |
| <b>799</b>                                | خلاصهٔ درس بیستوسوم.                        |
| ¥                                         | 16.4                                        |

## درس بيستوچهارم

| 4.5                 | كيفيّات سه گانهٔ مختصّ به كميّات             |
|---------------------|----------------------------------------------|
| *\D-*\Y             | كيفيًات استعدّاديه و قوّه و لاقوّه           |
| 418-410             | خلاصهٔ درس بیستوچهارم                        |
| <b>*</b> YY         | پرسشها                                       |
| درس بیست و پنجم     |                                              |
| *TF-*T*             | کیفیّات نفسانی (حالّ و ملکه – اراده و)       |
|                     | سه نتیجه در این مسأله:                       |
| 446                 | ۱ – معنای اراده                              |
| از اراده نیست . ۴۲۶ | ٢– افعال انسانِ دارايِ علم، خالي             |
| ****                | ٣- ملاكبٍ اختياري بودنٍ فعل                  |
| <b>*TY</b>          | قدرت و علم از کیفیّات نفسانی هستند           |
| ت - قوای غضب - عقل) | خُلْق نفسانی و اصول سهگانهٔ خُلْق (قوای شهور |
|                     | دو تكته:                                     |
| <b>***</b>          | ١- خُلْق، منحصر به انسانها نيست              |
| fr                  | ۲- در موجودات مفارق، خلق نیست                |
| fr1                 | تعريف لذَّت و اَلَم                          |
| <b>fr1</b>          | اقسام لذَّت و آلم (حسَّى - خيالي و عقلي)     |
| ****-***            | شکال و پاسخ آن                               |
| 470-474             | خلاصة درس بيستوپنجم                          |
| fr?                 | پرسشها                                       |

## درس بیست وششَم

| TT1                                    | معنای معوله اضافه                                        |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| <b>ff1</b>                             | أغراضِ نسبيِ هفتگانه و علَتِ نسبى بودنِ أنها             |
| ***                                    | اقسام مضاف: مضاف حقیقی و مضاف مشهوری                     |
| fff                                    | وجود اضافه در خارج و نحوهٔ وجودی آن                      |
| 440                                    | احكام اضافه                                              |
| **F-***                                | دو نقض و پاسخ از أندو نقض                                |
| <b>***</b>                             | خواض اضافه                                               |
| جي و اضافهٔ ذهني) ۴۴۷                  | اقسام اضافه (متشاكلةالاطراف و مختلفةالاطراف – اضافهٔ خار |
| ************************************** | خلاصهٔ درس بیستوششَم                                     |
| <b>۲۵۰</b>                             | پرسشها                                                   |
|                                        | درس ہیست و هفتم                                          |
| <b>የ</b> ል <b>የ</b>                    | مقولهٔ «اَیْن» و چهار صفت مشهور این و مکان.              |
| <b>ተ</b> ል۶ <b>-ተ</b> ል۵               | پنج قول در حقیقتِ مکان                                   |
| 7AY                                    | اشکال د سطح بودن مکان                                    |

FF1 .....

45.

454-45T .....

مقولة «متَّىٰ»....مقولة

فرق بين دمتيَّه و «أَيْنَ» .

خلاصة درس بيستوهفتم

| <b>ተ</b> ۶۵         | پرسشها                                                       |
|---------------------|--------------------------------------------------------------|
|                     | درس بیستوهشتم                                                |
| fvr                 | تعريف مقولهٔ وضع                                             |
| fyr                 | اقسام وضع (مابالطّبع و غير مابالطّبع – مابالقمل و مابالقوّه) |
| <b>fyf</b>          | آی <sup>ا</sup> تضادَ و شدّت و ضعف در وضع، جاری است یا نه؟   |
| *Y0-Y*Y             | دو معنای دیگر برای وضع                                       |
| 4YF                 | مفولهٔ جِدَه و تعریف آن و اقسام آن                           |
|                     | در مقولًهٔ «اَنْ يَفْعَلَ» و «اَنْ ينفَعِلَ»                 |
|                     | از خواض این دو مقولها                                        |
| <b>ተ</b> ለ•         | دو اشکال و پاسخ اندو                                         |
| <b>YAY</b>          | خلاصة درس بيستوهشتم                                          |
| <b>*</b> A <b>*</b> | پرسشهاپرسشها                                                 |
|                     | درس بیستونهّم                                                |
| <b>44.</b>          | مفهوم وحدت و کثرت از تعریف، بینیاز هستند                     |
|                     | تىرىف واحد و اشكال دور <i>ى</i> بود <i>ن</i> أن              |
| fq1                 | تعریف کثیر و دو اشکال بر أن                                  |

توهّم دوّم: اگر وحدت، حقيقت خارجي داشته باشد مستلزم تسلسل است. ....... ۴۹۴

حق در تعریف واحد و کثیر.....

و دفع این توهم .....

**F91** .....

**FRF** .....

|            | دفع این توهٔم                                                          |
|------------|------------------------------------------------------------------------|
|            | در اقسام واحد (حقيقي و غيرحقيقي – وحدث حقَّه و غيرحقَّه – واحد بالخصوص |
|            | و واحد بالعموم و                                                       |
| <b>***</b> | خلاصة درس بيستونهم                                                     |
| Δ••        | پرسشها                                                                 |
|            | درس سیّ ام                                                             |
| ۵-۶        | از لوازم وحدت، هو هویَت و از لوازم کثرت، غیریَت است                    |
| ۵۰۷        | اعتراض و پاسخ آن                                                       |
| ٨٠٥-٢٠۵    | حملِ اوّلی ذاتی و حمل شایع صِناعی                                      |
| ۵٠٩        | حمل حقیقت و رقیقت                                                      |
| ۵۱۱        | انقسامً حمل به حمل هُوَ هُوَ و ذيهُو                                   |
| ۵۱۱        | حمل بتّی و غیربتّی                                                     |
| ۵۱۲        | حمل بسیط و مرکّب و اشکالی در این مورد و پاسخ آن                        |
| ۵۱۵-۵۱۴    | خلاصهٔ درس سیامخالاصهٔ درس سیام                                        |
| ۵۱Y        | پرسشها                                                                 |
|            | درس سێویکم                                                             |
| ۵۲۴        | غېريّت و اقسام أن                                                      |
| ۵۲۴        | تعریف تقابل                                                            |
| ۵۲۵        | توهّم دو نقض در تعریف تقابل                                            |
|            | نكتهٔ لازم: توضيحي دربارهٔ خلاف                                        |
|            | اقسام تقابل (تقابل تناقض – تناقضِ عدم و ملكه – تقابل تضايف – تقابل تضا |

| ۸۲۸              | تقابلِ تناقض و احكام أن                     |
|------------------|---------------------------------------------|
| ۵۳۰              | تقابل تناقض، تنها در ذهن است                |
| ۱۲۵              | میان دو نقیض، واسطهای وجود ندارد            |
| ۱۲۵              | دو تقیض، در صدق و کذب با هم جمع نمیشوند     |
| ۵۳۳              | تقابلِ عدم و ملكه                           |
| ۵۲۴              | تقابلِ حقیقی و تقابلِ مشهوری                |
| ۵۳۵              | خلاصهٔ درس سیویکَم                          |
| ٥٣٧              | ير <b>ىشىها</b>                             |
|                  |                                             |
|                  | درس سىودۆم                                  |
|                  |                                             |
| ۵۴۳              | تقابل تضايف                                 |
| ۵۴۴              | اشكال و پاسخ أن                             |
| ۵۴۵              | يرخي از احكام تضايف                         |
| ۶۲۵              | تقابل تصاد نزد قدماء فلاسفه                 |
| ۵۴۶              | معناي تضاد نزد فلاسفهٔ مشاء                 |
| ۸۴۸              | دو نتیجه از مطالب بالا                      |
| ልቶለ              | اشكال و پاسخ أن                             |
| ۵۴۹              | اندراج دو امر متضاد تحت جنس قریب            |
| ۵۴۹              | بین دو امر متضادً، نهایت خلاف باید باشد     |
| ۵ <del>۴</del> ۹ | احكام تضاد:                                 |
| ۵۵-              | ۱ – تضاذ در بیش از دو طرف تضاذ واقع نمیشود  |
|                  | ٣– دو امر متضاد، تعاقب بر موضوع واحد دارند  |
|                  | ۳- موضوع تضادً بايد واحدِ بخصوص باشد        |
| ۱۵۵              | نمانع بین واحد و کثیر واقع است زیرا <i></i> |

| ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ | حقّ در مسأله                                     |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ۵۵۴                                   | خلاصةً درس سىودۇمخالاصةً درس سىودۇم              |
| ۵۵۶                                   | پرسشها                                           |
| A64-A64                               | فهرست منابع تحقیقاتی استاد علاّمه در نهایةالحکمه |
| ۵۵۹ ۶۵۵                               | سایر آثار شارح                                   |



#### ىسىمەتعالى

#### ييشكفتار شارح:

#### ارزش فلسفه و موقعیّت آن در میان علومانسانی:

یکی از مسائل لازم بذکر در ابتدای شروع در فلسفه بلکه هر علمی از علوم این است که فلسفه و بطور کلی هر علمی، در میان ردهبندی علوم چه موقعیّتی داشته؟ و در چه مرتبه ارزشی قرار دارد؟ تا بتوانیم به ارزش واقعی آن علم و کاربرد خاص آن در میان سایر علوم پیبریم.

حال این سؤال اساسی مطرح است که فنّ فلسفه در میان ردهبندی علومانسانی چه موقعیّبی دارد؟

در پاسخ آن میگوئیم که علم، معنای وسیعی دارد که تمام معلومات بشری را در برمیگیرد.

**دانش**بشری به طور کلّی به سه وجه متصوّر است و این سه وجه عبارتند:

۱ - شناسائی سطحی - و آن اطلاعاتی است که حیوانات و یا مردم ابتدائی وکودکان از
 عالم خارج دارند.

و مشخصه آن، این است که بین معلولها رابطه ای ایجاد نشده، صاحب این شناسائی قادر بایجاد رابطه بین اشیاء نمی باشد، فقط می فهمد و درک می کند که مثلاً حیوان لانهٔ خود را می شناسد و غذاء می خورد و بچهٔ خود را مطابق فطرت و خلقت شناسائی می کند امّا نمی تواند بگوید که لانهٔ خود را چکونه و با چه طرح و مهندسی می سازد؟ و از کجا، غذای خود را بدست می آورد؟ و مسأله فطرت و خلقت چگونه است؟

مثلاً زنبور عسل نمی تواند توجیه کد که چرا شیرهٔ گلها را می مکد؟ ولی مسلّماً می تواند جزئیاتی را درک کند که ادامهٔ زندگی او وابسته باین نوع درکها است عناصر اصلی این شناسائی سطحی تنها درک ضُور جزئیه است.

یقیناً فن قلسفه، داخل در این سطح از شناسائی نیست گرچه این مقدار از شناسائی ر نیز در بردارد.

۲- هعرفت علمئ اطلاعاتی است مربوط به کل حوادث و در حقیقت وجه اشتراک و جهت جامع بین عدّهای از افکار مربوط به اوصاف عمومی پدیدهها است.

اگر شناسائی سطحی، تکامل یافته و افزایش پیدا کند در یک مرحله به جائی میرسد که معلومات انسان لااقل در مورد یک موضوع با هم متحد و قابل تعمیم است و خصوصیّت و ویژگی این مرحله از شناسائی درک صور کلّی است باین ترتیب که از مطالعهٔ جزئیات و مصادیق آن به کلیّات میرسیم مثلاً میدانیم هر شیء سنگینی از بالا بیفتد، به زمین سقوط میکند، این یک معرفت علمی است یعنی بین سنگینی یک شیء و سقوط آن بزمین، رابطه علی و معلولی وجود دارد، اینجا است که علماء و دانشمندان ادعا میکنند که علم، معرفتی است جمعی و جهانی در امور کلّی و دیدگاه «سقراط» از علم اینگونه است که «علم فقط به کلیّات تعلق میگیرد منلاً احکام ریاضیّات یا هندسه و غیر ایندو از علوم».

در تحقیق و بررسی در رابطهٔ فلسفه با سایر علوم باین نتیجه میرسیم که فلسفه مساوی با این نوع شناسائی یعنی معرفت علمی نیست گرچه معرفت علمی نیز داخل در فلسفه بوده، و بنیان فلسفه بر علّت و معلول و قوانین عقلی مربوط بأن قرار داده شده است.

پس موقعیّت فلسفه در میان ردهٔ علوم چیست؟

پاسخ این است که فلسفه، عبارت از نظریّات کلّی متکّی بر قواعد علمی دربارهٔ ذهن و جهان و به عبارت دیگر فلسفه عبارت است از علم به احوال موجود از این جهت که موجود است و به تعبیر دانشمندان عصر جدید، فلسفه همان حیات درونی انسان و رابطهٔ آن با جهان خارج میباشد، فلسفه از جهان نامرئی صحبت میکند از آلام و اراده ها – استدلالها خاطره ها و شهوات و...

روى اين ملاحظه فلاسفه، فلسفه را به سه دسته تقسيم كردهاند:

1 - حکمت نظری

۲- حکمت علمی

٣- حكمت شعري

و حکمت نظری نیز پنج قسم است:

۱ - زیبائی شناسائی که مطالعه میکند روحیات و نفسانیات انسانهای هنرپرور را ۲ - اخلاق و آن بحث میکند در مورد خیر و فضیلت و مسؤلیتها.

 ٣- فسلسفهٔ اوُلی و آن بحث میکند از حالات و احکام و مسائل مربوط به واجبالوجود.

 ۴- منطق که آن نظراتی کلّی که داخل در فلسفه است و مطالعهٔ حقیقت قوانین و استدلال را مذنظر خود قرار می دهد.

علم النفس که نفسانیات انسان را مورد مطالعه قرار می دهد تا معلوم کند که امر نفسانی چیست؟ و امور نفسانی چه رابطه ای با هم دارند و از چه قوانینی متابعت می کند؟

با این مقدّمه کوتاه چنانکه ملاحظه می فرمائید نتیجه می گیریم که فلسفه، ریشه و اساس و زیربنای اوّلیهٔ همهٔ علوم انسانی از شناسئی سطحی گرفته تا به سطح بالا و عالی تر و آن شناسائی واجب الوجود است.

و همه علوم نیازمند فلسفه میباشند و این بآن معنا نیست که در محدودهٔ فلسفه باید از همهٔ علوم و فنون موجود در عالم خلقت به طور مفضل بحث نمود بلکه باین معنا است که در پیدایش موضوع همهٔ مسائل مربوط به 'نواع علوم، وجود و هستی دخالت تام دارد و بحث از وجود و ویژگیها و خصوصیّات کلّی أن از وظائف اصلی فلسفه بشـمار میرود و وجود، موضوع اصلی را تشکیل میدهد پس فلسفه مادر همهٔ علوم محسوب میشود زیرا اصولاً علوم مختلف از آثار و خصوصیّات هستی بحث و گفتگو میکند.

پس موضوع هر علمی را وجود و هستی باضافهٔ پارهای از خصوصیّات و قیودی که در موضوعات علوم وجود دارد تشکیل میدهد.

و از اینجا است که ارزش والای فنسفه و بررسی مسائل آن برای درک حقیقب هـر علمی و دانشی در هر مرتبهٔ و درجهای که میخواهد باشد روشن *میگردد*. این نکته نیز لازم بذکر است که پایه و اساس فلسفه و معیار اصلی و وسیلهٔ سنجش سسائل در فن فلسفه، عقل و تعقل و باصطلاح عقل گرانی میباشد و این نیز بأن معنا نیست که در همهٔ مسائل زندگی غیر از عقل، هیچ یک از معیارهای سنجشی، صحیح و واقعی و کارأئی نداشته و مذنظر نباشد زیوا این مسأله را همه دانشمندان و عقلای عالم میپذیرند که عقل به تنهائی نمی تواند معیار صحیح سنجش ها باشد برای اینکه عقل چه بسا در حکم و استنباط خویش خطا می کند و بطلان پارهای از نظریات علمی در تاریخ طولانی علوم بشری این گفته را بخوبی ثابت می کند.

و از اینجا است که چه بسیا میان عقل و شرع در بیارهای از موارد میمکن است برخوردهائی وجود داشته باشد و عقل یا از درک برخی از حقایق و واقعیات عاجز باشد و یا در درک و استنباط خویش دچار خطا گردد در این صورت طریق وحی و رابطه با خالق یکتا از طرق مختلف و گوناگون کارگشا میباشد. از این رو مذعی هستیم که عقل و وحی هر دو برای ادارهٔ زندگی بهینهٔ انسانها در هر مرتبه و درجهای که باشد، در هر عصری از اعصار، لازم و ملزوم یکدیگر بوده و همآهنگ، با یکدیگر میتوانند تمام مسائل مربوط بزندگی خواه ماذی و خواه معنوی و اقتصادی و سیاسی و اجتماعی را در هر عصری باسخگو باشند والشلام

حسين حقّانى زنجانى ۱۶ فروردين سال ۱۳۷۸ مطابق ۱۸ ذى الحجه سال ۱۴۱۹ مصادف با عيد سعيد غديرخم



#### مقدّمة شارح:

این کتاب که از نظر خوانندگان گرامی میگذرد شرح کتاب «نهایهٔ الحکمهٔ» اثر ارزندهٔ فلسفی مرحوم استاد علاّمه طباطبائی قدس سرّه است.

این کتاب آخرین نظرات فلسفی آن مرحوم در مسائل فلسفی است، آن مرحوم در حوزههای علمیهٔ شیعه و حتی اهل تسنن شناخته شده است و زیاد به شرح شخصیت علمی و عملی آن مرحوم نیازی نیست ولکن در محافل علمی ایران و نزد دانشمندان غیر روحانی و مردمعادی شاید نیاز بهبررسی و توضیحشخیصبت ممتاز و کم نظیر این روحانی عالیقدرباشد.

## بيوكرافي استاد علاَّمه (ره):

استاد علاَمه در بیست ونهم ماه ذیالحجه ۱۳۲۱ هجری قمری در شهرستان تبریز متولدگردید و روز یکشنبه ۱۸ مخرم ۱۴۰۲ برابر ۲۴ آبان ۱۳۹۰ ش در ساعت نه صبح بدنبال کسالت ممتد از جهان چشم بربست در مجموع ۸۰ سال و هیجده روز عمر بابرکت داشت. جد معروف خاندان طباطبائی، مرحوم سراجالدین عبدالوهاب حسنی حسینی است که در سمرقند متولد و سپس به تبریز منتقل و قبل از ظهور دولت صفویه، شیخ لاسلام آذربایجان بود.

وی در سال ۹۳۰ ه که نبرد خونین میان ایران و دوئت عثمانی درگرفت به عنوان وساطت راهی دربار سلطنت سلطان سلیم عثمانی گردید ولی به دستور سلطان سلیم زندانی و پس از مرگ سلطان سلیم، به دستور فرزند او سلطان سلیمان باکمال احترام از زندان آزاد و در سال ۹۳۷ در آنجا درگذشت و در جوار قبر ابوایوب انصاری بخاک سپرده شد. مرحوم استاد علاَمه در بنج سالگی مادر و در نُه سالگی پدر خود را از دست داد. از اساتید فلسفه و ریاضیّات که ایشان نقل میکرد عبارتند از:

مرحوم آقای سید حسن بادکوبی (ره) که «شرح حکمه الاشراق» تألیف: قطبالدّین شیرازی که شرحی بر حکمةالاشراق سهروردی (ره) است را از ایشان تلمذکرده است.

مرحوم استاد، ریاضیات و جبر و مقابله را نزد سیدابوالقاسم خوانساری فرا گرفته بود و ایشان در هیأت قدیم و جدید مسلط بود و «شرح چغمینی» را تدریس میکرد و در ضلع غربی حوض مدرسهٔ حجّتیه شاخص برای تعیین قبله و تشخیص خط نصف النّهار نصب کرده بود. مهاجرتی نیز به عراق و حوزه علمیّهٔ نجف الاشراف داشت و ۸ سال از حوزه درس مرحوم أیةا... نائینی و چند سالی از درس مرحوم آیةا... اصفهانی و ده سال از محضر درس مرحوم آیةا... شیخ محمدحسین اصفهانی کسب فیض کرده بود.

مرحوم آغا بزرگ تهرانی در «طبقات الأعلام» در شرح حال پدر وی مینویسد: «او فرزند سیدحسن بن سیدرضابن موسی باذکوبی که در سال ۱۲۹۳ هجری در قریهٔ خود دلان (بادکوبه) دیده به جهان گشود و فلسفه و عرفان را از حکیمان عصر خویش مرحوم میرزا هاشم اشکوری و مرحوم میرزاابوالحسن جلوه و مرحوم آقا علی مدرس صاحب بدایعالحکم و فقه و اصول را نزد شیخ محمدحسن ممفانی و آخوند خراسانی تلمد کرده است».

البته نقش مرحوم علامه طباطبائی در تخول فکری در حوزهها و تربیت شاگردان ممتاز و نظرات جالب ایشان در تفسیر قرآن (تفسیر قرآن با قرآن هـمراه بحثهای روائی و فلسفی و عملی و اجتماعی اسلام) و کوشش یشان در ترسیم خطوط کلّی حکومت اسلامی در تألیفات خود ایشان کم و بیش روشن است.

از میان همهٔ برکات وجودی بسیاری که ایشان داشت تنها در این مقدّمه به ذکر یک جربان تاریخی میپردازیم: «کسانیکه با تاریخ سیاه سلطنت رضاخان قلدر آشنائی دارند بخصوص سالهای اخیرش، خوب میدانند که رضاخان طبق نقشهٔ انگلیسها مبارزه با اسلام و روحانیت را در رأس برنامههای خود قرار داده بود و هر کجا که آثار دینی و تبلینی و ذکر مصائب اهل بیت بود آنرا میکوبید و طبعاً حززههای علمیّه به ویژه حوزه علمیّهٔ قم ضعیف و

به زحمت به حیات علمی خود ادامه می داد.

و بعد از رضاخان فرزندش محمدرضای معدوم بجای او زمام امور مملکت را بدست گرفت و چون هنوز قدرت کافی پیدا نکرده بود روحانیت سراسر ایران و حوزهها، تا حدودی نفس کشیدند و به فکر تجدید حیات علمی خود افتادند.

در این مقطع خاص زمانی و مکانی، نیاز شدید به تربیت افکار و تحوّل آن بود که وجود همچون وزنهٔ علمی و عملی مرحوم طباطبائی نشاط خاصی به حوزهٔ علمیهٔ قم داده بود. در این زمان فکر طلاب تنها متوجه فقه و اصول و کتابهای فقهی و اصولی آنهم ابواب حاضی مثل طهارت و صلاة و زکوهٔ و... نبود بلکه بیشتر متوجه سیر در ابواب فقهی معاملات و سیاسات اسلامی و تشکیل حکومت و بحث از ولایت فقیه و مطالعهٔ مکاتب گوناگون عرضه شده در دنیا و مقایسهٔ آن با اسلام بود.

در حقیقت توجّه به همه جانبه بودن اسلام بود و طالاّب جوان با علم جدید تا حدودی آشنا میشدند و در صدد برمیآمدند که اسلام را به سبک روز عرضه کنند.

علاَمه طباطبانی در نوشته خود از «المیزان» گرفته تا «روش رئالیسم» شیعه در اسلام و «قرآن در اسلام» و ضمن مصاحبه با مشترقین و غیر آن خطوط کلی اسلام را در موضوعات مختلف برای بویندگان به ودیعه گذارده است و اگر کسی بخواهد نظر اسلام را راجع به موضوعی پیدا کند می تواند با خاطر جمعی از گفته ها و نوشته های آن مرحوم استفاده کند. (۱)

۱- برای اطلاع بیشتر از تاریخچهٔ زندگانی و حالات روحی و نفحات قلمی و علمی نیشان خوانندگان می اطلاع بیشتر از تاریخچهٔ زندگانی و حالات روحی و نفحات قلمی و علمی نیشان خوانندگان می توانند به منابع زیر مراجعه کنند: «نقباءالبشر فی القرون آثرابع عشر» چ۲ ص۶۴۵ و ص۴۷۳ تأثیف مرحوم آغابزرگ تهرانی «نخستین یادوارهٔ علامه طباطبائی» ص۴۹۷ و ص۴۹۳، «دوّمین یادوارهٔ علامه طباطبائی» ص ۹۸۶ و مناطبائی صفحات: ۱۲۰ و ۱۲۴ و ۱۲۷ و ص۱۹۷ و ص۴۹۳، «دوّمین یادوارهٔ علامه طباطبائی «گنجینهٔ می ۱۲۰ می و مقالهٔ بامقیت علامه طباطبائی «گنجینهٔ دانشمندان چ۱ ص۹۷۹ و ۱۷۹ و ص۴۶، کیهان ویژهنامه تفسیر المیزان چ۱، «مهرتابان تأثیف سید محمدحسین تهرانی ص۱۲ و ص۴۰ و ص۴۰، کیهان ویژهنامه دوّمین سالگرد عادّمهٔ طباطبائی شمارهٔ محمدحسین تهرانی ص۲۰ و ص۴۰ و ص۴۰، کیهان ویژهنامهٔ سائروز رحلت علامه طباطبائی – مجلهٔ حوزه

#### تربيت شاكردان مبرّز و لايق

آنچه بیش از همه در پیشبرد اهداف انقلاب و مبارزات اخیر مؤثّر بود. نیروی انسانی کارآمدی بود که هستهٔ اصلی انقلاب به شمار میرفت و در تربیت این هسته و تشکیل آن بیش از همه، امام خمینی (ره) و مرحوم علاّمه طباطبائی (ره) از جهات مختلف سهم بسزائی دارند.

شما با نظر اجمالی به همهٔ مسئولین طراز آؤل در سطح اجرائی و تشکیل دهندهٔ مجلس خبرگان و شورای فقهاء و ائههٔ جمعه و علماء مبارز و مؤثر بلاد که استوانههای این انقلاب به شمار میروند میتوانید به عمق تأثیر آن مرحوم فقید پی ببرید زیرا همهٔ آنان یا حضوراً از بیانات و درسهای این دو عالم بزرگ استفاده کردند و یا از نوشتهها و سخنرانی و برکات وجودی آنان بهره بردهاند. البته برکات و آثار بهتانگیز آسان بدست نیامده است زیرا دستهای مرموزی بود که سر راه خدمات اسلامی و فلسفی مرحوم علامه طباطبائی مانع ایجاد میکردند حتّی مواردی در حوزهٔ علمیّه قم پیش آمد که نزدیک بود نه تنها حوزه را از فیض افاضات مرحوم علامه طباطبائی بینصیب کنند بلکه ایشان را اصولاً حذف و حیثیت آن مرحوم را یکباره بر باد دهند!!

این موج در زمان مرحوم آیة ا... بروجردی از نجف اشرف به همراهی عدّه ای در قم با انتشار اعلامیّه ای علیه آن مرحوم شروع گردید به این بهانه که او مدافع فلسفه بوده و در پاورقی بحارالانوار دفاع از فلسفه نموده و اسفار و شفاء تدریس میکردند تا آنجا که ایشان مجبور شد اسفار صدرالمتألّهین را که یک درس فلسفهٔ عالی بوده، برای مدّتی تعطیل کنند.

خوشبختانه با توجه به شناختی که مرحوم أیقا... بروجردی از مرحوم طباطبائی داشتند با کمک عدّهای از بزرگان مثل مرحوم آیقا... سیداحمد زنجانی و غیر آن این توطئه نه تنها اثری نبخشید بلکه در این ایّام بحرانی نیز برکت آفرید و عدّهای از بزرگان حوزه موفّق شدند از محضر درس ایشان از کتاب «شفای بوعلی» استفاده کامل ببرند و خود من نیز از آن عدّه بودم که در این فرصت بحرانی از محضر درس ایشان در مورد شفای بوعلی در مسجد سلماسی

<sup>.</sup> شمارهٔ سوّم سال چهارم شهریور ۱۳۶۶.

همراه جمعی از بزرگان و شیفتگان فلسفه استفاده بردم.

### دبدگاه علاّمه طباطبانی در فلسفه

فلسفه قبل از زمان ملأصدرا و دیدگاه خاصَش در فلسفه به دو صورت «فلسفهٔ مشّاء» و «فلسفهٔ اشراق» در حوزههای فلسفی تدریس میشد و تا آن وقت دیدگاههای اسلامی به صورت یک عامل قوی، کمتر در میان مسائل فلسفی حضور داشت.

فلسفهٔ مشاء در مسائل علمی و فکری از عقل مدد میگیرد و عقل و اندیشه را تنها ملاک در حل مسائل فلسفی میداند و اصولاً نظری به مذهب و دین و عامل وحی و غیر آن ندارد.

استاد بیهمتای فلسفهٔ مشاء «شیخ الرئیس ابوعلی سینا» است او بیش از همه در تحکیم و استواری فلسفه مشاء کوشیده است و آخرین نظرات فلسفی او نیز در آخرین تألیف وی «اشارات» کاملاً متبلور است.

در فلسفهٔ اشراق، روش بحث و مطالعه در احوال موجودات و کشف خواص آنها بگونهای دیگر است و ملاک و نقطهٔ اتکاء این فلسفه به تزکیهٔ نفس و روح و تهذیب آن میباشد که استاد بیهمتای آن نیز «شیخ شهاباللاین سهروردی» است ایشان و بطور کلی پیشروان فلسفهٔ اشراق عقیده دارند که از طریق تهذیب نفس و ایجاد آمادگی و تهیوء در نفس میتوان حقایق را از عالم بالا تحصیل کرد زیرا روح انسان به منزلهٔ آئینه است که هر چه شفافیت آن بیشتر باشد قدرت جذب نور و انعکاس آن، زیادتر میباشد و در نتیجه با تهذیب نفس و تزکیهٔ آن، زنگارهای نفس را که مانع رابطهٔ نفس با عالم بالا و کسب فیص میگردد میتوان برطرف ساخت.

تا قبل از ظهور دیدگاههای فلسفی صدرالمثألهین این دو مشرب فلسفی در کسب علم و کمالات به عنوان دیدگاه اصلی فلسفی رایج بود ولی بعد از صدرالمثألهین وحکمت متعالیه» پای به عرصه وجود گذارد و تعادلی بین دو مشرب مشاء و اشراق به وجود آورد به این ترتیب بین دو مشرب را جمع و ثابت نمود که از طریق براهین عقلی و فکری و تهذیب نفس و تزکیه آن به یک نقطهٔ واحد مشترک می توان رسید.

استاد علامه طباطبائی با تسلّط کامل بر سه مشرب نامبردهٔ فلسفی، کتابهای مربوط به هر سه مشرب را در حوزه علمیهٔ قم در طول مدّت دراز تدریس می کرد مثلاً مشاءه و ماشارات را که متن فلسفهٔ مشّاء محسوب می گردد کراراً تدریس می فرمود و جمع کثیری از بزرگان و فضلاء از حوزهٔ درس ایشان استفاده می کردند.

از مصاحبههای آن مرحوم با «پرفسور کربن» متشرق معروف فرانسوی به خوبی روشن است که ایشان ید طولانی در فلسفهٔ اشراق نیز داشته است چنانکه در موارد متعدّدی از مصاحبه به مطالب شیخ اشراق اشاراتی دارت.

#### ويزكيهاي مشرب فلسفى علامة طباطباني

از ویژگیهای مشرب فلسفی ایشان این بود که مسائل فلسفی را به صورت سلسله مسائل زنجیرهای وابسته بهم در میآورد و این را میتوان با مطالعهٔ کتاب حاضر به خوبی دریافت. علاوه بر این در برخی از مسائل فلسفی دیدگاههای خاضی نیز داشته است مثلا ایشان در تعلیقههای خود بر «اسفار» و کتاب «روش رئالیسم» برهان صدیقین را به صورت دیگری بیان کرده است که از بیان «شیخالرئیس» و «صدرانمتالهین» جلوهٔ بیشتری دارد و نیز با صدر المتالهین در مسأله «مُثُل افلاطونیّه» اختلاف نظر دارد و به این ترتیب که ملاصدرا از «مُثُل افلاطونیّه» دفاع ولکن ایشان آنرا زدکرده است و نیز حرکت جوهری را با براهین خاضی مطرح کرده و نتایج پر ارزشی از آن گرفته است.

کتاب «نهایهٔ الحکمهٔ» مثل «بدایهٔ الحکمه» یکی از آثار فلسفی ایشان و در حقیقت نظرات فلسفی ایشان به اضافهٔ چکیدهٔ کل مطالب فلسفی فلاسفهٔ اسلامی بخصوص فلسفهٔ ملاصدرا میباشد این دو کتاب به تقاضای مرحوم شهید آیهٔ... قدّوسی رضوانالله تعالی از استاد علاّمهٔ طباطبانی قدّس سرّه برای تدریس در مدرسهٔ المنتظر (حقّانی) از طرف ایشان نوشته شده است و قرار بود که ایشان این درس فلسفه را برای طلاّب سطح عالی مدرسهٔ حقّانی تدریس بفرمایند و دانشجویان و طلاّب سطح از برکات وجودی و نظرات فلسفی ایشان بهرممند کردند لکن پیروزی انقلاب و ذکرگونی اوضاع حوزه به هنگام پیروزی انقلاب و کسالت ایشان باعث بیبوره ماندن مدرسهٔ حقّانی از این فیض عظیم گردید.

برای اوّلین بار کتاب «بدایةالحکمة» از طرف مدرسهٔ المنتظر (حقّانی) در سطح وسیمی چاپ و منتشر گردید و مورد استقبال فراوان شیفتگان فن فلسفه در حوزه علمیّه قم و سایر مراکز علمی قرار گرفت.

شاهد گویا بر این گفتار همان مقدّمه ای است که بهنگام انتشار این کتاب از طرف مدرسهٔ حقّانی حوزه علمیهٔ قم نوشته شده است، متن این مقدّمه عربی است و من این مقدّمه را همراه با ترجمهٔ آن در مقدّمهٔ کتاب شرح «بدایةالحکمهٔ» نقل کردهام ولکن در این مقدّمه ننها به نقل ترجمهٔ آن اکتفا میکنم:

«از جمله کارهای اساسی که برای پیشبرد اهداف برنامههای دینی در حوزهٔ علمیّه قم به خصوص در این مدرسه (مدرسهٔ المنتظر - مدرسه حقّائی) مهم و ضروری است و از اوّلین گامهای حرکت جدید در اصلاح حوزهٔ علمیّه قم به شمار میرود همانا تدوین کتابهای درسی منقّح و مهذّب می باشد به طوریکه نه مخل باشد و نه ملالت آور، بر این اساس و هدف دست نياز به سوى علامة اوحدى أية ا... طباطباني (أدام الله ظِلُّه) دراز كرديم و از محضرشان تقاضا نمودیم که دو کتاب در دو سطح برای دو کلاس فلسفهٔ اسلامی طلاب فلسفه و دانشجویان مدرسة المنتظر (حقّاني) تدوين فرمايند و ايشان (كه واقعاً خزيط فنّ فلسفه و حكمت و كلام و تفسیر و فقه و اصول میباشد) منت برما گذارد و نیاز علمی مدرسه را برآورده ساخت و نقاضای ما را اجابت فرمود و دو کتاب فلسفی تدوین نمود، اولین کتاب (نفیس و پرارزش به رام «بداية الحكمة» مجموعه مباحث كوناكون فلسفه است كه ورود به فلسفه را أسان كرده و در عین حال بسیار مختصر و مفید نگاشته شد و مطالب دقیق فلسفی در این کتاب در عین ختصار بسیار محکم و استوار بیان گردیده و ما از ایشان که نهایت منت را بر این مدرسه گذاردهاند کمال قدردانی و تشکّر را داریم و به خداوند منّان در مورد تدوین و تألیف این کتاب غلسفی سیاس میگوئیم و از خدوند می حواهیم که ایشان را موفّق گرداند و وعده ایشان را در ندوین کتاب به نام «نهایهٔ الحکمه» نیز عملی فرمایند و احسان خویش را بر ما تتمیم و تکمیل كنند...» «مدرسة المنتظر - حقّاني»

قدردانی از استاد بزرگوار اقتضاء میکرد که حدّاقل روی دو اثر نفیس و وزین فلسفی ایشان (یمنی بدایةالحکمه و نهایهالحکمه) کار کرده و بنحوی که آنرا برای استفاده طلاب

عزیز و دانشجویان و دانشگاهیان عرضه کنم و بخصوص دانشجویان دانشگاهها که طالبند فلسفه را از دیدگاه اسلام از زبان متخصصین و کارشناسان این علم بدانند بخصوص به نظرات ملاصدرا همراه با نظرات خود مرحوم استاد علامهٔ طباطبائی بصورت تلفیق و تطبیق دسترسی بیدا کنند.

البته ناگفته نماند شارح این کتاب خبد با حضور در درسهای حکمت و فلسفهٔ ایشان (در دورهٔ اسفار و شفای بوعلی) به همراه جمع کثیری از بزرگان و فضلای حوزه، سالیان متمادی آشنائی به افکار و بیان و مطالب فلسفی آن مرحوم را دارم از این جهت فکر میکنم. این شرح حذاقل این ویژگی را دارد که با زمینههای مناسب اصلی آشنائی به مباحث فلسفی همراه است. از خصوصیّات این شرح این است که طوری تنظیم شده است که ترجمهٔ مطالب کتاب نیز به اُسانی قابل تشخیص و تمیز است و مطالب مربوط به شرح و توضیح گلاً یا در پاورقی قرار گرفته و یا در وسط پرانتز ( ) مجزّا و مشخص گردیده است و ضمناً تمام مطالب در قالب درس ارائه گردیده که در ابتداء هر درس متن عربی مربوط به همان درس آورده شده و سعی شده عبارات عربی نیز با دست اعراب گذاری شده تا شاید برای دانشجویان و طالاًب و احیاناً برای برخی از اسانید در برخی از موارد نیاز باشد و کمکی در آموزش فلسفه داشته باشد و بعد از متن عربی، شرح آن مقدار از متن عربی ذکر شده سیس خلاصهٔ درس نیز آورده شده که می تواند قبل از شروع در درس برای آشنائی با مطالب درس اجمالاً مورد استفاده قرار گیرد و در آخر هر درس تمام سؤالاتی که در متن درس به أنها پرداخته شده و یا میشود به أنها یاسخ داد آورده شده و با این ترتیب دانشجویان و طلاب شاغل به فلسفه با پاسخ دادن به همهٔ سؤالات هر درس قطع بیدا می کنند که همهٔ مطالب و سؤالات فلسفی موجود در کتاب را بررسی کرده و به آنها یاسخ دادهاند و این کار در احاطه به مسائل فلسفی و احیاناً در مقام امتحان بسیار می تواند مفید و کارساز باشد.

نمونهٔ این نحو تدوین در «بدایهٔالحکمه» در چند سال قبل انجام گرفته که از طرف دانشگاهالزهراء منتشر گردیده است و استقبال دانش پژوهان و دانشجویان (دانشکدهٔ الههٔات – الزهّراء) و مخصوصاً طلاّب حوزهٔ علمیّهٔ قهاز این سبک نشانگر این است که در بادگیری و تدریس و تدرس این علم که تا حدودی از غموض برخوردار است کمکی نموده است تا آنجا

که کتاب شرح «بدایةالحکمة» در عرض سه سال سه مرتبه چاپ خورده است.

در خاتمه از زحمات دلسوزانه و درایت و کفایت جناب آقای دکتر کوهیان رئیس محترم دانشگاه الزّهرا و معاونت محترم پژوهشی دانشگاه الزّهراء سرکار خانم دکتر پورشهریاری و اعضای محترم شورای پژوهشی دانشگاه و ارزیابان محترم و سایر دستاندرکاران که در چاپ و انتشار تحقیقات و پژوهشهای اساتید دانشگاه الزّهراء که راهی بس مهم در پیشرفت علم و دانش در جمهوری نوبای اسلامی ایران بشمار میرود بدینوسیله قدردانی و تشکّر میکنید خداوند بهمهٔ آنان اجر جزیل در دنیا و آخرت عطا فرماید و این عمل با ارزش علمی و دینی را که موجب توسعهٔ علم و نشر آن بشمار میرود جز، باقیات صالحات آنان قرار دهد.

اگر هم نقصی در شرح هویداگردید و یا مواردی مبهم باقی مانده که نیاز به شرح و نوضیح دارد از خوانندگان عزیز از دانشجویان و دانشگاهیان و طلاب عزیز و نیز از اساتید حوزه و دانشگاه میخواهم با تذکرات خود مثلاً اینکه کدام مطلب نیاز به شرح و بسط بیشتر دارد نگارنده را کمک نمایند تا شاید یک اثر فلسفی جامع و بینقصی قابل عرضه در برابر فلسفهها و مکاتب گوناگون علمی امروز جهان عرضه گردد.

از خداوند میخواهم این اثر بیمقدار را ذخیرهٔ آخرت من قرار دهد و به افکار بیدار و طالب علم و حقیقت که آشنائی به زبان عربی و اصطلاحات فلسفی و منطقی ندارد بهرهٔ کافی عطاء فرماید آمین یا ربّالعالمین.

حسين حقّانى زنجانى ۱۶ فروردين سال ۱۳۷۸ بطايق ۱۸ ذى الحجه سال ۱۴۱۹ مقدمة ورود در فلسفه

### ٱلدِّرُّسُ ٱلْأُوَّلُ (١)

#### حب راندازمان ربه

# كَلَامُ بِمُنْزِلَةِ الْمَدْخَلِ لِهَذِ وِالْصِّنَاعَةِ

آخَمَدُنِهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالْعَمَلَاةُ وَالشَّلَامُ عَلَىٰ نُحَمَّدِ وَ آلِمِ الْطَاهِرِينَ. إِنَّا، مَعَاشِرَالنَّاسِ، أَشَيَاءُ مَوْجُودَةً جِدّاً، وَمَعَنَا أَشَيَاءُ ٱخَرُّ مُوَجُودَةً زُبُماْ فَعَلَتَ فِينَا ٱوَ ـُ إِنْعَكَتَّ مِنَّا، كَا أَنَا نَفْعَلُ فِيهَا ٱوَ نُنْفَعِلُ مِنْهَا.

هُنَاكَ هَوَاهُ نَسْتَنْشِنَّهُ، وَغَذَا هَ نَتَكَنَّدُى بِهِ، وَمَسْاكِنُ نَسْكُنُهٰ، وَأَرْضُ نَتَقَلَّبُ عَلَيْهُا، وَخَشَلَ نَسْتُنْعِيهُ بِضِيائِهُا، وَخَيْرُهُا.

وَ هُنَاكُ أُمُورُ نُبُّصِيرُهَا وَ أُخْرِىٰ نَسْمُعُهَا وَ أُخْرِىٰ نَشُتُها وَ أُخْرِىٰ نَذُوقُهَا وَ أُخْرِىٰ وَ ٱخْرِىٰ.

وَهُنَاکَ اَمُورَ نَقْصُدُهَا اَوْ نَهْرَبُ مِنْهَا، وَ اَشْيَاهُ نُحِبَّهَا اَوْ نُبَّغِضُهَا، وَ أَشْيَاهُ نُوجُوهَا اَوَ غَنَافُهَا، وَ أَشْيَاهُ تَشْتَهِ مِنَا طِلِبَاعَنَا اَوْ تَتَنَفَّرُ مِنْهَا، وَ اَشْيَاهُ نُويِدُهَا لِفَرَضِ الْاِسْتِقْرَادِ فِي مَكَانِ اَوْ اَلْإِنْتِقَالِ مِنْ مَكَانٍ اَوْ اِلْ مَكَانِ اَوْ الْحُسُولِ عَلَى لَذَّةً إِوْ الْاِتِقَاءِ مِنْ اَلْمَ اَوْ الْتَخَلُّصِ مِنْ مُكُوهٍ ﴿ اَوْ لِمَآدِبَ اُخْرَىٰ.

وَ جَبِيعُ هٰذِهِ الْاُمُورِ الْقَي نَشْعُرُ بِها، وَ لَعَلَّ مَعَها مَالا نَشْعُرُ بِها، لَيْسَتْ بِسُدى، لِلا أَنَها مُوْجُودَةً جِداً وَ ثَالِبَتَةً وَالْمُورِ الْقَي نَشْعُرُ بِها، وَلَعَلَّ مَثْنِنا اللَّا لِأَنَّهُ عَلَى خَارِجِيّةً وَمُوجُودً وَاقِعِينَّ اَوْ

مُنْتَعَ إِلَيْهِ لَيْسَ وَ هُمَّا سَرَابِيَّا. فَلَا يَسَعُنَا أَنْ نَرْتَابَ فِي أَنَّ مُنَاكَ وُجُوداً، وَ لَأَ أَنُ نُنْكِرَ ٱلوَاقِعِيّةَ مُطْلَقاً إِلاَّ أَنْ نُكَابِرَ الْحَقِّ فُنُنْكِرُهُ أَوْ نُبْدِي الشَكَّ فِيهِ، و إِنْ يَكُنْ شَقُء مِنْ ذَٰلِكَ فَإِغَا هُوَ فِي الْلَفْظ فَحَسْبُ.

ُ فَلا يَزْالُ الْوَاحِدُ مِنَّا، وَكَذَٰلِكَ كُلُّ مَوْجُود يَعِيشُ بِالْعِلْمِ وَ الْشُعُورِ، يَسرىٰ نَفْسَهُ مُوْجُوداً وَاقِعِيًا ذَا آثارِ وَاقِعَيَّهَ وَ لا يَسَنُ شَيْئاً آخَرَ غَيْرَهُ إِلاَ عِنَا أَنَّ لَهُ نَصِيباً مِنَ الواقِعَيْةِ.

غَيْرُ أَنَّا كُمَّا لَا يَشَكَّ فَي ذَلِكَ لَا تُوْتَابُ أَيْضاً فِي أَنَّا رُبَا لَخُطِيُ وَ فَنحَسَبُ مَا لَيْسَ فَهُو وَمَوْجُوداً أَوْ بِالْعَكْسِ، كَمَا أَنَّ الْإنسانَ الْأَوَلِى كَانْ يُشِتُ أَشْياهٌ وَ يَرِي آزَاهُ نُنكِرُهَا فَيْنُ الْيُوْبُودَ مَوْجُوداً أَوْ بِالْعَكْسِ، كَمَا أَنَّ الْإنسانَ الْأَوْلِى كَانْ يُشِتُ أَشْياهٌ وَيَرِي آزَاهُ نُنكِرُها بَقْنُ الْيُوبُودِ وَلَا لَيَسْرَ بَقْرَجُود وَ لُنفِيهِ عَلَا هُو مَوْجُود حَقَّالُهُمَ يَنكيهِ عَلَا مُو مَوْجُود حَقَّالُهُمَ يَنكيهُ كَا أَنَا أَخْطَأْنَا فِي اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهَ عَن الْأَشْيَاءِ الْمُوجُودة وَ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى الْمُحْدِود وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَيَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ الْمُعْلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الل

ُ " وَيَتَعْبِيرَ آخَرُ: بَكَمَا نَقْتَصُرُ فَيه عَلَىٰ اِسَتِمال الْبُرُهان، فَانَ القِياسَ الْبُرُهانِيَّ هُو الْمُنْتِجُ لِلْتَتِيجِةِ الْمِقِينَةِ مِنْ بَيْنِ الْأَقِيسَةِ، كُنْها أَنَ الْيَقِينَ هُوَ الْاِعْتِقَادْ الْكَاشِفَ عَنْ وَجُهِ الْوَاقِعِ مِنْ

بين الإعتقادات

وَالْحَادُ الْمُوْتُ الْمُوْتُ عِنَ الْبَحْدِ أَمْكَنَنَا أَنَ سَنَتَنِحَ بِهِ أَنَّ كَذَا مَوْجُودُ وَ كَذَا لَيْسَ عَوْجُودٍ. وَلَكُنَ الْبَهْفَانَ لِاَعْبُرِى فِي الْجُزْقِ عِلَى اللهُ الْبَهْفَانَ لِاَعْبُرِى فِي الْجُزْقِ عِلَى الْمُوْجُودِ. وَلَكِنَ الْبَحْدِ عَنْ خَالَ الْمُوْجُودِ عَلَى الْبَحْدِ إِلَى الْبَحْدِ عِنْ خَالَ الْمُوْجُودِ عَلَى الْبَحْدِ إِلَى الْبَحْدِ عِنْ خَالَ الْمُوجُودِ عَلَى الْبَحْدِ إِلَى الْبَحْدِ عَلَى الْمُسْتِحِيلَ الْمُوجُودِ عَلَى الْمُوجُودِ عَلَى الْمُوجُودِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

ٱلْمُطْلَقَةِ، وَ ٱلْجَسُوعُ مِنْ هَذِهِ ٱلأَجْاتُ هُوَ ٱلذِّي نُسَمِيّه، ٱلْفَلْسَفَةُ.

وَ قُدُ تَبِيِّنَ بِمَا تَقَدُّمَ: ۪

أُوَّلُا أَنَّ الْفَلْسَفَةَ أَعَمُّ الْعُلُوم جَبِعاً، ذَنَّ مَوْضُوعَهَا أَعَمُّ الْمُوْضُوعَات وَهُوَ «الْمُوجُودُ» الْشَامِلُ لِكُلِّ شَيْء، فَالْعَلُومُ جَبِعاً تَتَوَقَّفُهُا عَلَيْهَا فِي ثُبُوت مُوضُوعَاتها. وَ اَمَّا الْفَلْسَفَةُ فَلا تَتَوَقَفُ فِي ثُبُوت مُوضُوعَهَا الْمُوجُودُهُ العَامُ الْذَي تَتَوَقَفُ فِي ثُبُوت مُوضُوعَهَا الْمُوجُودُهُ العَامُ الْذَي تَتَوَقَفُ فِي ثُبُوت مَوْضُوعَهَا الْمُوجُودُهُ العَامُ الْذَي

وَ ثَانِيا أَنَّ مُوَّضُوعَهَا لَمَا كَأَنَ أَعَمَّ الْأَشْيَاء وَلا ثُبُوت الْآلَ مِنْ خَيْثُ كُانَت الْمَمُولاتُ الْمُثَيَّة فِيها إِمَّا نَفْسَ الْمُوْضُوع فَا لَكُ كُنَ أَعَمَّ الْأَشْيَاء وَلا ثُبُوت الْأَمُو خَارِج مِنْهُ كُانَت الْمُمُولاتُ الْمُثَيَّة فِيها إِمِّا نَفْسَ الْمُوْضُوع وَانَ عُلَيْ الْمُوْجُود مَفْهُوماً لْكِنّهُ عَيْنُهُ مِصْدَاقاً وَ لَو كَانَ عَيْنُهُ كَانَ باطِلَ الْفُعْلِ، فَإِنَّ الْمِينَّة عَيْنَ الْمُوضُوع بَلَ هِي اَخَصَّ اللَّهُ الْمَاتِ الْمُكَنِّة وَإِنْ الْمِلَة وَإِنْ الْمِلَة وَإِنْ الْمِلَة وَإِنْ الْمِلْدَة وَإِنْ الْمُؤْمِد وَيَعْ الْمُؤْمِد وَيَعْ الْمُؤْمِد وَيَقَ الْمُؤْمِد وَيَعْ لَا لَهُ الْمُؤْمِد وَيَعْ الْمُؤْمِد وَيْعَالَ لَكُنْ الْمُؤْمِد وَيْعَالَ الْمُؤْمِد وَيْقُومُ الْمُؤْمِد وَيْهُ الْمُؤْمِد وَيْعَالَ لَكُنْ الْمُؤْمِد وَيْقُومُ الْمُؤْمِد وَيْقَ الْمُؤْمِد وَيْقَ الْمُؤْمِد وَيْعَالَ لَكُنْ الْمُؤْمِد وَيْقُومُ الْمُؤْمِد وَيْهُ الْمُؤْمِد وَيْقُومُ الْمُؤْمِد وَيْقُومُ اللّهُ الْمُؤْمِدُ وَيْعَ الْمُؤْمِد وَيْعَ الْمُؤْمِد وَيْعَ الْمُؤْمِد وَيْعَ الْمُؤْمِد وَيْعَالَ الْمُؤْمُود وَيْعَالِمُ الْمُؤْمِد وَيْقَ الْمُؤْمِد وَيْمُ الْمُؤْمِد وَيْعَ الْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمِدُ وَيْعَالِمُ الْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمِدُ وَيْعَالِمُ الْمُؤْمِدُ وَيْعَالِمُ الْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُود وَالْمُؤْمُود وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمِنَا لِمُؤْمِنَا لِمُؤْمِنَا لِمُؤْمِنَا لَامُؤْمُونَ الْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَال

وَ أَمُثَالُ هَٰذِهِ الْكَسَائِلَ مَعَ مَا يُقَائِلُهَا تَقُودُ إِلَىٰ تَضَايًا مُرَدَّدَةَ الْعَسُولُ تِسَادِي اُطُراف الْتَرَّدِيد فِيهَا الْمُوجُودَيَّةُ الْعَامَّةُ. كَتَّوْلِنَا: كُلُّ مَوْجُود إِمَّا بِالْفِعْلِ اَوْ بِالْقُوْرُ فَأَكَثُرُ الْمَسَائِلِ فِي الْفَلْسَفَةَ جَالُرِيَةَ عَلَى الْتَقْسِمِ، كَتَقْسِمِ المَوْجُودِ إِلَى وَاجِبِ وَتُحْكِنِ. وَتَقَسِم الْمُركنِ إِلَى جُوحُر وَ عَرضٍ، وَ تَقْسِم الْجَوْجُو إِلَى جُمَّرَدٍ وَ مَادِّيِّ، وَ تَقْسِم الْجُرَّدِ إِلَى عَقْلٍ وَ نَفْسٍ، وَ عَلَىٰ هـناً الْقِياس.

اللياسِ. وَ ثَالِثَا أَنَّ الْمُسْائِلَ فِيهَا مَسُوقَةُ عَلَىٰ طَرِيقِ عَكْسِ الْحَمْلِ. فَقُولُنِا: الْوَاجِبُ مَوْجُودُ رَ الْمُمْكِنُ مَوْجُودُ فِي مَعْنَىٰ: «الْوُجُودُ يَكُونُ لِاجِباً وَ يَكُونُ ثُمُّكِناً»، وَقَلْولُنا: الْوُجُوبُ إِمْنا بِالذَّاتِ وَإِمْنَا بِالْغَيْرِ مَهْنَاهُ: «أَنَّ الْمَوْجُودُ الرَّاجِبَ يَنْفَينُمُ إِلَى وَاجِبٍ لِذَاتِهِ وَ وَاجِبٍ لِغَيْرِهِ».

وَ رَابِعِهَ أَنَّ هَٰذَا الغَنَّ كَمَّا كَانُ أَعَمَّ الْفُنُونِ مَوْضُوعاً وَ لايشُذَّ عَنْ مَوْضُوعِهِ وَتَحْمُولُاتِهِ الرَّاجِعة الْيَهِ شُنَّى مَ مِنَ الْأَشْيَاءِ مَ يُتَصَوَّرُ هُنَاكَ غَايَةً خَارِجَةً مِنْهُ يُقْصَدُ الْفَنُ لِأَجَلِهَا. فَالْمَوْفَةُ بِالْفَلْسَفَةِ مَقْصُودَةً لِذَاتِهَا مِنْ غَيْر أَنْ تَقْصُدُ لِأَجْلِ غَيْرِهَا وَ تَكُونُ آلَةً لِلْتُوصُلِ مِهَا إِلَى أَمْرٍ آخْرِ كَالْفُنُونِ الْآلِيَّةِ، نَعَمُ هُنَاكَ فَوُ الِنُهُ تَقَرَّتُهُ عَلَيْهَا. 

# َ الْمَرْحَلَةُ الْاوُلِيْ فِي اَحُكَامِ الْوُجُودِ الْكَلِيَّةِ

وَ فِيهٰا خَمْسَةُ فُصُولِ:

## اَلْفُصْلُ الْاوْلُ

# فِي أَنَّ الْوُجُودَ مُشْتَرَكُ مَعْنَوِيٍّ

الُوجُودِ بَهْنَهُومِهِ مُشَّتَرَكُ مَعْنَدِيُّ يُعُمَلُ عَلَى مَا يُعْمَلُ عَلَيه عَعْنَى وَاحِد. وَ هُوَ ظَاهِرُ بِالْرِجُوعِ إِلَى الذَّهْنِ حَيَيْا نَحْمِلُهُ عَلَى أَشْيَاء اوْ نَنْفِيهِ عَنْ أَشْيَاء، كَثَوْلِنَا: الاَنسَانُ مَـُوجُودُ، وَالنَيَّاتُ مُوجُودٍ، وَالْفَنَسْ مُوجُودَةً، وَ إِجْبَاعُ النَّقِيضَيْنِ لَيْسَ عَوْجُودٍ، وَ إِجْبَاعُ الضَّدِيْنِ لَيْسَ عِوْجُودٍ، وَقَدْ أَجَادَ صَدْرُ الْمُتَالِّيْنِ، قَدِه، حَيْثُ قَالَ: ﴿ إِنَّ كُونَ مَفْهُومِ الْوَجُودُ مُشْتَوَكًا بِيْنَ ﴿ الْمُاهِيّاتِ قَرِيبٌ مِنْ أَلاَّ وَالْمَاسِدِهِ.

المسيف وربيب بير المربيب والمربيب والمربيب المربيب المربيب والمربيب والمرب

يَحْمَلُ عَلَيْهَا بِمَعْنَىٰ تَلِكُ الْمَاهِيَّةِ .

وَ يَرُدُّهُ لُزُوم سُقُوط اللَّائِدَة فِي الْمَلِيّات البَسِيطَة مُطْلَقاً، كَقُولْنِا: الواجِبُ مَوْجُودٌ، و الْمُنْكِنُ مَوْجُودٌ، وَ الْجَوْهُرُ مَوْجُودٌ، وَ الْعَرَضُ مَوْجُودُ ا

عَلَىٰ أَنَّ مِنَ ٱلْحَاثِرَ أَنَّ يَتَرَّدُّهَ بَيْنَ وُجُودِ الشَّنَىءِ وَ عَدَمِهِ مَعَ ٱلعِلْمِ عِاهِيَتِهِ وَ مَـعَناهُ، كَتُولْنَا: هَلِ ٱلاَتَفَاقُ مَوْجُودٌ أَوْلَاً؟

وَ كَذَا الْآرُدُّدُ فِي مَاهِيَّةِ الشَّيْءَ مِعِ ٱلْجَزْمِ بُوجُودِه، كَقُولِنا: هَـل النَّـفْسُ الْإِنسَـالِّيةُ الْمُوْجُودَةُ جُوْهُوُ اوْ عَرَضُ؟ وَ النَّرَدُّدُ فِي أَحَدِ شِيْئِينَ مِعِ ٱلْجُزْمِ بِالْآخِر يَقْضَى بُغْايِرَتِهِا.

وَ نَظِيرُهُ فِي الْتَخَافَةِ مِا نُسِبَ إِلَىٰ بُعَضِهِمْ: «أَنَّ مُفْهُومُ الْوَجُودُ وَمُشْتَرَكَّ لَفُظْقُ بِينَ< الْوَاجِبِ وَالْكُنِينِ».

وَرُدُ بِأَنَّا إِنَّا أَنْ نَقْصُدُ بِالْوُجُودِ الدِّي تَحْبِلُهُ عَلَى الْواجِبِ مَعْنَى اوْلاً. وَ النَّانِي يُوجِبُ

التُشْطِيلَ، وَ عَلَى الْأَوَلِ إِمَّا أَنْ نَعْنِي بِهِ مَعَىٰ الْذَي نَعْنِيهِ إِذَا حَلْنَاهُ عَلَى الْمُتَكِنَاتِ، و إِمِّنَا أَنَّ نَعْنِي بِهِ نَقِيضَهُ. وَ عَلَى الْمُتَكِنَاتِ، وَ إِمِّنَا أَنَّ نَعْنِي بِهِ نَقِيضَهُ. وَ عَلَى الْكَانِي يُلزَمُ نَنْقُ الْوَجُودِ عَنْهُ عِنْدَ إِنْبَاتِ الْوَجُودِ لَهُ - تَعَالَ عَنْ ذَلِكَ. وَعَلَى الْاَتُولِ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ يَنَالًا عَنْ ذَلِكَ. وَعَلَى الْاَتُولِ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ الْمُلْلُولُ، وَ هُو كُونُ مَفْهُومَ الْوُجُودِ مُشْتَرَكا مَعْنُويًا.

وَ عَلَىٰٓ أَلْاَوَّلَ يَثْبُتُ الْمَطْلُوْبُ ۚ، وَ هُوَ كُوْنُ مَغَهُوْمَ الْوَجُودِ مُشْتَوَٰكاً مُعْنَوْيَاً. وَ الْحَقَّ، كُنا ذَكَرَهُ بُعْضُ الْحُقَتِّينَ ، أَنَّ الْقَوْلُ بِالاِشْتِرَاك الْلَّفْظِيّ مِن الْخَلْط بَيْنَ الْفَهُومِ وَ الْبِصَداٰقِ، فَعُكُمْ الْلَغَايِرَةِ إِنِثاً هُوَ لِلْمِصَداٰقِ دُونَ الْفَهُومِ.

درس اؤل (۱)

#### بنام خدا

درود و ستایش، خداوندی را که آفرینندهٔ جهانیان است و درود و سلام بر سرور صا محمّد صلیالله علیه و آله و اهل بیت پاک او باد.

#### مقدمة وروددر فلسفه

#### واققيت جهان آفرينش

بدیهی است که ما جماعت انسانها قطعاً شیاء موجودی هستیم و با ما اشیاء دیگری نیز موجود هستند چه بسا آنها در ما انسانها مؤثّرند یا از ما متأثّرند (یعنی انسانها در اشیاء دیگر بنحوی از انحاء تأثیر دارند) چنانکه ما نیز (بنوبهٔ خود) در اشیاء دیگر مؤثّر هستیم (و از آنها استفاده میبریم و آنها در مسیر اهداف زندگی خود بکار میگیریم) یا از آنها متأثریم (به این نحوکه آنها در اندیشه و کیفیّت آن و در انتخاب راه زندگی ما و نحوهٔ آن اثر میگذارند).

(و نیز) بدیهی است که در عالم خلقت هوائی صوجود است که ما از آن استنشاق میکنیم و از مواذ حیات زای موجود دنیا، تغذیه مینمائیم و زمینی موجود است که ما روی آن تقلاً و کوشش میکنیم.

آفتابی موجود است و ما از نور آفتاب بهره میبریم و ستارگانی هستند که ما به کمک نها، راه خود را میبابیم و انواع حیوانات و رستنیها و غیر اینها موجودند (که ما از آنها استفاده

میبریم و آنها نیز از ما بهره میبرند).

در این دنیا اموری هستند که ما آنها را مشاهده میکنیم و اشیاء دیگری هستند که ما آنها را میشنویم و امور دیگری هستند یا از طریق بویائی آنها را مییابیم و یا از طریق چشائی بوجود آنها پی میبریم و غیر اینها از اشیاه دیگری...

(و باز) در این دنیا اموری هستند که ما آنها را قصد و یا از آنها فرار میکنیم و اشیائی هستند که ما آنها را دوست میداریم و یا به آنها بیمیل هستیم و اشیائی هستند که ما به آنها امید میبندیم و یا از آنها میترسیم و باز اشیائی هستند که به طبع انسانی آنها را میخواهیم و یا از آنها متنقریم و آنها را اراده میکنیم که در مکانی مستقر باشند و یا از مکانی بسوی مکانی انتقال پیدا کنند. موجوداتی هستند که ما آنها را برای لذت بردن و یا دوری از رنج و ناراحتی و یا برای رهائی از امر ناخوشایندی و یا غرضهای دیگر میخواهیم و طلب میکنیم و...

و (بطور کلّی) تمام اموری که ما آنها را درک میکنیم و چه بسا موجوداتی که وجود دارند ولکن ما آنها را درک نمیکنیم، هیچ کدام از آنها پدیدهها و امور پوچ و باطل و بیهدفی نیستند زیرا بطور قطع موجود بوده، در واقع ثابت هستند و واقعیّت دارند.

(و از اینجا این نکته را می یابیم که) هیچ چیزی، چیز دیگری را قصد نمیکند مگر به این جهت که خودشان یا عینیت و خارجیت دارند و موجود واقعی هستند و یا بالاخره منتهی به موجود عینی خارجی می شوند و مثل سراب، امری و همی و توخالی نیستند.

با توجّه به گفتار بالا جای شکی برای ما باقی نمیماند که در جهان آفرینش، هستی و وجود تحقّق دارد و واقبیتی هست و ما نمیتوانیم واقبیت را از اصل و اساس و بطور کلّی منکر شویم مگر اینکه با حقّ و واقبیت دشمنی ورزیم و مکابر آن باشیم (سوفیسیتها) و ما در مورد حق و واقبیت عینی (به عللی) دچا شک و تردید شویم (شکّاکان) و هر یک از این دو حالت نیز که باشد که از مرحلهٔ لفظ تجاوز نمی کند (بعنی انکار حق و یا شک و تردید در آن تأثیری در واقبیت واقع و وجود و هستی ندارد زیرا) هر یک از ما و هر موجود دیگری که دارای تأثیر و شعور است (اگر به وجدان خود رجوع کند) خود را موجود می یابد که واقعاً دارای آثار واقبیت (و حیات) است و نیز با موجود دیگری غیر از خود رابطه برقرار نمی کند مگر به این

جهت که برای موجود دیگر، بهرهای از واقعیت هست.

#### خطای اندیشه و نیاز به بررسی احوال موجود

همانطور که در مطالب بالا شکی نداریم در این نیز شکی نداریم که: چه بسا ما خطا میکنیم و آنچه را که در واقع موجود نیست موجودی میانگاریم و چه بسا آنچه را که موجود هست معدوم می بنداریم چنانکه انسانهای گذشته، اشیائی را به خیال خود ثابت می دانستند و ما اکنون (با بیشرفت علم و اندیشه و تکنیک) آنها را باطل می دانیم و ضد آنها را اثبات میکنیم و بطور قطع یکی از دو نظر متضادی که دربارهٔ موضوعی اظهار شده است) خطا است و نظیر این خطا و اشتباه را ماهر روز برخورد میکنیم و چبزی را که به گمان گذشتگان موجود نیست اثبات میکنیم و به این ترتیب واضح می شود که در حکم خود راه خطا می رفتیم.

از اینجا نیاز می قتد که اشیاء موجود را با دقت بررسی کنیم و خاصیتهای آنها را بدانیم تا با این خاصیتها آنها را از آشیاء معدوم تمیز دهیم و شک و تردید را برطرف سازیم و به مرحلهٔ یقین برسیم و این، تنها طریقی آست که ما را به واقعیّت اشیاء از این جهت که واقعیّت دارند هدایت می کند و به عبارت دیگر برای درک واقعیّت آشیاء تنها طریق برهان را بکار می گیریم زیرا فقط قیاس برهانی است که از میان آنواع قیاسات (مثل جدل و خطابه و...) ما را به نتیجه قطعی و یقینی می رساند همانطور که از میان انبوه اعتقادات ما نیز تنها یقین استکه واقع را کشف می کند (و ما را بسوی واقع، هدایت و چهرهٔ حقیقی آنرا بما نشان می دهد).

#### موضوع فلسفه<sup>(۱)</sup>:

این نوع بحث (یمنی مشاهدهٔ موجودات عینی و مطالعهٔ آثار آنها) به ما امکان میدهد

۱- برای توضیح بیشتر در موضوع فلسفه و مباحث مربوط به آن می توانید به منابع زیر مراجعه نمائید: الههٔات شفا مقالهٔ اوّل فصل هشتم - اسفار ج۱ ص ۹۰ و ص ۳۵ و س۳۵ - تحصیل ص ۲۹۲ م مطارحات ص ۲۱۲ - مبحث مشرقیه ج۱ ص ۳۵۹ م ۳۵۳ (شارح)

استنتاج این مسأله که اشیاء با این ویژگیها مثلاً موجودند و اشیاء با این خصوضیات موجود نیستند. و (تذکّر این نکته در اینجا لازم است که) بحث ما در اینجا از جزئیات نیست و این، ار وسع ما خارج است (زیرا جزئیات غیرمتناهی است و احاطهٔ تفصیلی بر آن مشکل یا محال است).

نظر به اینکه اتّصاف موجود به احوال غیر موجود (و معدوم) محال است پس ناچار بررسی ما در احوال موجود منحصر می شود به دو مورد:

#### مورد اوّل:

احوالی که با موجود از این جهت که موجود است مساوی میباشند مثل بحث ار خارجیّت مطلقه (و معنای آن ملاحظهٔ مفهوم خارجیّت و طبیعت آن بدون ملاحظهٔ قیدی حتّی قید اِطلاق) و مثل وحدت عامه (یعنی ملاحظهٔ وحدت بصورت عام) و مثل فعلیّت بصورت عام و کلّی که همه اینها احکامی هستند که با موجود مطلق حالت تساوی دارند (یعنی هر جا موجود مطلق هست این سه حکم نیز وجود دارند و به عکس).

#### مورد دؤم:

احکام و احوالی هستند که از موجود مطلق اخص میباشند ولکن هر یک از اینها با ملاحظهٔ مقابل آن به مقایسه با موجود مطلق (که موضوع فلسفه میباشد) حالت تساوی دارند مثل اینکه بگوئیم: موجود یا خارجی است یا ذهنی – یا واحد است یا کثیر یا فعلیت دارد یا بالقوّه است.

شما ملاحظه می کنید طرفین هر یک از این قضایا و جمیع آنها (یعنی همه این موارد

مورد بحث) از دائرهٔ موجود مطلق خارج نیستند و مجموع این بحثها را بنام «فلسفه» منامیم.

#### چند نتیجه:

از مباحث گذشته نتایج زیر بدست میآید:

اولاً: فلسفه از همهٔ علوم عمَ است زیرا موضوع آن که «موجود» میباشد اغم موضوعات بوده شامل هر چیز و هر شیء میشود پس، جمیع علوم در مقام ثبوت یعنی در تحقق موضوع خود نیازمند فلسفه هستند (زیرا موضوع همهٔ علوم همان موجود است به اصافهٔ برخی از قیود و حالات و صفات) و امّا فلسفه در ثبوت موضوعش، متوقف بر هیچ یک از علوم نیست زیرا (چنانکه گفتیم) موضوع آن موجود بصورت عامّ میباشد و تصور آن و تصدیق به آن از تصورات بدیهی و فطری است برای اینکه موجودیّت عین موجود است (و به چیز دیگری جز ذات خودش نیاز ندارد) و با تحقّق آن آثار آن نیز در خارج محقق میشود).

ثانیا: موضوع فلسفه (یعنی موجود مطلق) چون اعم اشیاء میباشد و چون تحقق و ثبوت در عالم خارج منحصر به وجود است (و خارج از محدودهٔ موجود، ثبوتی اصلاً ثابت نیست) پس (با توجه به این دو مطلب میگوئیم که:) محمولاتی که در فلسفه اثبات میشود از دو حال خارج نیستند:)

\_\_\_\_\_ یا عین موضوع میباشد مثل این دو مثال: هر موجود از این جهت که موجود است واحد است (مثال اوّل) و یا گفته میشود: هر موجود از این جهت که موجود است فعلیت دارد (مثال دوّم):

در مثال اوّل: مفهوم واحد گرچه غیر از مفهوم موجود است ولکن بملاحظهٔ مصداق و تحقّق خارجی عین یکدیگر بوده، متحد با هم دیگر میباشند (زیرا) اگر آندو (یعنی مفهوم واحد و مفهوم موحود در مقام تحقّق) غیر هم باشند دیگر برای موجود ثابت نبوده ذاتش باطل می باشد.

عین این استدلال در مورد این قضیه که هر موجودی از این جهت که فعلیت دارد

موجود است در رابطه با مثال دوّم نیز جاری است.

<u>۲-</u> یا عین موضوع نیست (حالت دوم) بلکه محمولات مسائل قبلسفی از موضوع فلسفه (یعنی موجود مطلق) اخض میباشد ولکن نمی تواند غیر آن باشد مثل این جمله: «علت موجود است» زیرا (در این جمله کلمه) «علت» گرچه از کلمهٔ «موجود» که موضوع فلسفه است اخض میباشد ولکن علیت حیثیتی خارج از موجودیّت بصورت عام (بدون در نظر گرفتن خصوصیّات موجود از قبیل بالفعل بودن و بالقوّه بودن و غیر این دو از خصوصیّات) نیست (و بهرهای از واقعیّت را دارا است) وگرنه (طبیعی است که) علّت، خود بخود (بدون انتساب به موجودیّت عامّه) باطل است.

نظیر این مسائل (مثل وحدت موجود و فعلیّت آن و غیر این دو) و آنچه مقابل اینها است (از قبیل کثرت و بالقوّه بودن و غیر ایندو همه در حقیقت) برمیگردند بیک عدّه قضایائی که محمول آن بین چند چیز مردّد است به نحویکه اطراف تردید مساوی با موجودیّت عامه است مثل این مثال: «هر موجودی یا فعلیّت دارد یا بالقوّه است (۱)» به این ترتیب که اکثر مسائل در فلسفه بطریق تقسیم مطرح و بررسی میشود مثل تقسیم موجود به واجب و ممکن و تقسیم ممکن به جوهر و غرض و تقسیم جوهر به مجرّد و مادّی و تقسیم مجرّد به عقل و نفس و در سایر مسائل فلسفی نیز رویّه همین است که عمل میشود (بلکه در جمیع علوم نیز چنین حالتی وجود دارد).

الله: مسائل در فلسفه (در مقام تحلیل عقلی) به عکس حمل (یعنی به عکس صورت علام قضیه) برمی گردد (یعنی محمول در جای موضوع و موضوع در جای محمول قرار گیرد). بنابراین، دو جمله: «واجب موجود است» (در مقام تحلیل و توضیح)

۱- در قضیهٔ بالا «موجود» موضوع قضیه و جملهٔ: «یا فعلیت دارد یا بنحو بالقوه است» محمول مرددی است بین اطراف تردید مساوی است با موجودیت عامه بین اطراف تردید مساوی است با موجودیت عامه یعنی موجودیت بدون در نظر گرفتن خصوصیات موجود از قبیل بالفعل بودن و یا بالقوه بودن و معنی تساوی در اینجا این است که هرجا که موجودیت عامه تحقق پیدا کند خالی از این دو حالت نیست یا بالقعل است یا بالقوه است یا بالقوه (شارح)

به این صورت درمی آید: «وجود واجب می باشد و ممکن» و نیز این جمله: «وجوب یا بالذات است یا بالغیر» به این معنی برمی گردد که: موجود واجب منقسم می شود به واجب لذاته (یعنی موجودی که وجوب را از ذات خود دارد و وجوب را از خارج ذات خود بدست نیاورده است) و واجب لغیره (یعنی واجبی که وجوب را از غیر خود کسب کرده و به جهت انتساب به غیر، واجب است).

رابعا: (نظر به اینکه) فن فلسفه به ملاحظهٔ موضوع، اعم فنون است و (نظر به اینکه هیچ شیءای از اشیاء (که مورد قصد انسانها در فن فلسفه هستند) از موضوع فلسفه و محمولاتی که (بالاخره) بر این موضوع برمیگردند خارج نیستند به ملاحظهٔ این نظر، هیچ مقصودی و غایتی بیرون از دائرهٔ «فلسفه» نداریه که شناخت فلسفه به جهت آن مورد قصد ما باشد پس شناخت فلسفه به جهت ذات خود فلسفه میباشد بدون اینکه مقدّمهٔ شناخت دیگر علوم باشد.

پس فلسفه از قبیل سایر علوم و فنونی که آلت و وسیلهٔ کسب علوم دیگر میباشند نیست آری در شناخت فلسفه فوائدی وجود دارد که مترتب بر آن می شود (ولکن آلت و وسیلهٔ شناخت و کسب علوم دیگر نمی باشد).

خاما: لازمهٔ قول به اینکه موضوع فلسفه، اعمّ اشیاء است اینکه موضوع فلسفه معلول هیچ چیز دیگری خارج از موجود نیست زیرا بیرون از دائرهٔ وجود، چیزی خارجیّت ندارد و در نتیجه موضوع فلسفه (یعنی موجود مطلق) دارای علّت نیست.

روی این جهت براهین بکار برده شده نر فنسفه نمی تواند براهین نمّی باشد (برهان لمّی باشد و در خارج از لمّی برهانی است که از علّت پی به معلول می بریم یعنی موجود، معلول باشد و در خارج از موجود برای آن علتی وجود داشته باشد و گفتیه که بیرون از دائرهٔ وجود چیزی محقّق نیست تا از تحقّق آن چیز به عنوان علّت پی به معلول ببریم)

و امّا برهان واِنّه (برهانی است که از معلول پی به علّت ببریم) به ترتیبی که در علم منطق در کتاب برهان ثابت شده است که از معلول بسوی علّت رفتن مفید علم و یقین (به همه جهات و شئون علّت) نیست.

پس در بحثهای قلسفی راهی جز راه برهان «اِنّ» نیست و در برهان «اِنّ» اعتماد تنها بر ملازمات عامه است و آن، بکار گرفته می شود به این ترتیب که از وجود یکی از دو امر متلازم به وجود دیگری پی می بریم.

مرحلة اوّل

# در احکامکلّی وجود:

#### فصل اوّل

#### در اینکه مفهوم وجود از قبیل مشترک معنوی است

مفهوم وجود از قبیل مشترک معنوی است (یعنی) مفهوم وجود بر ماهیاتی که حمل وجود بر آنها جایز است به یک معنی حمل میشود و این، به حکم ذهن واضح است هنگامی که وجود را بر اشیاء حمل و یا از آنها نفی، مینمائیم مثل این جملات: «انسان، موجود است» و «رستنیها موجودند» و «اَفتاب موجود است» و «اجتماع نقیضین موجود نیست» و «اجتماع ضدین موجود نیست».

صدرالمتالَهیّن (قدْس سرّه) چه خوب و متبن فرموده است اُنجاکه میگوید: «اِنْ کَوْنَ مَفْهُومِ اَنُّوُجُوِد مُشتَرکاً بَیْنَ المَاهیَاتِ قریبُ مِنَ الاَوْلیَات (۱)» یعنی «بیشک مـفهوم وجـود معنای مشترک بین ماهیات است و این معنا به اوْلیَات (یعنی به امور بدیهی) نزدیک هستند».

#### دو نظريّه باطل

نظرية اول:

برخی از فلاسفه معتقدند که «مفهوم وجود از قبیل مشترک لفظی است (یعنی) در هر ماهیتی که مفهوم وجود بر آن حمل شود به معنای همان ماهیت است» (مثلاً اگر بگوئیم انسان، موجود است مراد از مفهوم وجود همان انسانیت است و اگر بگوئیم حیوان صوجود

۱- اسفار ج۱ ص۲۵ - مباحث مشرقیّه ج۱ ص۱۸ - شوارق س ۲۶. (شارح)

درس اوّل

ست مراد از وجود در این قضیه همان حیوانیّت است و بدیهی است که معنای انشانیت با معنای حیات دو معنای انشانیت با معنای حیات ولکن دو معنای معنای مشترک است ولکن دو معنای مشترک لفظی وجود).

#### بطلان این نظریه به سه وجه:

(این سه وجه به عنوان نقضی بر این نظریه محسوب میشوند)

#### وجه اوّل:

(بنابراین نظریه) لازم می آید که برای ه آیات بسیط، مطلقاً فایده ای متر تب نشود مثل این قضایا: «واجب، موجود است» و «ممکن، موجود است» و «جوهر موجود است» و «غزض موجود است» (زیرا در این قضایا اگر محمول یعنی موجود به معنای ماهیت موضوع باشد مثل واجب و ممکن است و جوهر و غزض در این صورت لازم می آید که سؤال در حقیقت از مسائل و آثار مربوط به ماهیات یعنی هلیات مرکبه می باشد نه از وجود آنها که اساس هلیات بسیط می باشد (۱).

#### وجه دوّم:

ما میدانیم که عقلاً جایز است ترددی بین وجود یک شیء و عدم آن واقع شود در صورتیکه علم به ماهیت آن شیء و معنای آن داشته باشیم (در حالیکه بنابر نظریهٔ اشتراک نفظی وجود، این، نباید جایز باشد) مثل اینکه بنحو تردید سؤال میکنیم و میگوئیم «آیا اتفاق موجود است یا نه؟» (در این مثال معنای "تفاق را میدانیم و در آن شک و تردیدی نداریم و

هلیّات بسیطه قضایائی هستند که محمول آن وجود و سؤال از تحقق و ثبوت موضوع باشد و امّا هلیّات مرکّبه قضایائی هستند که محمول آنها به اضافهٔ برخی از حالات وجود باشد مثل اینکه سؤال شود آیا علی مثلاً ایستاده است و تقی مثلاً رفته است و نظیر اینها... (شارح).

تنها شکّ و تردید در وجود و عدم آن میباسد و از اینجا که علم به ماهیت «اتفّاق» و معنای آن داریم و تنها شکّ در وجود آن میکنیم به صراحت میفهمیم که مفهوم وجود که در اینجا برای ما مشکوک است نمی تواند به معنای ماهیتی باشد که برای ما معلوم است).

#### وجه سؤم:

چه بسا ما در معنا و ماهیت یک شیء تردد داریم و در وجودش جزم (درست عکس صورت قبلی) مثل این مثال: نفسِ انسان موجود است آیا از قبیل جوهر است یا غرض؟ (در این مثال وجود نفسِ انسان محرز بوده، تردیدی در آن فرض نشده است ولکن ترددی در ماهیّت آن واقع میشود که آیا از جنس جوهر است یا عرض؟ پس چگونه ممکن است وجود انسان که تردیدی در آن نیست عین همان ماهیّتی باشد که در آن تردد وجود دارد؟ پس تردد و شک در یکی از دو شیء همراه جزم و یقین به دیگری اقتصاء میکند که آن دو با یکدیگر منایرت داشته باشند (و در نتیجه ماهیّت یک شیء، منایر با وجود آن باشد).

#### نظرّ به دوّم:

و آن این است که برخی از فلاسفه معتقدند که مفهوم وجود از قبیل مشترک لفظی است بین واجب و ممکن، این نظریه نیز مثل نظریهٔ قبلی مردود است زیرا (هنگامی که وجود را بر واجب الوجود موجود است» این از دو شق خارج نیست؛) یا یک معنائی از وجود در حال حمل، قصد میکنیم یا نه؟

اگر معنائی قصد نکنیم (یعنی شق دوّم) لازمهاش تعطیل واجب است (یعنی نـفی صفات کمال از خدا است).

(و بدیهی است که تعطیل واجب مثل تشبیه او به مخلوقات مطابق آیات و روایات معتبر و عقل و با جماع عقلاء و متکلّمین جز برخی از آنها که مفوضه هستند باطل است و غیر صحیح). و بنابر شقّ اوّل (یعنی مفهوم وجود را در صورت حمل آن بر واجب الوجود بصورت یک معنا قصد میکنیم این نیز از دو حالت خالی نیست:) یا به همان معنائی قصد میکنم که

وجود را بر موجودات ممكن حمل مىنمائيم و يا معناى نقيض وجود (يعنى عدم را) از آن اراده مىكنيم؟ (بديهى است) لازمهٔ حالت دوّم به هنگام 'ثبات وجود براى واجب الوجود اين است كه وجود از واجب الوجود نفى شود (زيرا وجود در اين حالت به معناى نفى وجود يعنى عدم، مراد است) و روشن است كه ذات اقدس باريتعالى از اين حكم محال مبرا است. پس ناچار حالت اول (يعنى حكم بعدم) صحيح و مطلوب است و آن، اين است كه مفهوم وجود، مشترك معنوى است بين واجب و ممكن.

#### حقّ مطلب و منشاء اشتباه!

حق در این مسأله، همان مطلبی است که برخی از محققین از فلاسفه ذکر کردهاند که قول به اشتراک لفظی برای وجود از خلط بین مفهوم وجود و مصداق آن ناشی شده است به این ترتیب که مغایرتی که بین موجودات دیده میشود تنها از مصادیق وجود در اثر انتساب مفهوم وجود به معنای واحد به ماهیّات گوناگون پیدا شده است نه از مفهوم وجود و اصل انتساب وجود به ماهیّات و حقیقت وجود در همهٔ مصادیق خود به خود ملاحظهٔ هستی و وجود به یک معنا است تنها گوناگونی و اختلاف بین موجودات در اثر انتساب یک حقیقت واحد به ماهیّات گوناگون پیدا شده است.

#### خلاصهٔ درس اوّل:

نمام اموری که چه ما آنها را درک بکنیم و چه آنها که وجود دارند ولکن ما آنها را درک می کنیم بطور قطع موجود و در واقع ثابت هستند و واقعیت دارند.

پس هیچ چیزی مورد قصد واقع نمیشوند مگر به این جهت که عینیت و خارجیت دارند و یا بنحوی موجود واقعی هستند و امور وهمی و خیالی نیستند.

پس قول «سوفیستها» در انکار واقعیّت عینی و نیز قول «**شکّا کین**» در شکّ و تردید در واقنیتهای خارجی، مخالف علم و شعور وجدانی انسانها است زیرا هر انسان صاحب شعور و وجدانی خود را موجود مییابد که واقعاً دارای آثار حیات است.

آری، عقل و اندیشه در موجودات وقعی و خارجی دچار خطا و اشتباه میشود مثلاً آنچه را که موجود نیست موجود میانگارد و آنچه را که موجود است معدوم می پندارد.

از این رو برای رفع خطا و اشتباه نیاز میافتد که اشیاء موجود را بررسی و خاصیتها و احوال أنها را بدانیم تا شک و تردید را برطرف و به مرحلهٔ بقین برسیم.

تنها فن و صناعتی که خواص موجود و آثار آنرا بررسی و تحقیق میکند «فلسفه» است در فلسفه احوال موجود مطلق و آثار آن بصورت کلی و از این جهت که کلی است مورد بحث قرار می گیرد.

احوال موجود نیز منحصر به دو مورد است که در متن درس مورد بحث قرار می گیرد از این مباحث نیز پنج نتیجه می گیریم که دنبال درس بیان می گردد مراجعه کنید سپس احکام کلی موجود در مرحنهٔ اول مورد بحث قرار می گیرد و اولین مسأله این است که آیا مفهوم وجود از قبیل مشترک لفظی است یا معنوی؟ بعنی حمل وجود بر ماهیاتی که وجود بر آنها حمل می شود به یک معنی است (مشترک معنوی) و یا بیک معنی نیست بلکه در هر ماهیتی که مفهوم وجود بر آن حمل می شود به معنای همان ماهیت است چنانکه برخی از فلاسفه به آن اعتقاد دارند و یا مفهوم وجود از قبیل مشترک لفظی است بین وجوب و ممکن چنانکه برخی

دیگر از فلاسفه به آن معتقدند (این هر دو از قبیل مشترک لفظی هستند).

مرحوم استاد علاَمه در متن کتاب عقیدهٔ مشترک معنوی بودن مفهوم وجود را حق میداند و به آن معتقد است و نظریهٔ مشترک لفظی بودن مفهوم وجود را بهر دو معنا که گفته شد رَد میکند و در آخر منشاء پیدایش قول به اشتراک لفظی را خلط بین مفهوم وجود با مصداق آن میداند با توضیحی که در متن درس داده شده است مراجعه کنید.

#### پرسشها:

- ۱ آیا به ملاحظهٔ عقل و وجدان امور و پدیده های خارجی ممکن است باطل و بی هدف باشند؟
- ۲- سوفیستها و شکاکین هر کدام چه عقیده!ی دارند او عقیدهٔ آنها چرا باطل است؟
   توضیح دهید.
- آیا می توانید چند نمونه و مثال ذکر کنید که اثبات کند عقل و اندیشه چه بسا راه خطا
   میپیمایند؟
- ۴- موضوع فلسفه چیست؟ و فلسفه به چه طریقی می تواند خطای عقل و اندیشه را بـه
   حداقل برساند؟
- ۵- احوال قابل بررسی در موجود مطلق منحصر به دو مورد است آن دو را بیان و توضیح دهید.
  - ۶- چرا فلسفه از همهٔ عنوم اعمٰ است؟
- ۷- محمولاتی که در فلسفه اثبات میشوند از دو حال خارج نیستند آن دو حال را بیان و توضیح دهید.
- ۸- مسائل فلسفی در فلسفه در مقام تحلیل عقلی به عکس حمل برمیگردد یعنی چه؟ و
   پک مثال نیز بر آن بیاورید.
  - جرا شناخت فلسفه بجهت نات خود فلسفه میباشد؟ بیان کنید.
  - ۱۰ چرا موضوع فلنعفه، معلول چیز دیگری خارج از موجود نیست؟
- ایا در فلسفه چه نوع برهانی (لنی یا اِنی یا هر دو یا هیچ کدام) جریان دارد؟ توضیح
   دهید. اصولاً برهان لئی و اِنی در فلسفه بچه معنا است؟
  - ۱۷- أيا مفهوم وجود از قبيل مشترك لفظى است يا معنوى بچه معنا است؟
  - ۱۳- در باب اشتراک لفظی مفهوم وجود، دو نظریّه ابراز شده آن دو نظر را توضیح دهید.
- ۱۳ سه وجه در بطلان نظریه اول مشترک لفظی بودن مفهوم وجود ذکر شده، آن سه وجه

ىرىساۋل ٢٥

را بیان کنید.

۱۵ وجه بطلان نظریهٔ دوم در مشترک لفظی بودن مفهوم وجود را توضیح دهید.

۱۶ - عقیدهٔ اشتراک لفظی مفهوم وجود از کجا پیدا شده؟ منشاءِ پیدایشِ این عقیده را ذکر کنید.

# الْدَرُسُ الْثَانِي (٢)

## الْفَصَّلُ الثَّانِي

# فِي أَصْاَلة ِٱلْوُجُودِ وَاعْتِبْارِيَّة ِٱلْمَاهِيَّة ِ

اَلُوجُودُ هُوَ الْاَصِّيلُ دُونَ اللَّاهِيَّةِ، اِيْ إِنَّهُ هُوَ الْحَقِيَّةُ الْهِيْنِيَّةُ الْبَي نُشِبُهُا بِالْضَّرُورَةِ: إِنَّا اَهْدَ حَسْمِ أَصُلِ النَّشَكِ وَ السَفْسَطَةِ وِ إِثِبَاتِ الْأَصِيلِ الْذَي هُوَ وَاقِعَيَّةُ الْأَصْيَاهِ، أَوَّلُ مَا نَرْجِعُ إِلَىٰ الْاَشْيَاءِ، فَعَلُ الْفَصَلَةِ وَ إِثْبَاتِ الْأَصِيلِ الْذَي هُوَ وَاقِعَيَّةُ الْأَشْيَاءِ، أَوَّلُ مَا نَرْجِعُ إِلَى الْاَشْيَاءِ، فَعَدُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّمِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ فَعَرَساً مَا كَانَ يَحْسَلِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَانَا اللَّهُ اللَّ

لَلْمَنَىٰ بَيْنَهَا، وَ الْمَاهِيَّاتُ عَمُولَةُ عَلَيْهَا بِهَا يُبَايِنُ بَعْضُهَا بَعْضاً، وَ وُجُودُ مُحَولُ عَلَيْهَا مُشَتَرَكَ الْمُشَرِّكِ، وَ أَيْضاً المَاهِيَةُ لاَتَأْبَىٰ فِي ذَاتِهَا أَنْ يَعْضَلَ عَيْرُ الْمُشْتَرِكِ، وَ أَيْضاً المَاهِيَةُ لاَتَأْبَىٰ فِي ذَاتِهَا أَنْ يُحْمَلُ عَلَيْهَا الْوُجُودُ مِلْ يَجُودُ اللهِ عَنْ لَمُسْلِهَا أَنْ يُحْمَلُ عَنْ لَمُسْلِهَا وَلَوْكَانَتُ عَيْنَ الوُجُودُ لِمُ يَجُزُ أَنْ تَسْلُبُ عَنْ لَمُسْلِها لِاسْتَحَالَة بَسُلُبُ عَنْ لَمُسْلِها لِاسْتَحَالَة بَسُلُبُ عَنْ نَفْسِهِ، فَا تَجِدُهُ فِي الْأَشْيَاء مِنْ حَيْثَيَة اللهَ هِنَة غَيْرُ مَا يَجِدُهُ فِيهَا مِنْ حَدَيْتِهِ اللهَ عَلَى الْمُعَلِّمُ فَيْهَا مِنْ حَدَيْتِهِ اللهِ عَلَى الْمُعَلِق مَا عَلِيهَ مَا عَجِدُهُ فِيهَا مِنْ حَدَيْتِهِ اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

كُوْ إِذْ لَكُنْ لِكُلِّ وَاحِد مِنْ هَٰذِهِ الأَشْاءِ إِلاَّ وَاقِعَيَّةُ وَاحِدَةً كَانَتَ إِخُدِي هَابَيْن الحِيثِيَّيَيْنِ، أَعْنَى الْمَاهِيَةَ وَ الوُجُودَ، بِجِذَاهِ مَالَهُ مِنَ الوَاقِعِيَّةِ وَ الْحَقِيقَةِ وَهُوَ الْمَالُهُ بِالْاَصَالَةِ، وَ الْحِيثِيَّةُ ٱلاُخْرِى اِعْتِبالِيَّةُ مُنْتَزِعَةً مِنَ الْحِيثِةِ الْأُصِّبِلَةِ تُنْسَبُ إِلَيْنَا الْوَاقِقِيَةُ بِالْعَرَضِ. َ وِإِذْ كَانَ كُلُّ شَيء إِنَّمَا يَنَالُ الْوَاقِغَيَّة إِذَا حُلِ عَلَيْهِ الْوُجُودُ وَاتَضَّفَ بِهِ فَالْوَجُودُ هُوَ الَّذِي يُخَاذِى وَاقِعَيَّةَ الْأَشْنَاءِ. وَ أَمَّا المَاعِيَّةُ فَإِذْ كَانَتْ مَعَ الْاِتِّصَائِ بِالْوُجُودِ ذَاتَ وَاقِعِيَّةٍ وَ مَعَ سَلَبِهِ لِلطِّلِةَ الذَّاتِ فَهِيَ فِي ذَاتِهَا غَيْرُ أَصِيلَةٍ وَ إِنَّنَا تِتَأْضَلُ بَعَرْضِ الوُجُود

ُ ُ فَقَلْاً نَحُصَلَ أَنَّ ٱلْوَجُودَ أَصِيلًا وَ ٱلْمَاهِيَةُ إِعْتِبَارِيَّةً، كَمَا قَالَ بِهِ الْمُثَنَّاؤُونَ، إِي إِنَّ ٱلوُجُودَ

مُوْجُودُ بِذَاتِهِ وَ ٱلْمَاهِيَةُ مُوْجُودُةٌ بِهِ

وَ بِذَلِكَ يَنْدَبِغُ مُا أُورَّدُ عَلَى أَصِالَةِ الْوَجُودِ مِنْ أَنَّ الْوُجُودَ لَوْ كُانَ حَاصِلاً فِي الْأَعْيَانِ كَانَ مَوْجُودَا، لَأَنَّ الْحُصُولَ هُوَ الْوُجُودُ، وَ نَنْقُلُ الْكَلاَم إِلَيْهِ وَهَلَّمْ جَرَّا، فَيَتَسَلَسَلُ. وَجَهُ الْالْاَدِيْنَ فَيَ اللّهُ عَلَيْهُ وَجُودُ عَلَيْهُ وَجُودُ الْكِنْ بِنَاتِهِ لَابُوجُود ذَائِدَ، إِنَّ الْوُجُودُ عَلَيْهُ الْوَجُودَ مَوْجُودُ لَكِنْ بِنَاتِهِ لَابُوجُود ذَائِدَ، إِنَّ الْوُجُودُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَجُودُهُا.

ُ فَالَ بَهُمَنَيْا ۚ فِي الْتَحْصِيلِ: و بِا لَجُمُلَة فَالوَجُودُ حَقِيقَتْهُ أَنَهُ ۖ فِي الاَعْيَانِ لاَغْيَر ۚ وَكَيْفَ لاَيكُونُ فِي الاَعْيَانِ مَا هَذِهِ حَقَيَّاتُهُ إِنْتَهَىٰ (ص٢٨١)

وَ يُنْذِفَعُ أَيْضًا مِنَا أَشْكِلُ عَلَيْهِ بِأَنَّ كَوْنَ ٱلْوُجُودِ مَــُوجُوداً بِــنَاتِـهِ يَسْــَتَتَبِعُ كَــُونَ الْوُجُودِ مَــُوجُوداً بِـنَاتِهِ يَسْــَتَبَعُ كَــُونَ الْوُجُودِ مَوْجُوداً بِنَاتِهِ يَسْتَلَزُمُ الْمِتَّاتَعِ سَلَيْهِ الْوُجُودِ مَوْجُوداً بِنَاتِهِ يَسْتَلَزُمُ الْمِتَّاتَعِ مَلْمُهُ لِلنَّاتِهِ فَي فَاتِهِ إِلاَّ مَا يُمْتَعَ عَدْمُهُ لِلنَّاتِهِ فَي فَاتِهِ إِلاَّ مَا يُمْتَعَىٰ عَدْمُهُ لِلنَّاتِهِ فَي فَالْمَهُ لِلنَّاتِهِ فَي فَاتِهُ لِللَّا فَي فَاتِهُ لِللَّهِ فَاتِهِ إِلَّا مَا يُمْتَعَىٰ عَدْمُهُ لِلنَّاتِهِ فَي فَاتِهِ إِلَيْ مَا يَعْتَمُ عَدْمُهُ لِلنَّاتِهِ إِلَيْ مَا يَعْتَمَا عَدْمُهُ لِلنَّاتِهِ فَي فَاتِهِ إِلَيْ مَا يَعْتَمُ عَدْمُهُ لِلنَّاتِهِ إِلَيْهُ مَا يَعْتَمَا عَدْمُهُ لِلنَّاتِهِ إِلَيْ مَا يَعْتَمَ وَالْمِنْ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ لِللْمُ

وَجْهُ الْإِنْدِفَاعِ أَنَّ الْلِلَاکَ فِي كُونَ الْقَنَى الْ اللَّاتِ لِيْسَ الْهُو كُونُ وُجُودِهَ نَفْسَ ا ذاته. بلَ كَوْنُ وُجُودِهِ مُمْتَتَضَى ذاته مِنْ غَيْرِ أَنْ بَفْتَقِرَ إلى غَيْرِه، وكُلُّ وُجُود إِمْكَانِي فَهُوَ فِي عَيْنَ الْمُامُوجُودُ فِي ذَاتِهِ مُمْتَقِرٌ إلى غَيْرِهِ مُفَاضِ مِنْهُ، كَالْمَنَى الْخُرْفِ الْذِّي نَفْسُهُ وَهُو مَعَ ذَلَكَ لَا يَتَمُ مُنْهِمُوماً الْآبَالِقِيَام بَعْيُرِه، وَسَيَجِيْه مَوْرِيدُ تَوْضِيع لَهْ فِي الْاَجَاتِ الآتِيَة.

قال صَدَّرُ الْمُتَّافِّينِ فَ الْاَسْفَارِ: «مَعَنَىٰ وُجُود الْوُاجِبِ بِنَفْسِهُ اَنَّهُ مُقَتَضَىٰ ذُاتِد مِنْ غَير اِحْتِيَاجِ إِلَىٰ فَاعِلِ وَ قَابِلٍ، وَ مَعْنَىٰ تَحَقِّقُ الْوُجُودِ بِنَفْسِهِ أَنَّهُ إِذَا حَصَلَ، إِمَّا بِـِذَاتــهِ كِــها فِي ٱلْوَاجِبِ ٱلْوَبِفُاعِلِ لَمْ يَفْتَقُرْ تَحَتَّقُهُ إِلَىٰ وُجُودٍ آخَرِ يَقُومُ بِهِ بِخِلَافٍ غَيْرِ ٱلْوُجُودِ». إنَّنَهَىٰ (ج ١، ص ۴٠)

وَ يُنْدُفِغُ عَنْهُ أَيْضاً مَٰا اوْرِدَ عَلَيْهِ أَنَّهُ لُوَكَانَ الوُجُودُ مُوْجُوداً بِذَاتِهِ وَ الْمَاهِيَّةُ مُوْجُودَةً بِغَيْرِهَا الذِّي هُوَ الْوُجُودُ كَانَ مَفَهُومُ ٱلْوُجُودُ مُشْتَرَكًا بِيْنَ مَا بِنَفْسِهِ وَ مَا بِغَيْرِهِ فَسَلَمْ يَسَمِّ مَفْوُوضٌ ٱلْحُجَةِ مِنْ أَنَّ الْوُجُودُ مُشْتَرِكٌ مُعْنَوِنٌّ بَيْنَ الْمُوْجُودُاتِ لِأَلْفَظِيَّ.

وَجْهُ الْاِثَدِفَاعِ إِنَّ فِيهِ خَلْطاً بَيْنَ الْلَفَهْوَمِ وَ الْلِصُدَاقِ، وَ الْاِخْتِلَافُ الْلَذَّكُورِ مِصْدَاقِيَّ لاَمَنْهُمْ عَـُّ.

فَنَبَكِّنَ عِلَا تَقَدَّمَ فَسَادُ الْقَوْلِ بِأَصَالَةِ الْمَاهِيَّةِ. كَلَا نُسِبَ إِلَى الْإِ شُرَاقِيِّنِ. فَهِيَ عِنْدُهُمْ أَصِيلَةُ إِذَا كَانَتْ بِحَيْثُ يُنْتَزَعُ عَنْهاً الْوُجُودُ وَ إِنْ كَانَتْ فِي حَوِّ ذَاتِها اِعْبَالِرِيَّةُ ۖ وَ الْوُجُودُ وَ إِنْ كَانَتْ فِي حَوِّ ذَاتِها اِعْبَارِيَّةً ۗ وَ الْوُجُودُ وَ إِنْ كَانَتْ فِي حَوِّ ذَاتِها اِعْبَارِيَّةً ۗ وَ الْوُجُودُ الْمُنْتُرَعُ عَنْها اعْتِبَارِيَّةً ۚ وَ الْوُجُودُ وَ إِنْ كَانَتْ فِي حَوِّ ذَاتِها الْعَبَارِيَّةً ۗ وَ الْوُجُودُ وَ الْمُنْتَاءُ وَاللّٰهِ عَلَى الْعَبَارِيَّةً ۚ وَاللّٰهِ الْعَالِيَةِ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَاللّٰهُ الْعَلَيْدُ إِلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُ

ُ وَ يَرُّوُهُ أَنَّ صَيْرُورَةَ الْمَاحِيَّةِ الاعْتِبَارِيَّةِ بِإِنْتِزَاعٍ مَنْهُومِ الْوُجُودِ الاِعْسِتِبارِيِّ أَصَسِيلَةَ ۗ ذَاتَ حَتَيَّقَةَ عَيْنَيَّةِ انْقَلاثُ ضَعَرُورِيُّ الاَسْتِخَالَةِ.

وَ تَبَيَّنَ أَيْضَاً فَسَادُ الْقَوْل بَاصَالَةِ الْوُجُودِ فِي الوَاجِب وَ أَصَالَةِ الْمَاهِيَة فِي الْمُسكِن، كَمَا فَالَ بِهِ الْكَوَّانِ وَقَرَرُهُ بِأَنَّ الْوُجُودُ عَلَىٰ مَا بَقَتَضِهِ ذَوقُ الْتَأَهِّينَ حَقِيقَةٌ عَيْنَيَةٌ شَخْصِيّةُ هِي فَالَ بِهِ الْكَوَّانِ وَقَرَرُهُ بِأَنَّ الْوُجُودُ عَلَىٰ مَا بَقَتَضِهِ ذَوقُ الْتَأَهِّينَ حَقِيقَةٌ عَيْنَيَةٌ شَخْصِيّةُ هِي الْوَاجِبُ تَعَالَىٰ وَتَتَأَصَّلُ الْمَاهِياتُ الْمُحْتَةُ بَنوع مِنَ الْانْتِسَابِ إليه، فَاطْلاقُ الْوَجُودِ عَلَيْهِ تَعَالَىٰ عَمَىٰ أَنَّهُ عَيْنُ أَنَّهُ عَيْنُ الْوُجُودِ الَّذِي هُوسَ تَعَالَىٰ عَمَىٰ اللَّهِيَاتِ الْمُنْكِنَةِ عَمَىٰ أَنَّهَا مُنْتَسِبَةً إِلَى الْوَجُودِ الَّذِي هُوسَ الوَاجِبُ.

ُ وَيَوُدُّهُ أَنَّ الْانتسابَ الْمَذْكُورِ إِنْ اِسْتُوجَبَ عُرُوضٌ حَقِبَقَةً عَيْنَيَّة عَلَى الْمَاهِيَّاتِ كَانَتُ هِيَ الْوُجُودُ، وَإِذَّا لَمْ تَضِفِ الْإَصَالَةُ إِلَا خُيْمَتِنَا الْمَاهِيَّةِ وَ الْوُجُودُ، وَإِذَّا لَمْ تَضِفِ الْإَصَالَةُ إِلَى الْمَاهِيَّةِ وَالْوُجُودُ، وَإِذَّا لَمْ تَضِفِ الْإَصَالَةُ إِلَى الْمَاهِيَّةِ وَالْوَجُودُ، وَإِذَّا لَمْ يَشْتَهُ عِبْ شَيْئًا وَكَانَتْ خَالُ الْمَاهِيَّةُ فَبْلُ الْاِنْتِسَابِ وَبُعْدُهُ مَا اللَّهِ عَلَى الْمُاهِيَّةُ فَبْلُ الْاِنْتِسَابِ وَبُعْدُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنَ وَإِنْ لَمْ الْمَالِقَ الْمُؤْمِنَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنَةُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْتُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنَا اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِقُ عَلَى الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ عَلَى الْمُؤْمِنِ عَلَى الْمُؤْمِنِ عَلَى الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُومُ عَلَى الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ إِلَا الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِيْنِ عَلَى الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَالِقُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْم

درس دوّم (۲)

#### فصل دوم

#### در اصالت وجود و اعتباری بودن ماهیّت ۱۰

تنها وجود (در مقام تحقق) اصیل است نه ماهینت یعنی وجود، حقیقتی است که در خارج، عینیّت دارد و ثبوت آنرا در خارج به ضرورت و بداهت می یابیم.

(توضیح مطلب اینکه:) بعد از اینکه گفتیم در این جهان، واقعیّتی وجود دارد و شک «شکاکان» و سفسطهٔ «سوفطائیان» در آن نابجا است و بعد از اینکه اثبات کردیم که واقعیّت اشیاء، اصیل است نه چیز دیگر حال میگوئیم که اولین چیزی که در برخورد با اشیاء، آنرا می ابین است که این اشیاء، موجود گوناگون بوده، از یکدیگر متمایز میباشند و برخی از انها از برخی دیگر سلب می شوند و در عین حال همهٔ این اشیاء در یک چیز متخدند و آن ژد انها ز برخی دیگر سلب می شوند و در عین حال همهٔ این اشیاء در یک پیز متخدند و آن ژد ان گای «سوفطائیان» در احتمال بطلان واقعیّتی در خارج میباشد (پس این اشیاء گوناگون متمایز از یکدیگر ما را به چند حقیقت زیر راهنمائی میکنند:)

۱- منابع: تحصیل تألیف بهمنیار ص ۲۸۶ و ص ۲۸۳ و ص ۲۸۳ حکمة الاشراق ص ۶۶ و ص ۶۶ - تلویحات ص ۲۲ و ص ۲۳ قبسات ص ۲۸ - اسفار ج ۱ ص ۴۹ و ص ۳۷ - الهیّات شفا مقالهٔ اوّل فصل پنجم - شوارق ص ۱۴۱ و می ۱۲۶ - مباحث مشرقیه ج۱ ص ۲۳ و ص ۲۵ و ص ۳۹ و ص ۲۴ و ص ۷۷ و ص ۷۷ ر ص ۷۷ (شارح)

اَوْلاَ: ما اشیائی مثل انسان و اسب و درخت و عناصر (طبیعی) و افتاب و... همگی را موجود می ابیم.

<u>النیا: این اشیاء دارای ماهیاتی هستند که بر اشیاء حمل میشوند (مثل حیوان ناطق</u> که ماهیّت انسان است و بر آن حمل میشود) و برخی از اشیاه با برخی دیگر مباینت دارند (مثل انسان و اسب و غیر ایندو از ماهیّات که با یکدیگر مباینت دارند).

<u>ٔ ثالثاً:</u> این اشیاء دارای وجودی هستند که بر همهٔ این اشیاء حمل شده و همهٔ اشیاء در اصل وجود با هم مشترکند.

رابعاً: ماهیّات غیر از وجود می باشند زیرا ماهیّتی که مختص به یک موجود خاضی است غیر از وجودی است که مشترک بین ماهیّات است و نیز ماهیّات به ملاحظهٔ داتش اباء ندارند که وجود بر آنها حمل شود یا از آنها سلب گردد حال اگر ماهیّت عین وجود می بود جایز نبود ماهیّت را از خودش سلب کنیم (مثلاً بگوئیم این ماهیّت موجود نبست) زیرا این عمل بر فرض عینیّت وجود و ماهیّت، سلب شیء از خودش می بود و سلب شیء از خودش نیز جایز نبست و عقلاً محال است پس آنچه را از اشیه بعنوان ماهیّت و حیثیّت ماهیّت می بابیم غیر از آن چیزی است که از اشیاء به عنوان حیثیّت وجود بیدا می کنیم. (و بعبارت دیگر اشیاء را در در فرد و از از مورد تجزیه و تحلیل قرار دهیم دو حیثیّت ممتاز: وجود و ماهیّت را در آن می بابیم که وجود عین ماهیّت نیست بلکه در ذهن بر آن عارض می شود و باز هی بابیم که وجود عین ماهیّت نیست بلکه در ذهن بر آن عارض می شود و باز هم می بابیم که:) ماهیّت به ملاحظهٔ داتش از این ابا ندارد که وجود (در ظرف ذهن) به او حمل و یا از آن سلب شود (و این، دلیل غیریّت وجود و ماهیّت است زیرا) اگر ماهیّت عین وجود بود جایر نبود سلب یک چیز از خودش چه عقل، سلب شیء از خودش را محال می داند پس نتیجه این می شود که در اشیاء حیثیّت ماهیّت غیر از حیثیّت وجود و هستی آن است پس نتیجه این می شود که در اشیاء حیثیّت ماهیّت غیر از حیثیّت وجود و هستی آن است (حال با ملاحظهٔ مطالب بالا می گوئیم)؛

از آنجاکه هر یک از اشیاء موجود در متن واقع جز یک واقعیت ندارند پس ناچار یکی از این دو حیثیت (وجود یا ماهیت که در ذهن، آن دو را از هم تفکیک کردیم) در مقابل این واقعیت و حقیقت قرار دارد و این است مراد ما از اصالت و اصیل بودن.

(بنابراین) حیثیت دیگر (وجود یا ماهیت ناچار امری است اعتباری که از حیثیت است. اصیل دیگر انتزاع شده است (و در حقیفت) نسبت واقعیت دادن به آن عارضی و تبعی است. بدیهی است که هر شیء هنگامی واقعیت دارد که وجود بر او حمل شده، متّصف به وجود شود. پس تنها وجود است که در مقابل واقعیت قرار میگیرد امّا ماهیت چون با اتّصافش با وجود اشیاء دارای واقعیت می شود و با سلب وجود از آن اشیاء پوچ است و باطل پس ماهیّت به ملاحظهٔ ذانش (یعنی تنها به ذات یا ذاتیات آن نظر بیندازیم بدون ملاحظهٔ عوارض و حالات داخلی و خارجی) اصالتندارد و تنها با عروض وجود بر او (و اتّصافش با وجود) تأصّل بیدا میکند.

از مطالب گذشته این نتیجه حاصل شد که وجود، اصیل است و ماهیت امر اعتباری است چنانکه فلاسفهٔ مشاء به آن عقیده دارند یعنی وجود ذاتاً موجود است (یعنی ذات وجود قتضای موجودیّت را دارد) و ماهیّت به جهت اتّصافش با وجود، موجود است.

#### چند ایراد بر اصالت وجود و دفع آنها:

با توجّه به مطالب بالا چند ایراد از طرف دانشمندان و فلاسفه بر اصالت وجود مطرح شده است که همهٔ آنها ناتمام بوده، از آنها پاسخ داده می شود.

#### ايراد اوّل:

اگر وجود در عیان (و در ظرف خارج و تحقق) حاصل باشد (لابتد) موجود است زیرا حصول، جز وجود چیز دیگری نیست در این صورت لازم میآید برای وجود، وجود دیگری باشد (عنان کلام را) متوجه این وجود میکنیم و میگوئیم که این وجود نیز اگر در خارج حاصل باشد ناچار موجود است زیرا حصول جز وجود چیز دیگری نیست در نتیجه لازم میآید که برای این وجود نیز وجود دیگری باشد باز نقل کلام به این وجود میکنیم) و همین طور کلام، اطاله پیدا میکند تا سر از تسلسل درمیآورد. (و بدیهی است که عقل سلیم تسلسل را مثل دور باطل میداند پس قول به اینکه وجود اصالت دارد صحیح نیست زیرا لازمهٔ آن تسلسل

باطلی بود که مطرح شد).

#### دفع ایراد:

این ایراد مدفوع است به اینکه وجود به ذات خود وجود دارد نه به وجود زائدی یعنی وجود، عین موجودیّت است به خلاف ماهیّت که حیثیّت ذاتش غیر حیثیّت وجودش می باشد. نقصی بر این پاسخ گفته شده است که کلمهٔ موجود در عرف لغت تنها اطلاق می شود بر چیزی که برای آن ذاتی بوده، معروض وجود باشد و لازمهٔ این قول این است که وجود غیر از موجود است. ولکن (این نقض و ادّعا) بر فرض صخت، بوضع لغت و یا غلبهٔ استعمال انفاظ مربوط می شود و بدیهی است که حقایق، هرگز تابع استعمال الفاظ و نحوهٔ آن نیست چنانکه گذشت. برای وجود، حقیقت عینی است و در واقع حقیقت عینی برای خود حقیقت عینی ثابت است (و در این مورد تردیدی وجود ندارد).

در این خصوص «بهمنیار (۱)» در کتاب «التّحصیل» چنین میگوید: «وَ بِا لَجُـملَةِ
فَالُوْجُودُ حَقیقَتُهُ آنَهُ فِی الْآعیانِ لِأَهَیرُو کَیْفَ لَایکُونُ فِی الْآعیان ما هٰذِهِ حَقیقَتُهُ انتهیٰ»
یمنی «حاصل کلام اینکه حقیقت وجود تنها در اعیان تحقق دارد و چگونه ممکن است در
اعیان نباشد وجودی که حقیقتش عین عینیت و خارجیت است»؟

#### ايراد دوّم:

اگر وجود موجودیتش بذاته باشد (یعنی وجود موجود عین ذاتش باشد) لازم می أید که

۱- بهمنیار فرزند مرزبان دیلمی آذربایجانی حکیم مشهور و یکی از اجلهٔ شاگردان شیخالرئیسی ابوعلی سینا بوده او در اوائل، دین گبر، داشت سپس مسلمان شد بهمنیار به حدّت ذکاء و تندی هوش معروف است و چند کتاب از او بیادگار مانده است: ۱--مباحث حاوی سؤال و پاسخهائی است که بین او و استادش درگرفته بود. ۲- «التحصیل» در منطق و حکمت که آذراینام ابی منصورین بهرام بن خورشید بن یزدیار محبوسی برشته تحریر درآورده است. ۲- البهجة و السّماده، وفات او در سال ۴۵۸ (ه. ش) سال بعد از مرگ بوعلی سینا واقع شده است (لفت نامه دهخدا ذیل مادّهٔ ابوالحسن ص ۴۰۱ اشارح)

موجودات ممكن (یعنی ماهیاتی كه وجود را از غیر گرفته و ذات آنها نسبت به وجود و عدم علی السویه است) واجب بالذّات باشند (واجب بالنّات موجودی است كه وجود را به حسب ذات خود دارد و از غیر، وجود باو داده نشده است) زیرا لازمهٔ بودن وجود، موجود بالذّات این است كه سلب وجود از ذات موجود محال باشد چه ممتنع است شیء از خودش سلب شود و ما از واجب بالذّات معنائی اراده نمیكنیم جز اینكه عدمش به جهت ذاتش (لذاته) محال باشد.

#### دفع ایراد:

ملاک بودن شیء واجب بالذات این نیست که وجودش عین ذاتش باشد بلکه ملاک این است که ذاتش بدون نیاز به غیر خود، اقتضای وجود و هستی بکند ولکن هـر مـوجود ممکن است در عین اینکه در ذات خود موجود است نیاز بدیگری نیز داشته و فیض وجودش را از غیر گرفته است.

(در مقام تشبیه و تقریب بذهن می توان اذعا کرد که) معنای وجود ممکن است درست مثل معنای حرفی است چرا که برای آن فی نفسه معنائی وجود دارد ولکن قائم به غیر است و بدون آن، معنا و مفهومش تمامنیست و در بحثهای آینده دراین باره توضیح بیشتری خواهد آمد.

#### مرحوم صدرالمتألهيّن <sup>(۱)</sup> در اسفارج ۱ ص ۴۰ در اين مورد بحث چنين مي ويد:

۱- محمد فرزند ابراهیج بن یحیی شیرازی ملقب به صدرالذین و صدرالمتألهین معروف به صدر! از اکابر فلاسفه و حکمای قرن یازدهم هجری است وی علاو، بر تبحر در کلام و فلسفه در حدیث و تفسیر قرآن تخصیص داشت. صدرا نزد شیخ بهائی و میرداماد و میرفندرسکی تلمد کرد و جمعی از بزرگان فلاسفه و حدیث نزد وی به تحصیل اشتغال داشتند از آن جمله «الاسفارالاربه» و «اتحاد العاقل و المعقول – اتصاف ملاصدرا کتب و رسائل زیادی نوشته!ند از آن جمله «الاسفارالاربه» و «اتحاد العاقل و المعقول – اتصاف الماهیة بالوجود – «اسرار الآیات و انوار البینات» – «اکسیرالمارفین فی معزقه طریق و الیقین» – «الامامة بدء وجود الانسان» – «تفسیر ایهٔ نور» – «تفسیر سورهٔ اعلی و سورهٔ جمعه و سورهٔ حدید و سورهٔ زازال سوره والطارق – والضحی – سورةالفاتحه – یس و واقعه» – «شرح اصول کافی» – «شرح حکمة زالزال سوره والطارق – والضحی – سورةالفاتحه – یس و واقعه» – «شرح اصول کافی» – «شرح حکمة

«مَعْنَى وُجُودِ الوَاحِبِ بنَفْسِهِ أَنَّهُ مُقْتَضَى ذَاتِهِ مِنْ غَيْر احتياجٍ إلى فاعِلٍ و قابلٍ و مَعْنَى تحقُقِ الْوَجودِ بنَفْسِهِ أَنَّهُ إِذَا حَصَل، إِمَا بِذَاتِهِ كَمَا فِي الْوَاجِبِ أَوْ بِفَاعِلِ، لَمْ يُقْتَقَر تَحْقُقُه إِلَى وُجودٍ آخرٍ يقُومُ به بِخِلافِ غَيْرِ الْوُجُودِ» يعنى «معناى وجود واجب بنفسه اين است كه وجود مقتضاى ذاتش مى باشد بدون نياز به فاعلى و يا قابلى و معناى تحقق وجود بنفسه اين است و يا كه بهنگام تحقق و حصول يا بذاته تحقق دارد چنانكه در واجب الوجود چنين است و يا بتوسط فاعلى كه بعد از تحقق، ديگر نيازى بوجود فاعل ديگرى نيست كه به أن قيام پيداكند بخلاف غير وجود (از اشياء كه بوجود نياز دارد و وجود أن نيز نياز بفاعلى دارد تا به مرحله بخلاف غير وجود (از اشياء كه بوجود نياز دارد و وجود أن نيز نياز بفاعلى دارد تا به مرحله بحقق برسد.

#### ايراد سوّم:

اگر وجود، موجود بذاته باشد و ماهیت به غیر خودش که عبارت از وجود است تحقق 
پیدا کند لازم می آبد که مفهوم وجود، مشترک باشد بین آنچه بنفسه تحقق دارد و بین آنچه به
غیر تحقق پیدا می کند و این برخلاف موردی است که در متن استدلال فرض شده است که
وجود، مشترک معنوی بین موجودات است نه لفظی (زیرا تحقق شیء بنفسه با تحقق شیء
بغیر خود دو معنای متضادی است که با مشترک لفظی بودن وجود سازگار است نه با مشترک
معنوی بودن وجود که مورد بحث و مخل استدلال است).

#### پاسخ این ایراد:

این ایراد نیز مردود است زیرا مبنای این ایراد خلط بین مفهوم و مصداق میباشد (به این ترتیب که اختلاف ما (در باب اصالت وجود یا ماهیت) اختلافی است که در مرحلهٔ مصداق

درس دوّم ۳۵

واقع است نه در مرحلهٔ مفهوم (یعنی اختلاف ما در اینجا این است که آیا در مرحلهٔ مصداق خارجی و تحقّق، وجود اصالت دارد یا ماهیّت با قطع نظر از اینکه وجود به ملاحظهٔ مفهومش از قبیل لفظ مشترک است یا معنوی).

#### رد قول به اصالت ماهیّت:

از مطالبی که گذشت روشن شد که قولی را که با شراقیین<sup>(۱)</sup> نسبت داده شده باطل است و آن قول این است که ماهیت هنگامی که حالتی داشته باشد که وجود از آن انتزاع شود در این حال و با این حبثیت اصالت دارد گرچه ماهیّت در حذ ذات خود امری اعتباری است (یعنی بدون اینکه لباس وجود را پوشیده باشد و منتسب به وجود باشد) و (قهراً) وجود انتزاع شده از ماهیّت اصیل، اعتباری است وجه بطلان آن این است که (لازمهٔ این قول مطلبی

۱- اشراقیّون جمعی از فلاسفه هستند که مبنای فکری آنها مسلک اشراقی است که مبتنی بر ذوق و کشف و شهود و اشراقات انوار قلبیّه میباشد و یکی از بزرگان این مسلک «شیخ شهابالدّین یحیی بن جرس مُکنّی به ابوالفتوح در سهرورد زنجان متولّد شد و او را شیخ اشراق می نامند زیرا او در حکمت، سالک مسلک اشراق بود چنانچه فارایی حکمت مشائی را که مسلک ارسطو و اتباع وی بود و مبنی بر بحث و استدلال و برهان و بینّه میباشد ترجیح داده و اصول و قواعد آنرا تجدید و اساس آنرا استوار داشت و این دانشمند نیز یعنی شیخ اشراق حکمت اشراق را که مسلک قدمای حکمای یونان (غیر از ارسعلو و اتباع او) بود رواج داد. مذهب او شافعی بود شیخ اشراق در اصول فقه و حکمت و فلسفه بی همتا بود. او حکمت و اصول فقه را در مراغه از مجدالدّین جیلی استاد فخر رازی فراگرفت و دیگر علوم را نیز از استادان دیگر بیاموخت شیخ اشراق پس از مدّتی به حلب استاد فخر رازی فراگرفت و دیگر علوم را نیز از استادان دیگر بیاموخت شیخ اشراق پس از مدّتی به حلب الظاهر صاحب حلب پسر سلطان صلاحالدّین بود او به امر پدر، سهروردی را در پنجم رجب سال ۵۸۷ هدر الظاهر صاحب حلب پسر سلطان صلاحالدّین بود او به امر پدر، سهروردی را در پنجم رجب سال ۵۸۷ هدر آنجه آنها: تاویحات در منطق و حکمت و «حکمة الاشراق» و «مطارحات» و.. میباشد برای مطالعه است از جملهٔ آنها: تاویحات در منطق و حکمت و «حکمة الاشراق» و «مطارحات» و.. میباشد برای مطالعه بیشتر در حالات شیخ اشراق به منابع زیر مراجعه نمائید: «ریحانه الادب تألیف محقد علی مدرس چ۲ ص۲۹۸ الت الدت اماد اشراق به منابع زیر مراجعه نمائید: «ریحانه الادب تألیف محقد علی مدرس چ۲ س۲۹۸ التنامه دهخدا ماد امازه اشراق به منابع زیر مراجعه نمائید: «ریحانه الادب تألیف محقد علی مدرس چ۲ س۲۹۸ التنامه در دالات شیخ اشراق به منابع زیر مراجعه نمائید: «ریحانه الادب تألیف محقد علی مدرس چ۲ س۲۹۸ التنامه دورکنار در دالات شیخ اشراق به منابع زیر مراجعه نمائید: «ریحانه الادب تألیف محقد علی مدرس چ۲ س۲۹۸ و ماد

است که عقل به ضرورت به بطلان آن حکم میکند و آن این است که چگونه ممکن است) ماهیت که در حد ذات خود اعتباری است که با انتزاع مفهوم وجود اعتباری از آن، واقعیت آن منقلب شده، دارای حقیقت عینی بوده، اصالت داشته باشد این همان انقلاب محال است که ضرورت و بداهت بر محالیت آن موجود است.

#### قول محقّق دوّانی<sup>(۱)</sup>

از اینجا بطلان یک قول دیگر نیز واضح می شود و آن اینکه وجود در واجب الوجود و ماهیت در ممکن الوجود اصیل است این قول محقق دؤانی است و آنرا اینگونه تقریر کرده است که وجود بنابر ذوق فیلسوفان الهی همان حقیقت عینی شخصی است و آن وجود واجب تمالی است ولکن ماهیات ممکن به جهت نوعی آز انتساب به واجب الوجود (که حقیقت عینی شخصی دارد) دارای اصالت می شود.

پس اطلاق موجود بر باریتعالی به معنای این است که او عین وجود است و اطلاق موجود بر ماهیّات ممکن به معنای این است که آنها منتسب به وجود واجبالوجود هستند.

این قول نیز مردود است زیرا انتساب ایجاب میکند حقیقتی که عینیّت دارد بر ماهیّات عارض شود پس در اینصورت حقیفت عینی همان وجود است زیرا برای ماهیّت متأضل جز دو حیثیّت ماهیّت و وجود متصور نمی شود اگر اصالت به ماهیّت نسبت داده شود پس ناچار وجود، متصف به اصالت خواهد بود.

حالت دوّم: اینکه این انتساب ایجاب میکند که چنین حقیقتی عینیت نداشته به این ترتیب که حال ماهیت قبل از انتساب به وجرد و بعد از انتساب به وجود فرقی نداشته باشد در

۱- جلال الدّین محقدبن سعد دوانی صدیقی شافعی، وی از اهالی دوان که دهی از کازرون است می باشد به روایت برخی از شاگردانش در سال ۹۰۸ ه و بنا به روایت برخی دیگر به سال ۹۰۸ ه . ق در دوان درگذشت (معجم مطبوعات مصر الفتنامهٔ دهخدا ماکه دوان بی ۲۰۹) (شارح).

این صورت پیدایش حالت تأصّل (برای ماهیت به واسطهٔ انتسابش به وجود همان انقلاب محال میباشد).

ایراد اوّل: اینکه اگر وجود در اعیان حاصل باشد لابد موجود است و اگر موجود باشد لازم می آید یا دور یا تسلسل و این هر دو باطل است پس وجود در اعیان دارای اصالت نیست توضیح این ایراد و پاسخ آن در متن درس ذکر کردیده است.

ایراد دوّم: اینکه اگر وجود، موجودیتش در خارج بذاته باشد لازم می آید که موجودات ممکن همه از قبیل واجب بالذّات باشند و این نیز محال است پس وجود موجود، عین ذاتش نیست پس وجود، اعتباری و ماهیّت، اصیل است، توضیح این ایراد و پاسخ از آن را مرحوم استاد علاّمه در متن درس ذکر کرده است.

ایراد سوّم: اینکه اگر وجود موجود بذاته باشد لازم می آید که مفهوم وجود، مشترک لفظی باشد بین آنچه که بنفسه تحقق دارد و بین آنچه که به غیر تحقق پیدا میکند و این برخلاف فرض است توضیح این ایراد و پاسخ از آن نیز در مـتن درس بـیان گـردیده است مراجعه کنید. در مسأله اصالت وجود یا ماهیت نزد فلاسفه سه نظریه ابراز شده است:

۱ - قول به 'صالت وجود و اعتباری بودن ماهیت و این نظر را فلاسفهٔ مشاء و جمع
 کثیری از فلاسفه پذیرفتهاند از جملهٔ شیخالرئیس و صدرالمتالهین (ره).

٢ - قول به اصالت ماهنت و این قول به اشراقیون نسبت داده شده است.

۳- قول به اینکه وجود، در واجب بالذات و ماهیت، در موجودات ممکن، اصیل است مرحوم استاد علامه با انتخاب قول اوّل دو قول اخیری را رّد میکند و توضیح بیشتر در متن درس بیان گردیده است.

## خلاصة درس دوّم:

اشیاء موجود در این جهان گوناگون بوده از یکدیگر متمایز میباشند و برخی از آنها از برخی دیگر سلب می شود و در عین حال همهٔ این اشباء در یک چیز متحذند و آن اینکه وجود هستی و حقیقتی است که در خارج عینیت دارد و ثبوت آنرا در خارج به بداهت می یابیم یعنی وجود در مقام تحقق اصیل است نه ماهیت.

حقیقت بالا عقیدهٔ سوفسطائیان را در انکار واقعیت خارجی بکلی زد میکند، پس اشیاء در خارف خارج دارای ویژگیهای زیر می باشند:

الف: همهٔ اشیاء در خارج موجود هستند:

ب: این اشیاء موجود دارای ماهیت هستند.

ج: این ماهیت بر اشیاء حمل میشوند.

د: برخی از اشیاء با برخی دیگر مباین میباشند.

ه: اشیاء خارجی در مقام تجزبه و تحلیل عقلی دارای دو حیثیت مستاز می باشند حیثیت وجود و حیثیت ماهیت.

و قطعاً می دانیم هر یک از اشیاء بر موجود در متن واقع جز یک واقعیَت ندارد پس ناچار یکی از دو حیثیّت وجود یا ماهیّت در منابل این واقعیّت و حقیقت قرار دارد، این است مراد ما از اصالت و اصیل بودن.

قول حقّی: این است که تنها وجود است که در مقابل واقعیّت قرار میگیرد امّا ماهیّت با اتّصافش به وجود دارای و قعیّت میشود و با سلب وجود از آن پوچ است و باطل پس ماهیّت به ملاحظهٔ ذاش اصالت ندارد.

سه اشکال و ایراد بر اصالت وجود در متن درس ذکر شده است مراجعه کنید.

## پرمشها:

- به حسب نحلیل عقلی اشیاء دارای دو حیثیت وجود و ماهیت هستند آیا وجود در ذهن عارض بر ماهیت است یا عین ماهنت است در هر صورت چرا؟
  - أيا وجودً اصيل است يا ماهيّت؟ توضيح دهيد. -۲
    - اینکه وجود یا ماهیت اصیل است بچه معنا است؟ -4
    - ایراد اول بر اصالت وجود را ذکر و پاسخ آنرا بیان کنید. -4
    - ایراد دوم بر اَصالت وجود را بیان و یاسخ آنرا ذکر کنید. -۵
  - ایراد سوّم بر اصالت وجود را ذکر و پاسخ آن ایراد را بیان نمائید. ج-
  - مذهب اشراقیین را در اصالت ماهنت بیان و پاسخ أنرا دکر کنید. -٧
- محقّق دوّانی در مسألهٔ اُصالت وجود و ماهیّت چه عقیدهای دارد آنرا ذکر و پاسخ آنرا نیز - $\lambda$ بیان کنید.

## َ الْدَّرُسُ الْكَالِثُ (٣)

# ۚ يَتَفَرَّعْ عَلَىٰ اَصٰالَةِ الْوُجُودِ وَاعْتِبْارِيَةِ الْمَاهِيَةِ:

اَقَلا أَنَّ كُلَّ ما يُحْمَلُ عَلَىٰ حَيْثِيَة اللَّاهِيَة فَا َغَا هُوَ بِاللَّهُو وَ أَنَّ الْوُجُودَ حَيْثَيَةٌ تَقْيِدُيَةٌ فَيْ كُلِّ حَلَى اللَّهُ هَا لِللَّهُ هَا لِكَةً لَا تَقْلِكُ شَدَيْنًا، فَ ثُبُوتُ فَ فَإَسَا وَ فَا كُلَّ حَلَى اللَّهُ عَالِكَةً لَا تَقْلِكُ شَدَيْنًا، فَ ثُبُوتُ فَ فَإِسَا وَ فَا يَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَه

وَ كَذَا لَوْازِمُ وَاٰتِهَا الَّتِي هِى لَوَازِمُ الْمَاهِيَّةِ كَمَفَهُومِ الْمَاهِيَّةِ الْعَارِضَةِ لِكُـلِّ مـَاهِيَّةٍ وَ الْزُوْجِيَّةِ الْعَارِضَةِ لِمَاهِيَّةِ الْأَرْمَةِ تَثْبِتُ لِمَا بِالْوَجُودِ لَا لِنَاتِهَا. وَبِنَاكِكَ يَظْهُرُ أَنَّ لَازِمَ الْمَاهِيَّةِ عِحَسَب الْحَقِيَّةَ لِازِمْ الْوُجُودُيْنِ الْخَارِجِي وَ الْنَّذِهِيِّ كَمَا وَهَبَ إِلَيْهِ الْذُوانِي.

ُ وَكُذَا لَازِمُ الْكُجُودَ الْذَّهِيِّ كَالَّثُوْعِيَّةِ لِلْآنْسَانِ، وَ لَاْزِمُ اَلُوجُودُ الْخَارِجِيِّ كَالْبُرُودَة لِلْتَلَجِّ، وَهُوَ الْحَسُولَاتِ غَيْرُ اللَّازِمُةِ كَالْكِتَابَةِ لِلْإِنْسَانِ، كُلُّ ذَٰلِكَ بِالْوُجُودِ، وَ بِذَٰلِكَ يَظْهَرُ أَنَّ الْوُجُودَ مِنْ لَوْازِمِ الْمَاجِيَةِ الْخَارِجَةِ عَنَ وَإِجًا.

وَ ثَانِيَا كَنَّ الْكُخُودَ لَايَتِّصَفُ بِشَىٰءٍ مِنْ أَصُكَامِ الْمَاهِيَّةِ، كَالْكُلِّيَّةِ وَ ٱلْجُزْئِيَّةِ وَ كَالْجِنْسِيَّةِ وَ الْنُوْعِيَّةِ وَ الْفَصَلِيَّةِ وَ الْعَرَضِيَّةِ الْحَاصِّةِ وَ انْعَامِتِهِ، وَكَالْجَوْهِرَيَّةِ وَٱلْكِيتَةِ وَ الْكِينِيَّةِ وَ سَائِرٍ الْمَقَوْلاتِ الْعَرَضِيَّةِ، فَإِنَّ هذهِ جَهِمَا أَحْكَامُ طَارِنَهُ عَلَى الْمَامِيَّةِ مِنْ جَهَةٍ صِدْقِهَا وَ إِنْطِبَاقِهَا عَلَىٰ شَيْءٍ كَصِدَقِ الْإِنْسَانِ وَ إِنْطِبَاقِهِ عَلَىٰ زَيْدٍ وَعَشَرُو وَ سَائِرُ الْاَقُرَادِ. اَوَّ مِنْ جَهَةِ إِنْدِزَاجِ مَنْ مَ خَمْتُ الْأَنْوَاعِ وَ ٱلْأَنْوَاعِ وَ ٱلْأَنْوَاعِ ثَمْتُ الْأَجْنَاسِ. وَالْوَجُودُ الَّذِي هُـوَ بِنَاتِهِ الْجَيْعَةُ الْغَيْنِيَةُ لَاْيَعْبَلُ إِنْطَبَاقاً عَلَىٰ شَيْءٍ وَلَا إِنْدِزَاجاً تَحْتِ شَيْءٍ وَلا صِدْقاً وَلا حُلاَ مُلاَ مَا يَشَابِهُ هَٰذِهِ الْعَلِيْقِ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْصَدْق وَ ٱلْإِشْتِرَاكَ كَسَائِرِ الْفَاهِمِ. مَا يُعْبَرُهُ الْمُوجُودِ يَقْبَلُ الصَّدِق وَ ٱلإِشْتِرَاكَ كَسَائِرِ الْفَاهِمِ.

وَ مِنَ هُنَا يَظُهُرُ أَنَّ ٱلوُجُودِ يُسَاوِقُ ٱلشَّخْصِيَةُ.

وَ مِنْ هُلَا يَظْهَرُ أَيْضًا أَنَّ الوُجُودَ لامِثَلَ لَهُ. لِأَنَّ مِثَلُ ٱلْبَقِيءِ مَا يُشَارِكُهُ فِي الْمَاهِيَّةِ الَّنُوعِيَّة وَلا مَاهِيَّةَ نَوْعِيَّةٌ لِلُوجُودِ.

وَ يَظْهَرُ إِيْضَا أَنَّ ٱلْوَجْوَدُ لَا ضِدَّ لَهُ، لِأَنَّ ٱلْضِّدِيْنِ، كَـٰهَا سَــَهَأْتِي. أَمَسرانِ وُجُـــودِيّانِ مُتَعَاقِبَانِ عَلَىٰ مَوْضُوعِ وَاجِدٍ دَاخِلَانِ تَحْتَ جِنْسٍ قَرِيبٍ بِيْنِهُمْا غَايَةُ ٱلْخِلَافِ، وَ ٱلوُجُودُ لاَ مَوْضُوعَ لَهُ وَ لاَ جِنْسَ لَهُ وَلاَ لَهُ خِلاَفَ مِعَ شَيْءٍ.

وَ ثَالِثَا أَنَّ الْوُجُودَ لاَيْكُونُ جُزَّة لِشَيَّهِ، لِأَنَّ أَلْجُزْءَ الْآخِرَ وَ الْكُلِّ الْمُزَّكَبُ مِنْهَا إِنْ كَانَا الْوَجُودُ بِهِيْنِهِ فِلاَ مَعَىٰ لِكَوْنَ الْنَهِيَّةِ لِتَقْسِهِ وَإِنْ كَانَ أَحَدُ هُمَّا أَوْكِلاَهُمَا غَيْرَ الْوُجُودِ كَانَ بَاطِلَ الْذَاتِ. إِذْ لا أَصِيلُ غَيْرُ الْوُجُودِ فَلا تَوْكِيبَ.

وَ بِهِذَا ٱلْبِيَانَ يَفْبُتُ أَنَّ ٱلْوُجُودَ لَا جُزْءَ لَهُ، وَ يَتَبَيَّنَ أَيَّصًا أَنَّ ٱلْوُجُودَ يَسِيطُ فِي ذاتِهِ. وَ رَابِعا أَنَّ مَا يَلْحَقُ ٱلْوَجُودَ حَقِيقَةً مِنَ ٱلْصِّفاتِ وَ ٱلْحَسُولاتِ أَمُورُ غَيْرُ خَارِجَةٍ عَنْ ذاتِهِ، إذْ لَوْ كَانَتْ خَارِجَةً كَانَتْ بَاطِلَةً.

ُ وَ خَامِسا أَنَّ لِلْمَوْجُودِ مِنْ حَيْثُ إِيِّطافِهِ بِالْوُجُودِ غَوُ إِنْقِسَامٍ إِلَىٰ مَا بِالْدَّاتِ وَ مَا بِالْعَرْضِ، فَالْوُجُودُ مَوْجُودَةً بِالْعَرْضِ، إِيَّ إِنَّهَا لَيَمَانُ أَنَّهُ عَيْنُ نَفْسِهِ، وَ أَلْمَاهِيَّةُ مَوْجُودَةً بِالْعَرْضِ، إِيَّ إِنَّهَا لَيْسَ لَيْسَتُ بِالْوُجُودِ بِالْفَجُودِ بِالْفَحُودِ بِالْفَحُودِ بِالْفَحُودِ بِالْفَحُودِ بِالْفَحُودِ بِالْفَحُودِ بِالْفَحُودِ بِالْفَحُودِ بِالْفَاجُودِ بِالْفَافِرِ إِلَىٰ اللَّهُ مَا لَيْسَ

َّ وَ سَادِسا أَنَّ الْوُجُودَ عادِضُ الْلَمَاهِيَّةِ عَنَىٰ أَنَّ الْلَمَثْلُ أَن يُجَرِّدَ الْمَاهِيَّةَ عَسَ الْوُجُودَ فَيَغْلُمُا وَحَدَّفَا مَنْ يُجَرِّدَ الْمَاهِيَّةَ عَسَ الْوُجُودَ عَيْنُهَا وَلَا جُزَّهُ كَلَّا وَحَدَّاهُمَا وَحَدَّاهُمَا وَحَدَّاهُمَا وَخَدَهُمْ عَنْهُمَا وَلَا جُزَّهُ كَلَّا وَكُونُهُمَا اللَّهُ لِللَّهُ عَلَىٰ الْالْمِيَةِ وَ إِحْتِياجُ اِتِّصَافِهَا بِهِ إِلَى الْدَلِيلِ وَكُونُهُمَا مُتَسَاوِيةَ الْكِنْ جَوْاذُ عَيْنَهَا أَوْجُودُ عَيْنَهَا أَوْجُودُ عَيْنَهَا أَوْجُودُ عَنْهُمْ مِنْ الْمُعْدَمِ، وَلَوْ كَأَنَ الْوُجُودُ عَيْنَهَا أَوْجُودً كَمْ الْمَاحَ شَيْءً مِنْ الْمُعْدَمِ وَالْعَدَمِ، وَلَوْ كَأَنَ الْوُجُودُ عَيْنَهَا أَوْجُودًا كَمَا لَمَا صَحَ شَيْءً مِنْ

دُٰلکَ.

وَ الْمُغَايِرَةُ، كَيَا عَرَفْتَ، عَقَلِيّسَةُ، فَلا تُنافِ اِتّحَادُ الْمَاهِيّةِ وَ الْوُجُودِ خَارِجاً وَ ذِهْناً، فَلَيْسَ هُنَاكَ إِلاَّ حَقِيقَةُ وَاحِدَةً هِي الْوُجُودُ لِمُكَانِ أَصَالَتِهِ وَ اعْتِبَارِيَّتِهَا، فَالْمَاهِيّاتُ الْمُثَلِقَةُ كَفْتَلِفَ بِهَا الْوُجُودِ شَيْءً. وَ هذا مَعْنَى قَوْهِمْ: وَإِنَّ اللهُ عَلَى الْوُجُودِ شَيْءً. وَ هذا مَعْنَى قَوْهِمْ: وَإِنَّ اللهُ عَلَى الْوُجُودِ شَيْءً. وَ هذا مَعْنَى قَوْهِمْ: وَإِنَّ اللهُ عِيْنَ اللهُ عِلَيْتِ الْمُؤْجُودَةِ مِنَ الْعَيْرُ وَ الْمُنَافِئِةِ وَإِلَى هذا الْمُؤْمِدِةُ مِنْ الْمُؤْمِدِةُ مِنْ اللهُ عَدْوَدُ الْوَجُودِهِ. فَذَاتُ كُلِّ مَاهِيّةِ الْمُنْفِيّةِ وَإِلَى هذا اللهُ عَدْوَدُ اللهُ عَدُودُ الْوَجُودِهِ. فَذَاتُ كُلِّ مَاهِيّةٍ مَرْجُودَةً وَالْمُؤْمِدَةِ الْمُنْجُودَةِ الْمُنْانِ الْمُؤْمُودَةِ الْمُؤْمِدِةِ الْمُؤْمِدَةُ اللهُ عَدَّ لِلْوَجُودَةِ الْمُؤْمُودَةِ الْمُؤْمِدِةُ وَالْمُؤْمِدَةُ اللهُ عَدْرُودُ اللهُ عَدْرُودُ اللهُ عَلَى عَدَدِهُ اللهُ عَدْرُودَةً اللهُ اللهُ عَلَى مَامُونَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

وَ سَابِعا أَنَّ ثَبُوتَ كُلِّ شَيْءٍ، أَنَّ مَحْوِ مِنَ النَّبُوْتِ فُرِضَ، إِنَّا هُوَ لِوُجُودِ هُمَٰناکَ خَارِجِي يَطْوُدِ الْعَدْمَ لِلِنَاتِهِ. فَلِلْتَصْدِيقَاتِ النَّنْسِ الْأَمْرِيَةِ الْتِيُّ لامُطَابَقُ لَهَا فِي خَارِجٍ وَ لا فِي ذِهْسَنِ مُطابَقُ ثَابِتُ عَمُواً مِنَ النَّبُوتِ النَّبُعِي بِتَبَعِ الْوُجُوذَاتِ الْحَقِيقِيَةِ.

تُوَجِيعُ ذَلِكَ أَنَ مِنَ النَصَدِيقَاتِ الْخَقْةِ مَا لَهُ مُطَابَقُ فِي الْخَارِجِ، خَلُو الْإِنْسَانِ مَوْجُودُ وَ الْإِنْسَانُ لَا اللهُ مُطَابَلُ فِي الْذِهْنِ، عَوْ الْإِنْسَانُ نَوْعُ وَ الْحِيْوالُ حِنْسُ. وَمِنْهَا مَا لَهُ مُطَابَلُ فِي الْذِهْنِ، عَوْ الْإِنْسَانُ نَوْعُ وَ الْحِيْوالُ حِنْسُ. وَمِنْهَا مَا لَهُ مُطَابَلُ فِي الْذِهْنِ، عَوْ الْإِنْسَانُ نَوْعُ وَ الْحِيْوالُ حِنْسُ الْعَلَمُ بِالْحِلُ الْلَاّاتِ الْعَدَمُ الْمُحْتَقُنُ لَهُ فِي خَلْنِ وَلَا فِي فِهْنِ وَ الْعِلَمُ عِلَمَ الْمُعْمُ مِنَ الْتَصَايِلُ تُعْتَبُرُ مُطَابِقَةً لِنَفْسِ الْاَمْرِ، فَا إِنَّ الْعَقْلُ إِذَا لَا لَا لَكُومُ وَ الْعِلْمُ عِلْمُ اللّهُ اللّهُ مَنْ الْعَلْمُ اللّهُ مُعْلَقُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وَ الْلَهِ يَهْ يَنْهُ فِي أَنْ يُقَالَ بِالْنَظَرِ إِلَى الْاَبْحَاثِ السَّالِمَةَ أَنَّ الْاَصِيلَ هُوَ الْرُجُوهُ الْحُقِيقِ وَ هُوَ الْوُجُودُ وَكَهُ كُلِّ مُحْكِمٍ حقِيقٍ. ثُمَّ كَمَا كُانَتِ الْمَاحِيّاتُ ظُهُورُاتِ الْوَجُودِ لِلْأَذْهَانِ تَسُوتُكَا إِضْطِرَارِيًّا بِاعْتِبَارِ الوَّجُودِ لَمَا وَ تَحْلِهِ عَلَيْهَا وَصَارَ مَفْهُومُ الْوَجُودِ وَ الْبَيُوتِ بُحْسَمَلُ عَسَلَ الوُجُودِ وَ الْمَاحِيّةِ وَ أَضْكَامِهِمَا جَبِعَاً. ثُمَّ تَوْسَعَ الْعَقْلُ تَوْشُعاً اضْطِرَارِيَّا ثَانِياً بحسمُل مُطْلَقَ الْتُبُوْتِ وَ الْتَخَقُّقِ عَلَىٰ كُلِّ مِنْهُومٍ يُضَطَّرُ إِلَىٰ إِعْتِبُارِهِ بِتَبَعِ الْوُجُودِ أَو ٱلمَاهِيَّةِ كَمَفْهُومِ الْعَدَمِ وَ الْتَاهِيَّةِ وَ الْتُوْوَ وَ الْنِفْلِ ثُمَّ الْتَصَدِيقِ بِأَخْكَامِهَا.

ُ فَالْظَرْفُ الْذَي يَفُرُضُهُ الْعَقْلَ لِمُطْلَق الْتِبَوْتِ وَ الْتَحَقِّق بِهِٰذَا الْعَنَى الْأَخِيرِ هُو الَّذِي فُسِيِّهِ نَفْسَ الْأُمْرِ وَ يَسَعُ الْصَوادِقَ مِنَ الْقَضَائِا الْذِهْنِيَّةِ وَ الْخَارِجِيَّةِ وَ لَمَا يُصَدِّقُهُ الْعَقَلُ وَ لَا مُطَائِقُ لَهُ فِي ذَهْنِ أَوْ خَارِج غَيْرُ أَنَّ الْأَمُورَ الْتَنْسَ الْأَشْرِيَّةَ لَوَازِمُ عَقَّلِيَّةً لِلْهَاهِيَّاتِ مُتَقَوِّرَةً بِتَقَوْرُهَا. وَ لِلْكَلَامَ تَتِيَّةٌ مُتَمُوَّهِكَ إِنْ شَاءَاللهُ تَعَالى.

ُ وَ بَيلُ: اَلْمُادَ بِالْأَمْرِ فِي نَفَسَ الْأَمْرِ عُالَ الْأَمْرِ وَ هُوَ عَقَلْ كُلِّيٌّ فِيهِ صُورُ الْكَعَوْلاتِ جَيعاً. وَالْمَادُ بُطَابِقَةِ الْقَضِيَّةِ لِنَفْسِ الْأَمْرُ مُطَابِقَتُها لِلَّا عِنْدَهُ مِنَ الْمَتُورَةِ الْمُقَوْلَةِ.

وَ فِيهِ أَنَّ الْكَلَامُ مَنْتُولُ إِلَى مَا عِنْدَهُ مِنْ الْصُّورَةِ الْمُعُولَةِ وَ هِيَ صُورَةً مَـَّعَتُولَةً تَقْتَضِي مُطَالِقاً فِيهَا وَ رَامَهَا تُطَالِقُهُ.

ُ وَقِيلُ: اللَّاهِ بَنَفسِ الْأَمْر نَفْسُ الْقَيْءِ فَهُرَ مِنْ وَضْعِ النَّظَاهِ مَوْضِعَ الْضَّبِيرِ، فَكُرَّنُ الْعَدَم مَثَلاً بِاطِلُ الْذَاتِ فِي نَفْسِ الْأَمْر كُونَهُ فِي نَفْسِهِ كَذَالِكَ.

وَ فِهِهِ أَنْ مَا لاَ مُطَابِقَ لَهُ فِي خَارِجٍ وَ لا فِي ذَهْنِ لا نَفْسِيَةَ لَهُ حَتَى يُطَابِقَهُ هُو وَ أَحْكُامُهُ. وَ ثَامِنَا أَنَّ النَّشَيْشِيةَ مُسُلُوقَةً لِلْوَجُودِ، فَنَا لا رُجُودَ لَهُ لا شَيْقِيَةً لَهُ، فَالْمُعْدُومُ مِنْ حَيْثُ

هُوَ مُقَدَّوْمُ لَيْسَ بِشَيْءٍ.

وَ لَمَذِهِ دَعَادٍ يَدُفَعُهَا صَرِيحُ الْعَقَلُ، وَ هِنَ بِالْإِصْطِلِاحِ أَشَبَهُ مِنْهَا بِٱلْنَظَرَاتِ الْعِلْمِيَّةِ. فالْصَّفَحُ عَنِ الْبَحْثِ فِيهَا أُولِ.

وَ تُاسِعا أَنَّ حَثِيقَةَ ٱلْوُجُودِ عِلَا هِيَ حَقِيقَةُ الْوُجُودِ لِأَسَبَبَ كِمَّا وَلَامَهَا. اِيْ إِنَّ هُوِّ يُتَهُ ' لَهِيْنَتِدَ النّي هِيَ لِذَاتِهَا أَصِيلَةَ كُمْوَجُودَةً طَارِدَةً لِلْعَدَم لِأَتَتَوَقَفْ فِي تَحَقَّقِهَا عَلَى شَيْءٍ خارِجٍ مِنْ طنو الْحَقِيقَة سَوَاهٌ كَانَ سَبَباً تَأْمَا أَوْ نَاقِصاً، وَ ذَٰلِكَ الْكَانِ أَصَالُتِهَا وَ يُطْلَانِ مَاوُرَاوِهَا. نَقُّمُ الْاَبُاسُ بِتَوَقَّفُ بَعْضِ مَرَاتِبِ هَٰذِهِ الْحَقِيقَة عَلَى بَعْضِ، كَتَوَقَفِ الْوُجُودِ الْإِمْكَانِيَ عَلَى الْوُجُودِ الْوَاجِيِّ وَتَوَقَّفُ بَعْضِ الْلَهُ كِنَاتِ عَلَى بَعْضِ.

ُ وَمِنْ هُنَا يَظْهُرُ أَنَ لَاجُرَىٰ لِبُرَهَانِ اللِّمِّ فِي الفَلْسَفَةِ الْإِلْجِيْنَةِ الْبَاحِنَةِ عَنْ أَحْكَامِ اللَّوْجُودِ مِنْ حَيْثُ هُو مُن مُوجُودً

وَ عَاشِوا أَنَّ حَقِيقَة الْوُجُودِ حَيْثُ كَانَتْ عَبْنَ خَيْتُة تَرُتُّبُ الآثار كَانَتْ عَيْنَ الْمَارِحِيّة فَيُمْتَنِعُ أَنْ ثَخُلُّ الْذَهْنَ نَتَتَبَدَّلَ ذِهْنِيَّةً لاَتَنَرَقَّبُ عَلَيْهَا الآثارُ لِإسْتِلْزَامِهِ الْإِنْقَلِابَ الْحَالَ، وَأَمَّا الْوُجُودُ الْذِهْنِيُّ الَّذِي سَيَأْتِي إِلْبَاتُهُ إِنْ شَاءَاللهُ فَهُنَ مِنْ حَيْثُ كُونِهِ يَطُرُهُ عَنْ نَفْسِهِ الْعَدَمَ وُجُودُ خَارِجِيُّ مُنَرَقِّبُ عَلَيْهُ الْآثارُ وَإِمَا يُعَدّ ذِهْنِيَّا لاَتَوَرَّتَبُ عَلَيْهِ الْآثارُ بِقِيَاسِمِ إِلَى الْيَصْداقِ الْخَارِجِيّ أَلَذِي بِجِذَائِهِ.

ُ فَقُدْ بِالْنُ أَنَّ حَتِيَقَةَ الوُجُود لا صُورَةً مُعَلِيّةُ لَمَا كَالْمَاهِيَاتِ الْمَوْجُودَةِ فِي الخَارِجِ الْقِي لَمَا صُورَةً عَقَلِيَةً، وَ بَانَ إِيْضاً أَنَّ نِسْبَةَ مَفْهُوم الْوُجُودِ إِلَى الْوُجُودُاتِ الْخَارِجِيَّة لِيُسَتَّ بَسْبَهَ الْمَاهِيّةِ الْكُلِّيِّةِ إِلَىٰ أَفْرَادِهَا الْخَارِجِيَّةِ.

وَ تَبْنِيَنَ بَا تَقَدَّمَ أَيْضاً أَنَّ أَلْفَهُوم إِفَا تَكُونُ مَاهِيَّةً إِذَا كَانَ لِهَا فَرْدُ خَارِجِّي تُــَقَوِّمُهُ وَ تَتَرَتَّبُ عَلَيْهِ آثَارُهَا.

## درسِسوّم (۳)

## فروع اصالتِ وجود و اعتباري بودن ماهّيت:

## فرع اول:

هر محمولی که بر حیثیت ماهیت یک شیء حمل شود دو حکم دارد: اوّل اینکه حمل تنها به ملاحظهٔ وجود أن ماهیت است.

داتیات از قبیل جنس مثل حیوان و یا فصل مثل ناطق و یا جنس و فصل هر دو مثل حیوان داتیات از قبیل جنس مثل حیوان و یا فصل مثل ناطق و یا جنس و فصل هر دو مثل حیوان ناطق در مورد انسان و یا لوازم ذاتی مثل تعجّب برای انسان باشد) بصورت حیثیّت تقییدی میباشد (یعنی محمول محوله بقید وجود موضوع میباشد) زیرا ماهیّت ذاتاً (یعنی بدون ملاحظهٔ وجود با آن) باطل بوده و از بین رفتنی است و هیچ اثری ندارد. پس ثبوت ذات ماهیّت و ذاتیات آن (جنس و فصل و لوازم ذاتی آن) همه به واسطهٔ وجود است پس گرچه ماهیّت این حال را دارد که عقل به هنگام اعتبارش او را این گونه مییابد که ماهیّت نظر بذاتش جز خودش چیزی دیگری نیست. (یعنی) نه موجود است و نه معدوم (به این معنی که وجود و عدم در حدّ ماهیّت و تعریف آن اخذ نشده و از آن مرتفع است) ولکن ارتفاع وجود از و این است که وجود در تعریف ماهیّت و حقیقت آن اخذ نشده است هرگز منافاتی ندارد با این حقیقت که وجود در تعریف ماهیّت و حقیقت آن اخذ نشده است هرگز منافاتی ندارد با این حقیقت که وجودی که خارج از حدّ ماهیّت است از خارج بر ماهیّت عارض شود. پس هر این حقیقت که وجودی که خارج از حدّ ماهیّت است از خارج بر ماهیّت عارض شود. پس هر ماهیّت یو می چنین است نوازم ذات

که همان لوازم ماهیت است مثل مفهوم ماهیت که بر ماهیّتی (در ذهن) عارض میشود و مثل زوجیّت که بر ماهیّت عدد چهار (اربعه) عارض میشود.

روشن است که همهٔ اینها به واسطهٔ وجود بر ماهیت خود ثابت هستند نه به ملاحظهٔ ذات ماهیت. از اینجا ظاهر میشود که لازم ماهیت در حقیقت لازم وجود ذهنی و خارجی است چنانکه محقق دوانی به آن اعتقاد دارد، و همچنین لازم وجود ذهنی مثل نوعیت برای انسان و لازم وجود خارجی مثل برودت برای یخ و نیز محمولهای غیرلازم مثل کتابت برای انسان همهٔ اینها به واسطهٔ وجود ماهیت ثابت بوده، بر آن حمل میشوند و از اینجا ظاهر میشود که وجود از لوازم خارج از ذات ماهیت است.

#### فرع دوم: عدم اتصاف وجود به احكام ماهيت:

وجود به هیچ یک از احکام ماهیات متصف نمی شود مثل کلیت و جزئیت و مثل جنسیت (از قبیل حیوانیت) و نوعیت (مثل انسانیت) قصل بودن (مثل ناطق برای انسان و غرض خاص بودن (که تنها بر یک ماهیت حمل می شود مثل تعجّب که مخصوص انسان است) و غرض عام بودن (مثل ماشی یعنی ره رونده که عارض بر هر حیوانی می شود) و مثل جوهر بودن (که شیء قائم بذات را می گویند مثل انسان و سنگ و درخت و غیر اینها از جواهر) و کُم بودن (که مقدار و عدد را بیان می کند مثل طول و عرض و عمق در جسم) و کیفیت (مثل سنگین و سبک بودن در جسم و غیر این دو از کیفیات) و سایر مقولات غرضی (مثل مقوله «أین» یعنی هیئت حاصل از نسبت دادن اجسام به مکان) و «متی» زمان وجده و فعل و انفعال و…). اینها احکامی هستند که تنها بر ماهیت عارض می شوند یا به جهت حالت صدق ماهیت و انطباقی که ماهیت بر شیای دارد مثل صدق انسان و انطباقش برزید و عمرو و سایر افراد انسان و یا به جهت اندراج شیء تحت ماهیت می باشد مثل اندراج افراد تحت انواع (مثل زید و عمرو و… که از افراد انسان بوده تحت نوع انسان مندرج می باشند) و مثل انواع (مثل زید و عمرو و… که از افراد انسان بوده تحت نوع انسان مندرج می باشند) و مثل انواع (مثل اندراخ انواع (مثل اندراخ انواع (مثل اندراخ و اسب و غیر ایندو از انواع) تحت اجناس (مثل حیوان).

و (بدیهی است که) وجودی که این ویژگی دارد که ذاتش نفس عینیت و حقیقت است

حالت انطباق بر شیء و اندراج تحت شیای و حالت صدق و حمل و نظیر این معانی را هرگز نمی پذیرد. آری مفهوم وجود (نه ذات وجود و نفس عینیّت، حالت) صدق (بر اشیاء موجود) و اشتراک (بر موجودات را در وجود) مثل سایر مفاهیم قبول میکند.

## سه نکتهٔ مهم در این فرع:

از مطالب بالا سه نكته مهم معلوم مىشود:

از اینکه وجود، مُساوق و ملازم با سُخصیْت است (یعنی وجود و تَسُخُص از یکدیگر جدا نمیشوند هر کجا که موجودی باشد تشخُص نیز همراه آن هست و هر کجا که تشخُص است آن، موجود نیز میباشد).

دوّم: اینکه برای وجود متلی نیست زیر مثل یک شیء، شیء دیگری است که با اَن شیء در ماهیّت نوعی مشارکت داشته باشد و برای وجود، ماهیّت نوعی نیست.

سؤم: اینکه برای وجود ضدّی نیست:

زیرا اوّلاً: چنانکه بزودی ذکر خواهد شد که: دو امر متضاد دو امر وجودی هستند.

تانیا: هر دو بطور تعاقب بر موضوعی وارد میشوند (یعنی هر دو در آن واحد در یک موضوع جمع نمیشوند ولی ممکن است یکی بعد از دیگری بر جسم وارد شود).

ثالثاً: هر دو تحت یک جنسِ قریب واقع هستند (مثل سفیدی و سیاهی که دو امر متضاد بوده، هر دو تحت جنس «لون» (رنگ) واقع هستند).

رابعاً: بین أن دو نهایت بعد و تخالف وجود دارد.

بدیهی است برای وجود، موضوعی نیست (چنانکه) برای آن جنسی نیست و برای آن خلافی یا چیز دیگری وجود ندارد (و در نتیجه هیچ یک از حالات لازم در دو امر متضاذ در وجود به حسب عقل دیده نمیشود).

#### فرع سوم: وجود جزء چيزي نيست.

زیرا جز، دیگر و کل مرکب از این دو، اگر هر دو از قبیل وجود (و عین وجود) باشند

یس در اینصورت معنا ندارد که یک شیء جزء خودش باشد و اگر یکی از آن دو یا هر دو غیر از سنخ وجود باشند این نیز باطل است زیرا غیر از وجود شیء اصیلی، وجود ندارد پس وجود، مرکّب نیست.

با این بیان ثابت میشود که برای وجود جزئی نیست و نیز واضح میشود که وجود در دادت، خود بسیط است (زیرا اگر بسیط نباشد ناچار مرکّب خواهد بود و هر مرکّبی نیز دارای جزء است و در بالا گفتیم وجود، دارای جزء نیست).

## فرع چهارم: صفات و محمولات، خارج از ذات وجود نیست.

در حقیقت آنچه از صفات و محمولات که ملحق (و عارض) بر وجود میشوند اموری خارج از ذات وجود نیستند زیرا اگر خارج از ذات وجود بودند حتماً پوج و باطل بودند (برای اینکه در عالم تحقق جز وجود و آثار آن موجود نیست)،

## فرع پنجم: موجود بالذّات و بالفرّض.

موجود از جهت اتصافش به وجود به «موجود بالذّات» و «موجود بالعرض» منقسم می شود به این ترتیب که وجود، موجود بالذّات است به این معنا که وجود عین موجود است و ماهیّت موجود بالعرض است یعنی ماهیّت به ملاحظهٔ ذاتش، عین وجود نیست ولکن در حقیقت به وسیلهٔ وجود موجود می شود در مقابل این قول (که گفته می شود ماهیّت) به وسیلهٔ وجود نمی شود (از قبیل امور اعتباری که قائم به موجود بوده که در عرض وجود تحقّق پیدا نمی کنند).

#### **فرع ششم:** عروض وجود بر ماهیّت.

وجود بر ماهیت عارض می شود به این معنا که عقل می تواند ماهیت را از وجود (در ذهن) تجرید و آنرا به تنهائی، تعقل نماید بدون اینکه به وجود ماهیّت نظری داشته باشد پس وجود، عین ماهیّت یا جزء ماهیّت نیست.

(این گفتار، دلائل متعددی دارد از جمله:)

۱ - جایز است وجود را از ماهیت (در ذهن) سلب کرد (مثل اینکه حیوان ناطق را که در خارج موجود بوده، محقق است در ذهن وارد کرده، وجود را از ماهیت حیوان ناطق سلب نمود).

 ۲- (اتّصاف ماهیّت به وجود یک امر بدیهی نیست بلکه) اثبات آن نیازمند دلیل و برهان است.

۳- ماهیّت نظر بذاتش نسبت به وجود و عدم مساوی است.

اگر وجود عین ماهیت بود یا جزء آن هیچ یک از سه مطلب بالا صحیح نبود پس وجود نه عین ماهیت است و نه جزء آن بلکه عارض بر ماهیت است و عقل به مغایرت بین آندو حاکم است، و با این گفته منافاتی ندارد اگر بگوئیم که وجود ماهیت در خارج و در ذهن متحد هستند پس در اینجا جز حقیقت واحد وجود ندارد و آن وجود است زیوا او است که اصیل است و ماهیت امری است اعتباری (و چون ماهیت حد وجود است) پس اختلاف ماهیات (یعنی اختلاف حدود باعث میگردد که یک نحو اختلافی (طبعاً) در وجودات نیز پیدا شود ولکن این نحو اختلاف چیزی بر وجود اضافه نمیکند.

این است معنای آنجه «فلاسفه» گفتهاند: داِنَّ الْماهِیّاتِ ٱنْسحاءُ الْوُجُسودِه یعنی «ماهیّات همان انحاء وجود و حدود آنها هستند» و به همین انحاء وجودها و اختلاف حدود ماهّیت برمیگردد مبانیت و تمایز و اختلاف آثاری که در بین ماهیّات موجود وجود دارد.

این است معنای قول فلاسفه: «إنَّ الهاهیّاتِ حـدودُ الوجـودِ» یـعنی «بـیشک ماهیّات مرزها و حدود وجودها هستند» پس ذاتِ هر ماهیّت موجود، حدّی است که وجـود ماهیّت از آن حدّ تجاوز نمیکند و لازمـهٔ آن سلبهای متعددی است بعدد ماهیّتهای موجودی که خارج از این ماهیّت وجود دارند. بنابراین ماهیّت انسانِ موجود مثلاً حدّ وجودی انسان (یعنی حیوان ناطق) است که از آن حدّ تجاوز نمیکند روی این فرض انسان از قبیل اسب و گاو و درخت و سنگ و نظائر این ماهیّتهای موجود که مباین با انسان هستند نیست.

### فرع هفتم: امور تصديفي نفس الامري

ثبوت هر چیزی بهر نحوی از انحاء ثبوت که فرض شود (از قبیل ثبوت خارجی و ذهنی و نفس الامری و غیر اینها از انحاء ثبوت) تنها به جهت وجود خارجی و عینیتاش، عدم را به ملاحظهٔ ذاتش طرد می کند پس برای مور تصدیقی نفس الامری مطابقی که در ظرف خارج و در ظرف ذهن موجود باشد وجود ندارد ولکن به تبع موجودات حقیقی دارای یک نوع وجود تبعی هستند.

توضيح اين مطلب اينكه امور تصديقي چند نوع هستند:

۱ - برخی از امور تصدیقی حق که برای انها مطابقی در خارج وجود دارد مثل:
 «انسان موجود است»، «انسان نویسنده است».

۲- برخی دیگر برای آنها تنها مطابقی در ذهن وجود دارد مثل: «انسان، نوع است»
 و «حیوان جنس است».

۳- از امور تصدیقی، مواردی هستند که برای آنها مطابقی هست که با این مطابقت میکند ولکن در خارج و در ذهن موجود نیست مثل قول ما: «عَدْمُ العِلَّة عِلَّةٌ لِعَدْمِ المَعْلُولِ» «فقدانِ علَت» علت فقدان معلول است» و مثل «اِلْعَدمُ باطِلُ الذّاتِ» یعنی «عدم به ملاحظهٔ ذاتش باطل و پوچ است» زیوا عدم نه در خارج تحقق دارد و نه در ذهن و بر احکام عدم و آثار آن نیز تحققی وجود ندارد.

و در این نوع از قضایا «مطابقیت» به ملاحظهٔ نفس الامر است به این ترتیب که عقل هنگامی که تصدیق کرد که مجرّد وجود علّت و تحقق آن، علّت وجود معلول و تحقق آن است پس ناگزیر میشود این را نیز تصدیق کند که هنگام انتفاء علّت، معلول نیز منتفی میشود و این است معنای این جمله که «عدم علّت علّت عدم معلول است» و برای عدم، مصداق محققی در خارج و در ذهن وجود ندارد زیرا هر چیزی که در خارف خارج و یا ذهن وارد شود و حلول کند ناگزیر موجود نیز خواهد بود.

آنچه به ملاحظهٔ ابحاث گذشته سزاور یادأوری است اینکه اصیل در این بین تنها، وجود حقیقی است.

و از آنجا که ماهیتها ظهورهای وجود و تجلیّات آن برای اذهان میباشد عقل بناچار دارای وسعت نظر شده (یعنی) وجود را برای ماهیّتها نیز اعتبار میکند و وجود را بر ماهیّتها حمل می نماید و نیز عقل مفهوم وجود و ثبوت و جمیع احکام آن دو را (هم) بر وجود و (هم) بر ماهیّتها، هر دو حمل میکند و بدنبال 'ین توسّع اضطراری، عقل توسّع دیگر اضطراری قائل شده و مطلق ثبوت و تحقق را بر هر مفهومی که از باب اصطرار آن را اعتبار کرده حمل مینماید و این حمل و اعتبار به تبع وجود یا ماهیّت توسّط عقل انجام میگیرد مثل مفهوم عدم و ماهیّت و مثل مفهوم قوه و فعل و بدنبال این اعتبار، احکام آنها را نیز مورد تصدیق قرار میدهد.

پس ظرفی که عقل برای مطلق ثبوت و نحقق به همان معنائی که اخیراً گفتیم فرض میکند آنرا «نفسالامر» مینامیم و (به این ملاحظه) نفسالامر شامل همه قضایای درست و صادق ذهنی و خارجی بوده و هر آنچه را که عقی (صخت و ثبوت آنها را) تصدیق میکند و (نکن) برای آنها مطابقی در ذهن یا خارج نیست همه اینها را در برمیگیرد.

منتها امور نفس الامر یک سلسله لوازم عقلی ماهیتها هستند که با تقرر ماهیتها اینها نیز تقرر دارند و این کلام، توضیح و دنبالهای دارد که بخواست خداوند به زودی خواهد آمد.

## دو نظر دیگر در مورد نفس الامر:

(در مورد نفس لامر دو نظر دیگر نیز ابراز شده است و (لکـن) هیچ کـدام صحیح نیست:)

نظر اوّل: اینکه مراد به کلمهٔ «امر» «در نفس الامر» «عالم امر» در مقابل «عالم «عالم» باشد و أن، عقل کلی است که جمیع صور معقولات در أن قرار دارد.

و مراد به مطابق بودن یک قضیه با «ننسالامر» (بعنی) مطابق بودن آن است با آنچه از صور معقول در عقل (کلی) موجود است

اشكال این نظر این است که ما کلام را قل میکنیم بهمان صور معقول که نزد عقل

کلی موجود است و میگوئیم لازم است این صور معقول به مقتضای معقول بودن نیز مطابقی در ماوراه خودش داشته باشد که این صور با آن مطابق باشد (و فلاسفه چنین مطابقی را تصویر خنین مطابقی موجب تسلسل باطل خواهد بود).

نظر دوّم: اینکه مراد از «نفس الامر» نفسِ شیء یعنی «خود شیء» است و ایس در حقیقت از قبیل قرار دادن اسم ظاهر بجای ضمیر است.

بنابراین، این کلام که «عدم، در نفس الامر باطل الذّات است» به این معنا است که نفس عدم (یعنی خود عدم در مرحلهٔ ذاتش و) بملاحظهٔ ذاتش اقتضای باطل بودن را دارد. اشکال این نظر نیز این است که چیزی که در خارج و در ذهن مُطابَقی ندارد حتماً برای او نفسیّتی نیز نیست که مطابق با آن باشد و احکام آنرا داشته باشد.

#### فرع هشتم: شيئيت با وجود ملازم است.

«شیئیت» با وجود مُساوق است (یعنی ملازم و مقارن با او است) پس چیزی که وجود ندارد شیئیت ندارد بنابراین معدوم از این جهت که معدوم است «شی» محسوب نمی شود. ولکن در اینجا قولی به گروه «مسعتزله(۱)» نسبت داده شده است و آن این است که ماهیتهای ممکن که معدوم هستند در ظرف عدم «شیء» هستند و بین وجود و عدم واسطه است و این واسطه را «حالّ» نامیدهاند و «حالّ» را به صفت موجود تعریف نمودهاند اینگونه

۱- فرقهٔ معتزله از فرق اسلامی هستند که از اوّل قرن دوّم هجری در اواخر عهد بنی امیّه ظهور کرده و تا چند قرن در تمدّن اسلامی و تطور افکار، تأثیر شدید داشته اند. مؤسّس این فرقه یکی از شاگردان «حسن بصری» بنام «واصل بن عطا» که با استاد خود در سرنوشت مر تکب معاصی کبیره و تعیین حدود کفر و ایمان اختلاف نظر یافت و از مجلس درس او کناره گیری کرد سپس یکی از شاگردان دیگر «حسن بصری» بنام «عصر وبن عبید» به او پیوست و این دو به یاری یکدیگر فرقهٔ جدیدی را پدید اوردند بنام «معتزله». علّت نامگذاری این فرقه به معتزله بنابر قول مشهور اعتزال و کناره گیری «واصل» و «عمروبن عبید» است از مجلس درس «حسن بصری» بر اثر اختلاف در سرنوشت مر تکبینی معاصی کبیره برخلاف «حسن بصری» که مر تکب معاصی که مرتکب معاصی که

که نه موجود هستند و نه معدوم مثل «ضاحکیّت» و «کاتبیْت» برای انسان.

ولکن اینان (در عین حال) واسطه بین نفی و اثبات را انکار میکنند پس (در نظر اینها «منفی» همان محال و ثابت عبارت از واجب و همکن الوجود (یعنی چیزی که وجودش ممکن است) و «حال» ماهیتهای ممکن است) و «حال» ماهیتهای ممکن معدوم هستند که نه موجودند و نه معدوم (پس بین وجود و عدم واسطهای است که فرقهٔ معتزله از آن به ماهیتهای ممکن معدوم یعنی «حال» تعبیر میآورند).

بدیهی است که اینها ادّعاهای (پوچ و واهی) هستند که عقل سلیم به صراحت آنها را زد میکند و در حقیقت اینها به اصطلاحات علمی شبیه ترند تا نظرات علمی پس بحث نکردن زینها در فلسفه مناسب تر است (زیرا در صفحات گذشته بدلیل عقل اثبات شد که در عالم عینیّت و تحقق جز وجود و هستی چیزی ثابت بیست و خارج از دائرهٔ وجود چیزی و شیای نیست تا نحوهای از ثبوت را داشته باشد و از آن بنام ماهیّتهای ممکنِ معدوم تعبیر بیاوریم پس تمام مبانی عقلی و سایر مسلّمات فلسفی و علمی با اینکونه نظرات واهی و بیپایه منافات دارد).

### فرع نهم: حقيقت وجود جز خودش سببي ندارد.

«حقیقت وجود» از این جهت که حقیقت وجود است سببی جز خودش ندارد یعنی هویت عینی وجود به ملاحظهٔ ذاتش، اصیل است و موجودی است که عدم را طرد میکند و در مقام تحقق جز بر ذات خویش و هویت عینی خود بر هیچ شیء دیگری از حقیقت وجود متوقف نیست خواه سبب تام باشد یا ناقص. و این (که حقیقت وجود جز خودش سببی ندارد) تنها بخاطر این است که حقیقت وجود اصالت دارد و خارج از دائرهٔ وجود نیز باطل است.

أرى مانعى از این نیست که برخی از مراتب حقیقت وجود بر برخی دیگر وابسته و متوقف باشد مثل وابسته بودن وجود ممکن بر وجود واجب و وابسته بودن برخی از موجودات ممکن بر برخی دیگر.

از اینجا ظاهر میشود که مبرهان لم، در فلسفهٔ الهی که بحث از احکام موجود از این

جهت که موجود است میکند جاری نمی شود (زیرا گفتیم که حقیقت وجود علّت و سببی ندارد نه تام و نه ناقص در این صورت بدیهی است که برهان لم که عبارت از استدلال به معلول و مسبّب از طریق علت و سبب است موردی پیدا نمیکند).

#### فرع دهم: حقيقت وجود عين خارجيت است،

حقیقت وجود چون عین حیثیت ترتب آثار خارجی بر موجود است پس (بناچار) عین خارجیت نیز هست پس حقیقت وجود محال است به ذهن حلول کرده و به ذهنیت تبدل پیدا کند بطوریکه آثار (خارجی) بر آن مترتب نشود زیرا این عمل یعنی حلول حقیقت وجود در ذهن و عدم ترتب آثار خارجی بر آن مستازم انقلاب خارجیت، به ذهنیت می باشد و این، محال است و امنا وجود ذهنی که آنرا در جای حود ثبات خواهیم کرد از این جهت که طرد عدم از خودش می کند در حقیقت (مرتبهای از مرانب) وجود خارجی است و به این جهت آثار (ذهنی) بر آن مترتب می شود و امنا اینکه این، ذهنی شمرده می شود و آثار خارجی بر آن مترتب به ملاحظه قیاس آن به مصداق خارجی است که در مقابل ذهنی قرار دارد.

#### سه نکته:

#### با ملاحظة مطالب كذشته سه نكته روشن مىشود:

نکتهٔ اوّل؛ اینکه حقیقت وجود صورت عقلی ندارد (زیرا حقیقت وجود عبن خارجیت است و نمی نواند در عقل و ذهن وارد شود) و متل ماهیت موجودات خارجی نیست که برای آنها صورت عقلی وجود دارد (و آثار عقلی و ذهنی بر آنها مترتّب است).

نکتهٔ دوّم: اینکه نسبتِ مفهوم وجود به موجودات خارجی مثل نسبت ماهیت کلّی به افراد خارجی خود نیست (زیرا ماهیت کلّی جنا از افراد خارجی آن در ذهن قابل تصور است امّا حقیقت وجود را که عین خارجیت است نمی توان در ذهن تصور کرد زیرا خارجیت که عین حقیقت وجود است بذهن وارد نمی شود و از اینجا است که آثار و احکام وجود خارجی بر موجود متضور در ذهن مترتب نمی گردد).

نکتهٔ سوّم: اینکه (مراد از) مفهوم هنگامی می تواند ماهیت باشد که برای ماهیت، فرد خارجی باشد که این ماهیت، فرد خارجی باشد که این ماهیت، مُقوّم آن فرد بوده، و آثار ماهیت بر این فرد مترتب شود (مثلاً اگر ماهیت انسان در خارج در ضمن فردی محقّق نباشد قطعاً فردی از انسان نیز در خارج نمی تواند تحقق داشته باشد. پس ماهیت، مقوّم آن، افراد انسان بشمار می رود و همچنین است در سایر ماهیتهای موجود در خارج (۱).

۱- منابع: اسفار ج۱ ص ۷۱ و ص ۷۲ و ص ۵۳ و ص ۵۳ و ص ۵۰ و ص ۴۹ و ص ۴۴ و ص ۳۲۳ و ص ۳۲۳ و ص ۳۲۳ و ص ۳۲۴ و ص ۳۲۴ و ص ۳۵۰ و ص ۳۸۷ - مقاومات ص ۱۲۵ و ص ۱۲۷ - مطارحات ص ۱۲۹ و ص ۳۰۹ و ص ۳۰۹ تحصیل ص ۳۰۹ د (شارح)

## خلاصهٔ درس سوم:

مرحوم استاد علاّمه (ره) در این درس ده فرع مربوط به اصالت وجود و اعتباری بودن ماهیّت را مطرح کرده در آخر درس سه نکته نیز به آنها اضافه کرده است:

فرع اول: اینکه حمل در هر قضیه ای تنها به ملاحظهٔ وجود موضوع می باشد و نیز حمل به قصد وجود موضوع انجام می گیرد پس ثبوت نات ماهیت و ناتیات آن همه به واسطهٔ وجود است در نتیجه ماهیت به ملاحظهٔ ذاتش نه موجود است و نه معدوم و با این منافاتی ندارد که وجودی که خارج از حد ماهیت است بر ماهیت عارض شود و از لوازم خارج از دات ماهیت محسوب گردد. توضیح بیشتر آن در متن درس بیان گردیده است.

فرع دوّم: اینکه حقیقت وجود به هیچ یک از احکام ماهیات مثل کلیّت و جزئیت و حیوان بودن و جوهر بودن و گم بودن و غیر اینها از احکام ماهیّت متّصف نمیگردد زیرا ذات وجود، عین خارجیّت است و خارجیّت حالت انطباق بر هیچ یک از این معانی را نمی پذیرد.

در نتیجه وجود مساوق با شخصیت است و نیز وجود مثلی ندارد و برای او ضدّی نیز نیست توضیح این فرع و این نتایج سه گانه در متن درس بیان گردیده است.

فرع سوّم: اینکه وجود، جزء هیچ چیزی نیست زیرا غیر از وجود چیز اصیل دیگری موجود نیست تا وجود جزء آن بوده باشد.

فرع چهارم: اینکه صفات و محمولات، خارج از ذاتِ وجود نیست و علَت آن در متن درس ذکر گردیده است.

فرع پنجم: اینکه وجود، موجود بالذّات است زیرا وجود عین موجود است و ماهیّت، موجود است به ملاحظهٔ نسبت وجود به آن.

فرع ششم: وجود در ذهن بر ماهبَت عارض میشود پس وجود عین ماهیَت یا جزء ماهیّت نیست و برای اثبات آن چند دلیل در متن درس بیان شده است.

فرع هفتم: در معناى «نقس الاهر» سه نظر بين فلاسفه وجود دارد:

نظر اقل: اینکه نفسالامر ظرفی است که عقل برای مطلق ثبوت و تحقق فرض میکند و شامل همه قضایای درست و صادق ذهنی و خارجی بوده و هر آنچه را که عقل صحت و ثبوت آنها را تصدیق میکند ولکن برای آنها مطابقی در ذهن یا خارج نیست همه را در برمیگیرد.

نظر دوّم: مراد به امر در نفس الامر «عالم امر» مقابل «عالم خلق» مى باشد و أن عقل كلّى است كه جميع صور معفولات در أن قرار دارد.

نظر سوّم: مراد از نفس الامر، نفس سيء يعني خود شيء است.

مرحوم استاد علاّمه از میان این سه نظر نظر اوّل را پذیرفته و دو نظر دیگر را مورد شکال و ایراد قرار داده است تفصیل آن در متن درس بیان گردیده است.

فرع هشتم: شینیت با وجود ملازم است و واسطه ای بین وجود و عدم وجود ندارد چنانکه فرقهٔ معتزله به واسطهٔ بین وجود و عدم قائل بوده، آنرا «حال» نامیده اند توضیح این نظر و پاسخ آن در متن درس بیان گردیده است.

فرع نهم: اینکه حقیقت وجود جز خودش سببی ندارد چون تنها وجود، اصالت داشته و خارج از دائرهٔ وجود همه باطل است.

از مطالب بالا استفاده می شود که حقیقت وجود، صورت عقلی ندارد و نیز نسبت مفهوم وجود به موجودات خارجی مثل نسبت ماهیّت کلّی به افراد خارجی نیست و نیز مراد از مفهوم هنگامی می تواند ماهیّت باشد که برای ماهیّت فرد خارجی باشد توضیح این سه نکته نیز در ذیل درس بیان شده است مراجعه کبید.

## پرسشها:

- ۱- هر محمولی که بر حینیت یک شیای حمل شود دو حکم دارد آن دو حکم را توضیح
   دهید.
- ۲- چند مورد از احکام ماهیت نام ببرید وجود به احکام ماهیت مقصف نمی شود می دانید
   چرا؟ بیان کنید.
  - ۳- برای وجود مثلی و ضدی نیست علت آندو را ذکر کنید.
- ۴- چرا وجود جزء چیزی نیست و چرا صفات و محمولاتِ ملحق به وجود خارج از ذات
   وجود نیست بیان کنید؟
- ۵۰۰۰ سه دلیل ذکر کنید برای اثبات اینکه وجود در ذهن عارض بر ماهیت است و عین ماهیت و حین ماهیت در ذهن نیست؟
- امور تصدیقی چند نوع هستند آنها را بیان و مطابقیت در امور تصدیقی به چه ملاحظه
   است؟
- ۷- در معنای نفس الامر سه نظر نزد فلاسفه وجود دارد أن سه نظر را بیان کنید کدام
   نظر از این سه نظر نزد استاد مرحوم علامه و محققین از فلاسفه صحیح است و چرا
   صحیح است؟
- ۸-۰۰ مساوق بودن وجود با شیئیت یعنی چه؟ و قول گروه معتزله در اثبات واسطه بین وجود
   و عدم بنام •حال» را توضیح و پاسخ آنرا نیز بیان کنید.
- ۹- حقیقت وجود جز خودش سببی ندارد چرا؟ چرا برهان «له» در فلسفهٔ الهی جاری نمی شود؟
- ایا حقیقت وجود می تواند بذهن حلول کرده و به ذهنیت تبذل و آثار خارجی بر آن مترثب نشود؟ بیان کنید.
  - ۱۱- چرا حقیقت وجود صورت عقلی ندارد؟
- ۱۲ آیا آثار و احکام وجود خارجی بر موجود متصور در ذهن مترتب میگردد یا نه در هر صورت چرا؟
  - ۱۲ مراد از مفهوم در چه صورتی می تواند ماهیت باشد؟

## اَلدَّرِسُ اَلرُّابِعُ (۴)

## اَلْفَصَلْ الْثَالِثُ

# فِي أَنَّ الْوُجْودَ حَقِيقَةً مُشَكِّكَةً

لارِيْبَ أَنَّ الْمُوِيّاتِ الْمِينِيَّةَ الْخَارِجِيَّةِ تَنْصِفْ بِالْكِئْرَةِ تَارَةً مِنْ جَهَةٍ أَنَّ هَذَا إِنْسَانٌ وَ ذَاك فَرَسٌ وَ ذَلَكَ شَجَّرٌ وَ غَلْو ذَلِكَ، وَ تَارَةً بِأَنَّ هَذَا بِالْفِعْلِ وَ ذَاكَ بِالْقُوَّةِ وَ هَذَا وَاحِدُ وَ ذَاك كَثِيرٌ وَ هَذَا حَادِثُ وَ ذَاك قَدِيمٌ وَ هَذَا مُكِنُّ وَ ذَاكَ وَاجِبُ وَ هَكَذَا.

وَ قَدْ ثَبَتَ عِمَّا أُوْرَدُنَاهُ فِي ٱلْفَصَّلِ ٱلشَّابِقِ أَنَّ ٱلْكِثْرَةَ مِنَ الْجَهَةِ الْأُولِيٰ وَ هِيَ الْكِثْرَةُ ۚ ٱلْمَاهِّذِينَةُ مَوْجُودَةً فِي الْخَارِجِ بِعَرْضِ الْوُجُودِ وَأَنَّ ٱلْوُجُودَ مُتَّضِفَ بِهَا بِعَرْضِ ٱلْمَاهِيَّةِ لِلْكَانِ أَصَالَةِ الْوُجُودِ وَاعْتِبَارِيَةِ ٱلْمَاهِيَّةِ.

وَ أَمَّنَا ٱلْكِثْرَةُ مَٰ يُنَّ الْجَهَةَ ٱلْثَانِيَةِ فَهِى ٱلَّنِي تَعْرُضُ ٱلْوُجُودُ مِنْ جَسَهَةِ ٱلإِنْـقِسَامَاتِ ٱلطَّارِئَةِ عَلَيْهِ نَفْسِه، كَانِقَسِنَامِهِ الى ٱلوَاجِبِ وَ ٱلْمُكُنِ وَ إِلَى ٱلوَاحِدِ وَ ٱلكَثِيرِ وَ إِلَى مَا بِالْفِعْلِ وَ لَمَا بِٱلْفُوَّةِ وَ غَثُو ذَٰلِكَ، وَ قُدَ تَقَدَّمَ فَى ٱلْفَصْلِ ٱلسُّابِقِ أَنَّ ٱلْأَجُودَ بَسِيطِ كُو يُسْتَثَنَحُ مِنْ ذَٰلِكَ أَنَّ هُذِهِ الْكِثِيرَةَ مُقَوِّمَةً لِلْوُجُودِ عَلَىٰ أَنْهَا فِيهِ غَيْرُ خَٰارِجَةٍ مِنْهُ وَ إِلَّا كَانَتُ

جُزْءٌ مِنْهُ وَ لاَ جُزْءٌ لِلوَّجُودِ أَوْ حَقِيقَةٌ خَارِجةٌ مِنْهُ وَ لاَ خَارِجَ مِنَ الْوُجُودِ. فَلْلُوُجُودِ كِلْرَٰءٌ فِي نَفْسِهِ فَهَلْ هُنَاكِ جَهَةٌ نُوَخْدَةٍ تَرْجِعُ إِلَيْهَا هٰذِهِ الْكِلْرُةُ مِنْ غَيْرِ أَنْ

تَبْطُلُ بِٱلرِّجُوعِ فَتَكُونُ حَقِيَقَةُ الْوَجُودِ كَيُّنْبِرُهُ فِي عَيْنِ أَنَهَا وُاحِدَةً ۚ وَوَاحِدَةً ۚ فِي عَيْنِ أَنَهَا كَثِيمِرَةً. تَبْطُلُ بِٱلرِّجُوعِ فَتَكُونُ حَقِيَقَةُ الْوَجُودِ كَيُنْبِرُهُ فِي عَيْنِ أَنَهَا وُاحِدَةً ۚ وَوَاحِدَةً ۚ وَ بِتَعْدِيرِ آخَرَ: حَقِيقَةُ مُشَكِّكَةُ ذَاتَ مَرَاتِبَ عُتَلِفَةٍ يَعُودُ مَا بِهِ ٱلْاِمْتِيازُ فِي كُلِّ مَرَّتَبَةِ إِلَى مَا بِهِ ٱلاِشْتِرَاكُ كَمَا نُسِبَ إِلَ ٱلْفَهُلَوِيْيِنَ، أَوْلاَ جِهَةَ وَخُدَة فِيهَا فَيَعُودُ ٱلْوُجُودُ حَقَائِقُ مُتَابِّنَةً بِتَامَ الْذَاتِ يَتَمَيَّذُ كُلُّ مِنْهَا مِنْ عَيْرِه لِيَّامَ ذِاتِهِ البَسِيطَة ِلْآ بِالْجُزْهِ وَ لَا بِأَمْرٍ خَارِجِيِّ كُمَا نُسِبَ إِلَى ۗ الْكَنَائِينَ؟

َ اَلْحَقُّ أَنَّهَا حَقِيقَةً وَاحِدَةً فِي عَيْنِ أَنْهَا كَثِيرَةً، لِأَنَّا نَنْتَزِعُ مِنْ جَبِعِ مَوَاتِبِهَا وَمَصَادِيقِهَا مَنْهُومَ الْوُجُودِ الْعَامِ الْوَاحِدِ الْبُدِيهِيّ وَمِنَ الْمُنْتَزِعِ إِنْرَاعُ مَنْهُومٍ وَاحِدٍ مِنْ مُصَادِيقَ كَثِيرَةٍ المُعَدِّمَ اللهُ جُودِ الْعَامِ اللهُ مِنْ مَنْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ ال

عِمَا هِيَ كَثِيرَةُ غَيْرُ رُاجِعة إلَىٰ وَحُدَة مِنَا. "

وَيَتَبَيِّنُ بِهِ أَنَّ الْوَجُودَ حَقِيقَةً مُشَكِّكَةً ذَاتُ مَرَاتِ عُنْتَلِفَة, كَمَا مَثَلُوا لَهُ عِمَقِقَة النَّوْدِ عَلَىٰ مَا يَتَلَقَاهُ الْفَهُمُ الْشَاوَجُ أَنَهُ حَقِيقَةً وَاحِدَةً ذَاتُ مَرَاتِ عُنْتَلِفَة فِي الشِّدَّة وَ الْطَّسْفُ. وَلَهُنَاكَ نُورً قَوِيَّةً نُوراً وَ شَيْنَا زَائِداً عَلَى النَّوْرِيَّة وَ لاَ الْمُوتَةُ الْفَوِيَةُ الْفَوِيَةُ الْفَويَةُ الْفَلْمُة الْفِي عَدَمُ النَّوْرِيَّة وَ لاَ الْمُوتَبَةُ الضَّعِيفَةُ تَفْقُدُ مِنْ حَقِيفَة النَّورِ شَيْنًا أَوْ تَخْتَلِطُ بِالظَّلْمُة الْقَي هِي عَدَمُ النَّوْرِيَّة وَ لاَ الْمُؤْتَبَةُ الْفَويَة عَلَىٰ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْقُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَالَوْعَ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

ُ فَالتُّوكُ حَٰقِيقَةُ وَاٰحِدَةً بَسُّيطَةٌ مَتَكَكَّرَةً فِي عَيْنِ وَحْدَتِهَا وَمُتَوَّخِدَةً فِي عَـيْنِ كِـهُ يَهَا. كَذٰلِكَ الْوُجُودُ حَقِيقَةُ وَاحِدَةً ذَاتُ مَواٰتِبَ عُمَّلَئِنَةٍ بِالْشِيدَةَ وَ الطَّيِيفِ وَ الْتَقَدَّم وَ الْتَأَكُّمِ وَ الْعَلَّو وَ الْدُنُّو وَ غَيْرِهَا.

وَ يَتَفَرُّغُ عَلَىٰ مَا تَقَدَّمُ الْمُورُ:

اَلْأَمُواللَّأَوَّلُ: أَنَّ الْقَايُزَ بِيْنَ مَرْتَبَة مِنْ مَوَاتِبِ الْوُجُودِ وَ مَرْتَبَة أُخُرَى إِفَا هُوَ بِكَنْسُو وَاتِهَا الْبُسِيطَةِ الْتِي مَا بِهِ الإِشْتِرَاكُ فِيها عَيْنُ مَا بِهِ الإِمْتِيازُ وَ الْأَيْنَافِيهِ مَعَ وَلِكَ أَنَّ يَنْسُبَ الْعَقَلُ الْفَايُزُ الْوُجُودِيُّ إِلَى جَهَةٍ الْكِثْرَةِ فِي الْوُجُودِ وُونَ جَهَةِ الْوَحْدَةِ وَلا أَنَّ يَنْسُبَ الْإِشْتِرَاكِ فِي الْتَيْنَخِيَةُ إِلَى جَهَةِ الْكِحْدَةِ

ُ اُلْأُمْوَّالْثَانَى: أَنَّ بِبُّنَ مَرَاتَبِ الْوُجُودِ إِظْلاقاً وَ تَقْبِيداً بِقِياس بِعَجْها إِلَى بَعْض لَكَانِ مَا بِيها مِنَ الْاِخْتِلاَفِ بِالْثِيدَةِ وَالْصَّعْفِ وَ عَوْ ذَٰلِكَ. وَ ذَٰلِكَ أَنَّا إِذَٰا فَسَرَحُنُنا مَسْرَتَبَثَّيْنَ مِسِنَ

ٱلْوَجُودِ ضَعِيفَةً وَ شَدِيدَةً وَقَعَ بَيْهَا قِيَاسُ وَ إِضَائِةُ بِالْضَّرُورَةِ وَكَانَ شَأْنُ ٱلْأَبْبَةِ ٱلْضَّعِيفَةِ ٱتَّبَا لا تَشْتَمِلُ عَلىٰ بُعْض مَالِلْمَرْتَبَةِ ٱلشَّدِيدَةَ مِنَ ٱلكَالِ، للِحَنْ كَيْسَ شَىّءٌ مِنَ ٱلكَال فِي الْمَرْتَبَةِ إِلْضَعِيفَةٍ إِلاَّ وَٱلْمُرْتَبَةُ ٱلضَّدِيدَةُ وَاجِدَةً كُهُ.

ُ فَالْمُرْتَبُةُ الْضُّعِيفَةُ كَالْمُؤْلَفَة مِنْ وَجْدانَ وَفُقَدانِ، فَذَاتُها مُقَيَّدَةٌ بِعَدَم بِعُضِ مَا فِي الْمُرْتَبَة الْشَّدِيدَة مِنَ الْكَالِ. وَ أِنْ شِئْتَ فَعُلُ، عَدُّرُدَّةٌ وَ أَمَّا الْمُرْتَبَةُ الْشَدِيدَةُ فَذَاتُها مُطْلَقَةٌ غَسْيرُ عَدُودَة بِالْتِسْبَةِ إِلَى الْمُرْتَبَةِ الْضَعِينَةِ.

وَ إِذَا فَرَضَنَا مَرَتَبَةَ أَخْسِرَىٰ فَوْقَ ٱلْشَّدِيدَةَ كَانَتْ نِسْبَةٌ ٱلشَّدِيدَةَ إِلَىٰ هَٰذِهُ ٱلْيَّ فَرَضَنَا فَوْقِهَا كَنِسْبَةِ ٱلشَّدِيدَةِ إِلَىٰ هَا فَوْقِهَا كُمْ كَانَتْ مُطْلَقَةً بِٱلْيَسْبَةِ إِلَىٰ هَا فَوْقِهَا كُمْ كَانَتْ مُطْلَقَةً بِٱلْيَسْبَةِ إِلَىٰ هَا فَوْقِهَا كُمْ كَانَتْ مُطْلَقَةً بِٱلْيَسْبَةِ إِلَىٰ هَا وُوْقِهَا كُمْ كَانَتْ مُطْلَقَةً بِالنِّسْبَةِ إِلَىٰ هَا وُوْقِهَا خَتَى تَقِفَ فِي مُشْلَقَةً مِنْ غَيْرِ لَنْ تَكُونَ عَدُوُدَةً إِلَّا بِأَنْهَا لَا خَدَ هَالاً اللهُ اللهُ عَلَىٰ هَالاً اللهُ اللهُ عَلَيْ لَنْ تَكُونَ عَدْرُودَةً إِلاَّ بِأَنْهَا لَا خَدَ هَالاً اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ال

وَ ٱلأَمْرُ بِالْعَكْسِ ثُمَّا ذُكِرَ إِذَا أَخَذُنَا مَرْتَبَةً ضَعِيفَةً وَ اَعْتَبَرْنَاهُا مُسَقِيسَةً إِلَى مُسَاهِى أَضْعَفُ مَنِهَا وَهَكَذَا حَتَّى نَشْتَهِى إِلَىٰ مَرْتَبَة مِنَ ٱلكَمَّالِ وَ ٱلْفَعِلِيَّة لِيَسُ لَهَا مِنَ الْقِعْلِيَّة إِلاَّ فِعْلَيْةُ أَنْ لا فِعْلَيْةَ لَهَا.

اللَّهُ مُن الْوَجُود خُدُوداً غَيْرَ اَعْلَىٰ الْمُواتِبِ الْمُرْتَبَةِ مِنَ الْوُجُود خُدُوداً غَيْرَ أَعْلَىٰ الْمُؤاتِبِ الْمُرْتَبَةِ مِنَ الْوُجُود خُدُوداً غَيْرَ أَعْلَىٰ الْمُؤاتِبِ فَإِنَّمَا خُدُوداً غَيْرَ أَعْلَىٰ وَ الْمُكُاتِبِ فَإِنَّمَا لَا حَدَّ لَهَاْ. وَ ظَاهِرُ أَنَّ هَذِهِ الْحُدُود الْمُلَازِمَة لِلسَّلُوبِ وَ الْأَعْدَامِ وَ الْمُعَدَّانَاتِ الْبُي نَقْيِتُهَا فِي مَرَاتِبِ الْوُجُود. وَهِى أَصِيلَةٌ وَ بَسِيطَةُ، إِنَّا هِي مِنْ ضِيْقِ ٱلتَّعْبِيرَ وَ إِلاَّ عَلَىٰ فَي مَرَاتِبُ نَقِيضُهُ الْوُجُود وَ مِنَ الْمُسْتَحِيلُ أَنْ يَتَخَلَّلُ فَي مَرَاتِبُ نَقِيضَه.

وَ لَٰهَذَا الْمُثَىٰ أَعْنَى ُ دُخُولُ الْاَعْدَامُ فِي مَرَاتِ الْوَجُودِ أَلَخُدُودَ وَ عَدَمُ دُخُو اِلَا الْمُؤَدِّى اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ الل

١- وَلَعَا كَانُ الْحَدُّ فِي الْسَلَبِ كَانِ نَفَى الْحَدِّ سُلِباً بْسُلِب ﴿ هُو الْإِيجَابُ فَيْتُولُ الى مَحُوضَةِ الْوُجُودِ وَ هُوالْصَوْافَةُ - مُنَهُ:

اَلْأَمْوُ الزَّابِعُ: أَنَّ الْمُرْتَبَةُ كُلُّا تَنَزَلَّتَ زَادَتَّ حَدُودُهَا وَضَاقَ (١) وَجُودُهَا وَخُلَّا عَرَجَتُ وَ زَادَتُ قُرْبًا مِنْ أَعُلُ الْمَرَاتِبِ قَلْتُ خُدُودُها وَ اتَّسَعَ وُجُودُها حَقّا يَبُلُغُ أَعْلَ الْمَاتِبِ فَهِيَ مُشْتَمِلَةٌ عَلَىٰ كُلِّ كُمَّالِ وُجُودٍ فِي مِنْ غَيْرٍ تُحَدِيدٍ وَمُطْلَقَتِرِمِنْ غَيْرٍ نِهَايَةٍ.

<u>ٱلأَهُّرُ ٱلخَامِسُ:</u> أَنَّ لِلْوِجُّودِ خَاشِيَتِينَ مِنَ حَيْثُ الْشِّذَةِ وَ الْضَّعَفِ وَ هٰذَا مَا يَقَضِي بِهِ ٱلْقَرْلُ مِكَرِّنَ الْدُجُّدِهِ وَخَتِيَّةَ مُشْكِكَةً.

اَلْأَهُوْ اَلْتَادِسُ: أَنَّ لِلْوُجُودِ عِا لِحَقِيقَةِ مِنَ الْسِّعَةِ وَ الْاِنْسِنَاطِ تَخْصُصاً بِحَقِيقَةِ الْقِينَيَةِ الْسِيطَةِ وَ الْاِنْسِنَاطِ تَخْصُصاً بِحَقِيقَةِ الْقِينَيَةِ الْسِيطَةِ الَّتِي يَرْجِعُ مَا بِهِ الْاَمْتِيَازُ فِيهَا إِلَىٰ مَا بِهِ إِلاَّمْتِيَازُ فِيهَا إِلَىٰ مَا بِهِ إِلاَّمْتِيَارُ فِيهَا إِلَىٰ مَا بِهِ إِلاَّمْتِيَاتُ إِلَّنَامِيَاتِ الْمُنْبَعَةِ عَنْهُ الْفُدَّوَةِ لَهُ، وَمِنَ الْمَعْلُومُ أَنَّ الْتَخْصُصَ بِأَحَدِ بِهِ إِلاَّهُ مِنْ الْمَعْلُومُ أَنَّ الْتَخْصُ الْمُعْتَاتِ وَبِالْوَجُهِ الْمُنَائِثُ أَمْزُ يَعُرُضُ لِمَالَّهِ الْمُعَتَاتِ. وَبِالْوَجْهِ الْمُنَائِثُ أَمْزُ يَعُرُضُ لِعَرْضَ الْمُاحِيَّاتِ وَبِالْوَجْهِ الْمُنَائِثُ أَمْزُ يَعُرُضُهُ بِعَرْضَ الْمُاحِيَّاتِ.

١- ٱلمُرَادُ بِسِعَة ِ ٱلْوُجُودِ وَضِيقِهِ إِشْتِمَالُ الْمُرْتَبَةِ عَلَىٰ كُمَالٍ أَكْثَرُ أَوْ أَقَلَ - مِنْهُ،

## درس ِچهارم (۴)

## فصل سوّم

## در اینکه وجود ً حقیقت ِقابلِ تشکیک است.

بدون شک هویتهای عینی خارجی، متصف به کثرت می شود (منشاء این اتصاف ممکن است یکی از دو امر زیر باشد:)

یک مرتبه از این جهت است که این شیء مثلاً انسان است و آن اسب است و آن یک مرتبه از این جهت است که این شیء مثلاً انسان و آنرا کثرت ماهوی مینامند)

و دفعهٔ دیگر از این جهت است که این مثلاً بالفعل است و آن یکی بالقوّه و این واحد است و آن یکی کثیر و این، حادث است و آن یکی قدیم و این، ممکن است و آن واجب و همچنین و...

از مطالب فصل گذشته (أنجاكه گفتیم وجود، اصیل است و ماهیّت، اعتباری) معلوم گشت كه كثرت به ملاحظهٔ جهت اوّل یعنی كثرت ماهوی در ظرف خارج موجود است تا آنجا كه دامنهٔ وجود گسترده است و این از این جهت است كه وجود عارض می شود از جهت قبول انقسامهائی كه خود وجود، آنها را می بذیرد مثل انقسام وجود به واجب و ممكن، به واحد و كثیر و بالقول و بالقوه و نحو اینها و در فصل سابق گذشت كه وجود بسیط است و غیر وجود،

چیزی تحقّق ندارد.

از اینجا بروشنی استفاده میکنیم که وجود، مقوم این کثرت است به معنای اینکه این کثرت در وجود است و خارج از وجود نیست وگرنه این کثرت یا جزء وجود میشد و بدیهی است که وجود، جزء ندارد یا حقیقتی خارج از وجود میشد و (بدیهی است که) خارج از وجود، حقیقتی وجود ندارد. نتیجه این میشود که وجود فی نفسه (یعنی به ملاحظهٔ ذاتش) دارای کثرت است.

حال این سؤال مطرح می شود که آیا در اینجا جهت وحدتی است که این کثرت به آن برمی گردد بدون اینکه کثرت با این برگشت، خودش باطل و پوچ محسوب شود؟ پس حقیقت وجود در عین اینکه واحد است کثیر و در عین اینکه کثیر است واحد نیز می باشد.

و به تعبیر دیگر آیا حقیقت وجود حقیقت قابل تشکیک بوده، دارای مراتب مختلف است؟ به طوربکه هابه الامتیاز (یعنی آنچه سبب امتیاز برخی از این مراتب مختلف وجود از برخی دیگر که همان مقدار هستی ذات هر مرنبه است) به «ها به الاشتراک» (این مراتب که همان اصل حقیقت وجود که جهت وحدت و اشتراک مراتب است) برمیگردد چنانکه این قول به «پهلویون» نسبت داده شده است؟ یا اینکه جهت وحدتی در این کثرت اصلاً وجود ندارد پس (در این صورت) وجودها به تمام ذاتشان نسبت بهم، حقایق متباینی هستند بطوریکه هر یک از آنها به تمام ذات بسیطش با غیر خود متمایز است و تمایزشان به جزء یا امر خارجی نسبت چنانکه این قول به «مشاین")» نسبت داده شده است؟

## حقّ در مسأله

حقّ این است که متکثرها در عین کثرت یک حقیقت واحد نیز میباشند زیرا ما از

۱- مشّاء نام روشن فکری در علوم عقلی مقابل اشراق است، در وجه تسمیهٔ مشّاء گویند چون ارسطو تعلیم خود را در ضمن گردش 'فاضه میکرد پیروان او ر' م**شّائی گ**ویند و نیز گویند چون انان برای کشف حقیقت متوسّل به تعقّل میشدند و فکر را بکار میانداختند آنان ر' مشّاء گفتند یعنی مشی فکر میکردند (سیر حکمت در اروپا ص ۲۲ – لغتنامهٔ دهخدا مادهٔ مشّاء) (تارح)

جمیع مراتب و مصادیق کثرت مفهوم عام بدیهی وجود را انتزاع میکنیم

و بدیهی است که انتزاع مفهوم واحد از مصادیق کثیر از این جهت که کثیر هستند بدون اینکه به یک جهت وحدتی برگردند محال و ممتنع میباشد.

از اینجا روشن می شود که وجود، حقیقت قابل تشکیک بوده، دارای مراتب مختلف میباشد چنانکه آزا به حقیقت نور تشبیه کرده ند و آنچه را که فهم سالم از نور درک می کند این است که نور، حقیقت واحدی است که مراتب مختلف در شدت و ضعف داشته، بطوریکه دارای نور قوی و متوسط بوده و اینطور نیست که مرتبهٔ قوی نور، نور باشد و چیز زاید بر نوزیت نیز در آن وجود داشته باشد پس مرتبهٔ قوی نور جز نوریت چیز دیگری ندارد چنانکه مرتبهٔ ضعیف نور از حقیقت نوریت چیزی را کم ندارد و از ظلمت که همان عدم نور است به آن مخلوط نشده است. بلکه بالاتر هر مرتبهای از مراتب گوناگون نور، شیء زاید بر حقیقت مشترک نور ندارد و نه چیزی از حقیقت نور را فاقد می شود و تنها از سنخ نور بوده و مرتبهای خاص از نوریت را دارا بوده و بسیط می باشد و مرکب از اجزاء نیست و ضمیمهای نیز (از غیر نوریت در آنها) ندارد و امتیاز آن از سایر مراتب به نفس ذات مرتبه است که آن نیز عین نوریت مشترک است.

پس نور، حقیقت واحد بسیط است و در عین وحدت متکثر و در عین کثرت واحد نیز میباشد و همچنین است وجود که حقیقت واحدی است (یعنی) دارای مراتب مختلف شدت و ضعف و تقدّم و تأخّر و علّو و دنّو و نظائر اینها می باشد.

#### فروع مساله:

فروع اوّل: عین مطالب بالا در حقیقت وجود نیز جاری است (به این ترتیب که حقیقت وجود در تمام مراتب وجود مشترک بوده، شدّت و ضعف و تأخر و تقدم و غیر اینها از مراتب وجود به اصل وجود و هستی برمی گردد یعنی اشتراک وجود شدید با وجود ضعیف در اصل هستی بوده و امتیاز شدید و ضعیف نیز در اصل هستی میباشد) و تمایز بین یک مرتبه از مراتب

وجود با مرتبهٔ دیگر تنها به نفس ذات مرتبه است که بسیط بوده و ما به الاشتراک عین ما به الامتیاز می باشد.

و با این گفته منافاتی ندارد اگر عقل تمایز وجودی (بین مراتب وجود) را به جهت کثرت در وجود نسبت دهد نه به جهت وحدت (وجه عدم تنافی بین آندو این است که مراد از کثرت در وجود در حقیقت همان نفس ذات مراتب است).

و باز این گفتهٔ بالا (که تمایز بین مراتب وجود به نفس ذات مراتب است) منافاتی ندارد اگر اشتراک (بین وجودها و مراتب وجود) و سنخیّت (در میان وجودها و مراتب وجود) به جهت وحدت نسبت داده شود (زیرا ما به الاشتراک در وجود عین ما به الامتیاز میباشد پس مراتب وجود به جهت وحدتِ اصل وجود در وجود مشترک و در عین حال تمایز بین مراتب وجود نیز به نفس ذات مراتب است و این دو، هرگز با یکدیگر تنافی ندارند).

#### اطلاق و تقیید در مراتب وجود

فرع دوّم: بین مراتب وجود به ملاحطهٔ قیاس برخی از مراتب به برخی دیگر اطلاق و تقیید وجود دارد به جهت وجود اختلاف به شدّت و ضعف و نحو ایندو که بین این مراتب است (پس وجود شدید نسبت به وجود ضعیف حالت اطلاق دارد چنانکه نور قوی نسبت به نور شدید، مطلق میباشد یعنی نور قوی همان مقدار نور موجود در مرتبهٔ ضعیف را دارد و مقداری نیز زیادتر از آن پس نسبت نور قوی نسبت به نور ضعیف مثل نسبت اطلاق به تقیید است).

دنیل این مطلب این است که اگر ما دو مرتبه از مراتب وجود: مرتبهٔ شدید و مرتبهٔ ضعیف را فرض کنیم بدیهی است در این صورت بین آندو مقایسه و نسبتی قهراً پدید می آید (و در این مقایسه می یابیم) که مرتبهٔ ضعیف فاقد بعضی از کمالاتی است که مرتبهٔ شدید آنرا دارا است و اینگونه به دارد ولکن مرتبهٔ ضعیف آنرا دارا است و اینگونه به نظر می رسد که مرتبهٔ ضعیف از وجود برخی ار کمالات و فقدان برخی دیگر، ترکیب شده پس ذات مرتبهٔ ضعیف مقید است به فقدان برخی ز (صفات و) کمالات مرتبهٔ شدید و اگر خواستی

می توانی از مرتبهٔ ضعیف به مرتبهٔ محدود تعبیر بیاوری و امّا ذات مرتبهٔ شدید مطلق است و رُیمنی) نسبت به مرتبهٔ ضعیف غیرمحدود است.

طبیعتاً این حد انسان یعنی حیوان ناطق ملازم با سلب سایر موجودات و فقدان آنها ست) از باب ناچاری و تنگنای تعبیر است و اگر نه عدم، نقیض وجود است و محال است که عدم در مراتب نقیض خود یعنی وجود داخل شود.

این معنی یعنی مسأله دخول عدمها در مراتب محدود وجود و عدم دخول عدمها که نوعی برگشت بر صرافت طبع وجود است خود نوعی از بساطت و ترکیب در وجود بشمار میرود.

## فرع سوّم: عدم جريان بساطت و تركيب اصطلاحي در مراتب وجود

این نوع از بساطت و ترکیب که در بالا توضیح داده شد غیر از بساطت و ترکیب مصطلحی است که در سایر موارد ماهیّات بکار میبرند و بساطت و ترکیب مصطلح، بساطت و ترکیب به لحاظ اجزاء خارجی (مثل صورت و مادّه در جسم) و اجزاء عقلی (مثل جنس و فصل در ماهیّات) و اجزاء وهمی (در موجودات موهوم) است (بدیهی است که بساطت و ترکیب صطلاحی در مراتب وجود جاری نیست

زیرا حقیقت وجود جنس و فصل ندارد پس اجزاء عقلی برای آن تصور نمیشود و نیز از قبیل موجودات وهمی نیست چون وجود عین خارجیت و واقعیت است پس اجزاء وهمی نیز ندارد).

### فرع چهارم:

مراتب وجود هر چه تنزل پیدا کند محدودیت آنها زیادتر و دائرهٔ وجود آنها تنگ تر

میشود<sup>(۱)</sup> و هر اندازه که بالا رود و به مرتبهٔ اعلای خود نزدیکتر باشد محدودیّت آنها کمتر و وجود آنها وسیعتر میباشد تا برسد به مرتبهٔ اعلی که مطلق است و نهایت ندارد و مشتمل است بر هر کمال وجودی بدون اینکه محدود باشد.

#### فرع ينجم:

متن وجود به لحاظ شدت و ضعفی که در آن وجود دارد دارای دو حاشیه (و دو حد) است یک حد ما آن شدت (مراتب وجود تا برسد به واجب بالذات که نهایت شدت در وجود است) و حد دیگر آن ضعف (مراتب وجود تا برسد به مادّهٔ اوّلیٰ و هیولای اوّلیٰ که قوّهٔ محض بوده که جز قوّه بودن فعلیتی ندارد) و این است مقصود کساینکه میگویند وجود دارای حقیقت مشککه است.

## فرع ششّم: سعة وجودى

از أنجاكه حقیقت وجود دارای سمه و انبساط است (یعنی كه مراتب وجود مشتمل بر كمالات وجودی است) دارای سه خصلت (زیر) نیز هست:

الف: خصوصيتى به ملاحظة حقيقت وجودكه همان عينيت بسيط است.

ب: خصوصیتی برای وجود به ملاحظهٔ مرتبهای از مراتب مختلف بسیط که «ما به الامتیاز» در این مرتبه (که همان نفس ذات مرتبه است) به «ما به الاشتراک» (یعنی به حقیقت وجود مشترک در جمیع مراتب وجود) برمیگردد.

ج: خصوصیتی برای وجود به ملاحظهٔ ماهیتها که منبعث از وجود بوده (زیرا حدُ وجود میباشد (بعنی برای وجود میباشد (بعنی برای وجود حدُ ایجاد میکند).

واضح است خصوصیت سوم به ملاحظهٔ عروض وجود بر ماهیتها، برای وجود

۱ – مراد به سعهٔ وجود و ضبق أن مشتمل بودن مرتبهٔ وجود است بر کمالی بیشتر یا کمتر (مؤلف).

عارض (و حاصل) میشود (نه به ملاحظهٔ ذات وجود) و عروض وجود بر ماهیّت تا آنجا پیش میرود که ماهیّتی وجود دارد<sup>(۱)</sup>.

۱- منابع: اسفار ج۱ ص۲۹ و ص۵۴ و ص۵۰ و ص۴۹ و ص۴۴ و ص۳۲ و ص۳۲۶ و ص۴۶ و ص۴۶ و ص۴۶ و ص۳۶ و ص۳۳ و ص۳۳ و ص۳۳ و ص۳۳ و ص۳۲ و ص۳۱ و ص۳۱ و ص۳۱ و ص۳۱ و مسألة دوازدهم و مسألة سوّم ص۳۷ و ص۳۱ و مسألة بيست و هفتم ص۱۱۰ - قبسات ص۱۹۶ - ص۳۹ - حاشية مرحوم سبزواری بر اسفار ج۱ ص۳۶ (سُنْ ، ح )

## خلاصهٔ درس چهارّم:

هویّتهای عینی خارجی مقصف به کثرت میشود. کثرت نیز یا کثرت ماهوی است یا کثرتی است که به جهت قبول انقساماتی که خود وجود آنها را میپذیرد و پدید میآورد.

کثرت هاهوی به این نحو است که این شیء مثلاً انسان است و آن یکی اسب و سؤمی درخت و نظایر اینها.

این نوع از کثرت در خارج موجود است تا آنجا که دامنهٔ وجود گسترده است و وجود نیز متّصف به کثرت میشود تا آنجا که دامنهٔ ماهیّت گسترده است و این از این جهت است که وجود، اصیل و ماهیّت، اعتباری است.

کثرت به ملاحظهٔ جهت دوم مثل انقسام وجود به واجب و ممکن و واحد و کثیر و بالقعل و بالقوهٔ. وجود، مقوّم این نوع از کثرت است یعنی این کثرت در وجود است و خارج از وجود نیست بس وجود فی نفسه دارای کثرت است.

از اینجا است که این سؤال مطرح میگردد آیا حقیقت وجود قابل تشکیک بوده، دارای مراتب مختلف است بطوریکه ما به الامتیاز به ما به الاختلاف برمیگردد؟ چنانکه پهلویون از فلاسفه این عقیده را دارند، یا وجودات و مرائب وجود به تمام داتشان نسبت بهم حقایق متباینی هستند چنانکه این قول به مشائینی نسبت داده شده است؟

به نظر استاد علاَمه و محققین از فلاسفه قول اوّل صحیح است با توضیحی که در متن درس ذکر شده است مراجعه کنید.

بدنبال اصل مساله شش فرع نیز در متن درس عنوان شده به این ترتیب:

۱۰ تمایز بین یک مرتبه از مراتب وجود با مرتبهٔ دیگر تنها به نفس ذات مرتبه است که بسیط میباشد و با این قول منافاتی ندارد اگر عقل تمایز وجودی را به جهت کثرت در وجود نسبت دهد نه به جهت وحدت و باز با این منافاتی ندارد اگر اشتراک بین وجودات و مراتب وجود به جهت وحدت نسبت داده شود و توضیح آنرا

در متن درس مطالعه نمائید.

۲- بین مراتب وجود به ملاحظهٔ قیاس برخی از مراتب به برخی دیگر اطلاق و تقیید وجود دارد به جهت اختلاف به شدت و ضعف و نحو ایندو، توضیح آن نیز در متن درس ذکر شده است.

۳- وجود دارای مراتب بوده، این مراتب بر یکدیگر مترتّب میباشند و تمام مراتب رجود جز مرتبهٔ اعلای مراتب همه محدود بوده، دارای حدودند و امّا مرتبهٔ اعلای وجود حدّش این است که حدّ ندارد. توضیح این فرع نیز در متن درس بیان شده است.

۴- مراتب وجود هر چه تنزل پیدا کند محدودیّت آنها زیادتر و دائرهٔ آنها تنگتر میشود و هر اندازه که بالاتر رود محدودیّت آنها کمتر و وجود آنها وسیعتر میباشد تا برسد به مرتبهٔ اعلای وجود که نهایت ندارد.

۵- متن وجود دارای دو حاشیه و دو حد است یک حد آن شدت و حد دیگر آن ضعف و این است مقصود جمعی از فلاسفه که میگویند وجود دارای حقیقت مشککه است.

۶- برای وجود به جهت اینکه دارای سعه و انبساط است سه خصوصیت هست:
 الف: خصوصیتی به ملاحظهٔ حقیقت وجود که همان عینیت بسیط است.

ب: خصوصیتی برای وجود به ملاحظهٔ مرتبهای از مراتب مختلف بسیط بطوریکه ما
 به الامتیاز در این مرتبه به ما به الاشتراک برمیگردد.

ج: خصوصیّتی برای وجود به ملاحظهٔ ماهیّات که منبعث از وجود میباشد تـوضیح چند خصوصیّت بالا در متن درس ذکر شده مطالعه نمائید.

### پرسشه*ا*:

- ۲- کثرت ماهوی و غیرماهوی را بیان و فرق بین آندو را نیز ذکر و برای هر کدام نیز مثالی
   بیاورید.
- ۲- در این مسأله که حقیقت وجود آیا قابل تشکیک است یا نه؟ دو قول وجود دارد آن دو
   قول را ذکر و حق در نظر مرحوم استاد علائمه باکدام یک از این دو قول همراه است ضمناً دلیل حق بودن آنرا نیز ذکر کنید.
- ۳- تمایز بین یک مرتبه از مراتب وجود با مرتبه دیگر بچه چیز محقق است؟ توضیح
   دهید.
- ۴- اصطلاح اطلاق و تقیید بین مراتب وجود بچه معنا است؟ توضیح دهید و مثالی نیز
   بیاورید.
  - ۵ معنای اینکه تمام مراتب وجود جز مرتبهٔ اعلای مراتب همه محدودند یعنی چه؟
- ۶- بساطت و ترکیب اسطلاحی را در غیر حقیقت وجود توضیح دهید و بساطت و ترکیب اصطلاحی چه فرقی با تعبیر به بساطت و ترکیب در حقیقت وجود و مراتب آن وجود دارد؟ بیان کنید.
- ۷- حقیقت وجود از این جهت که بسیط است دارای سه خصوصیت هست آن سه خصوصیت را توضیح و فرق بین آن سه را بیان کنید.

َانْدُّرْسُ الْخَامِسُ (۵)

# اَلْفَصْلُ اَلرُّابِعُ

# فِي شَطْرٍ مِنْ أَخْلُام ْالْعَدَم ِ

قَدْ تَقَدَّمَ أَنَّ الْفَدَمَ لاشَيْتِيَّةَ لَهُ فَهْرَ مُحْضُ إِلْمَلاكِ وَ الْبَطْلانِ.

وَعُمَّا يَتَفَرَّعُ عَلَيْهِ أَنْ لاَتَمَايُوَ فِي ٱلْعَدَمِ، إِذَ إِنَّمَايُوُ بِيْنَ صُيْمَيْنِ إِمَّا بِهَامِ الْذَاتِ كَالْنَوَّعَيْنِ تَحْتَ مَغُولَتَيْنِ أَوْ بِبَعْضِ الْذَاتِ كَالْنُوَّعَيْنِ تَحْتَ مَنُولَةٍ وَاحِدَةٍ إِنْ بَا يَعْرُضُ اَلذَاتَ كَالْفَوَدَيْنِ مِنْ نَوْع وَلا ذَاتَ لِلْعَدَم.

يَّنَهُمُّ رُغَا يُضَافُ أَلَعَدُمُ إِلَى الْوَجُودِ فِيَحْصُلُ لَهُ حَظَّ مِنَ الْوُجُودِ وَيَتَبَعُهُ نَوْعَ مَنَ الْتَأْيُزِ كَعَدَمِ ٱلْبِصَرِ ٱلذِّي هُوَ ٱلْعَمَٰى وَ ٱلْتُمَيَّزِ مِنْ عَدَمِ اِلْسَّمْعِ اللَّذِي هُوَ ٱلْصَّمَمُ زَيْدْ وَعَدَمَ عَمْرُو ٱلْتُمَيِّزِ أَحَدُهُمَا مِنَ ٱلآخِرِ.

وَ بِهٰذَا الْطَّرِيقِ يَنْسَبُ الْعَثْلُ إِلَى الْعَدَمُ الْثَلِيَةَ وَالْمُقُلُ لِيَةَ حِذَاءَ مَا لِلُوجُود مِنَ ذَلِكَ، فَيْقَالُ: عَدَمُ الْعِلَّةِ عِلَّةٌ لِعَدَم الْعَلَولُ عِنْكُ أَلْعَدَمُ إِلَى الْعَلَةِ وَ الْمَعْلُولُ فَيَتَمَيُّزُ الْعَدَمَانِ، عَدَمُ الْعِلَّة عِلَةٌ لِعَدَم الْعِلَّة كَا كَانَ يَتَوَقَّفُ وَجُودُ الْعَلَولِ عَلَى وَجُود الْعِلَّة، وَذَلِكَ مُرَّيْمَ فَيْ الْعَلَمُ وَلَي الْعَلَقَ وَ وَلَيكَ مَنْ النَّعَرُونِ الْعِلَة، وَذَلِكَ مَنْ النَّعَرُونِ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ

وَ نَظِيرُ الْعَدَمُ الْمُضَافِ، اَلْعَدُمُ الْمُتَيَّدُهَا ثَيَّ ثَيْدٍ يُقَيِّدُهُ كَالْعَدَمِ اِلْذَاتِي وَ الْعَدَمِ الْزُمَانِي وَ الْعَدَمِ الْاَزْلِيّ. فَنِي جَمِيعٍ ذَٰلِكَ يُتَصَوُّرُ مَغْهُومُ الْعَدَمِ وِكُيفُرْضُ لَهُ مِصْدَاقَ عَلَىٰ حَـدٌ سُـائِرِ ٱلْفَاهِيمِ ثُمَّ يُقَيَّدُ ٱلْفَهُومُ فَيُتَمَيَّزُ الْمِصْدَاقُ ثُمُّ يُحْكُمُ عَلَى الْمِصْدَاقِ عَلَىٰ مـٰا لَهُ مِـنَ الْكَبُوتِ ٱلْمَدُّوْضُ بِمَا يَقَتَضِيهِ مِنَ ٱلْحُكُمِ كَاعْتِبادِ عَدَم العَدَم قِبَالُ الْعَدَم، نَظَيرِ إِعْتِبادِ الْعَدَم ٱلْمُقَابِلَ لِلْوُجُودِ قِبَالُ الْوَجُودِ.

وَ بِذَالِكَ يَنْدِفِغُ الْإِشْكُالُ فِي إِعْتِبَارِ عَدَمَ الْعَدَمَ بِأَنَّ الْعَدَمُ الْمُضَافَ إِلَى الْعَدَمُ نَوْعٌ مِنَ الْعَدَمِ وَهُوَ أَنَّهُ وَالْعَدَمِ الْمُضَافِ إِلَيْهِ يُقَابِلُهُ تَسْقَابُلُ الْتَسْفَاقِمِ، وَ الْتَسُوعِيَّةُ وَ ٱلتَّسُقَابُلُ

الأيَحْتُمُعَانِ الْمَتَّةِ.

َ وَجُٰهُ الْاِنْدِفَاعِ - كَهٰا أَفَادَهُ صَدَّرُ الْتَأَكِّينَ رَهُ - أَنَّ اَلَجَهَةَ ثُمُّتَلِثَ، فَعَدَمُ الْعَدَمِ عِا أَنَّهُ مَفْهُوْمُ أَخْصُّ مِنْ مُطْلَقَ الْعَدَم مَأْخُوذُ فِيهِ الْعَدَمُ. نَوْعٌ مِنَ الْعَدَم وَرِعَا أَنَّ لِلْعَدَم الْمُضَافَ إِلَيْهِ ثُبُوْتاً مَفُرُوضاً يَرْفَعُهُ الْعَدَمُ الْمُضَافُ رَفْعُ الْتَقِيضِ لِلْنَقِيضِ يُقَابِلُهُ الْعَدَمُ الْمُضَافُ.

وَبِمِثِل ذَلِتَ يَنْدَفِعُ مَا أُورِدَ عَلَى تَوْلِمَ، وَٱلْمَقَدُومُ ٱلْمُعَلَقُ لاَيْخَبُرُ عَنْهُ هَ، بِأَنَّ الْقَضَيَةَ تُنَاقِضُ نَفَسَهَا، فَإِنَّهَا تَدُلَّ عَلَى عَدَم الإَخْبُر عَنِ الْمَدُومِ ٱلْمُطْلَق وَ هذا بِعِيْنِه خَبَرَ عَسْهُ. وَ يَنْدِفُعَ بِأَنَّ الْمُعْدُومُ الْمُطْلَقَ عَا أَنَّهُ بُطُلَانَ مُحْضَّ فِي الْوَاقِعِ لاَخَبَرَ عَنْهُ، وَبِهَا أَنَّ لَمَهُومِهِ ثُبُوتًا مَنا وَهَنِيَّا يُحَدِّرُ عَنْهُ بِأَنَّهُ لاَيُحْبَرَ عَنْهُ، فَالْجَهَتَانِ مُخْتَلِفَتَان. وَ يَتَعْبِرِ آخَنِ الْمُعْدُومُ الْمُطْلَقُ بِالْحَسْلِ الْشَلائِعِ لَايُحْبَرُ عَنْهُ وَبِالْحَمْلِ الْاَوْلِيَ يُحْبُرُ عَنْهُ بِأَنَّهُ لأَيُخْبَرُ عَنْهُ.

وَبِمِثْلُ مَا تَقَدَّمَ أَيْضا يَنْدُفِعُ الشَّبَهَةُ عَن عِدَّةٍ مِنَ القَضَايَا تُوهِمُ التَّناقَضَ. كَقُوْلِنَا: اَلْجُزْنَى وَهُوَ بِعِيْنِهِ كُلَّ يُصَدُّقُ عَلَى كَثِيرِينَ. رَقُولُنَا: اجْتَاعُ الْنَقِيضَيْنِ مُمَّنَغٌ وَهُوَ بِعِيْنِهِ مُمُّكِنْ مُوجُودُ فِي النَّذِهِنِ، وَقُولُنَا: اَلْبِشَىءُ إِمَّا ثَابِتْ فِي الذِهْنِ أَوْ لَا ثَابِتُ فِيهِ وَ اللّا ثَابِتُ فِي الدِّهْنِ ثَابِتُ فِيهِ، لِأَنَّهُ مُعْفُولُ مُوجُودٌ بِوُجُودٍ ذِهِنَّ.

غَاجُزَيْنُ جَزَيْنُ بِالْخَمَٰلِ ٱلأَوْلِّيَ، كُلِّيَ صَّادِقَ عَلىٰ كَثِيرِينَ بِالْخَمْلِ ٱلشَّسَائِعِ، وَ إِجْسِتَاعُ ٱلتَّقِيضَيْنِ مُكِنَّ بِالْخَمْلِ ٱلاَّوَلِّيَ، مُمَّتَبِعُ بِالْخَمْلِ الشَّائِعِ، وَٱللَّا فَابِتُ فِي ٱلْذَهْنِ لَا ثَابِتُ فِيءِ إِنْ لَخَمُل الْأَوْلُ، ثَابِتُ فِيهِ بِالْخَمْلِ الشَّامِعِ.

# اَلْفَصْلُ الْخَامِسْ

# ِفِي أَنَّهُ لَاتَكُرُّرَ فِي ٱلوُّجُودَ ِ

كُلُّ مَوْجُودٍ فِي الْأَعَيَانِ فَانَ هُوَيَّتُهُ الْعَيْنِيَّةَ وُجُودُهُ عَلَىٰ مَا تَقَدَّمَ مِنَ أَصَالَة الْوُجُودِ وَ الْهُوِيَّةُ الْعَيْنِيَّةُ تَأَبَى بِذَاتِهِ اَلْصِّذُقَ عَلَى كِثِيرِينَ وَهُوَ الْتَشَخُصْ، فَالْشَخُصِيَّةُ لِلْوُجُودِ بِذَاتِهِ. فَلَوْ فُوضَ لِلْوَجُودِ وُجُودُانِ كَانَتَ هُوِيَّتُهُ الْعَيْنِيَّةُ الواجِدَةُ كَثِيرَةً وَهِيَ وَاحِدَةً. هٰذَا مُحالً.

وَ هِثْلِ ٱلْبَيَانَ يَتَمَيَّنَ اِسْتِحالُهَ وُجُودِ مِثْلِينَ مِنَ جَبِيعٌ الْجُهَاتِ، لِأَنَّ لَأَزِمُ فَوْضِ مِثْلِينَ اِئتَيْنَ اَلْقَائِرُ بَيْنَهُمَّا بِالْصَّارُورَةِ وَ لَازِمْ فَوْضِ ٱلْقَائِلِ مِنْ كُلِّ جُهَةٍ عَدَمُ ٱلثَّايُزِ بِيَنَهُمَّا وَ فِي ذَٰلِكَ اِجْتَاعُ ٱلنِّقِيضَتِينِ. هٰذا مُحَالً.

وَ بِأَلْجَمُلُة مِنَ أَلْمُتَنَاعِ أَنْ يُوجَدَ مَوْجُودُ وَاحِدُ بِأَكْثَرُ مِنْ وِجُودٍ وَاحِدٍ، سَوَا أَكُانَ ٱلوُجُودُانِ مَثَلاً وَاقِمَيْنِ فِي زَمَان وَاحِدٍ مِنْ غَيْرَ بَخُلُّلِ ٱلْعَدَم بِنِيْهِما أَوْ مُنْفَصِلَيْنِ يَتَخَلَلُ ٱلْعَدَمُ بِيَنِهِما. فَالْحَدُورُ وَ هُوَ لِزُومُ ٱلغَيْنِيَّةِ مَعَ فَرُضِ الْإِثْنِيْنِيَّةٍ فِى ٱلصَّودَتَيْنِ سَوَأَكُمُ

<u>َ وَالْقَوْلِ بِ</u>َأَنَّ الْوُجُودَ الْقُانِي مُتَمَيِّزُ مِنَ الْأَوَّلِ بِأَنَّهُ مَسْبُوقٌ بِالْعَدَم بِعْدَ الْوُجُودِ بِخِلافِ الْأَوَّلِ، وَهٰذَا كَافِ فِي تَصْحِيحِ الْا تُتَيْنِيَةِ وَغَيْرُ مُضِرِّ بِالْمِيْنِيَةِ لِأَنَّهُ غَيَّرُ بَعْدَم

َ<u>مَوْدُودٌ بِأَنَّ ٱلْعَدَمَ بُطُلْلَانَ</u> عَضَ لَا كَاثَرَةَ فِيهِ وَ لَا أَعَيَّزُ وَلَيْسَ فِيهِ ذَاتَ أَمْتَصِفَهُ بِالعَدَمِ يَلْحَقُهٰا وُجُودٌ بَعَدَ إِرَّتَفَاعٍ وَصُفِهِ. فَقَدَّ تَقَدَّمَ أَنَّ ذَلِكَ كُلَّهُ اعْتِبَارُ عَقِلَى بَعُونَةِ الوَهُم الذِي يُضِيفُ ٱلْعَدَمَ إِلَى ٱلْلَكَرَفَيْتَعَدَّدُ الْعَدَمُ وَيَتَكَثَّرُ بِنَكَثُرُ إِلَلْكُاتِ. وَحَقِيقَةٌ كَوْنِ ٱلْثَنَّى مِمَسَبُوقُ الْوُجُودِ بِعَدَم وَ مَلْحُوقُ ٱلْوَجُودِ بِهِ.

ُوَ بِالْجُثْلَةِ إِخَاطَةُ ٱلْعَدَم بِه مَنْ عَبْلُ وَ مِنْ بَعْدُ إِخْتِصَاصٌ وُجُودِهِ بِظَرْف مِنْ ظُرُوف ِ

ٱلوَاقِع وَ قُصُورُهُ عِن الْإِنْبِسَاطِ عَلَىٰ سَائِرِ ٱلظُّرُوفِ مِنَ الْاَغْيَانِ، لَا أَنَّ لِلْتَقِّىء وُجُوداً وَاقِعِيّاً في ظَوْف الْوَاقِع وَ لِلْعَدَم بَقَرُّزُّ وَاقِعَ مُنْبَسِطاً عَلَىٰ سَائِرِ ٱلظُّرُوفِ ذَبَا وَرَدَ عَلَىٰ الْوُجُودِ فَدَفَعَهُ عَنْ مُسْتَتَزِّهِ وَ اسْتَقَرَّ هُوَ فِيهِ فَإِنَّ إِغْطَاءُ الْأَصَالَةِ لِلْعَدَم وَاجَبَاعِ ٱلْنَقِيضَيْنِ

وَ الْحَاصِلُ أَنْ غَيْرُ الْوُجُو وَ اَلْفَانِي ثَمَيْرُ وَهِينَ لايُوجِبُ ثَمَيْرًا حَقِيقِتًا وَ لَوْ أُوَجَبَ ذَٰلِكَ أُوْجَبَ الْبَيْنُونَةَ بَيْنَ الْوَجُودِيْنِ وَبَطَلَتِ الْعَيْنَيَةُ.

وَالْقَوْلُ بِأَنَّهُ فِي لَايِجُوزُ أَنَ يُوجِدِ الْمُوجِدُ شَيْئاً ثُمَّ يُقْدَمُ وَ لَهُ بِصَخْصِهِ صُورَةً عِسْلِينَةً عَلَى عَلَى مَا عَلِمَ فَيَسْتَحْفِظُ الْوَحْدَةَ وَالْعَيْنِيَةُ بَيْنَ الْوَجْدَةِ الْعَلَىٰ عَلَى مَا عَلِمَ فَيَسْتَحْفِظُ الْوَحْدَةَ وَالْعَيْنِيَةُ بَيْنَ الْوُجُودِيْنِ بِالْصُّورَةِ الْعِلْمِيَةِ. الْوُجُودِيْنِ بِالْصُّورَةِ الْعِلْمِيَةِ.

يَدْكَفُهُ أَنَّ الْوُجُودَ النَّانِي كَيْفُهَا فُرِضَ وُجُودً بَعْدَ وُجُودٍ وَ غَيْرِيُنَّهُ وَ بَيْنُونَتُهُ لِلْوُجُودِ الْأَوَّلِ عِنَا أَنَهُ بَغَدَهْ ضَيَرُودِيُّ. وَلاَ تَجْتَمِعُ الْعَيْنِيَةُ وَ الْغَيْرِيَةُ اَلَبَتَةً.

ُ وَ هِذَا ٱلَّذِي تَقَرَّزُ مِنْ إسْتِحَالَةِ تَكُورُ الْوُجُودِ لِثَنَى مِ مَعَ تَخَلُّلِ الْعَدَمِ هُوَ ٱلْمُرادُ بِقَرِّ لِمِمْ: وإِنَّ إعَادَة الْمَعْدُومِ بِعَيْنِهِ مُمْتَنِغِ». وَ قَدْ عَدَ الْشَيْخُ إِمْتِنَاعَ إِعَادَة الْمُعْدُومِ بِعَيْنِهِ ضُرُورِيّاً.

وَقَدْ أَقِامُوا عَلَىٰ ذَلِكَ خَجَجاً هِي تَبْبِيهَاتُ بَنَاءٌ عَلَيْ ضَرُ ورِيَّةِ ٱلْمَشَالَةُ:

مِنْهَا أَنَّهُ لَوْجَازَ لِلْمَوْجُودِ فِي زَمَانِ أَنَّ يَنْعَدِم زَمَاناً ثُمَّ يُوجُدُ بِعَيْنِهِ فِي زَمَانِ آخر لَزِمُ تُخَلُّلُ الْعَكَمْ إِنِينَ الْشَيءِ وَيُنْفِسِهِ. وَ هُوَ مُحَالٌ، لاِسْتِلزَامِهِ وُجُودُ الْفَثْنَيْءِ

في زَمَانِينِ بَيْنَهُما عَدَمٌ مُتَخَلِلً.

وَمِنَهٰا أَنَّ إَعَادَةَ الْمَعَدُومِ بِعَيْنِهِ تُوجِبُ كُوْنَ الْقُعادِهُوَ الْلُبَتَدَأُ، لِأَنَّ فَرُضَ الْفَيْنَيْرَ يُوجِبُ كَوْنَ الْعَادِهُوَ الْلُبْتَدَأُ ذَاتاً وَ فِي بَحِيعِ الْخُصُّوصِيّاتِ الْمُشَخَّيْصَةِ حَتَى ٱلْوَمَّانِ، فَيَعُودُ المُعَادُ مُبْتَدَدً وحَبْشَتُهُ الْإِعَادَةِ عَيْنُ حَمَّيْتُهُ الْإِبْتِدِاءِ. وَ مِنْهَا أَنَّهُ لَوْجَازَتِ الْإِعَادَةُ لَمْ يَكُنْ عَدُهُ الْعَوْدِبِالِفِأَ خَداً مُعَيِّناً يَقِفُ عَلَيْهِ، إِذْ لاَ فَرْقَ بَيْنَ الْعَوْدَةِ الْأَوْلِىٰ وَ الْقَانِيَةِ وَ الْقَالِنَةِ وَ هٰكُذَا إِلَىٰ مَا لاَ نَهَايَةَ لَهُ. كَمَا لَمْ يَكُنْ فَوْقَ بَيْنَ ٱلمُعَادِ وَ الْبُتَدَأُ أَنَ تَعَيِّنُ الْعَدَدِمِنْ لَوُازِم وُجُودِ الشَّيِّ مِالْمُتَشَخِّصِ.

وَ ذَهَبَ جَمْعٌ مِنْ ٱلْمُتَكَلِّمُينَ، نَظَراً إِلَىٰ أَنَّ الْمَعَادَ ٱلذِّي نَطَقَتْ بِهِ ٱلْقَرَائِعُ ٱلْحَقَةُ إِعَادَةً الْمَعْدُومِ الْعَنْدُومِ الْمَعْنَةِ إِعَادَةً الْمَعْدُومِ الْمَعْنَةِ لَكَانَ الْمُعْدُومِ الْعَيْنِهِ لَكَانَ وَلَا عَلَيْهِ الْمُنْ أَلُو الْمَتْنَفَّ إِعَادَةُ ٱلْعَدُومِ الْعَيْنِهِ لَكَانَ وَلِيكَ إِنْ الْمَتَدَامُ الْوَيْدَ الْمَتْدَامُ أَوْ لِأَمْرِ لَمُعَادِقٍ فَيَرُولُ وَلَا كَانَ كَذَلِكَ لَمْ يُوجَدُ البَّتَدَامُ أُو لِأَمْرِ لَمُعَادِقٍ فَيَرُولُ الْمُتَنَاعَ أَوْ لِأَمْرِ لَلْإِمْ لِلْهِ الْمِيلَةِ فَي لُوكَانَ كَذَلِكَ لَمْ يُوجَدُ البَّتَدَامُ أُو لِأَمْرِ لَمُعْرِ لِلْإِمْ لِلْهِ الْمِيلَةِ فَي لُوكَانَ كَذَلِكَ لَمْ يُوجَدُ البَّتَدَامُ أُو لِأَمْرِ لَمُعْلِقٍ فَيَرُولُ لَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ ال

ُ وَ كُدَّ بِأَنَّ الْإِمْتِنَاعَ لِأَمْرِ لأَرْمِ لِوُجُودِهِ لَا لِمَاهِيَّةٍ ۚ وَ أَمَّا مَانَطَقَتَ بِدِ ٱلشِّرَائِعُ الْخَسَقَةُ \* فَالْحَشَىٰ وَالْمُعَادُ اِبْتِقَالَ مِنْ نَشَاةً إِلَىٰ نَشَاةً إِلَىٰ نَشَاةً إِلَىٰ نَشَاةً إِلَىٰ نَشَاةً إ

## درسِ پنجم (۵)

## فصل چهارم

## در پارهای از احکام عدم

سابقاً گفتیم که برای عدم شیئیتی نیست پس عدم، محض هلاک و بطلان است از این نتیجه می شود که بین أعدام در عدم، تمایزی نیست زیرا تمایز بین دو شیء یا به تمام ذات است مثل دو نوع که تحت دو مقوله (از منولات عشره مثل جوهر و عرض و کم و کیف و اضافه و فعل و قوّه و...) قرار دارند یا به بعض ذات است مثل دو نوع که تحت یک مقوله واقع هستند (مثل نوع سفیدی و سیاهی که هر دو تحت مقولهٔ لون به معنای رنگ که جنس آندو بشمار می روند قرار دارند) و یا (تفاوت بین دو شیء) به عوارض و خصوصیاتی است که عارض بر ذات می شود مثل دو فرد از یک نوع (مثل سفیدی این کتاب و سیاهی دیوار که دو فرد از یک نوع سفیدی به شمار می روند)

و (بدیهی است که) برای عدم ذاتی نیست (تا برای او شینیّتی باشد تا تمایزی بیکی از انواع تمایز بالا برای عدم تصوّر شود).

#### عدم مضاف:

آری چه بسا عدم به وجود نسبت داده میشود و از اینجا برای عدم حظی و بهرهای از

وجود پیدا می شود و بدنبال آن نوعی از تمایز برای عدم پدید می آید مثل عدم بینائی که عبارت از «عمی» (یعنی کوری) است متمایز می شود از عدم شنوائی که به معنای «صحم» (یعنی کری) می باشد. و مثل عدم زید و عدم عمرو که یکی از آندو از دیگری متمایز می شود (به جهت اینکه عدم در این موارد به وجود نسبت داده شده است مثل اینکه در عدم بینائی عدم به نیوائی و در عدم زید و عدم عمرو عدم به زید و عمرو و... نسبت داده شده است و در جمیع این موارد عدم به یک امر وجودی که همان ملکه می باشد نسبت داه شده است و از این جهت عدم بینائی از عدم شنوائی و غیر اینها از عدمها از یکدیگر متمایز می شوند) و به این طریق عقل، علیّت و معلولیّت را به عدم نسبت می دهد در مقابل آنچه که از علیت و معلولیّت را به عدم نسبت می دهد در مقابل آنچه که از علیت و معلولیّت داده می شود.

پس گفته می شود: «عَدَمُ الْهِلَّةِ عِلَةٌ لِعَدَمِ المَعْلُول» یعنی «عدم علَت، علَتِ عدم معلول است» جائیکه عدم بر علّت و معلول نسبت داده می شود پس دو عدم از هم متمایز می شوند و بدنبال آن عدم معلول بر عدم علّت منوقف و بر این اساس قرار داده می شود هم چنانکه وجود معلول بر وجود علّت متوقف بوده و این، (یعنی توقف عدمی بر عدم دیگر مثل توقف عدم معلول بر عدم علّت) نوعی از مجاز است و در حقیقت (توقف عدم معلول بر عدم علّت) علّت) اشاره به توقفی است که بین دو وجود (یعنی وجود معلول و وجود علّت) هست.

## عدم مُقّيد

عدم مضاف هر نوع عدمی است که مقید باشد بهر قیدی که عدم را مقید میسازد متل عدم ذاتی و عدم زمانی و عدم ازلی، در جمیع این موارد مفهوم عدم (در ذهن) تصور می شود و برای آن مصداقی مثل سایر مفاهیم (موجود در ذهن) فرض می شود سپس مفهوم عدم (در ذهن به چیزی مثل ذاتی و زمانی و ازلی جنانکه در مثالهای گذشته) مقید شده، در نسیجه مصداق آن (یعنی عدم مقید) نیز متمایز می شود سپس بر این مصداق به ملاحظهٔ ثبوت فرضی که دارد حکم می شود به حکمی که ثبوت فرضی مصداق ذهنی، آنرا اقتضاء می کند مثل اعتبار عدم عدم در قبال عدم نظر اعتبار و ملاحظهٔ عدمی که مقابل وجود است در قبال

وجود (در این دو اعتبار ذهنی، عدمی که به عدم نسبت داده شده و یا عدمی که به وجود نسبت داده شده و برای آن مصداقی مثل سایر مفاهیم فرض میشود و سپس به این مصداق فرضی حکمی را که ثبوت فرضی مصداق آنرا اقتضا میکند حکم میشود به این ترتیب عدم عدم در مقابل عدم، اعتبار و با عدم وجود در مقابل وجود ملاحظه میگردد).

#### اشكال:\_

'شکالی در اعتبار عدم عدم وجود دارد و آن اینکه عدمی که (بعنوان مضاف) به عدم (که به عنوان مضاف الیه فرض شده) نسبت داده می شود نوعی از عدم است و این عدم (بعنی عدم مضاف) از این جهت که رافع عدم مضاف الیه فرض شده است (و بدیهی است که عدم دوّم یعنی عدم مضاف الیه برای آن یک نوع ثبوتی باید فرض شود تا عدم مضاف یمنی عدم اوّل، آنرا رفع کند در این صورت عدم مضاف) مقابل با عدم مضاف الیه است مثل تقابل تناقض (یعنی تقابل ایجاب و سلب) و بدیهی است که نوعیّت و تقابل با هم یکجا جمع نمی شوند (به این معنی که عدم، هم نوعی از عدم باشد و هم مقابل با عدم و این معنوع است پس اعتبار عدم عدم عقلاً محال است).

## رفع اشكا<u>ل:</u>

این اشکال همان طور که مرحوم صدرالمتألهٔین (ره) فرموده (۱) مردود است زیرا (در رفع اشکال کافی است که) جهت نسبت مختلف میباشد. پس عدم عدم از این جهت که مفهومی است که عدم در آن اخذ شده و اخص از مطلق عدم است به عنوان نوعی از عدمی اخذ شده است و اما از این جهت که برای عدم مضافیالیه، ثبوتی فرض شده است و عدم مضافی این ثبوت فرضی را رفع میکند مثل اینکه در رفع نقیض (مثل عدم عدم زید) آنچه

۱- اسفار ج۱ ص۲۴۷ و ص۲۴۸ در ذیل فصل ۴ اصل اشکال را در قضایای متعدّدی مطرح کرده و از آن پاسخ داده است مراجعه کنید (شارح).

درس پنجم

رفع میگردد همان نقیض است (که یک معنای عدمی است پس در اینجا برای عدم مضاف الیه یک نوع ثبوتی فرض شده و عدمی که ثابت فرض شده است برداشته می شود) بس از این جهت، عدم مضاف با عدم مضاف الیه تقابل دارد.

از اینجا (یعنی با نوجه بجواز اختلاف جهات در قضایا) اشکالی که بر قول فالاسفه (آلُمُعْدومُ الْطُلَق لا يُخْبَرُ عَنْهُ) وارد شده دفع میشود.

حاصل اشکال این است که قضیّهٔ (الْمَعْدُومُ الْطَلَق لَأَیْخُبُرُ عَنْهُ - معدوم مطلق از آن به چیزی خبر داده نمیشود) مناقض خودش میباشد زیرا این قضیّه دلالت دارد که از معدوم مطلق خبر داده نمیشود و این حکم، به عینه خبردادن از معدوم مطلق است.

این اشکال (نیز) مدفوع است به این طریق که معدوم مطلق از این جهت که در واقع بطلان محض است (یعنی به حمل شایع صناعی)، خبر از آن داده نمیشود و امّا از این جهت که مفهوم معدوم مطلق در ذهن برای آن ثبوتی فرض میشود یعنی به حمل اولی، از آن با این جمله (لایُخْبَرُ عَنْهُ) خبر داده میشود. پس در اینجا دو جهت (جهت اوّل اینکه مطلق از این جهت که بطلان محض است و جهت دوّم معهوم معدوم از این جهت که در ذهن برای آن ثبوتی فرض میشود این دو جهت) مختلف است و به تعبیر دیگر، معدوم مطلق به حمل شایع ثبوتی فرض میشود این دو جهت) مختلف است و به تعبیر دیگر، معدوم مطلق به حمل شایع (یعنی از این جهت که معدوم مطلق از این جهت که معدوم مطلق است و برای آن ثبوتی در ذهن فرض میشود) از آن خبر داده میشود به اینکه اخبار از او جایز نیست. با این طریقه، دهن فرض میشود مثل این قضیّه: «توهّم تناقض» که در عدهای از قضایا اظهار شده داده میشود مثل این قضیّه؛ مالخزنی بر خبه اشکال میشود که این قضیّه (یعنی حکم به جزئی بودن جزئی) در حقیقت کلّی است نه جزئی زیرا بر کثیرین (یعنی بر همهٔ افراد موجود خارجی عنوان جزئی) در صادق است (و ملاک کلیّت را دارد پس جزئی که معنای آن عدم صدق بر کثیرین است طاحر میشود و این تناقض است).

و مثل این قضیّه قضیّه دیگری است: «اجتماع نقیضین ممتنع است» (و شبهٔ تناقض در این قضیّه به نحو است که) صورت این قضیّه در ذهن به صورت موجود ممکن ظاهر می شود (و این، با حکم امتناع، سازگار نیست) و مثل این قضیّه باز قضیّه دیگری است مثل: «شیء یا در ذهن ثابت است بالا ثابت» بیان شبههٔ تناقض در این قضیّه این است که غیر ثابت در ذهن به صورت ثابت در ذهن در می آید زیرا این (یعنی لاثابت در ذهن) معقول بوده، به وجود ذهنی موجود و ثابت است.

(بطور کلّی) پاسخ این شبهات این است که در (قضیهٔ اوّل یعنی: اَلجُزْئیُ جُزئیُ » حکم به جزئیت جزئی تنها به ملاحظهٔ حمل اوّلی است و امّا به به ملاحظهٔ حمل شایع صناعی همین قضیه کلی است که بر کثیرین صادق می شود (پس تناقضی در میان نیست) و (نیز در قضیّهٔ دوّم یعنی قضیهٔ اجتماع نقیضین ممتنع است) حکم به امکان اجتماع نقیضین به ملاحظهٔ حمل اوّلی است و امّا همین حکم به ملاحظهٔ حمل شایع ممتنع است (پس امکان اجتماع نقیضین به ملاحظهٔ حمل اوّلی منافاتی با امتناع اجتماع نقیضین به حمل شایع ندارد) و (نیز در قضیّهٔ سوّم یعنی قضیهٔ: الشّیُء اِمّا تُلبِتُ فِی اللّهِمْنِ اَوْلا تُلبِتُ فِی اللّهُمْنِ) لاثابت در ذهن همان «لاثابت» است به حمل اوّلی ایعنی ماهیّت خودش را دارد) و امّا همین معنی به حمل شایع (هنگامی که در ذهن موجود می شود و یک فرد ذهنی پیدا می کند) به صورت ثابت در ذهن در می آید (پس لاثابت در ذهن به حمل اوّلی با ثابت در ذهن به حمل شایع با کدیگر تنافی ندارند).

## فصل ينجم

## در عدم تكرّر وجود

هوِّیتِ عینی هر موجودی در ظرف خارج و اعیان وجود اوست به جهت آنچه سابقاً گذشت که اصیل، تنها وجود است و هوَیت عینی به ملاحظهٔ ذاتش از صدق بر کثیرین آبا دارد و این، همان تشخص است.

پس وجود، (تشخّص) و شخصیّت را به ملاحظهٔ ذاتش داراست (پس هیچ موجودی دو وجود ندارد زیرا) اگر فرض کنیم برای یک موجود دو وجود باشد لازم میآید که هـوَیت عینی موجود در حالیکه واحد است متکّثر باشد و آن نیز محال است.

به این بیان روشن میشود که داشتن در مثل از جمیع جهات برای وجود عقلاً محال است زیرا از طرفی بدیهی است که لازمهٔ فرض دوئیت در دو مثل، تمایز بین آنها است و از طرف دیگر لازمهٔ تماثل بین دو شیء از هر جهت، اقتضای عدم تمایز بین آندو میکند و این (دوئیت در مثلین با فرض تماثل از جمیع جهات) همان اجتماع نقیضین محال میباشد.

خلاصه، این محال است یک موجود با بیش از یک وجود تحقّق یافته باشد خواه اینکه این دو وجود مثلاً در زمان واحد تحقّق پیداکنند بدون اینکه عدم، بینشان واقع شود و یا جدا از هم در دو زمان واقع شوند بطوریکه عدم، بینشان فاصله باشد.

پسی مانع اصلی در هر دو صورت بالا همان حمع بین عینیت و فرض دوئیت است (یعنی جایز نیست که برای وجود دو مثل از جمیع جهات محقّق باشد زیرا لازمهٔ آن با فرض دوئیت تمایز است و با فرض تماثل بین دو وجود عینیت یعنی عدم تمایز است و بدیهی است

که جمع بین عینیت و دوئیت در وجود عقلاً جایز نیست خواه آن دو وجود در زمان واحد تحقق پیدا کنند یا جدا از هم در دو زمان محقق شوند و عدم، بینشان فاصله باشد).

اذعای تمایز بین وجود اوّل و وجود نوّم (بناء بر فرض دو وجود برای یک موجود) شده است به این نحو که وجود دوّم بعد از وجود اوّل مسبوق است به عدم است (یعنی حالت سابقهٔ وجود دوّم عدم است) به خلاف وجود اوّل (که مسبوق به عدم نیست یعنی وجود اوّل وجود حادثی بوده که دارای حالت عدمی میباشد) این مقدار از تمایز در تصحیح «دوئیت کافی است و به عینیّت» نیز ضرر نمیرساند زیوا این، تمایز به عدم است (و آن ممکن است و تمایز بین دو وجود مثل هم از جمیع جهات به عدم با عینیّت تنافی ندارد!).

ولكن این ادّعا مردود است به اینكه عدم، بطلان محض است و تكثّر و تمیّز در عدم نیست و برای عدم، ذاتی متّصف به عدم نیست تا بعد از ارتفاع وصف عدم از او، وجود بر ار ملحق شود (زیرا) سابقاً گذشت كه نظیر این احكام از جملهٔ اعتبارات و ملاحظات عقلی است كه به كمك و هم، عدم به ملكه نسبت داده می شود و در نتیجه عدم، به تعدّد و به تكثر ملكهها عدم نیز، متكثر می گردد و در حقیقت هنگامی شیء وجود بیدا می كند كه مسبوق به عدم باشد و وجود بر عدم لاحق شود.

خِلاصه اینکه احاطهٔ عدم به وجود از قبل وجود و بعد وجود به این مسعنا است که وجودش به ظرفی از ظروف واقع مختص است و (به این، معنا است که) وجود نارسا و قاصر است از اینکه به تمام ظروف در اعیان (و خارج) گسترش بیدا کرده، آنها را بر کند نه به این معنا است که برای شیء در ظرفی از ظروف واقع واقعاً، وجود است و برای عدم نیز، تقرّری است واقع و منبسط بر جمیع ظرفهائی که چه بسا ممکن بود وجود آنها را فرا گیرد ولکن عدم از استقرار وجود در آن ظرفها جلوگیری کرده و خود جایگزین آن شده است.

(به این معنا نیست) زیرا (دقیقاً) در این کار اعطاء یک نوع اصالت بر عدم است و این، (جایز نیست زیرا مستلزم) اجتماع نقیضین است (عدم با وصف عدم بودن دیگر نمی تواند اصالت یعنی یک نوع تحقق و وجود را پذیرا باشد).

حاصل كلام اينكه تميز وجود دوم اكر تؤهم شود تميز وهمى است نه حقيقي زيرا اكر

درس پنجم

نمّیز، واقعی باشد این، ایجاب بینونت (و مبانیت) بین دو وجود میکند و در این صورت (نیز) عینّیت باطل میشود.

این قول نیز که: «چه مانعی وجود دارد از اینکه موجد، شی، را ایجاد و سپس ایس شی، معدوم شود و در عین حال برای شخص آن شی، صورت علمیّهای نزد مُوجِد یا یکی از مبادی عالیّه (مثل عقول، نفوس کلّی و...) وجود داشته باشد و سپس مُوجِد همان شیء معدوم را بر طبق آن صورت علمی دو مرتبه ایجاد کند نر این صورت وحدت و عینیّت بین دو وجود به واسطهٔ این صورت محفوظ میماند، مردود است زیرا وجود دوّم بهر کیفیّتی که فرض شود (خواه برای شخص آن شی، صورت علمی نزد مُوجِد یا یکی از مبادی عالیّه وجود داشته باشد یا نه) وجود، بعد از وجود است و با وجود اوّل، مباین و مغایر است و مبانیت و غیریّت وجود دوّم با وجود دوّم بعد از وجود اوّل از این جهت که وجود دوّم بعد از وجود اوّل است اصری ضروری است و بدیهی است که عینیّت و غیریّت یکجا جمع نمیشوند.

این معنی (یعنی) محالیّت تکّرر وجود برای شیء با تخلّل عدم بین دو وجود به عینه مراد کسانی است که میگویند که: «اعادهٔ معدوم به عینه ممتنع است»،

شیخ الرئیس<sup>(۱)</sup> امتناع اعادهٔ معدوم به عبنه را بدیهی شمرده است و فلاسفهٔ دیگر نیز

۱- حسین بن عبدالله بن حسن بن علی بن سینا ملقب به حجّة الحق امام الحکماء معروف به شیخ الرئیسی از حکمای فخام و علماء کبار جهان و اطبّای اسلام است و اوّل حکیمی است که در دورهٔ اسلامیهٔ افاضت و افادت را بساط عامّ بگسترد. ابن سینا در حدود ۲۷۰هـ ق مطابق ۹۸۰ میلادی در بخارا زائیده شد، پدرش از اهالی بلخ و در دوران فرمانروائی نوح بن منصور سامانی (۳۳۶–۳۸۷ ق / ۹۷۷–۹۹۲ م) به بخارا رفت و در آنجا در یکی از مهم ترین قریه ها به نام (خُرَمَیْن) در دستگاه اداری به کار پرداخت و در آنجا زنی به نام «ستاره» نام را به همسری گرفت و در آنجا اقامت کرد و «ابن سینا» در آنج چشم به دنیا گشود، نخست به آموختن قرآن و ادبیّات پرداخت ده ساله بود که همهٔ قرآن و بسیاری از مباحث ادبی را فراگرفته بود و نزد استادی بنام اسماعیل زاهد

برای اثبات محاثیت أن دلائلی ارائه کردهاند که أنها بنابر بدیهی بودن این محالیت «تنبیهات» به شمار می آیند. از جملهٔ دلائل:

#### <u>ا - ت</u>خلّل عدم بين شيء و نفس شيء محال است.

(و توضیح این دلیل به این نحو است که) اگر برای موجود عقلاً جایز باشد که زمانی منعدم شده سپس در زمان دیگری همان موجود تحقق پیدا کند لازم می آید که عدم، بین شیء و خود شیء متخلّل شود و این، محال است زیرا این، مستلزم این است که شیء در دو زمان، موجود باشد در حالیکه عدم، بینشان متخلّل باشد.

#### ٢- ايجاد مماثل شيء از جميع جهات ابتداءً محال است.

اگر اعادهٔ شیء بعد از انعدامش جایز باشد لازم میآید که ایجاد مماثل همان شیء از جمیع جهات در ابتداء جایز باشد و این محال است.

امًا (بیان) ملازمه، اینکه شیء اعاده شده به عینه و مماثل او از جمیع جهات از قبیل «مثلان» هستند و (این قاعده نیز نزد فلاسفه مسلّم است که) امثال (یعنی اشیائی که مثل هم هستند) در چیزیکه جایز است و در چیزی که جایز نیست حکم واحد دارند (حُکُمُ اَلاَّمْثَالِ فِیمَا یَجوزُ و مَلایجوزُ واحِدٌ).

پس اگر ایجاد شیء به عینه برای مرتبهٔ دوم به نحو اعاده جایز باشد ایجاد همان شیء ابتداهٔ نیز باید جایز باشد. (در حالیکه به اتفاق فلاسفه ایجاد همان شیء ابتداهٔ بحکم عقل محال میباشد).

رسالة في الاكسير - القانون في الطب - تعليقات - اللكت و الموذ و... براى اطلاع بيشتر از حالات ابن سينا به رسالة في معرفة النفس الناطقه و احوالها - رسالة في الاكسير - القانون في الطب - تعليقات - اللكت و الموذ و... براى اطلاع بيشتر از حالات ابن سينا به كتاب هاى ربحانة الادب - لفت نامه دهخدا ماذه ابوعلى سينا - دائرة المعارف اسلامتِه جلد سوّم ص ١ تا ص ١٠ و ساير كتب معتبر رجالي مراجعه نمائيد (شارح).

امًا دلیل محال بودن لازم (یعنی ایجاد مماثل شیء از جمیع جهات ابتداه) این است که اجتماع مثلین در وجود و در مقام تحقق، مستلزم عدم تمیّز بین آندو است در حالیکه آن دو (بنابر فرض) دو امر متمایز از یکدیگر میباشند.

#### ٣- «مُعاد» غير «مُبتداء» است.

قول به جواز اعادهٔ عین معدوم ایجاب می کند که معاد (یعنی شیء اعاده شده) عین موجود «مبتدا» باشد زیرا فرض عینیت بین اندو اقتضاء می کند که معاد در ذات و (نیز) در جمیع خصوصیات مشخصه از جمله زمان، عین مبتداء باشد پس «معاد» به مبتداء برمی گردد و حیثیت اعاده عین حیثیت ابتداء می شود (و این نیز محال است زیرا از جمله مشخصات معاد، اعادهٔ متأخر بودن زمان وجود آن می باشد و اگر معدوم به عینه برگردد و شیء مبتداء شود لازم می آید زمان متأخر نیز برگردد و بصورت شیء مبتداء در جمیع جهات ظاهر شود و این نیز عقلاً محال است)

۴- اگر اعادهٔ معدوم به عینه جایز باشد در این صورت عدد عود (و اعاده یمنی برگشتن به موجود قبلی به عینه) در یک حد معینی متوقف نمی شود چه در صورت اعاده، فرض بین عود اوّل و دوّم و سوّم و… تا بینهایت نیست چنانکه فرقی بین معاد و مبتداء نیست در حالیکه معین بودن تعداد عود از لوازم موجود متشخص میباشد.

جمعی از متکلّمان بر اساس اینکه (انگاشتند که) معادی که شرایع آسمانی به آن قائل شده، همان اعادهٔ معدوم به عینه میباشد معتقد به جواز اعادهٔ معدوم به عینه شده اند.

و (بر این پندار خویش) چنین استدلال کردهاند که اگر اعادهٔ معدوم به عینه محال باشد این محالیت (از سه صورت خارج نیست:) یا به جهت ماهیت شیء است یا به جهت امر لازم ماهیت است و مسلماً محالیت اعادهٔ معدوم به عینه به ملاحظهٔ این دو جهت نیست زیرا) اگر چنین بود که شیء از ابتداء موجود نمیگشت (زیرا جهت محالیت یعنی ماهیت شیء و لازم آن از ابتداء خلقت شیء موجود بود) و یا به جهت امر خارج از شیء و مفارق آن میباشد (و چنین نیز هست) زیرا (در جای خود اثبات شده که) با زوال مفارق، امتناع و

محالیّت نیز زایل میشود (پس امر مفارق از شیء نمیتواند دلیل محالیّت اعادهٔ معدوم به عینه باشد چون امر مفارق، زوال پذیر است و با زوال آن، محالیّت نیز زایل میشود پس اعادهٔ معدوم به عینه جایز است و محال نیست).

این استدلال مردود است به اینکه (جهت) امتناع اعادهٔ معدوم به عینه از قبیل جهات سه کانه نامبرده نیست بلکه) بخاطر امر لازم وجود است نه به لحاظ ماهیت (و بدیهی است لازم وجود شیء همیشه با موجود همراه است و اگر لازم وجود شیء موجب محالیت اعادهٔ به عینه باشد این در جمیع موارد موجود در هر حال موجب محالیت است پس اعاده معدوم به عینه در جمیع موارد عقلاً محال میباشد).

امًا أنجه شرایع حقّهٔ أسمانی در مورد معاد گفتهاند این است که حشر و معاد عبارت است از انتقال از یک نشأت به نشأت دیگر و از یک عالم به عالم دیگری است نه ایجاد بعد از اعدام (پس اعدامی نیست تا معاد عبارت از ایجاد بعد از اعدام باشد و این با عقیدهٔ معاد که یکی از معتقدات اسلامی است منافاتی ندارد زیرا آنچه در معاد از لحاظ شواب و عقاب و مؤاخذه و سؤال و… لازم است این است که این، همان باشد یعنی آنکه عملی را انجام داده و خوب یا بد بجزای آن برسد و اینطور نباشد که کسی عملی را انجام داده و جزای آنرا دیگر نبیند (لا یَوْرُ وْاوْرُوهُ وِزْرُ أَخْرِیْ).

و در تحقّق این معناکافی است که معتقد باشیم که انسانیت انسان به نفس او است نه به جسم و جسمانیت او و فرض اینکه طبق آیات کریمه و روایات معتبر نفسی که بامنیّت و عینیّتِ دنیائی مشخص است باقی است و او است که مورد ثواب و عقاب قرار میگیرد<sup>(۱)</sup>).

۱- منابع: اسفار ج۱ ص ۳۵۰ – ص۳۵۲ و ص ۲۹۲ و ص۲۹۲ و ص۲۹۲ و ص۲۹۳ و ص۲۹۴ و ص۳۲۸ حاشیهٔ مرحوم سبزواری بر اسفار ج۱ ص۳۵۳ – شوارق فصل اوّل مسألهٔ سانزدهم ص۶۶ – ص۶۷. (شَاکِح )

درس پنجم ۸۹

## خلاصهٔ درس پنجم:

عدم، بطلان محض است و شینیتی ندارد پس در اعدام تمایزی نیست چون برای عدم ذاتی نیست.

آری با نسبت دادن عدم به وجود چه بسا حظی و بهرهای از وجود برای عدم بیدا میشود و بدنبال آن تمایز برای عدم پدید میآید مثل بینائی که متمایز میشود با عدم شنوائی و به این ملاحظه عقل علیت و معلوئیت را به عدم نسبت میدهد به این نوع از عدم، عدم مضاف اطلاق میگردد. گاهی نیز عدم بهر قیدی که عدم را مقید سازد نسبت داده میشود مثل عدم ذاتی و عدم زمانی و عدم ازلی و غیر اینها، به این نوع از عدم، «عدم مقید» میگویند.

در عدم مُضاف و عدم مُقیّد چه بسا مفهوم عدم در ذهن تضور و برای آن مصداقی فرض میگردد سپس مفهوم عدم به آن نسبت داده یا مقیّد شده، در نتیجه مصداق آن نیز منمایز میشود و سپس بر این مصداق به حکمی که ثبوت فرضی مصداق ذهنی آنرا اقتضاء میکند مثل اعتبارِ عدم عدم در قبال عدم و غیر این مورد از موارد نسبت داده میشود.

در اعتبارِ عدمِ عدم، اشکالی ذکر شد و مرحوم صدرالمتألهّین از این اشکال باسخی دده است و مرحوم استاد علامه در متن درس أنرا توضیح داده است مراجعه کنید.

عين اين اشكال در چند قضيه ديگر مثل قضيه: «اَلْمَعدُومُ اَلْمُطَلَقُ لاَ يُحُبَرُ عَنْهُ» و قضيه «الْجُزئَى جُزْئَى» و قضية «اجتماع نقيضين محال است» و قضيَهُ: «الشَّى إمّا ثابتُ فى الْذِهْنِ أَوْلاً ثابتُ فيه» نيز وارد است و ياسخ أنها نيز همان پاسخى است كه از اشكال اوّل، مرحوم ملاصدرا در اسفار بيان كرده است به متن درس مراجعه كنيد.

هویّت عینی هر موجودی در ظرف خارج و 'عیان عین وجود او است پس هیچ موجودی دو وجود ندارد وگرنه لازم می آید هویّت عینی موجود در حالیکه واحد است متکثر باشد و آن نیز محال است، پس داشتن دو مثل برای وجود عقلاً محال است و اذعای تمایز بین وجود اوّل و دوّم نیز مردود است و علّت محال بودن دو مثل برای وجود و ادّعای تمایز بین اَن دو در متن درس ذکر گردیده است.

و باز ادّعای اینکه مُوجد، شیء را ایحاد سپس این شیء معدوم شده و در عین حال برای شخص آن شیء، صورت علمیّهای نزد موجد یا یکی از مبادی عالیّه (مثل عقول و نقوس کلّی و...) وجود داشته باشد و سپس موجد همان شیء معدوم را بر طبق آن صورت علمی دو مرتبه ایجاد کند این نیز مردود است زیرا عینیّت و غیریّت یکجا جمع نمی شوند به متن درس مراجعه نمائید.

همین مطلب بالا مراد فلاسفه ای است که معتقدند اعادهٔ معدوم به عینه ممتنع است. مرحوم شیخ الرئیس بوعلی سینا و فلاسفهٔ دیگر برای اثبات محالیّت آن دلائلی ارائه کردهاند و جمعی از متکلّمان نیز بر اساس اینکه انگاشتند که معادی که شرایع آسمانی به آن قائل هستند از قبیل همان اعادهٔ معدوم به عینه میباشد معتقد به جواز اعادهٔ معدوم به عینه شدهاند ولکن حق این است که مسألهٔ اعادهٔ معدوم به عینه با مسألهٔ معاد و حشر و نشر که شرایع آسمانی به آن معتقدند از اساس با یکدیگر فرق دارند زیوا معاد به معنای انتقال از یک نشأت به نشأت دیگر و از یک عالم به عالم دیگر است نه ایجاد بعد از عدم زیوا اعدامی نیست تا معاد عبارت از ایجاد بعد از اعدام باشد.

پس می توان ادّعا کرد که اعادهٔ معدوم بعینه بطور کلّی عقلاً محال است به چند دلیل: ۱- تخلّل عدم بین شیء و نفس شیء محال است.

٢- ايجاد مماثل شيء از جميع جهات ابتداء محال است.

٣- مُعاد غير مُبتدأء است.

۴- اگر اعادهٔ معدوم به عینه جایز باشد در این صورت عدد عود و اعاده در یک حد معینی متوقف نمیشود در حالیکه معین بودن عود از لوازم موجود متشخص میباشد، تفصیل این چهار دلیل در متن درس ذکر شده مراجعه نمائید.

## پرسشها:

- ۱- چرا تمایزی بین اعدام نیست؟
- حدم مُضاف و عدم مُقیّد به چه معنا است؟ چگونه تمایز در این دو نوع از عدم متصور است؟
  - ۳- در اعتبار عدم عدم، اشکالی وجود دارد آنرا بیان و پاسخ آنرا نیز ذکر نمائید.
- ۴- در قضیه: «اِلْمَعْدُومُ الْمُطْلَقُ لاٰیُخْبَرُ عَنْهُ» و قضیه: «اَلْجُزِنْ جُزْئَیْ» و قضیه: «اجتماع نقیضین محال است» و قضیه: «الشین اما تابت فی الذهن او لاتابت فیه» ایرادی وارد شده آن ایراد را بیان و باسخ آنرا نیز ذکر نمائید.
  - آیا عقلاً جایز است برای وجود دو مثل از جمیع جهات باشد؟ توضیح دهید.
- آیا اذعای تمایز بین وجود دؤم و وجود اوّل بنابر فرض دو وجود برای یک موجود
   چگونه تصور می شود؟ و پاسخ آنرا نیز ذکر کنید.
- ۷- آیا این قول جایز است که موجد، شی، را ایجاد سپس شی، معدوم شود و در عین حال برای شخص آن شی، صورت علمیّه ای نزد مُوجِد وجود داشته باشد و سپس موجد همان شی، معدوم را بر طبق آن صورت علمیّه دو مرتبه ایجاد کند یا نه در هر صورت جرا؟
- ۸- تخلل عدم بین شیء و نفس شیء محال است یعنی چه؟ و این جمله میتواند دلیل
   اثبات چه مطلبی باشد؟
- ۹- بین ماله: «محالیت ایجاد مماثل شیء از جمیع جهات» و مسأله: «محالیت اعادهٔ معدوم به عینه» چه رابطهٔ منطقی فلسفی وجود دارد آنرا توضیح دهید.
  - ۱۰ مسألهٔ «مُعاد غير مُبتداء است» يعني چه؟ و چه مطلبي را اثبات ميكند؟
    - ۱۱- دلیل جمعی از متکلّمین به جواز اعادهٔ معدوم به عینه را ذکر کنید.

المَرْحُلةُ الْثُانِيَةُ

# فِي الْوُجُودِ الْمُسْتَقِّلِ وَ الْرِّابِطِ

وَ فِيها ثَلاثَةُ فُصُولٍ:

## اَلْدَّرْشُ الُسِّادِشُ (ع)

## ٱلْفَصْلُ الْاَوِّلُ

# فِي اِنْقِسَام ِٱلْوُجُودِ إِلَىَ الْمُسُتَّقِلِ وَ الْرَّابِّط

يَنْقَسِمُ الْمُوْجُودُ إِلَى مَا وُجُودُهُ فِي نَفْسِهِ - وَنُسَسِبِهِ الْوُجُودُ الْمُشَتَقِلُ وَ الْحَسُمولِيّ اُو الْنَفْسِقِ - وَمَا وُجُودُهُ فِي عَيْرِهِ - وَنُسَتِيهِ الْوَجُودُ ٱلزَّابِطَ - وَ ذَٰلِکَ أَنَّ هُمُناکَ قَسَالِاً خارِجَيَّةُ تَنْطَيِقُ بِهُوْضُوعَاتِهَا وَ تَحْمُولُاتِهَا عَلَى الْخَارِجِ، كَثَوْلِنَا: «زَسْدٌ قائِمُ» وَ «الْاتسُانُ ضَاحِكَ» مَثَلاً، وَ أَيْضاً مُركَبَانَ تَفْسِدِيّةُ مَاخُوذَةُ مِنْ هَذِهِ الْقَضَايَا، كِتِيَام زَيْدٍ وَضِحكِ الْإِنْسَان، فَجِدُ فِيهَا بَيْنَ أَطُرَافِهَا مِنَ الْأُمْرِ ٱلذِّي نُسَبِيّةٍ نِسْبَةً وَرَبُطاً مَا لَا نَجَدُهُ فِي المُوْضُوعِ وَحُدَهُ وَلَا فِي الْحَمُولِ وَحُدَهُ وَلَا يَبْنَ الْمُؤْمُوعَ وَ عَنْدِ الْمَسُولِةِ وَلا بَسُنِنَ مُحْمُول الْوَضُوع. فَهُنَاكَ امْرُكُمَوْجُودُ وَوَاهُ الْمُوسُوعِ وَ الْحَمُولِ وَ لا بَشِينَ مُحْمُولٍ وَ عَلَيْر

وَكَيْسَ مُنْفَصِلُ الذَّاتِ عَن الطِّرَفَيْنِ عَيْثُ يُكُونُ ثَالِقَهُمَا وَ مُنْارِقاً هَمُهَا كَمُفَارِقَةِ أَحَدِهِا الآخِرُ وَ إِلاَّ اِحْتَاجَ إِلَى دَابِطِي يَرْبَطُ بِالْمُوْضُوعِ وَ دَابِطٍ آخُر يَرْبِطُهُ بِالْحَسُول. فَكَانَ الْمَوْرُوضَ ثَلاَثَةَ خَسَدٌ وَ الْحَنَاجَ الْخَنْسَةُ إِلَى اَرْبَعَةِ رَوْابِطِ آخُر وَصَادِتَ تَسْعَةً وَعَلَمَّ جَرَّا، فَكَانَ فَتَسَلَّسَلَ الْجَوْاهُ الْفَضِيَةِ وَ الْمُحَلِّقِ إِلَى غَيْرِ النَّهَاكَةِ وَهِي مُحْصُورَةً بَيْنَ خَاصِرَيْن، هذا مُالَ. فَتَسَلَّسَلَ الْجَوْاهُ القَضِيَةِ وَ الْمُركِّ إِلَى غَيْرِ النَّهَاكِةِ وَهِي مُحْسُورَةً بَيْنَ خَاصِرَيْن، هذا مُحالً. فَهُو إِذَنْ مَوْجُودُ فِي الْعَلَيْقِ مِنْ عَيْرِ أَنْ يَكُونَ عَيْنَهُما اَوْ عُرْدُهُ فِي نَشْهِ وَ هُو الْمُسْتَقِلُ وَمِنْهُ مَا وُجُودُهُ فِي نَفْسِهِ وَهُو الْمُسْتَقِلُ وَمِنْهُ مَا وُجُودُهُ فِي نَفْسِهِ وَهُو الْمُسْتَقِلُ وَمِنْهُ مَا وُجُودُهُ فِي نَفْسِهِ وَهُ هُو الْمُسْتَقِلُ وَمِنْهُ مَا وُجُودُهُ فِي نَفْسِهِ وَهُو الْمُسْتَقِلُ وَمِنْهُ مَا وُجُودُهُ فِي الْمُنْتَقِلُ وَمِنْهُ مَا وَجُودُهُ فِي نَفْسِهِ وَهُو الْمُسْتَقِلُ وَمِنْهُ مَا وُجُودُهُ فِي الْمُعْلَاقِهِ مَا وَجُودُهُ فِي الْمُعْلِقِهِ مِنْ اللّهُ الْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِولُونَا الْمُعْلِقِهُ الْمُؤْمِلُونُ فَالْمُؤْمُونُ الْمُعْرَاقِيمَ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمِنُونَا فَالْمُعُولُونِ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِنَا فَا وَجُودُهُ فِي نَفْسِهِ وَالْمُؤْمِلُونِ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِنَا فَالْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنُونَا الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمُونَا الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِلُولُونَا الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِلُولُونَا الْمُؤْمِلُولُونَا الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِلُولُونَا الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمُ

غَيْرِهِ وَ هُوَ ٱلرَّابُطُ.

ُ وَقَدْ ظَهَرَ ثِمَا تَقَدَّمُ أَنَّ مَعْنَىٰ تَوَسُّطِ ٱلنِّسْبَةِ بُيْنَ ٱلْطَرَفَيْنِ كَوْنُ وُجُودِهَا قَائِمًا بِالْطَّرَفَيْنِ زابطاً بْنَهْهَا.

و يَتَغُرَعُ عَلَيْهِ أَمُورُ:

اَلْنَانِي: أَنَّ تَحَقَّلُ الْوُجُودِ الرَّابِطِ بَيْنَ طُرَفَيْن يُوجِبُ تَحُواً مِنَ الْاِتِّحُسَاوَ الرُجُودِيِّ يِيَنَهُمَّا. وَ ذَٰلِكَ لِمَا أَنَهُ مُتَحَقِّقُ فِيهِا غَيْرُ مُتَمَيِّزُ النَّاتِ مِنْهُمَّا وَ لَا خَارِجَ مِسْهُمًا. فَوَخَدَّتُهُ الشَّخْصِيَّةُ تَقْضِى بِنَحْوِمِنَ الْاِتِّخَاوِ بَيْنَهُمَّا، سَوَاهُ كَانَ هُنَاكَ خَلُ كَا فِي الْقَضَايَا اَوْ لَمْ يَكُنَ كَفَيْرُهَا مِنَ الْمُوكِبُّاتِ. فَجَمِيعُ هُذُو الْمُؤَارِدُ لَايَخُلُومِينَ ضَرَّبِ مِنَ الْإِتِّخَادِ.

<u>ٱلتَّالِثُ:</u> أَنَّ ٱلقَضَاياَ أَلَّشَتُعِلَةَ عَلَى الْحَمْلِ الْأَوَّلِيّ، كَقَّوْلِنَا: اَلْإِنْسَانُ إِنْسَانُ، لَازَابِطَ فِيهَا اللَّهِ عَسَبِ الْإِعْتِبَارِ الدِّهِنِيَ فَقَطْ. وَكَذَا الْمَلِيَّاتُ الْبَسِيطَةُ، كَقُوْلِنَا: اِلْإِنْسَانُ مَـوْجُوذُ، إِذْ لَا مَعْنَ لِتَحَقُّقُ النِّسَيَّعَةُ الرَّابِطَةِ بَيْنَ الْفَقَ، وَنَفْسِه.

َ الْوَابِعُ: أَنَّ الْعَدَمَ لَا يَتَخَتَقَ مِنْهُ زَابِطُ ، إِذْ لا شَيْئِيَّةَ لَهُ وَ لاَ تَمَيَّرُ فِهِهِ. وَ لاَزْمُهُ أَنَّ الْقَضَاياً الْمُوْجَبَةَ اللَّهِ الْحَدُومُ» وَ «ضَرِيكُ البَّارِي الْمُوْجِبَةَ الْتِيَّ أَخَذُ طَرَقَتِهَا أَوْ كِلْهُمْهُمَّا الْعَدَمُ. كَنُولْنَا: «زَيْدُ مَسْعُدُومُ» وَ «ضَرِيكُ البَّارِي مَعْدُومُ» لاَعَدُمُ زَابِطاً فِيها، إِذْ لاَمْعَنَى لِقِيام عَدَم يِعْدَمَيْنِ أَوْ بِوُجُودٍ وَعَدَمٍ وَ لاَ شَيْئِيَّةَ لَهُ وَالاَّ غَيُّرُ اللَّهُمَ إِلاَّ بَحْسَبِ الْاِعْتِبَا (النَّهْوَى:

وَ نَظِيَرٌ تُهَا التَّضَايا الشَّالِيةُ، كَقُولِنا: لَيشَ الْإِنسَانُ بِحَجَرٍ، فَلاَ عَدَمَّ وَاسِطاً فِيهَا إلاَّ بِحَسَبِ الإعْتِبَارِ الذِّهُنِيِّ:

اَلْخَامِسُ: أَنَّ الْكُرَجُودُاتِ الْرَّالِطَةَ لَامَاجِيَّةَ لَمَا، لِأَنَّ الْمُهَيَّاتُّ هِيَ الْمَقُولَةُ فِي جَوالِدِمَا هُوَ، فَهِيَ مُسْتَقِلَةً بِالْمُنْهُومِيَّةِ وَ الْمُرْجُودُاتُ الْرَّالِطَةُ لِأَمَنْهُومُ أَلَمَا مُسْتَقِلًا بِالْمُنْهُومِيَّة وَ الْمُرْدِدُودُاتُ الْرَّالِطَةُ لِأَمَنْهُومُ أَلَمَا مُسْتَقِلًا بِالْمُنْهُومِيَّة وَ

# اَلْفَصْلُ الثَّانِي

# فِي كَيْفِيَّةِ اِخْتَلِافِ الْوُجُودِ الْرَّابِطِ وَ الْمُسْتَّقِلِ

هُلِ أَلْإِخْتِلافُ بَيْنَ الْوُجُودِ الْمُشْتَقَلِ وَ الْزَابِطِ اِخْتِلَانَ نَوْعِيَّ أَوْلاَ: مَعْنَىٰ أَنَّ الْوُجُودَ الْتُلْبِطَ وَهُوَ ذَوْمَوْ ذَوْمَ هُنَ تُعَلِّقُ هَلَ يَجُوزُ أَنَّ يَنْسَلِغَ عَنْ هٰذَا النَّشَأْنِ فَيَعُودَ مَعْنَى مُسْتَقَلاً بِتَوْجِيهِ الْإِلَيْفَاتِ إِلَيْهِ مُسْتَقِلاً بِعَدُ ذَا مَعْنَى حرق أَوْ لاَيْجُوزُ؟ الْإِلْقِفَاتِ إِلَيْهِ مُسْتَقِلاً بُعْدُ مَا كَانَ ذَا مَعْنَى حرق أَوْ لاَيْجُوزُ؟

اَلْحَقَّ هُوَ اَلْتَالِي، لِمَا سَيَأْتِي فِي أَجْنَاتُ الْقِلَةِ وَ الْمَعْلُولِ أَنَّ حَاجَةَ الْسَعْلُولِ إلى الْعِلَةِ مُسْتَقِرَةً فِي ذَاتِهِ، وَ لَازِمُ ذَلِكَ أَنَّ يَكُونَ عَيْنَ الْخَلْجَةِ وَ تَأْثِمُ الْذَاتِ بِوُجُودِ العِلَّةِ لِالسَّتِقَلالَ لَهُ دُونَهَا بِوَجْهِ. وَ مُقْتَضِي ذَلِكَ أَنْ يَكُونَ وُجُودُ كُلِّ مُعْلُولِ سَوَاهُ كَانَ جَوْهُوا أَنَّ عَسَرَضاً. مُوجُوداً فِي نَفْسِهِ وَمُعَلَّا بِالتَّظَرِ إلى عَلَيْهِ، وَ إِنْ كَانَ بِالتَّظَرِ إلى نَفْسِهِ وَمُعَلَّا يَسَةَ بَعْضِهِ إلى بَعْضِ جَوْهُوا اللَّهُ فَا يَعْمَلُ اللَّهُ عَلَيْهِ إلى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ إلى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّل

فَتَقَرَرُ أَنَّ اِخْتِلَافَ الْوُجُودِ الْوَابِطِ وَ الْمُسْتَعِلِ لَيْسَ إِخْتِلَافاً نُوْعِيّاً بِأَنْ لَايَقَبَل الْلَهُومُ غَيْرًا لَمُسْتَقِل الذِّي يُنْتَزَعُ مِنَ الرَّابِطِ الْتَبَدِّلَ إِلَى الْلَهُومِ الْمُسْتَقِل الْمُنْتَقِل الْمُسْتَقِلِ

وَ يُتُفِّرُ عُ عَلَىٰ مَا تَقَدُّمَ أُمُورُ:

آلُاُوَّلُ: أَنَّ الْمُهُوْمَ فِي اسْتِهُلَالِهِ بِالْمُهُوْمِيَّةِ وَعَدَم اِسْتِهَلَالِهِ تَابِعُ لِوُجُوده الذِّي يُنْتَزَعُ مِنْهُ وَكَيْشَ لَهُ مِنْ نَفْسِهِ إِلاَ الإَبْهَامُ. فَحُدُوهُ الْجُواهِ وَ الاَعْراضِ مناهيّاتُ جَـُوهُ وَيَّةٌ و عَرْضِيَةٌ بِقِياسِ بَعْضِهٰ اللَّى بَعْضِ وَ بِالنَّظْرِ إِلَى أَنْفُسِها، وَوَابِطُ وُجُودَيَةٌ بِقِياسِها إلى الْمُسْتَقِلَةُ وَلا رَابِطَةُ. الْأَوَّلِ تَبَارَكَ وَ تَعْالَى وَهِيَ فِي أَنْفُسِها مَعَ قَطْعِ النَّظَرِ عَنْ وُجُودِها لاَمُسْتَقِلَةٌ وَلا رَابِطَةُ. الْقَانِي: أَنَّ مِنْ الْوَجُودُاتِ الرَّابِطَةِ مَا يَقُومُ بِطَرْفِ وَاحْدِكُوجُودِ الْمُعْلُولِ بِالْقِياسِ إلى عِلَّتِهِ، كَمَا أَنَّ مِنْهَا مَا يَقُومُ بِطَرَفَيْنَ كَوُجُودُات ِسَائِرِ ٱلنِّسَبِ وَ ٱلإِضَّافَات. <u>﴾ ٱلْقَالِثُ:</u> أَنَّ نُشْبَاَةَ ٱلوُجُودِ لِأَتَتَضَمَّنُ إِلاَّ وُجُوداً وَاحِداً مُسَّتَقِّلاً هُوَ ٱلوَاحِبُ عَرَّاهُهُ وَ ٱلبَّاتِي رَوْابِطُ وَ نِسَبُّ وَ إِضَّافَات.

# الْفُصِلُ الْتُالِثُ

# ِفِي اِنْقِسَام اِلْوٰجُودِ فِي نَفْسِهِ الىٰ مَالِنَفْسِهِ وَ مَالِغَيْرُ و

َيْنَقَسِمُ ٱلْمَوْجُودُ فِي نَفْسِهِ إِلَى مَا وُجُودُهُ لِيَفْسِهِ وَ مَا وُجُودُهُ لِغَيْرِهِ. وَ ٱلْمَادُ بِكُوْنَ وُجُودُهُ لِنَفْسِهِ أَلْمَوْجُودُ الذِّي يَطْرُدُ عَنْ مَاهِبَتِهِ الْعَدَمَ - وَ الْوُجُودُ الذِّي يَطْرُدُ عَنْ مَاهِبَتِهِ الْعَدَمَ - فَ الْوُجُودُ الذِّي يَطْرُدُ عَنْ مَاهِبَتِهِ الْعَدَمَ - فَوَ الْوَجُودُ الذِّي الْثَنَّيْءِ الآخَرِ وَ ذاتِهِ وَ إِلاَّ كَانَتْ لَمُوجُودٍ وَاحِدٍ مِاهِبَتِنَانَ وَ هُوَ مُحَالَّ ، بَل لِعَدَم زَائِدٍ عَلَى مَاهِبَتِهِ وَ ذاتِهِ لَهُ نَوْعٌ مِنَ ٱلْمَارِيةِ لَهُ كَانَتْ مَاهِبَتِهُ وَالْعَدَمُ عَلَى مُاهِبَتَةً نِفْسِهِ، وَهُوبَعَيْنَهِ يَظُرُدُ الْمَهُلُ الذِّي هُو عَدَمٌ مَا عَنْ مَاهِبَتَةً نِفْسِهِ، وَهُوبَعَيْنَهِ يَظُرُدُ الْمَهُلُ الذِّي هُو عَدَمٌ مَا عَنْ مَاهِبَتَةً نِفْسِهِ، وَهُوبَعَيْنَهِ يَظُرُدُ الْمَهُلُ الذِّي هُو عَدَمٌ مَا عَنْ مَاهِبَتَةً نِفْسِهِ، وَهُوبَعَيْنَهِ يَظُرُدُ الْمُهُلُ الذِّي مُو عَدَمٌ مَا

وَالْخُجَةُ عَلَىٰ تَعَقِّق هُذَا الْقِسْم، أَعْنى الْزَجُودَ لِغَيْرِهِ، وُجُوداتُ الْأَعْرَاضِ، فَإِنَّ كُلاً مِنْهَا كُمَا يَطُرُدُ عَنَ مَاهِيَّة نَفْسِهِ الْعَدَمُ يَظُودُ عَنْ مَوْضُوعِهِ عَدَمَاً مَّا زائِداً عَلَى ذاتِهِ. وَكَذَٰلِكَ الْعَتُورُ الْنَوَّعِيَّةُ الْنَظِيعَةُ، فَإِنَّ لَمَا نَوْعٌ حَصُول لِوَاتَّا الْأَعْدَمُ دَاتِهَا بَلَ نَقْصاً جَوْهَرِياً تَكُلُ بِطَرِّدِهِ، وَهُو الْمُؤادُ بِكُون وَجُود الْثَقْيَء لِفَيْرُووَ ناعِتاً.

وَ يُقَايِلُهُ مَا كَانَ وُجُودُهُ طَارِداً لِلْعَدَمِ عَنَ مَاهِيَّةٍ نَفْسِهِ فَحَسْبُ وَ هُوَ الْوَجُودُ لِنَفْسِهِ كَالْأَتْوَاعِ الْتَامَةِ الْجُوْهَوِيَّةِ كَالْإِنْسَانِ وَ الْفَرَسُ وَ غَيْرِهِنا.

ُ وَيَتَبَيَّنُ بِمَا قَرَ أَنَّ وُجُودَ الْأَعْرَاضِ مِنْ شُؤُونِ وُجُودِ الْبَوَاهِرِ ٱلَّتِي هِىَ مُوْضُوعًا تِمَا، وَكَذَٰلِكَ وُجُودُ الْصُّورِ الْمُتَطَبِعَةِ غَيْرٌ مُبَائِنَةً لِوُجُودِمُوا دِّهَا.

درسِ ششّم (<sup>ع</sup>)

## فصل اوّل

# انقسام وجود به وجود ِمستقلٌ و رابط(۱)

موجود به دو قسم منقسم میشود:

١- موجودى كه وجودش «فىنفسه» است (ما وُجُودُهُ في نفسه) و اين قسم را
 •وجود مستقل و محمول» و يا «وجود نفسى» مىناميم (جواهر و اعراض از اين قبيلاند)

<u>۲ – موجودی</u> که وجود آن فی غیره یعنی در غیر خود میباشد (م**ا وُجودُه فی غَیْرِه)** و آنرا «وجود رابط» مینامیم.

توضیح این دو قسم اینکه: (در ظرف خارج و نفس الامر) قضایای خارجی وجود دارند که با موضوعها و محمولهای خود بر خارج منطبق میشوند مثل این قول: «زید ایستاده است و انسان خندان است» (که هم موضوع و هم محمول آن در خارج وجود دارند) و نیز مرکّبات تقییدی موجودند که از این قضایای خارجی اخذ شدهاند مثل ایستادن زید و خندیدن او.

در (رابطه با طرفین) این قضایای خارجی و مرکبات تقییدی (شی ای و) امری وجود دارد که (قائم به طرفین بوده) ما آنرا (در تمام قضایا) نسبت و ربط می نامیم (مثل ایستادن زید

۱. منابع: اسفار ج۱ ص ۷۹ - ص ۸۲ و ج۱ ص ۲۲۷ - س ۲۳۰ (س رح )

و خندیدن او) و این نسبت و ربط بین موضوع و محمول را در این دو قضیه، نه در موضوع تنها (مثل زید) مییابیم و نه در محمول تنها (مثل ایستاده) و نه بین موضوع و غیر محمول (یعنی این موضوع مثل زید که به آن نسبت داده شد باشد غیر ایستاده از محمولها) و نه بین محمول و غیر موضوع (این قضیه مثل ایستاده که نسبت به غیر زید داده شده باشد).

در اینجا و رای موضوع و محمول (در هر قصیهای) امری وجود دارد (که آنرا وجبود رابط مینامیم).

(بدیهی است که) ذات امر موجود بین طرفین (یعنی وجود رابط) جدا از طرفین نیست بطوریکه امر سوم (مستقلّی) محسوب شود و جدا و مفارق از طرفین باشد مثل مستقلّ بودن طرفین (موضوع و محمول از یکدیگر) و در غیر این صورت (یعنی اگر امر موجود بین طرفین موضوع و محمول در یک قضیه جدا از طرفین باشد) به رابطی نیاز پیدا میکند که آنرا به موضوع مربوط کند (و نیز نیاز پیدا می کند) به رابط دیگر که آنرا به محمول مربوط کند پس مفروض (در هر قضیه) که سه تا است (موضوع، محمول، وجود رابط) پنج تا می شود (موضوع – محمول – وجود رابط و دو رابط دیگر که یکی از آندو با موضوع و دیگری با محمول مربوط می شود) و پنج تا نیز نیازمند جهار رابط دیگر است و در نتیجه (اجزاء قضیه) می شود نُه تا (به این ترتیب: موضوع – محمول – وجود رابط بین موضوع و محمول و دو رابط دیگر یکی از أندو با موضوع و دیگری با محمول مربوط میشود و این دو رابط نیز نیاز پیدا میکنند هر کدام با موضوع و هم با محمول مربوط شود و از اینجا جهار رابط دیگر پدید می آید و در نتیجه اجزای قضیه به نُه تا میرسد) و همین طور اجزای قضیه یا مرکب به بینهایت تسلسل پیدا میکند در حالیکه قضیّه، محصور بین حاصرین بود (بعنی قضیه جز دو جزء اصلی موضوع و محمول نداشت) و این (یعنی تسلسل و عدم انحصار اجزای قضیه به موضوع و محمول) محال است. پس در این صورت وجود رابطی موجود هست که در طرفین قرار دارد و قائم به طرفین است به این معنا که وجود رابط، خارج از طرفین نیست و در عین حال عبن طرفین با جزء طرفین و یا عین یکی از طرفین یا جزء یکی از طرفین (موضوع و محمول) و هم چنین امر جدا از أندو نیز نمیباشد. و با وجود این، دو طرف قضیّه که وجود رابط در أندو است غیر درس ششَم

وجود رابط بوده مخالف با أن مىباشند.

از اینجا ثابت میشود که موجود دو گونه است: موجودی که وجودش در خودش میباشد و او، وجود مستقل است و موجودی که وجودش در غیر خودش است و این، وجود رابط میباشد.

از مطالب گذشته (این نکته) ظاهر می شود که معنای اینکه نسبت، بین طرفین (موضوع و محمول) واسطه است این است که وجودِ نسبت قائم به طرفین بوده، رابط بین أندو می باشد.

#### چند نتیجه:

چند امر بر مطلب بالا متفرّغ میشود:

نتیجهٔ اوّل: اینکه ظرفی که وجود رابط در آن ظرف متحقّق است همان ظرفی است که طرفین (قضیّه یمنی موضوع و محمول) در آن وجود دارند خواه این ظرف، ظرف خارج باشد یا ظرف ذهن

شر این را باید در طبیعت «وجود رابط» جستجو کرد زیرا وجود رابط، وجود خارج از وجود طرفین نیست پس خلرف هر یک از طرفین به عینه همان ظرف «وجود رابط» است پس نسبت خارجی (که خود یکنوع از وجود رابط محسوب میشود) تنها بین طرفینی که هر دو در خارج هستند تحقق پیدا میکند و نسبت ذهنی (نیز که یک نوع از وجود رابط به شمار می آید) تنها بین طرفین که هر دو در ذهن هستند محقق می شود.

و (به طور کلّی) طابط این است که وجود طرفین (در قضیّهٔ خارجی یا ذهنی) با وجود نسبتی که دائر بین طرفین قضیّه بوده (و قائم بر آندو میباشد) سنخیّت دارند (یعنی اگر قضیّه از قبیل قضیّه خارجی بوده، ظرف آن خارج باشد ظرف نسبت نیز خارج است و اگر قضیّه از قبیل قضیّهٔ ذهنی بوده، ظرف آن ذهن باشد ظرف تحقّق نسبت نیز در این قضته ذهن است) و به عکس (یعنی نسبتی که بین دو طرف قضیّه: موضوع و محمول وجود دارد با وجود دو طرف قضیّه در تحقّق خارجی و ذهنی مسانخ می باشند).

#### اتّحاد وجودي بين وجود رابط و طرفين

نتیجهٔ دوّم: اینکه تحقق وجود رابط بین طرفین (قضیّه) ایجاب میکند که یک نحو اتّحادی بین وجود رابط و دو طرف قضیّه باشد و این اتّحاد از این جهت است که وجود رابط در دو طرف (قضیّه یا مرکّب) محقق است و در عین حال ذات وجود رابط از طرفین قضیّه متمیّز نبوده، خارج از آندو نمیباشد (پس وحدت شخصی بین وجود رابط و وجود طرفین برقرار است) این وحدت شخصی اقتضای یک نوع اتّحادی بین آندو مینماید خواه در آنجا حملی وجود داشته باشد چنانکه در قضایا چنین است یا حملی در میان نباشد مثل غیر قضایا از مرکبات ولی بهر حال همهٔ این موارد از یک نوع اتّحادی (بین نسبت و وجود رابط با وجود طرفین) خالی نیستند.

نتیجهٔ سوّم: قضایای حمل اوّلی و هلیّات بسیط، از وجود رابط خالی هستند.

قضایائی که مشتمل بر حمل اولی (ذاتی) باشند (حمل اولی، حملی است که موضوع و محمول آن از لحاظ معنا و تحقّق خارجی و صدق متحد باشند) مثل این قضیه: «انسان است»، در مثال این قضیه رابطی نیست جز به حسب اعتبار ذهنی (یعنی ذهن در مقام تعقّل این نوع از قضایا رابطی بین موضوع و محمول آن اعتبار و فرض میکند).

و عین این گفتار در «هلیّات بسیط» است (هلیّات بسیط، قضایائی هستند که سؤال از أنها وجود شی، بوده و محمول آن موجود میباشد) مثل این قضیّه: «انسان، موجود است». در این گونه قضایا نیز رابطی وجود ندارد (جز به حسب اعتبار ذهنی) زیـرا تحقّق نسبت. نسبتی که رابط باشد بین شی، (که موضوع است مثل انسان در قضیهٔ «انسان موجود است») و بین خود شی، (که محمول است به حسب عقل مثل موجود که مراد همان انسان است) معنای محصلی ندارد(۱).

نتیجهٔ چهارم: رابط در عدم محقق نمی شود زیرا برای عدم شبثیتی نیست و نه برای أن تمیّزی است (تا نسبتی و رابطی از عدم نصور شود).

۱- منابع: اسفار ج۱ ص۳۶۵ ص ۳۷۲ و ص۷۵ - داشیهٔ مرحوم استاد بر اسفار ج۱ ص۳۶۶. ( سارح )

لازمهٔ این تفتار این است که در قضایای موجههای که یکی از طرفین آنها یا هر دو، عدم باشد مثل این دو قضیه: «زید معدوم است» (تنها یک طرف قضیه یعنی محمول آن عدم است نه موضوع) و «شریک الباری معدوم است» (طرفین این قضیّه: «زید معدوم است» هر دو عدمی است) در این دو قضیّه، عدمی که رابط باشد وجود ندارد زیرا معنا ندارد عدم به دو عدم (در قضیّهٔ شریک الباری معدوم است) یا به وجود و عدم (در قضیّهٔ: زید معدوم است) قائم باشد برای اینکه (چنانکه گفتیم که) عدم نه شیئیتی دارد نه تمیّزی مگر اینکه وجود رابط را در این قضایا به حسب اعتبار ذهنی (و عقلی) نصور کنیم که مانعی ندارد (و آن نیز از فرض کلام ما خارج است).

نظیر قضایای موجبه، قضایای سالبه هستند مثل این قضیّه: «لیس الانسان به حجر»، «هیچ انسانی سنگ نیست» که در این قضیّه عدمی که رابط بین طرفین باشد وجود ندارد جز به حسب اعتبار ذهنی،

نتیجهٔ پنجم: وجودهای رابطی ماهیت ندارند.

وجودهائی که نحوهٔ وجودشان «وجود رابطی» است (منل نسب قضایا و...) ماهیتی ندارند زیرا ماهیات، اشیائی هستند که در پاسخ سؤال به ما هو؟ گفته میشوند و ماهیات در این صورت مفاهیم مستقلی هستند و (بدیهی است که) وجودهائی که سنخ وجودشان رابطی است نمی توانند مفهوم مستقلی داشته باشند. آپس وجودهای رابطی ماهیتی ندارند).

## فصل دوّم

## دركيفيّت ِاختلاف ِ وجود ِ رابط و مستقلّ

#### آیا اختلاف بین وجود مستقلّ و وجود رابط اختلاف نوعی است یا نه؟

به این معناکه «وجود رابط» که دارای معنای تعلقی آست (یعنی ذاتش عین تعلق به دو طرف قضیه است) آیا جایز است که از آن حالت ذاتی خود منسلح شود و در نتیجه به معنای مستقلّی برگردد به این نحو که وجود رابط (که معنی حرفی دارد) بعد از التفات به او و لحاظ ذهنی به وجود استقلالی برگردد و دیگر آن معنای حرفی را که داشت نداشته باشد یا جایز نیست؟

حقّ این است که شق دوم (یعنی عدم جواز انسلاخ وجود رابط از حالت ذاتی خود که همان تعلّق به دو طرف قضیّه است و همان معنای حرفی بودن و عدم استقلال در معنا) صحیح است زیرا در بحثهای علّت و معلول بزودی خواهد آمد که منشاء نیاز معلول به علّت در ذات معلول (و نحوهٔ وجودی آن) قرار دارد.

<u>لازمهٔ این گفتار این است که معلول عین نیاز و حاجت به علّت و ذاتش قائم به وجود</u> علّت است و برای معلول بدون علّت هیچ وجه استقلالی نیست.

مقتضای این لازم (نیز) این است که هر معلولی خواه جوهر یا عرض فی نفسه (و به ملاحظهٔ ذاتش موجود باشد و به ملاحظهٔ علّت خویشرْ حیثیّت و جنبهٔ رابطی (و تعلّقی) داشته باشد گرچه هر معلولی به ملاحظهٔ ذات خودش و با مقایسهٔ بعض معلول با بعض دیگر از قبیل جوهر یا غرّض بوده، موجود فی نفسه می باشد.

از مطالب بالا می توان نتیجه گرفت که اختلاف «وجود رابط» و «وجود مستقل» ختلاف نوعی نیست به این ترتیب که مفهوم غیر مستقلی که از وجود رابط انتزاع می شود قبول نمی کند که متبدل شود به مفهوم مستقلی که از وجود مستقل انتزاع می گردد.

#### چند نتیجه:

اوّل: اینکه هر مفهومی در استقلالش در مفهوم بودن و عدم استقلالش تابع (نحوهٔ) وجودی است که مفهوم از آن انتزاع میشود (و بدیهی است که) مفهوم به ملاحظهٔ ذاتش جز ابهام، چیز دیگری نیست پس حدود جواهر و اعراض با قیاس بعضی با بعض دیگر و به ملاحظهٔ خودشان، ماهنتهای جوهری و عرضی هستند و با مقایسه به مبداه اول (تبارک و تعالی) رابطهای وجودی هستند و آنها به ملاحظهٔ ذاتشان قطع نظر از وجودشان نه مستقل اند و نه جنبهٔ رابطی دارند.

دوّم: اینکه بعضی از وجودهای رابطی تنها به یک طرف قائم هستند مثل وجود معلول با مقایسه به علّتش چنانکه برخی دیگر از آنها قائم به دو طرف میباشند مثل وجودهای سایر نِسب و اضافات (در قضایا و مرکّبات تقییدی).

سوّم: اینکه عالم وجود و نشأت هستی آدر سلسلهٔ موجودات) تنها متضمن وجود واحد مستقلّی است و آن، واجبالوجود است و باقی موجودها همه از قبیل روابط و نِسب و اضافات میباشند (یعنی استقلالی از خود ندارند و مثل حروف، معنای تعلقی دارند و کاملاً وابسته به مبتداء فیض علی بوده، با کسب فیض وجود از واجب الوجود موجود هستند).

## فصل سوّم

## اِنقسام وجود في نفسه بدو قسم: وجود لِنفسه و لغيره

موجوداتی که فی نفسه (یعنی به ملاحظهٔ ذاتشان) وجود دارند بدو قسم تنقسیم میشوند:

<u> ۱ – آ</u>نچه وجودش فی نفسه برای خودش است (ما وُجِدَ وجُودُهُ لِنَفْسِهِ مثل انسان و اسب و غیر ایندو).

۲- آنچه وجودش برای غیر (و در غیر) تحقق پیدا میکند (ما وُجِدَ وُجُودُه لِنَیرْوِ مثل -----سفیدی و سیاهی و غیر ایندو از عَرْضهای موجود در خارج).

(توضیح اینکه در هر دو قسم، معنای «تحقق شیء فی نفسه» مشترک میباشد و تنها فرق بین آیندو در این است که در اوّلی (یعنی در موجودهای جوهری) تحقق «فی نفسه» برای خودش هست نه برای غیر ولی در دوّمی (یعنی در موجودهای غزضی) تحقق «فینفسه» برای غیر است (مثل عرضها از قبیل سفیدی و سیاهی و…).

و مراد از اینکه وجودش برای غیر است (و در غیر تحقق پیدا میکند – قسم دوّم) این است که وجود او فی نفسه که عبارت از طرد عدم از ماهیّتش میباشد این، به عینه عدم را از شیء دیگر (نیز) طرد میکند (پس سفیدی مثلاً دو عمل انجام میدهد: اوّل اینکه با تحقق سفیدی و وجود آن، عدم را از ماهیّت خودش طرد میکند و دیگر اینکه از کتاب نیز که موضوعش میباشد عدم سفیدی را طرد کرده، کتاب را مثصف به سفیدی میکند).

این طرد از این جهت نیست که ماهیت شی و دیگر (مثل کتاب در مثال سفیدی برای

کتاب و ذات او) معدوم است (و سفیدی با آمدن خودش ماهیت کتاب را ایجاد و آنرا از عدم به وحود آورده باشد) و گرنه لازم می آید که موجود واحد (مثل کتاب) دو ماهیت داشته باشد (زیوا شیء دیگر مثل کتاب برای خودش ماهیت دارد چون موجود است و ماهیت دوم نیز بنابر فرض از ناحیه طرد عدم از ماهیت شیء دیگر یعنی اثبات ماهیت دیگر برای شیء دیگر مثل کتاب پیدا می شود و در نتیجه کتاب دارای دو ماهیت می باشد) و این نیر محال است بلکه به جهت عدمی است که زاید بر ماهیت و ذاتش می باشد بطوریکه این عدم یک نوع مفارنت (در تحقق) با خود شیء بیدا می کند مثل علم که به وجودش عدم را از ماهیت خودش طرد می کند.

(پس علم، دو عمل انجام میدهد: اوّل اینکه به ماهیّیت خود با وجودش تحقّق میدهد یعنی عدم را از ماهیّت خود طرد میکند و نوّم اینکه از موضوعش مثل زید و عمرو و بکر جهل را که یک نوع عدم است طرد میکند به این ترتیب این افراد میّصف به علم میگردند).

دلیل بر تحقق قسم دوم (الوُجُودُ لِغیرِه) وجود آعراض (مثل رنگها و وزن اشیاء و غیر اینها) است زیرا هر یک از آعراض همانطور که عدم را از ماهیت خودش سلب و طرد میکند همانگونه نیز عدم را (با تحقق خود در موضوعش و برای موضوعش) از موضوع خود طرد میکند عدمی که زاید بر ذاتش میباشد (هر نوع عدمی که میخواهد باشد). و همچنین است صور نوعی منطبع زیرا برای اینها یک نوع حصولی است در رابطه با مواد خویش (و برای مواد خویش).

این صور با این نوع حصول و تحقق در ظرف وجود مؤاد خویش هرگز عدم را از ذات مواذ طرد نمیکند بلکه طرد میکند نقص جوهری را از مواذ و مواذ (هـمراه صور نـوعی و بواسطهٔ آنها) با این طرد تکمیل میشود و این است مراد از این عبارت (کَوْنُ وُجُودِ الشّیء افیره و ناعتاً) و مقابل این قسم، قسم اوّل است که وجود شیء عدم را تنها از ماهیت خود شیء طرد میکند (و این، از این عبارت مراد است: «ماکان وُجُودُه طارِداً بُلفَدم غن مـاهینه نقیمه فَحَسْبُ وَ هُوَ الْوُجُودِ لِنَفْسِهِ) مثل انواع تام جوهری از قبیل انـان و اسب و غیر ایندو.

#### از مطالبِ بالا نتايج زير را مي گيريم:

<u>اوّل:</u> اینکه وجود فی نفسه به دو قسم، منقسم میگردد: «مَا وُجوُدُه لِنَفْسِهِ و مَا وُجوُدُه لِنَيْرِهِ» و اثبات اين، مطلوب ما در اين فصل بود.

دوّم: اینکه وجود اعراض از شؤون وجود جواهر که موضوع اُعراض هستند محسوب \_\_\_\_ میشود (چون نحوهٔ وجودی اُنها وجود نعتی و وجو غیر مستقل میباشد).

و همچنین وجود صور منطبع با وجود مواد خویش مباین نیستند.

سوّم: اینکه مفاهیمی که از وجودهائی که جنبهٔ نعتی دارند و به منزلهٔ اوصاف موضوع خویش بشمار میروند منتزع شده باشد این مفاهیم نه برای خود آنها ماهیّتی هست و نه بر موضوعهای آنان.

دلیل این الفتار این است که مفهوه انتزاع شده از وجود تنها، هنگامی ماهیت دارد که وجودیکه مفهوم از آن انتزاع شده است عدم را از خودش طرد کند و وجودیکه جنبه نعتی دارد طرد عدم میکند اما نه از خود مفهوم انتزاع شده از وجود مثلاً وجود سواد (سیاهی) به ملاحظهٔ وجود ذاتش، عدم را از خودش طرد میکند پس سواد دارای ماهیت است و اما این وجود به لحاظ اینکه جسم (موضوع خودش) را متصف به سیاهی میکند عدم را طرد نمیکند نه از خود سواد و نه از ماهیت جسمی که سواد صفت او است بلکه تنها طرد میکند عدم را از صفتی که جسم به آن صفت متضف میشود و خارج از ذات جسم میباشد (یعنی تنها این حقیقت را ثابت میکند که سیاهی برای جسم صفت بوده، و برای آن و در آن قرار دارد).

#### خلاصة درس شَشم:

در قضایای خارجی موضوعات و محمولانی وجود دارند که بر خارج منطبق می شوند دتل زید و ایستاده در قضیهٔ «زید ایستاده است» و وراء موضوع و محمول در هر قضیه امری وجود دارد که آنرا به اسم «وجود رابط» می نامیم. و موضوعات و محمولات هر قضیه را وجود «مستقل محمولی» و یا «وجود نفسی» می نامیم مثل جو هر و أعراض.

بدیهی است که وجود رابط جدا از طرفین قضیه نیست بطوریکه امر مستقلّی محسوب شود وگرنه اجزای قضیه به بینهایت تسلسل پیدا میکند و این نیز محال است مراجعه به متن کنید.

پس وجود رابط خارج از طرفین نیست و در عین حال طرفین یا جزء طرفین و یا عین یکی از طرفین و یا جزء یکی از طرفین و همچنین جدا از آندو نیز نمی تواند باشد.

از اینجا چند نتیجه بدست می آید:

 ۱ - ظرف وجود رابط همان ظرف وجود دو ظرف قضیته است خواه این ظرف، ظرف خارج باشد یا ظرف ذهن.

۲- وحدت شخصی بین وجود رابط و وجود دو طرف قضیه برقرار است.

٣- قضایای حمل اؤلی و هلیّات بسیط از وجود رابط خالی هستند.

۴- رابط در عدم محقّق نمی شود.

۵۰۰ وجودهای رابطی ماهیت ندارند.

توضیحات نتایج بالا در متن درس بیان شده مراجعه نمائید.

بدیهی است که وجود رابط دارای معنای تعلقی است بعنی ذاتش عین تعلق به دو طرف قضیه است حال این سؤال مطرح است که آیا جایز است وجود رابط از این حالت ذاتی خویش بیرون آمده و به معنای مستقل برگردد یا نه؟

هختار مرحوم استاد علامه شق دؤم است يعنى عدم جواز است زيرا وجود هر معلول

به ملاحظهٔ علَّت خویش جنبهٔ رابطی دارد. توضیح آن در متن درس بیان شده مراجعه کنید.

پس وجود جواهر و اعراض به ملاحظهٔ ذاتشان ماهیات جوهری و عَرَضی هستند و با مقایسه به مبداء اوّل (یعنی علّت همهٔ موجودات) روابط وجودی هستند و به ملاحظهٔ ذاتشان قطع نظر از وجودشان نه مستقل هستند و نه جنبهٔ رابطی دارند.

وجودهای رابیلی دو گونداند: برخی از آنها تنها به یک طرف قائم هستند منل وجود معلول با مقایسه به علّتش و برخی دیگر از آنها قائم بدو طرف میباشند مثل وجودات سایر نسب و اضافات در قضایای تقییدی.

در میان سلسلهٔ موجودات در نشأت هستی، تنها یک وجود مستقل واقعی موجود است و آن وجود واجب الوجود و باقی موجودات در رابطه با واجب الوجود از قبیل روابط و نسب و اضافات میباشند برای توضیح بیشتر به متن درس مراجعه کیند.

موجودات فی نفسه بدو قسم: موجودات لنفسه و لعیره تقسیم میشوند، در قسم اوّل، تحقّق فی نفسه برای خودش هست نه برای غیر مثل جواهر از قبیل انسان ولی در دوّمی تحقّق فی نفسه برای غیر است مثل اعراض از قبیل سفیدی و سیاهی.

در اینجا میگوئیم وجود اعراض از شؤون وجود جواهر که موضوع آعراض هستند محسوب میشود و همچنین وجود صور منطبع با وجود مواذ خویش مباین نیستند و نیز مفاهیمی که از وجودهائی که جنبهٔ نعتی دارند منتزع شده باشند این مفاهیم نه برای خود آنها ماهیتی است و نه بر موضوعات آنها. دلیل این گفتار همراه توضیحات مطالب دیگر در متن ذکر شده مراجعه نمائید.

#### پرسشها:

- ۱- وجود مستقل و وجود رابط را معنی و برای هر کدام مثالی بزنید.
- ۲- أيا وجود رابط مى تواند جدا و مفارق از طرفين به عنوان وجود مستقلى محسوب شود يا
   نه؟ در هر صورت چرا؟ توضيح دهيد.
  - ٣- ظرف وجود رابط كدام است و جرا؟
- ۴- قضایای حمل اؤلی و هلیّات بسیطه أیا وجود رابط دارند؟ در هر صورت چرا؟ توضیح
   دهید.
- ۵- آیا در عدم، رابط محقّق می شود در هر صورت چرا؟ آیا در قضایای موجبهای که یکی از طرفین آنها، عدم هستند رابط وجود دارد در هر صورت چرا؟
  - چرا وجودات رابطی، دارای ماهیت نیستند؟
- ۷- چرا وجود رابط از حالت ذاتی خود منسلح نشده به معنای مستقل برنمیگردد؟ و در غیر
   اینصورت چه می شود توضیح دهید.
- ۸- موجود فینفسه و لنفسه و موجود فینفسه و لغیره و موجود فینفسه و لنفسه و بنفسه
   را تعریف و برای هر کدام مثالی بیاورید.
- ۹- مفاهیمی که از وجودهائی که جنبهٔ نعتی دارند منتزع شده باشند آیا خودشان و موضوعاتشان دارای ماهیت هستند یا نه؟ در هر صورت چرا؟

ٱلْمَرْحَلَةُ الْثَّالِثَةُ

# فِي اِنْفِسًام ِالْوَجُود ِاللَّىٰ ذِهْنِيَّ وَ خَارِجِيٍّ

وَ فِيهَا قَصْلُ وَاحِدُ:

## َالْدُّرُّسُ الْسَابِعِ.ُ (۷)

## الْفَصْلُ الْاَوَّلُ

## ِفِي انْقِسَام اِلْوُجُودِ إِلَىٰ ذِهْلِيّ وَ خَارِجِيّ ِ

اَلْمُوْوفَ مِنْ مَذْهَبِ الْفَكَاءِ أَنَّ لِمُنْهِ الْمُعْتَاتِ الْمُوْجُودَةِ فِي الْخَارِجِ الْمُوَّتِّبَةِ عَسَلَهُا اَثَارُهَا وَالْمُواتِ الْمُوْجُودَةِ فِي الْخَارِجِ الْمُوَّتَبَةَ عَسَلَهُا فِيهِ آثَارُهَا الْخَارِجِيَّةُ بِعَيْنِهَا وَإِنْ تَوَتَبَتُ آثَارُ أَخَرَ غَسَيْرُ الْوَجُودَ الْفَرْجَيَّةِ وَهُو الْفَرْجَةِ الْفَارِجِيَّةِ. وَ لَهٰذَا الْنَحْقُ مِنَ الْوُجُودِهُو الْفَرِّي نُسَمِيِّهِ الْوُجُودَ الْفَرْهِيِّ وَ هُمَا عُلْمُنَا وَالْمُعْلَامِيَا وَالْمُعَلَامِيَاتَ الْأَنْشَيَاء.

وَ أَنْكُو اللَّهِ حُودَ اللَّهِ هِنَّ قُومٌ، فَذَهَبَ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ أَنَّ الْعِلْمَ إِنَّا هُو نَوْعٌ إِضافة مِن النَّفس إلى المعلوم الخارجي.

ُّ ذَهَبَ بَعَنْضُهُمْ - وَنْسِبَ إِلَى الْقُدَمَاءِ - أَنَّ الْخَاصِلُ فِي الْذِّهْنِ عِنْدُ الْعِلْم بِالْأَشْيَاءِ أَشْبًا حُهَا الْخَاكِيَةُ لَمَا كَيَا عُرَاكِي الْقِنَالَ لِذِي الْقِثْالِ مَعَ مُبَايِنِتِهَا مَاهِيَّةٌ.

ُ وَ قَالَ آخَرُونَ بِالْأَثْبَاحَ مُعَ إِلَّهَا بِنَةِ وَ عَدَم ۚ إِلَّهَا كَاٰةٍ فَفِيْهِ خَطَا َّمِنَ الْتَفْسِ غَيْرُ أَلَهُ خَطَأُ مُنظَمُ لاَيَخْتَلُّ بِهِ حَلِاةٌ ٱلاِتَسَانِ، كَمَا لَوْ فُرِضَ إِنسَانُ يَرَى الْخُنْثَةَ خُضَرَةٌ دَافِئاً فَيُرتَّبُ عَلَىٰ مَا يَاهُ خُضَرَةً آثارُ الْمُثْرَةِ دَافِاً.

. وَٱلْبُرُهَانُ عَلَىٰ ثُبُوْتِ الْوُجُودِ الْذِّهْنِ أَثَّا نَتَصَوَّرُ لِمَذِهِ الْاُمُورُ الْمُوجُودَةَ في اُلحُسارِج كَالِاَنِسَانِ وَٱلْفَرَسِ مُثَلاً عَلَىٰ نَعْت الْكُلِيَّةِ وَالْصَّرَافَةِ وَ يَحْكُمُ عَلَيْهَا بِذَلِكَ وَلاَ نُرْتَابُ أَنْ لِمُتَصَوِرِّنَا هَٰذَا ثُهُوَّا مَّا فِي ظُرُف وُجُدَّانِنِا وَحَكَنَا عَلَيْهِ بِذَٰلِكَ فَهُوَ مَوْجُودُ مَّا. وَإِذْ لَيْسُ بهٰذَهِ الْنُقُوتَ مَوْجُوداً فِي الْخَارِجِ لِأَنَّهُ فِيهِ عَلَىٰ نَعْتَ الشَّخْصِيّةِ وَالْاِخْتِلِاطِ فَهُوَ مُوجُودُ فِي ظَرُّف آخَر لاَيَتَّرَتَبْ عَلَيْهِ فِيهِ آثَارُهُ ٱلْخَارِجَيَّةُ وَ نِسَتِيهِ النِّهْنَ.

وَ أَيْمُنَا نَتَصَوَّرُ أُمُوراً عَدَمِيَةٌ غَيْرَ مَوْجُودةٍ فِي ٱلخَارِجِ كَالْعَدَمِ الْمُطْلَقِ وَ الْمَعَدُومِ الْمُطْلَقِ وَ إِجْتِاعِ النَّقِيَحَيْنِ وَ سُائِرِ ٱغَمَّالاتِ فَلَهَا ثَبُوتَ مَا عِنْدَنَا لِإِيْصَّافِهَا بِأَحْكُمُ ثُبُوثَتِيَةٍ كَتَكَيُّرُهَا مِنْ عَيْرِهَا وَ خُضُورُهَا لِنَا بَعْدَ غَيْبَتِهَا عَنَّا وَغَيْرِ ذَٰلِكَ. وَإِذَّ لَيْسَ هُوَ الْفُنِّوتُ الْخَارِجِيُ لِأَثَهَا مَعَدُومُةً فِيهِ فِقَ الْكَنْهُنِ.

وَ لاَنَوْتَابُ أَنَّ جُمِيعَ مَا نَعْقِلُهُ مِنْ سِنَّحَ وَاحِدٍ، فَالْأَشْيَاءُ كَيَّا أَنَّ هَا وُجُوداً فِي الخَارِجِ ذَا آثار خَارِجَيَّةٍ هَا وُجُودٌ فِي ٱلذِّهْنِ لاَيْتَرَّتَبُ عَلَيَّا فِي تِلْكَ ٱلآثارِ ٱلْخَارِجِيَّةِ وَإِنْ تَرْتَبُتُ عَلَيْهَا آثارُ أُخَرِ غَيْرُ آثارِها ٱلْخَارِجِيَّةِ ٱلْخَاصَةِ.

وَلَوْ كَانَ هَٰذاَ الْذِّيَ نَفْقِلُهُ عَنِ الْأَشْياءِ هُوَ عَيْنُ مَا فِي الْخَارِجِ، كَمَا يَذَهُبُ إِلَيْهِ الْقَائِلُ بِالْإِضَافَةِ، لَمْ يُتَكِنْ تَعَقُّلُ مَا لَيْسَ فِي الْخَارِجِ كَالْعَدَم وَ الْعَدُومِ وَ لَمْ يَتَّحَقَقُ خَطَأَ فِي عِلْم.

وَ لَوْ كَانُ أَلْوَجُودُ فِي الْذِّهْنِ شَبَحاً لِلأَمْرِ الْخَارِجِيِّ نَسْبَتُهُ إِلَيْهِ نِسْبَةٌ الْتِمَّالِ إلى ذِي الْقَمَّالِ ارْتَفَعْتُ الْعَيْنِيَّةُ مِنْ حَيْثُ الْمَاجِيَّةِ وَ لَزِمَتِ الْسَّفْسَطَةُ لِعَوْدِ عُلُومِنا جَهَالات ِ

عَلَىٰ أَنْ يَعْلِيَّةَ الْإِنْتِقَالِ مِنَ الحَاكِي إِلَ أَلْحَكِيّ تَتَوَقَفُ عَلَىٰ مُسْبَقِ عِكْلَم بِسَاكُحُكِّي، وَ الْمَذُوضُ تَوَّقُفُ الْعِلْمِ بِالْحَكِّي عَلَى الْحَاكِيةِ.

وَ لَوْ كَانَ كُلِّ عِلْمَ غُطِئاً فِي الْكَشَّفِ عَنَا وَ راءَهُ لَزِمَتِ الْتَنفَسَطَةُ وَ أَدَى إِلَى الْمُناقِضَةِ فَإِنَّ كَوْنَ كُلِّ عِلْمٍ عُنْطِئاً يَسْتَوَجِبُ إِيضاً كُونَ هٰذا الْعِلْمَ بِالْكُلِيَّةِ مُخْطِئاً فَيُكَذَّبُ. فَسَيْصَدُقُ نَقِيضُهُ وَهُوكُونُ بِعَضِ الْعِلْمُ مُصِيبًا.

فقدٌ تَحَصَّلَ أَنَّ لِلْهَاهِمِيَاتِ وُجُوداً ذِهَنِيَّا لاَتَقَرَّتَبُ عَلَيْهَا فِيهِ الآثَارُ كُمَّا أَنَّ لَهَا وُجُـوداً خَارِجِيًّا تَتَرَّتُبُ عَلَيْهَا فِيهِ الآثَارُ وَ تَبَيَّنَ بِذَالِكَ الْمُؤْجُودُ إِلَى خَارِجِيًّ و ذَهِنَّ

وَ قَدْ تَبَيَّنَ بِمَامُّرُ أُمُورً:

اَلْأَمْرُ الْأَوْلُ: أَنَّ الْمَاجِنَةَ الْذِهْنِيَةَ غَيْرُ دَاخِلَةٍ وَ لا مُنْدَرِجَةٍ مُحْتَ الْقَوْلَةِ النِّي كَانَتُ دَاخِلَةً وَ لا مُنْدَرِجَةٍ مُحْتَ الْقَوْلَةِ النِّي كَانَتُ دَاخِلَةً تَحْتَهُا وَ إِمَا لَهَا مِنَ الْمَـقُولَةِ مَـفُهُومُهَا فَمُقط.

وَ اَمَّا تَقْسِمُ الْمُنْطِقِينَ ٱلْأَفْرَادُ إِلَى فِهْنِتِتِي وَ خَارِجِيَةٍ فَسَبِنِي عَمَلَيَ الْمُسَامِحَةِ تَسْبِهِيلاً

ُوَ يُندَفِعُ بِمَامَرَ إِشْكَالُ أَوْرَدُوهُ عَلَى الْقَوْلِ سِالُوجُودِ الْذِهِنِيّ، وَ هُـوَ أَنَّ الذَّاتِيّاتِ مُنحَفِظَةً عِلَى الْقَوْلِ سِالُوجُودِ الْذِهِنِيّ وَ هُـوَ أَنَّ الذَّاتِيّاتِ مُنحَفِظةً عِلَى الْقَوْلِ بِالْوَجُودِ الْذَّهِنِيّ، فَإِذَا تَعَقَّلْنَا الْجُوهُرَ كَانَ جَوْهُراً لَا إَنْجِـفَاظِ الدَّاتِيّاتِ، وهُوَ بَعْيَبِهِ عَرَضَ لِقِيَامِهِ بِالْتُفْسِ قِيَّامُ الْعَرَضِ بَوَيْضُوعِهِ، فَكَانَ جَوْهُراً وَ عَرَضَا الْدَّاتِيَاتِ، وهُو بَعْيَبِهِ عَرَضَ لِقِيَامِهُ بِالنَّفْسِ قِيَّامُ الْعَرَضِ بَوْكُوعِهِ، فَكَانَ جَوْهُراً وَ عَرَضَا اللهِ الْعَرَاقِ فَي السَّبِحُالِثَهُ ظَاهِرَةً .

ُ وَجَهُ ٱلإِنَدِفَاعِ أَنَّ ٱلْسَتَحِيلَ كُونُ تَنَيْءٍ وَاجِدٍ جَوْهُواً وَعَرَضاً مَعاً بِالْخَمْلِ ٱلشَّائِعِ وَ ٱلْجَوْهُوُ المُعْتُولُ جُوهُو بِٱلْحَمْلِ الْأَوَلِي وَعَرَضُ بِالْحَمْلِ ٱلشَّائِعِ فَلا اِسْتِخَالَةً.

وَ إِشْكَالُ ثَانِ، وَهُوَ أَنَّ لَاذِمْ الْقُول بِالْوَجُودِ الذِّهِنِّ أَنَّ يَكُونَ الْجَوَهُ الْمُعْتُولُ جَوْهُما الْخَوْهُمَ الْكَيْعَيَّاتِ الْثَقْسَانِيَةِ، فَالْفَقُولُ مِنَ الْجَوْهُمِ الْمُنْقَالِ الْحَيْفَةِ اللَّهُ الْمُؤَمِّرِ الْكَيْفَةِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْكَيْفَ وَهُوَ عَمَالُ لِأَدَائِهِ إِلَى تُتَأَقِّضَ الذَّاتِ لِكُونَ الْمُقُولَةُ اللَّهُ الْكَيْفَ وَهُو عَمَالُ لِأَدَائِهِ إِلَى تُتَأَقِّضَ الْذَاتِ لِكُونَ الْمُقُولَةُ مُنْدَرِجًةً الْمُقُولَةَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَولَةُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِلُ الْمُعْتَى الْمُؤْمِلُ الْمُنْدَرِجَةً الْمُعْتَى الْمُؤْمِلُ مَثَلًا كَانَ مُنْدَرِجًا الْمُنْ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُنْ الْمُؤْمِلُ مُثَلًا كَانَ مُنْدَرِجًا الْمُنْفِيلِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِلُ اللّهُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ

وَجُهُ ٱلانْدِفَاعِ أَنَهُ كَيْتُ نَفْسًا فِي بَالْحَمْلِ ٱلشَّائعِ لَهُوَ مُنْدَرَجٌ تَعْتُهُ و أَمَّا غَيْرُهُ مِن الْمُقُولُاتِ أَوْ أَنْوَاعُهَا فَحْمُولُ عَلِيَه بِٱلْحَمْلِ الْأَوْلِيِّ، وَكَيْسَ ذَٰلِكَ مِن ٱلإِنْدَرَاج في شَيَءٍ. اِشْكَالُ ثَالِثُ، وَ هُوَ أَنَّ لَازِمَ أَنَّ الْتَوْلَ بِالْوَجُودِ الْذِّهِنِّى كُوْنُ الْنَفْسِ خَارَةً باردَةً مَعاً و مُرَبِّعاً وَمُكَلَّناً مَعا إِلَى عَيْرَ ذَٰلِكَ مِنَ الْكُتْفَابِلَاتِ عِنْدَ تَصَوَّرِهَا هَذَاهِ الْاَشْيَاء، إِذْ لَا نَعْنِي بِالْحَارُ و الْبَارِدِ وَ الْمُرْبِّعِ وَ الْكُتَكِّ إِلَّا مَا حَصِلَتُ لَهُ هَذَاهِ الْكَانِ الْتِي تُوجِدُ لِلْغَيْرِ وَ تَنْجَتُهُ.

وَجْهُ ٱلْإِنْدِفَاعِ أَنَّ ٱلْمِلَاکَ فِي كُوْنِ رِاجُوهِ ٱلْفَيَّىءَ لِغَيْرِهِ وَكُوْنِهُ بَاعِتاً لِهَ هُو الحَسْمَلُ ٱلسَّائِعِ. وَ ٱلذِّي يُوَجَدُّ فِي ٱلدِّهْنِ مِنْ بُرُودَةٍ و حَرَارَةٍ و مُحَدِّ هِنَا هُو كذَٰلِكَ بِالْخَمْلِ ٱلأَوْتِي

دُونَ ٱلشَّائِعِ.

وَ إِشَّكُالُ وَابِيعُ، وَهُوَ أَنَّ الْلَآزِمِ مِنْهُ كَوَّنْ شَيْءٍ واجد كُلِيّاً واجْزِيْتاً مَعاً، وبُطَلانَهُ ظَاهِرْ، بَيْانُ الْلَّازِمَة أَنَّ الْإِنْسَانَ الْفَقُولُ مَثَلاً مِنْ حَيْثُ تَجُويزِ الْفَقَلِ صِدَقَهُ عَلَىٰ كَثِيرِين كُلَّىٰ وَهُو يَغْيَنِهِ مِنْ حَيْثُ كُوْنِهِ مَوْجُوداً قَاعًا بِنفُس واجذةِ شَخْصَيَّةٍ يَتَمُثِّرُ بِهَا عِنْ غَيْرٍه جَزَّنَ فَهُو كُلَّى وَجُوَّ فِيُ مَعاً.

وَجُدُ الْاَندَفَاعِ أَنَّ الْلَهُ لَهُ عُثَلَقَهُ فَالْانْسَانُ الْلَعَقُولُ مثلاً مِن حَيْثُ إِنَّهُ مَقِيسَ إِلَى الْخَارِجِ عُرِيْنَ مَنْ حَيْثُ إِنَّهُ كَيْفً الْفَارِجِ عَنْ كُلِنَّ وَمِنْ حَيْثُ إِلَّهُ كُلِفًا وَالْمُرْبِالْتَفْسِ غَيْرُ مُقِيسٌ إِلَى الْخَارِجِ جَزْقَيُّ.

و اشكال خامسٌ، وَهُو آناً نَعَصُورُ أَهَالُاتِ الْدَاتِيَة، كَشَرِيكُ الْبَارِي وَسَلَبِ الشَّيْءَ عَنْ نَفْسَهُ وَ الْجَهَاعِ ٱلْنَقَيضَيْنِ وَ إِرْتَفَاعِهَا، فَلَوْ كَانَتِ الْأَشْيَاءُ خَاصِلَةَ بِدُواتِهَا فَي الدَّهْنَ اسْتَلَوْمَ ذَلْكَ ثَبُوتُ أَهْالَاتِ الذَّاتِيَة.

وَجُهُ الْآيْدِفَاعِ أَنَّ الْتَأْبِت فِي الذَّهْنِ إِنَّا هُو مُفاهِيمُهَا بِالْحَمْلِ الْآوَلِي لَامسَصَادِيقُهَا بِالْحَسْلِ الشَّااثِعِ. فَالْمُتَصَوْرُ مِنْ شَرِيكِ الْبَارِي هُوَ شريكُ البَسَادِي بِسَاطُمُلِ الْأَوَلَى و أَمَّسًا بِالْحَسْلِ الشَّائِعِ فَهُوَ ثُمُكِنُّ وَكَيْفُ نَفْسًا فَيَّ مَعْلُولُ لِلْبَارِي نَخْلُوقُ لَهُ.

الأُمُورُ ٱلكَّانِي آنَّ الْوَجُودَ الْذَهْنَى لَمَا كَانَ لذَاتِهِ مَقِيسًا إِلَى الْخَارِجِ كَانَ بِذَاتِهِ خَاكِياً الْمَاوَرَاهُ فَالْمَتَنَعَ أَنَ يَكُونَ لَلْبَقَى، وُجُودُ فِطْنَى مِنْ دُونِ أَنْ يَكُونَ لَهُ وُجُودَ خَارِجْسَى مُسَقِّقُ كَالْمَاهِيَّاتِ ٱلْحَقِيقِيَّةِ الْمُنْتَزِعَة مِنَ الْوَجُودِ الْخَارِجِيِّيِ أَوْ مُقَدَّرٌ كَالمُفَاهِمِ غَسَيْرِ الْمَناطُويَّةِ النَّيَ يَتَعَمَّلُهُا الْذَهِنُ بِنَوْع مِنَ الْاِسْتِمْدَادِ مِنْ مُعْلُولًا تِهِ فَيْتَصَدَّرُ الْعَدَمَ مَثَلاً وَيُقَدِّرُ لَهُ ثُهُوتًا مِنا يَتَعَمَّلُهُا الذَّهِنَ بِنَوْع مِنَ الْاِسْتِمْدَادِ مِنْ مُعْلُولًا تِهِ فَيْتَصَدَّرُ الْعَدَمَ مَثَلاً وَيُقَدِّرُ لَهُ ثُهُوتًا مِنَا يَحْكِيدِ عِمَا تَصَدَّرَهُ مِنَ ٱلْمُفْهُومِ.

وَ مِالْجُمْلَةِ ٱلْأَجُودُ ٱلْذَّهْنِيُّ الحَاكِيةُ لِمَارَاءَهُ مِنْ دُونِ أَنْ يَتَرَتَّبُ آثَارُ الْمَتَكِى عَسَلَ

الْحَاكِى وَ لَا يُنَا فَ ذَٰلِكَ تُوَتِّبُ آثَارِ نَفْسِهِ الْحَاصَةِ بِهِ مِنْ حَيْثُ إِنَّ لَهُ مَاهِيَةُ الْكَيْفِ و كذا لاَيُنَا فِيهِ مَا سَيَأْتُي أَنَّ الْصُورَ الْعِلْمِيَّةُ مُطْلَقاً عُردَّةً عَنِ الْمَاذَةِ، فَبَانَّ تَسرَّتُب آثَار الكَيف الْتُفْسَانِ وَكذَا الْتَجُوُّهُ خُكُمُ الْمُتَّوْرِ الْعِلْمِيَّة فِي نفسها وَ الْجَكَايَةُ، وَعَدَمْ تِرِثُّب الآثار حَكَمَا قِيْاساً إِلَى الْخَارِجِ و مِن حَيْث كُونِهَا وْجُوداً وْهَنِيًا لمَاهِيَّة كَذَا خَارِجِيَّةً.

و يَنتَدُونِ بِدَلَكِ اشْكَالُ أُورِدُوهُ على الْفَائِلِينِ بِالُوْجُودِ الذَّهَيِّ. و هُو أَنَّا سَتَصُورَ الْأَرْضُ عَلَى سَعَتَهَا بِسُهُوهًا و براريها و جناهًا و مَا يُحيطُ بها مِن السَّاء بارْجائها البعيدة و النُّجُوم و الْكُواكِ بِأَبْعادِها القَنَاسَعة و حَصُولُ هذه الْمُقادِيرِ العَظِيمة في الذَّهن، اي إنَّطِبَاعُهَا في جُزَّهِ عَصِيٍّ الْجُزِه دِماعَيٍّ مِنَ انطَبَاع الكبيرِ في الصّغِيرِ و هُو مَالَ.

وَ لَا يُجَدِى الجَوابُ عَنْهُ عَا قِيلَ: إِنَّ الْحَلُّ الذي يَنْطَبِعُ فِيهِ الْصُورْ مُنْقَسَمُ إِلَى غَيْر الْنُهَايَةِ، قَانَ الْكُنْ لَاتَسَعْ الْجَبِلِ وَإِنْ كَانْتُ مُنْسَمَةً إِلَى غَيْرِ النَّهَايَةِ.

وَجِهَ ٱلإنْدَفَاعِ أَنَّ الْحَقَّ، كَمَّا سَيَأْتَى بِيَانَهُ أَنَّ الْصُّورِ العلميّةِ الْجَرَئِيَّةِ غَيْرُ مَادَيّة بِــلَّ يُجَرِّدُهُ تَجَرُّدُا مِثَالِيًّا فِيهِ آثَارُ ٱلْمَادَة مِن الْإِبْعَادِ وِ الْأَلْوَانِ وَ الْأَشْكَـالِ دُون تَــفْس الْمَـادَة و الْإِنْطِبَاعُ مِنْ أَحْكَام الْمَادَة و لاانطباع في المجرّد.

وَ بِدَالِكِ يَنْدُفِعُ أَيْضًا إِشْكَالٌ آخَر: هُو أَنَّ الاحسَاسِ و التَّخْيَلِ على مَا بَيْنَهُ عَلَيْا، الطَّبِيمَة بِحُصُولِ صُورِ ٱلأَجْسَام عِا لَهَا مِن ٱلنَّسِبِ و ٱلْخَصُوصَيَّاتِ ٱلخَارِجَيَّة فِي الأَعْسَاء الْحَسَّاسَة و النَّقَا لِهَا إِلَى الدَّمَاعُ مَعَ مَاهًا مِن التَصَرُّف فِي الشَّورِ بَحَسَبِ طَبَائِعِهَا الْخَاصَة و الْمَسَانَ يَنْتَقِلُ إِلَى خُصُوصِيَّات مقاديرها و أَبْعَادها و أَشْكَاها بنوع مِن ٱلمَاعِسَة بين أَجْزَاء الْمُسُورَة الْمَاحِلَة عِنْدهُ عَلَى مَا فَصَلُوهُ فِي مَنْلِه و مِن ٱلوَاضِحِ أَنَّ هذه الصّبورَ الحساصلة النَّطَيعَة بَعُصُوطِيَّاتِهَا فِي مَلَ مَادَى مُنْايَعَةً لِلْنَاهِيَّاتِ الْخَارِجِيَّة فَلا مُسِرَعَ لِلْقُولِ بِالْوَجُودِ الْمُنْافِقَ وَخُضُورُ الْمُاعِيَّاتِ الْخَارِجِيَّة فَلا مُسِرَعَ لِلْقُولِ بِالْوَجُودِ النَّهُ فِي وَخُشُورُ الْمُاعِيَّاتِ الْخَارِجِيَة فَلا مُسِرَعَ لِلْقُولِ بِالْوَجُودِ النَّهُ مِنْ وَخُضُورُ الْمُاعِيَّةِ الْمُنْافِقِ فَى الْمُؤْدِدِ الْمُؤْدِدِ وَالْمَوْلِ الْمُؤْدِدِ وَالْمُؤْدِيَةُ فَلا مُسِرَعَ لِلْقُولُ بِالْوَجُودِ وَالْمَاعِيْنَ وَالْمُؤْدِدُ الْمُلْعِلَة وَلَا مُسِرَعَ لِلْقُولُ بِالْوَجُودِ وَحُضُورُ الْمُؤْمِيَّةِ الْمُعَاتِيَة الْمُؤْدِيَة الْمُؤْمِودُ الْمُؤْمِيْلُ وَالْمُؤْمِيْلُ فَالْمُؤْمِيْلُ فَالْمُعِيْلُ فَالْمُ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَ وَخُضُورُ الْمُؤْمِيْ وَالْمُؤْمِيْلُ فَالْمُعِلَاتِ الْمُعَلِيْلُ فَالْمُؤْمِيْلُ فَالْمُ الْمُؤْمِيْلُ وَالْمُؤْمِيْلُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِيْلُولُ الْمُؤْمِيْلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِيْلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُولُ الْمُعْلِيْلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِيْلُولُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُونُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِيْمُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَال

وَجَهُ ٱلإِنْدِفَاعِ أَنَّ مَا ذَكَرُوهُ مِن الْفِعَلُ وَ ٱلاَنْفِعَالُ الْمَـَادَيِّيْنِ عَــنَدَ حُـصُولُ العَـلُم بِالْجُزْيِّيَاتِ فِي نَجَلِّةٍ، لَكِنَّ هَٰذِهِ الْصُّورُ الْمُنْطَبِعَةَ لَيْسَتَّ هِيَ الْمَعْلَوْمَةُ بِالذَّاتِ وَ إِنَّا هِي الْمُؤْزُ مادّيَةُ مُعِدَّةً لِلْنَّفِسُ نَهْيَتُهَا لِمُضْورِ ٱلْمَاعِبَاتِ الْخَارِجَيَّة عَنْدُهَا بِصُورِ مِثَالِيَّة بَنَاءُ عَلَىٰ مَا سَيْتَبَيِّنْ مِنْ تُجَزُّدُ الْعِلْمَ مُطْلَقاً. وَ قَدْ عَرَفْتَ أَيْضًا أَنْ القَوْلُ بُخْايِرةَ ٱلصَّورِ عِنْدُ الْحِسَ وِ التَخْيَلُ لِذُواْتِ الصُّورِ ٱلَّتِي فِي الْحَارِجِ لِأَيْنَفُكُّ عَنِ السَّفَسَّطة.

اَلْأَيْوِ النَّالِثُ اَنَّهُ كُا كَانَتِ الْمَاهِيَاتُ الْجَيْعَيَّةُ اللَّى تَتَرَّتَبٌ عَلَيْهَا آثَارُهَا فِي الخَارِجِ هِيَ النَّى تَكَرَّتَبٌ عَلَيْهَا آثَارُهَا فِي الخَارِجِ هِيَ النَّى تَحَلُّ الْأَذْهَانَ بِدُونِ تِرْتُبُ مِن آثَارِهَا الخَارِجِيَّةَ فَلَوْ فَرِضَ هُنَاكُ أَمْرُ خَيْئَيَّةُ وَاتِهِ عَيْنُ أَنَّهُ فَى الخَارِجِ و نفسُ ترتُّبُ الآثَارُ كَنفسَ الْوَجُودِ الْعَيْقِي وصفاتِهِ القَاعْةِ بِهِ كَالْفَوْةِ وَالْفِيْعُلِ وَالْوَحْدة وَالْكَثَرَة وَتَحُوهَا كَانَ ثُمْتَنَعَ الْحُصُولِ بِنْفَسِهَا فِي الذِّهَنِ، وَكَذَا لُو فَيرضَ أَمْرُ حَيْثَيَّةً وَالْفِحْدة وَالْكَثَرَة وَتَحُوهُا كَانَ ثُمْتَنَعَ الْحُصُولِ بِنَفْسِهَا فِي الذِّهَنِ، وَكَذَا لُو فَيرضَ أَمْرُ حَيْثَيَّةً وَالْفِرْوضَة خَيْتِيَةً الْبُطْلَانِ وَ فَقَدَانِ الْآثَارِ كَالْعَدَم الْلَطَّلَقِ وَ مَايَوُلُ إِلَيْهِ امْتَنَعَ حُلُولُهُ الْهُونَ.

فَحَقِيقَةُ الْوَجَّوِدِ وَكُلِّ مَا حَيْبَيَّةُ ذَاتِهِ حَيْبَيَّةُ الْوَجُودِ. وَكَذَا اَلْعَدَمُ الْمُطَّلَقُ وَكُلِّ صُا خَيْنَيَّةُ ذَاتِهِ الْمُفْرُوضَةِ حَيْبَيَّةُ الْعِدِمِ يَمْبَعُ أَنَّ يَجْلُ النَّذِهِنَ خَلُولُ الْمَاهِيَّاتِ الْحَقِيقِيَّةِ.

وَ إِلَىٰ هَذَا يَرْجِعُ مَعْنَىٰ قَوْلِمَ اِنَّ أَنْحَالاَتِ الْذَاتِيَّةُ لاصُورَةَ صَجِيحَيةٌ لَمَا فِي الاُذَهَانِ. وَ سَيَأْتِي إِنْ شَاءَاللهُ بَيَانُ كَيْفَيَّةِ إِنْتِزَاعِ مَفْهُوم الْوُجُودِ وَ مَا يَتِّصِفُ بِـهِ وَ الْعَـدَمِ وَ مَا يَوْلُ إِلَيْهِ فِي مَبْاحِثِ الْعَقْل وَ العَاقِل وَ الْمُقَوَّلُ.

مرحلة سوّم:

در انقسام

## وجود به ذهني و خارجي

و در آن یک فصل است:

درس هفتم (۷)

#### فصل اوّل

### در انقسام وجود به وجود ذهنی و خارجی<sup>(۱)</sup>

معروف نزد حکما این است که ماهیاتی که در خارج وجود دارند و آثار خارجی بر آنها مترتب است وجود دیگری دارند که این آثار بر آنها مترتب نیست گر چه آثار دیگری غیر آثار وجود خارجی بر آنها مترتب است، این نحو وجود را وحود ذهنی مینامیم و آن، علم به ماهیات اشیاء است و (لکن) جماعتی وجود ذهنی را منکرند و اعتقاد دارند که علم، تنها یک نوع رابطه و نسبتی است که نفس با معلوم خارجی پیدا میکند.

برخی از قدهاء فلاسفه معتقدند که أنچه در ذهن بهنگام علم به اشیاء پیدا می شود تنها «اشباحی» است که حکایت از اشیاء خارجی می کند همانگونه که تمثال از صاحب تمثال حکایت می کند با اعتقاد به اینکه آندو (یعنی شیء موجود در خارج و صورت ذهنی آن شیء) به ملاحظهٔ ماهیت، مباین همدیگر هستند.

جماعت دیگری از فلاسفه هستند که با اعتقاد به اشباح و (با عتقاد به) مبانیت آندو ریعنی تمثال و صاحب تمثال و اشیاء و اشباح) معتقد به حکایت اشباح از صاحب اشباح و اشیاء

۱- منابع این فصل: 'لهیّات شفا مقالهٔ اوّل فصل پنجم - تحصیل ص۲۸۹ و ص۲۸۹ - مطارحات می٣٠٣. (شارح)

خارجی نیستند. البته در این (عدم محاکات، یکنوع) خطائی است که از نفس انسان پدید می آید. ولکن این، خطای منظم نفس بوده، با این خطا، حیات منظم نفس مختل نمی شود همانطور که اگر فرض شود انسانی که رنگ سرخ را دائماً سبز می بیند و بر آنچه سبز می بیند دائماً آثار سرخی را مترتب می کند.

#### دلائل وجود دهني:

۱ - بطور قطع ما این امور موجود در خارج مثل انسان و اسب را بنحو کلی و صرافت طبع (و صرف طبیعت اشیاء را بدون اختلاط آنها با اشیاء دیگر) تصور میکنیم و بر آنها حکم به کلیّت و صرافت میکنیم و شکّی نداریم که متضور ما یک نوع ثبوتی در ظرف وجدان ما دارد و به آن نیز حکم میکنیم.

پس لابد اشیاء با یک نوع وجود، موجود هستند. از آنجا که این اشیاء با این صفات امثل کلیّت و صرف طبیعت بدون آثار خارجیت) در خارج موجود نیستند زیرا این اشیاء در ظرف خارج تنها بر نحو شخصیّت (مقابل کلیّت) و اختلاط (مقابل صرافت) موجود هستند از اینجا می فهمیم که این اشیاء در ظرف دیگری غیر از خارج وجود دارند که آثار خارجیّت بر آنها مترتّب نیست و این نحو وجود را (وجود دهنی) مینامیم.

<u>۲-</u> امور عدمی غیر موجود در خارج را ما تصّور می کنیم مثل «عدم مطلق» و «معدوم مطلق» و «معدوم مطلق» و «اجتماع نقیضین» و سایر محالات پس لاَبد برای آنها یک نوع ثبوتی وجود دارد زیرا این امور عدمی به احکام ثبوتی متّصف می شود مثل تمیّز آنها از دیگر اشیاء و حضور آنها در ذهن ما بعد از غایب شدن آنها از ذهن ما و غیر اینها (از احکام ثبوتی).

و چون ثبوت این امور از قبیل ثبوت خارجی نیست برای اینکه در ظرف خارج معدوم هستند پس لابد در ذهن وجود دارند.

ما شک نداریم که جمیع آنچه را که ما تنقل میکنیم از سنخ واحدی هستند<sup>(۱)</sup> پس

١- شرح منظومه ص٢٣ - اسفار ج١ ص٢٧٥ - تحصيل ص٣٨٩. (شارح)

اشیاء همانطور که برای آنها وجود خارجی بوده و دارای آثار خارجی هستند همانگونه برای آنها وجودی است در ذهن که آثار وجود خارجی را نداردگرچه آثار خاصّی غیر از آثار خارجی بر آنها مترتّب می شود.

حال اگر آنچه را که ما از اشیاء تعفّل میکنیم عین اشیاء خارجی باشند همانطور که معتقدین به اضافه و نسبت (در وجود ذهنی) چنین عقیدهای دارند در این صورت برای ما ممکن نبود تعقّل اشیائی که در خارج موجود نیستند مثل عدم و معدوم و نیز لازم میآمد که هرگز ما خطائی در علم و دانش خود نداشته باشیم (در حالیکه به بداهت برخی از علوم ما خطا است و با خارج تطبیق نمیکند).

و نیز اگر موجود در ذهن شبح امر خارجی بود (یعنی) نسبت موجود در ذهن به ملاحظهٔ خارج بمنزلهٔ تمثال بین آنچه در دهن آنرا تصور میکنیم با آنچه در خارج وجود دارد باشد دو تالی فاسد داشت: اوّل عدم تطابق ذهن و خارج با یکدیگر یعنی آنچه در ذهن ما آنرا تصور میکنیم غیر آن چیزی باشد که در دهن متصور است پس متصور عین آنچه در خارج موجود است نیست و با آن تطبیق نمیکند و دوّم «سفسطه» لازم میآمد.

امًا عدم تطابق ذهن با خارج برای اینکه تمام علوم ما (از اشیاه خارجی و واقعیّات بنابر قول به شبح در وجود ذهنی) به جهل برمیگردد (زیرا شبح، علم نیست و در نتیجه اگر موجود در ذهن شبح امر خارجی بود نه عین آن پس تطبیق با خارج نمیکرد و در نتیجه همهٔ علوم به جهل برمیگشت).

علاوه بر این، فعلیت انتقال ذهن از حاکی به محکی متوقف است بر اینکه سابقاً علم به محکّی داشته باشیم در حالیکه مفروض این است که علم به محکّی متوقف بر حکایت است (و حکایت امر موجود در ذهن از امر خارجی در صورت بودن موجود در ذهن به معنای شبح امر خارجی دیگر حاصل نمیگردد و در نتیجه، انتقال از حاکی به محکّی فعلیّت پیدا نمیکند و در نتیجه علم نه تنها انسان را در کشف از واقع کمک نمیکند بلکه انسان را دچار خطا میسازد).

امًا لزوم سفسطه برای اینکه اگر علمی در کشف از واقع، انسان را دچار خطا سازد در این صورت «سفسطه» (یعنی انکار واقعیتهای موجود در خارج) لازم می آید و در نتیجه

درس هفتم

منتهی به تناقض می شود زیرا مخطیء بودن هر علمی (یعنی اگر بگوئیم هر علمی انسان را به خطا می اندازد) مستلزم این است که خود این علم نیز بطور کلّی خطا باشد (زیرا خود علم نیز یکی از مصادیق مخطیء بودن هر علم می باشد) پس اذعای مخطیء بودن هر علم در حقیقت، خود را تکذیب می کند و در عین حال نقیض خود را که عبارت از این است که بعضی از علمها، انسان را به واقع می سازد مورد تصدین قرار می دهد.

پس از مطالب گذشته این نتیجه حاصل شد که ماهیتها، دارای وجود ذهنی هستند که آثار خارج را ندارند همانطور که برای آنها وجودی خارجی است که آثار خارج را دارد و از اینجا روشن میشود که موجود دو قسم است: «وجود خارجی» و «وجود ذهنی».

#### نتایج مطالب گذشته چند امر است:

امر اوّل: (۱)

ماهیّت ذهنی تحت مقولهای که قبل از ذهنیّت در آن داخـل بـود و در خـارج آثـار خارجیّت بر آن مترتّب بود داخل و مندرج نیست.

آري ماهيت ذهنی تنها مفهوم مقوله را دار' است پس انسان ذهنی (به حسب تعريف منطقیها) جوهر، جسم نامی، حسّاس، متحرّک، با اراده و ناطق است یعنی به حسب مفهوم جوهر است ولکن انسان ذهنی اثر خارجی جوهر را که عبارت از: «ماهیت موجود لا فی موضوع» است دارا نیست و نیز انسان ذهنی گرچه به حسب مفهوم جسم است ولکن ابعاد سه گانهٔ (طول و عرض و عمق) راکه از مشخصات جسم خارجی است در ذهن ندارد و کلام به همین ترتیب است در سایر اجزاء خد (و تعریف) انسان.

پس برای او نیست جز مفاهیم آنچه ار اجناس (مثل حیوان و جسم نامی و جسم مطلق و جوهر) و فصول (مثل ناطق) در خد او قرار دارد بدون اینکه آثار خارجی آنها را داشته

۱- منابع: اسفار ج۱ ص۲۹۳ - ص۲۹۸ - حاشیه مرحوم استاد علاَمه بر اسفار ج۱ ص۲۹۸ - شرح منظومه ص۲۱، شارح

باشد و از آن مفاهیم قصد میکنیم کمالات وّلی و دوّمی را.

از دخول ماهیت ذهنی و اندراج آن تحت یک مقوله جز معنای ترقب آثار خارجیت از آن اراده نمیکنیم وگرنه اگر مجزد انطباق مفهوم مقولهای بر یک شیء کافی در اندراج آن شیء تحت آن مفوله باشد لازم میآید که خود مقوله تحت خودش مندرج باشد زیرا آنرا بر خودش حمل میکنیم پس لازم میآید که خود مقوله فردی از خود مقوله باشد! (و ایس، صحیح نیست).

این است ممنای آنچه فلاسفه گفتهاند: واِنَّ **آلجُوهُر الَّذِّهْنِي جَوْهُرُّ بِالْحَمْلِ اِلْاَوِّلِیّ لا** بِالْحَمْلِ الشَّایعِ» یعنی «جوهر دهنی بحمل اوْلی جوهر است نه به حمل شایع (یعنی جوهر دهنی مفهوم جوهر را در دهن دارد ولکن آثار خارجی جوهر را فاقد است).

با این گفتار منافاتی ندارد تقسیم علماء منطق که افراد را بدو قسم ذهنی و خارجی تقسیم کردهاند (و موجود در ذهن را بعنوان فرد، محسوب داشتهاند) زیرا (وجه عدم تنافی این است که) این تقسیم (و اطلاق فرد بر موجود ذهنی) از روی مسامحه است و به منظور تسهیل در مقام تعلیم، انجام گرفته است.

#### اشكالات وجود ذهني

(از مطالب گذشته همهٔ اشکالاتی که بر تصویر وجود ذهنی ذکر شده دفع میشود) از جمله، این اشکال که بر وجود ذهنی وارد کردهاند دفع میشود:

#### اشكال اوّل:

(اگر وجود ذهنی ثابت باشد لازم میآید یک شیء در آن واحد هم جوهر باشد و هم غزض و این نیز محال است و توضیح آن اینکه) قائلین به وجود ذهنی معتقدند که در وجود ذهنی تمام ذاتیات اشیاء محفوظ است حال اگر ما جوهر را تعقّل کنیم این صورت معقول، نظر به محفوظ بودن ذاتیاتش، جوهر است (و غَرْض نیست) در حالیکه وجود ذهنی جوهر به ملاحظه اینکه قائم به نفس است و قیام به نفس دارد مثل قیام غرّض به موضوع خویش

(مثل رنگهاکه قائم به موضوع خود یعنی جسم میباشند) از این جهت به عینه عَرَض است پس جوهر (در ذهن) هم جوهر است و هم عَرض و محال بودن این از بدیهیّات است (زیرا معنای جوهر، مستقل فی نفسه و معنای عَرَض عدم استقلال و محال است که شیء هم مستقل باشد و هم نباشد).

این اشکال مردود است به اینکه آنجه محال است اینکه یک شیء به حمل شایع هم جوهر باشد و هم غَرَض ولکن در محل گنتگو جوهر معقول به حمل اوّلی جوهر است (یعنی خودش، خودش و جوهر معقول مفهوم خود را دارد) و همین جوهر معقول به حمل شایع (یعنی به ملاحظهٔ تحقق آن در ذهن و قیام آن به نفس) غرّض است پس محالیّت لازم نمی آید (زیرا دو جهت متفاوت پیدا میکند، عَرَض بودن به ملاحظهٔ تحقق جوهر و قیام آن در ذهن است و جوهر بودن به ملاحظهٔ ذات خودش بدون ملاحظهٔ تحقق و قیام آن در ذهن میباشد).

#### اشكال دوم(١):

و آن اینکه لازمهٔ قول به وجود ذهنی این است که جوهر معقول نظر به اینکه تمام ذاتیات جوهر (یعنی ماهیت موجود لافی موضوع) در آن محفوظ است جوهر است و از جهت اینکه او علم است و علم نیز از کیفیات نفسانی است پس در مقولهٔ «کیف» داخل است پس جوهر معقول، مندرج تحت دو مقولهٔ جوهر و کیف می شود و این محال است

زیرا این، منتهی به تناقض در ذات میشود بنابر اینکه مقولات با یکدیگر به تمام ذات متباین هستند (از جملهٔ آنها مقولهٔ جوهر و کیف است و این دو مقوله با یکدیگر متباین میباشند پس لازمهٔ وجود ذهنی این است که دو مقولهٔ متباین در موجود ذهنی جمع شوند و این همان تناقض در ذات است که محال میباشد).

۱- منابع اشكال: شرح منظومه ص٢٥ بداية الحكمه ص٢٢ - الهيّات شفا مقالة سوّم فصل هشتم - حاشية مرحوم ملاصدرا بر شفا ص١٢٥ و ص١٣٥ - مباحث مشرقيّه ج١ ص٣٣٨ - مطارحات ص٢٢٣ و ص٢٢٩.
 (شارح)

و همچنین اگر مقولهٔ کُم را تعقل کنیم صورت معقول در آن واحد مندرج می شود تحت دو مقولهٔ کُم و کیف (که با یکدیگر مباین می باشند) و این نیز محال است (زیوا چنانکه خواهد آمد کُم عَرْضی است که به ملاحظهٔ ذاتش قبول قسمت می کند ولکن کیف عرضی است که به ملاحظهٔ ذاتش قبول قسمت نمی کند و نه قبول نسبت و بدیهی است که این دو با هم مباین بوده و قابل جمع نبستند.

و همچنین است اگر کیف مبصر را تعقُل کنیم زیرا مندرج است تحت دو نوع از مقولهٔ کیف و آن دو کیف محسوس و کیف نفسانی است (و بدیهی است که دو نوع از یک جنس نیز یک جا جمع نمیشوند زیرا از جمع آندو تناقض در ذات پیدا میشود و این نیز محال است).

#### اشكال سوّم:

لازمهٔ قول به وجود ذهنی این است که نفس به هنگام تصور اشیاء و معانی چون سردی و گرمی و مربّع و مثلّت در آن واحد هم گرم شود و هم سرد و هم مربّع و هم مثلّت و غیر اینها از انواع تقابل زیوا ما از اشیاء گرم و سرد و مرّبع و مثلّت و نظیر اینها قصد نمی کنیم جز شیای را که این معانی (متقابل) به جهت آن حاصل و به ملاحظهٔ آن موجود و عارض بر اشیاء شده و صفت برای آنها واقع می شوند.

این اشکال نیز مندفع است به اینکه ملاک در تحقق شیای برای غیرو بودن آن به عنوان وصف برای غیر همان حمل شایع است ولکن آنچه در ذهن از برودت و حرارت و نحو این دو پیدا میشود همان معنا و مفهوم برودت و حرارت و... است به حمل اولی نه حمل شایع (پس لازم نمی آید که نفس به هنگام تصوّر معانی چون سردی و گرمی هم گرم شود و هم سرد زیرا تصوّر این معانی به حمل اولی بوده و آنچه از این معانی، آثار گرما و سرما را دارد اشیاه در وجود خارجی یعنی بحمل شایع می باشد پس این اشکال بر تصوّر وجود ذهنی لازم نمی آید).

#### اشكال چهارم:

و آن اینکه لازمهٔ وجود ذهنی این است که شیء واحد در آن واحد هم کلّی باشد و هم

جزئی و بطلان این اشکال اشکار است.

بیان ملازمهٔ اینکه انسان معقول مثلاً از این جهت که عقل تجویز میکند که بر کثیرین صادق بیاید کلّی است و این به عینه به این ملاحظه که انسان معقول موجودی است قائم به نفس شخص معیّنی بوده و شخصیّتی ممتاز از غیر دارد جزئی میباشد.

پس به این ترتیب انسان معقول هم کلی است و هم جزئی.

این اشکال نیز مردود است زیرا جهت، مختلف است (و در رفع اشکال این مقدار اختلاف کافی است) پس انسان معقول مثلاً از جهت اینکه بخارج (و به افراد) نسبت داده شده، کلی است و از جهت اینکه آن کیفیت نفسانی است و قائم به نفس بوده به ظرف خارج نسبت داده نشده جزئی است.

#### اشكال ينجم:

ما محالات ذاتی را در ذهن خود تضور مینمائیم مثل «شریک باری» و «سلب شیء از خودش» و «اجتماع نقیضین» و «ارتفاع نقیضین» حال اگر ذات این اشیاء در ذهن حاصل شود این عمل مستلزم ثبوت محالات ذاتی است (و این نیز محال است).

این اشکال نیز قابل رفع است زیرا آنیچه (از «شریک باری» و «سلب شیء از خودش» و اجتماع نقیضین و...) در ذهن تضور می شود تنها مفاهیم آنها است بحمل اولی نه مصادیق آنها بحمل شایع پس متصور از «شریک باری» تنها مفهوم شریک باری است بحمل اولی ریعنی مفهوم خودش را دارا است و مفهوم غیر در آن وجود ندارد) امّا شریک باری به حمل شایع (یعنی فرد ذهنی آن) ممکن است و آن کیف نفسانی بوده، معلول باریتمالی و مخلوق او می باشد.

#### امر دوّم: حکایت وجود ذهنی از ماورای خود

چون در وجود ذهنی ذاتاً خارج ملاحظه شده است پس وجود ذهنی بذاته (یعنی ملاحظهٔ ذاتش) از ماورای خود حکایت میکند در این صورت محال است که برای شی،

وجود ذهنی باشد بدون اینکه وجود خارجی محققی داشته باشد مثل ماهیتهای حقیقی که از وجود خارجی انتزاع شده است و یا اینکه برای شیء وجود ذهنی باشد بدون اینکه وجود مقدر و فرضی برای آن تصور شود مثل مفاهیمی که ماهیتی در خارج ندارد ولکن ذهن با عملیّات پیچیدهٔ ذهنی خود با کمک گرفتن (از پارهای) از معقولهای خویش آنها را خلق و پدید می آورد.

**پس ذهن مثلاً** مفهوم عدم را تصوّر و برای آن یک نوع ثبوتی فرض می*کند* که مفهوم متصّور، حکایت از آن می*کند*.

بطور خلاصه شأن وجود ذهنی این است که از ماورای خود حکایت کند بدون اینکه آثار محکّی (یعنی آثار خارج) بر حاکی (یعنی موجود ذهنی) مترتّب باشد و با این، منافاتی ندارد که آثار خاص وجود ذهنی ماهیّت کیف ر دارد.

(زیرا موجود ذهنی قائم بنفس بوده و کیفیت نفسانی محسوب میگردد و نیز با این گفتار (که شأن وجود ذهنی این است که از ماورای خود حکایت کند بدون اینکه آثار خارجی محکّی بر آثار موجود ذهنی حاکی مترتب باند) منافاتی ندارد آنچه بزودی خواهد آمد که صور علمی مطلقاً (یعنی همهٔ صور علمی) مجرّد از مادّه هستند (یعنی آثار مادّه را از قبیل قابل تقسیم بودن و محسوس بودن به یکی از حواس پنجگانهٔ ظاهری و... را ندارند) زیرا ترتّب آثار کیف نفسانی و همچنین ترتّب مجرّد از مادّه بودن از جملهٔ احکام ذات صور علمی (فی نفسها) میباشد و مسأله حکایت و عدم ترتّب آثار خارجی بر آنها (نیز) حکم صور علمی است بملاحظهٔ خارج و مقایسهٔ صور علمی با خارج و به ملاحظهٔ بودن وجود ذهنی برای ماهیتهائی که در ظرف خارج موجودند.

از اینجا (که صور علمی مطلقاً مجرّد از مادّه هستند) اشکالی که بر قائلین به وجود ذهنی وارد کردهاند رفع میشود و حاصل اشکال این است که ما زمین را با همهٔ وسعتاش و همواریها و وادیها و کوههایش و آسمان را با تمام جوانب و کنارههایش (و همهٔ اینها را) که محیط بر زمین است و ستارگان و کواکب را با ابعاد وسیعاش تصور میکنیم (مقدّمهٔ اول –

صغری).

و (بدیهی است که) حلول این مقادیر عظیم در ذهن یعنی انطباع آنها در جزء عصبی یا دماغی مثل انطباع شیء بزرگ در جسم کوچک است و این محال میباشد (مقدّمه دوّم - کبری).

و با توجه به این دو مقدّمهٔ صغری و کبری اشکال مزبور انبات میگردد (و در نتیجه وجود دُهنی ثابت نیست).

پاسخ این اشکال به این نحو داده شده است که: محلّی که صور علمی در آن جا نقش میبندد و منطبع میشود به بینهایت تقسیم شده است (و در نتیجه، در محل بینهایت میتواند اشیاء بینهایت نقش به بندد).

و اکن گفته شده که این پاسخ سودمند نیست زیرا (بدیهی است که) محلی که مثلاً بمقدار کف دست است هرگز گنجایش کوه را ندارد گرچه به بینهایت منقسم شده باشد.

#### باسخ صحيح از اشكال بالا:

همانگونه که خواهد آمد پاسخ صحیح و حق این است که صور علمی، جزئی مادی نبوده، مجزد از ماده است و تجزد آن مثل تجزد مثالی است که در آن خود ماده (و جرم) نیست و تکن آثار ماده از قبیل ابعاد (طول و عرض و عمق و ضخامت) و الوان و آشکال دارد.

واضح است که انطباع، از احکام و خواض مادّه و در شیء مجرّد، انطباع وجود ندارد (زیرا چون صور علمی جزئی، مادّی نیست و مادّه ندارد پس احکام خاص مادّه مثل انطباع در شیء را نیز ندارد و به این ترتیب اشکال مزبور بر طرف میشود).

از اینجا اشکال دیگری نیز رفع می شود و آن اشکال این است که احساس و تخیّل، طبق آنچه علماء علم طبیعی بیان کردهاند به این طریق پیدا می شود که صور اجسام، همراه نسبتها و خصوصیات خارجی اجسام در اعضاء حسّ کننده (از قبیل بینائی شنوائی و چشائی و...) پدید می آید و همراه تضرفاتی که در این صور بحسب طبیعیت خاص خود به وجود می آید منتقل به مغز شده و انسان از طریق مقایسهٔ اجزاه صور حاصل در ذهن خویش با

یکدیگر، بخصوصیّات مقادیر و ابعاد و اشکال آن صور منتقل می شود و تفصیل آن در محلّ خویش ذکر شده است.

روشن است که این صور پیدا شده و نقش بسته در مغز با همهٔ خصوصیّات خویش در مخل مادّی (مغز) انجام گرفته با ماهیّات خارجی مباینت دارد پس قول به وجود ذهنی و حضور خود ماهیّات خارجی، در اذهان مجورّی ندارد.

پاسخ از این اشکال نیز این 'ست که آنچه را که ماذیون در پیدایش فعل و انفعال به هنگام حصول علم و جزئیات اظهار میدارند، بجای خود صحیح میباشد (و ما آنرا قبول میکنیم) ولکن این صور نقش بسته و منطبق در مغز، معلوم بالذات نیست بلکه اینها تنها امور ماذی هستند که نفس را آماده میسازند که ماهیات خارجی در نفس با صورتهای مثال مجرّد غیر مادّی خویش حضور داشته باشند بنابر آنچه بزودی خواهیم گفت که علم به طور مطلق، مجرّد (و غیر مادّی) میباشد.

و نیز از مطالب سابق ما دانستید که قول به مفایرت صور اجسام موجود نزد حسّ و تخیّل، با صاحبان صور (یعنی ذوات صور) که در خارج هستند (این اذعا مغایرت) خالی ار سفسطه نمی باشد (زیرا این نوع از عقیده در نهایت موجب انکار و اقعیّات خارجی می شود).

#### امر سوّم: محاليّت حلول وجود خارجي در ذهن

سابقاً گفتیم که ماهیات حقیقی که آثار خارجی بر آنها مترتب می شود همان ماهیاتی هستند که در اذهان وارد شدهاند و تنها فرق بین آندو این است که آثار خارجی بر این صور ذهنی مترتب نیست.

حال میگوئیم اگر در موردی فرض کنیم که حیثیت ذاتی موجود در ذهن عین حیثیت وجود خارجی ان بوده و عین حیثیت ترتب آثار خارجی باشد مثل خود وجود خارجی و صفات وابسته به آن مثل قوه و فعل و وحدت و کثرت و نحو ابنها در این صورت محال و ممتنع است که اینها بنفسها در ذهن حلول بیدا کنند (زیرا وجود خارجی همان منشأیت آثار خارجی است مثل اینکه اثر خارجی (تش، حرارت و سوزاندن است و محال است که وجود خارجی در ذهن

تحقّق داشته ولی آثار خارج را مثل حرارت و سوزاندن نداشته باشد و از اینجا می فهمیم که منشاء آثار یعنی وجود خارجی، نمی تواند در ذهن تحقق داشته باشد).

و هم چنین اگر فرض کنیم موردی را که حیثیت ذات مفروض او، عین حیثیت بطلان و عدم و فقدان آثار میباشد مثل «عدم مطلق» و آنچه به او برمیگردد (بدیهی است که) حلول چنین ذاتی در ذهن نیز محال و ممتنع است.

پس حقیقت وجود و هر آنچه که حیثیت ذاتش وجود و هستی است و همچنین عدم مطلق و هر آنچه که حنثیت ذات مفروضش، حیثیت عدم است و جنبه عدمی دارد محال و ممتنع است که مانند ماهیات حقیقی در اذهان حلول کند.

و به این معنا برمی گردد معنای کلام فلاسفه أنجا که گفتهاند: «إِنْ اَلْمَحْالاَتِ الدَّاتِيَةِ لَاضُورَةً لَهُا فِی الأَذْهَان» «برای محالات ذاتی صورت صحیح و معقول در اذهان وجود ندارد».

و به زودی به خواست خدا در مباحث عقل و عاقل و معقول کیفیت انتزاع وجود و اوصاف آن و عدم و آنچه را که بر آن برمیگردد بیان خواهیم کرد.

#### خلاصة درس مفتم:

وجود ذهنی نزد اکثر فلاسفه، علم به ماهیّات اشیاء است ولکن جمعی از فلاسفه آنرا منکرند و علم را تنها یک نوع رابطه و نسبتی میدانند که نفس با معلوم خارجی پیدا میکند.

ِ بُوخی دیگر از فلاسفه وجود ذهنی را تنها اشباحی میدانند که حکایت از اشیاه خارجی میکند با اعتقاد به اینکه آندو به ملاحظهٔ ماهیّت مباین همدیگر هستند.

و جماعت دیگری از فلاسفه با اعتقاد به اشباح و با اعتقاد به مباینت شبح و صاحب شبح با یکدیگر معتقد به حکایت اشباح از صحب اشباح و اشیاء خارجی نیستند و معتقدند که این عدم حکایت یکنوع خطائی است که از نفس انسان پدید می آید ولکن با این خطای منظم نفس، حیات انسان مخنل نمی شود.

اکثر فلاسفه که قائل به وجود ذهنی هستند به چند دلیل به آن تمشک میجویند از جمله دو دلیل زیر است:

دلیل اوّل: ما به طور قطع امور موجود در خارج مثل انسان و اسب را بنحو کلّی و صرافت طبع خود تصور میکنیم و بر آنها حکم به کلیّت مینمائیم پس متصور ما یک نوع ثبوتی در ظرف وجدان ما دارند و با یک نوع ثبوتی موجود هستند (مقدّمهٔ اوّل).

مقدمهٔ دوّم: این اشیاء مثل کلیّت و صرف طبیعت که فاقد آثار خارجیّت هستند در خارج موجود نیستند پس ناچار این اشیاء در ظرف دیگری غیر از خارج وجود دارند که آثار خارجیّت بر آنها مترتّب نیست این نحو وجود را وجود دهنی مینامیم.

دلیل دوّم: ما امور عدمی غیر موجود در خارج مثل «عدم مطلق» و «اجتماع نقیضین» و سایر محالات را تضور میکنیم پس لابد برای آنها یک نوع ثبوتی وجود داردزیرا این امور عدمی به احکام ثبوتی مثل تمیّز آنها از دیگر اشیاء و حضور آنها در ذهن متّصف می شوند و چون این امور عدمی از قبیل ثبوت خارجی نیستند چون در ظرف خارج معدوم هستند پس ناچار در ذهن موجودند و این را می دانم که اشیاء معمول در ذهن عین اشیاء

نیستند همانطور که معتقدین به اضافه و نسبت در وجود ذهنی به آن معتقدند وگرنه برای ما ممکن نبود تعقّل اشیائی که در خارج موجود نیستند مثل عدم و معدوم و نیز لازم می أمد که هرگز خطائی در علم و دانش خود نداشته باشیم.

از اینجا می فهمیم که موجود در ذهن، شبح امر خارجی نیست و تفصیل آن در متن درس بیان شده مراجعه نمانید.

#### از مطالب گذشته چند امر روشن می اردد:

اثار ماهیّت دهنی تحت مقولهای که قبل از دهنیّت در آن داخل بود و در خارج آثار خارجیّت بر آن مترتّب بود داخل و مندرج نیست.

۲- وجود ذهنی به ملاحظهٔ ذاتش از ماورای خود حکایت میکند.

۳- حلول وجود خارجی در ذهن محال میباشد.

تفصیل اثبات سه مطلب بالا و توضیح برخی از مسائل مربوط به آنها در متن درس ذکر گردیده مطالعه فرمائید.

و ضمناً پنج اشکال در متن درس به ثبوت وجود ذهنی وارد شده توضیح این پنج اشکال و پاسخ از آنها نیز در متن به تفصیل بیان شده است مراجعه نمائید.

#### پرسشها:

- ۱۰ در ثبوت وجود ذهنی و عدم ثبوت آن چند قول از فلاسفه موجود است آنها را توضیح
   دهید
- ۲۰ از طرف فلاسفهای که قائل به وجود ذهنی هستند دو دلیل در متن درس ذکر شده أن دو را شرح دهید.
- ۳- پاسخ از فلاسفه را که معتقدند: «وجود ذهنی، تنها یک نوع رابطه و نسبتی است که نفس با معلوم خارجی دارد» توضیح دهید.
  - ۴- پاسخ برخی از فلاسفه را که معتقدند علم ما به اشیاء تنها اشباح است بیان نمائید.
- ۵ ایا ماهیت، داخل است تحت مقولهای که قبل از ذهنیت در آن داخل بوده، در خارج آثار
   خارجیت بر آن مترتب بود یا نه در هر صورت چرا؟ توضیح دهید.
- ۶- آیا صحیح است برای شیای وجود ذهنی باشد بدون اینکه وجود خارجی محققی
   داشته باشد یا نه در هر صورت چرا؟
- ۷- این اشکال بر وجود ذهنی که ما زمین و ستارگان و کواکب را با ابعاد وسیعاش تصور میکنیم در حالیکه اطباع آنها در جزء عصبی یا دماغی مثل انطباع شیء بزرگ در جسم کوچک است چگونه پاسخ داده می شود؟ شرح دهید.
- ۸- این اشکال که صور پیدا شده و نقش بسته در مغز با همهٔ خصوصیّات خویش که طبق تحقیقات مادیون در محل مادی (مغز) انجام گرفته. با ماهیّات خارجی مباینت دارد پس قول به وجود ذهنی و حضور ماهیّات در اذهان مجوزی ندارد چگونه پاسخ داده می شود؟ توضیح دهید.
  - ۹- چرا حلول وجود خارجی در ذهن محال است؟ بیان کنید.

## اَلْمُرْحَلَةُ الرَّابِعَةُ

## فِي مَوّادِالْقَضَايَا

[الْوُجُوبُ وَالْاِمْتِنَاعُ وَ الْاِمْكَانُ] وَ اِنْجِصْارُ هَٰا فِي ثَلَاثٍ

قَ ٱلْمَقْصُودُ بِالْذَّاتِ فِيهَا بَيْانُ اِنْقِسَامِ الْمَوْجُودِ إِلَى ٱلْوَاجِبِ وَ ٱلْمُمْكِنِ وَ ٱلْبَحْثُ عَن خَواصِّهِمَا وَ أَمَّا ٱلْبَحُثُ عَن اِلْمُمْتَتِع ِ وَ خَواصِّهِ فَمَقْصُودَ بِٱلْتَّبَع وَ بِالْقَصَّدِ ٱلْتَّانِي.

وَ فِيلُها ثَمَانِيَةُ فُصُولٍ:

## اَلْدُرْسُ اَلْحَامِنُ (۸)

## ٱلَّفَصْلُ ٱلْاَوِّلُ

## فِي أَنَّ كُلَّ مَفْهُوم إِمَّا واجِبُّ وَ امَّا مُمْكِنُّ وَ اِمَّا مُمْتَنِغً

كُلُّ مَنْهُوم فَرَضْنَاهُ ثُمَّ نَسَبْنَا إِلَيْهِ الْوُجُودَ، فَإِمَّا أَنْ يَكُونَ الْوُجُودُ ضَرُورِيَّ الْقُبوتِ
لَهْ وَهُو الْوُجُوبُ أَوْيَكُونَ طَرُورِيَّ الْإِنْتِقَاءِ عَنْهُ - وَ ذَاكَ كَوْنُ الْعَدَم ضِرُورِيَّا لَهُ - وَهُورَ
الْإِمْتِنَاءُ أَوْ لَاَيَكُونُ الْوُجُودُ ضَرُورِيَّا لَهْ وَلَا الْعَدَمُ ضَرَّوِرِيَّا لَهْ وَهُو الْإَمْكَانُ. وَ أَمَّا إِحْبَالُ
كَوْنِ الْوُجُودِ وَ الْعَدَم مِعاً ضَرُورِيَّانِ لَهُ قَنَدُونَعَ بِأَدْنَى الْتِفَاتِ. فَكُلُّ مَفْهُومٍ مَفْرُوسٍ إِمَّا وَاجْهُ وَإِمَّا مُحْبَئِغُ وَ إِمَّا مُحْبَئِغُ وَ إِمَّا مُحْبَؤُهُ

وَ ٱلَّذِّى يُعْطِيهِ ٱلتَّقِسِيمُ مِنْ تَعْرِيفِ ٱلْمُوادَ ٱلْثَلَاثِ أَنَّ وُجُوبَ ٱلشَّىَّ مَكُونُ وُجُودِهِ حَرُورِيَّا كَهُ وَ اِمْتِنَاعُهُ كُوْنُ عَدَمِهِ خَعُرُورِيَّا لَهُ وَ إِمْكَانُهُ سَلَبُ ٱلطَّيَرُورَتَيْنَ بِالْتِسْبَةَ إِلَيْهِ فَالُواجِبُ مَا يُجِبُ وُجُودُهُ وَٱلْمُتَنِعُ مَا يَجِبُ عَدَمُهُ وَٱلْمُنْكِنُ مَا لَيْسَ يَجِبُ وُجُودُهُ وَلاَ عَدَمُهُ .

وَ لِمَٰذِهِ جِمِيعا تَعَرِيفاتُ لَفَظِيَّةً مِنَ قِبِيلِ شَرْح إِلْاِسُمِ الْلُقِيدِ لِلْتَنْبِيدِ وَكَيْسَتْ بِتَعْرِيفَاتٍ. حَقِيَقَتِةٍ، لِأَنَّ ٱلْظَّرُورَةَ وَ الْلاَّضَارُورَةَ مِنَ ٱلْمَعَانِيُ الْبَيْتِةِ الْبَسِدِيهَتِةِ ٱلْتِي تُسْرَسَمُم فِي ٱلشَّفْسِ إِرْتِسِنَامًا أَوَّلِيًّا تَعَرِّيفُ بِنَفْسِهَا وَيُعْرَفُ بِهَا عَيْرُهَا. وَلِذِلِكَ مَنْ حَاوَلَ أَنْ يُعْرَفَهَا حَقِيقِيًّا أَتَىٰ بِتَعْرِيفَاتٍ دُوْرِيَّة كَتَعْرِيفِ ٱلْمُمكِنِ عَا لَيشُ غِنْتِع وَ تَعْرِيفِ الْوَاجِبِ عَا يَلْزَمُ مِنْ فَرْضِ عَدَمِهِ عَمَالُ أَوْمًا فَرَّضْ عَدَمِهِ عَمَالُ وَ تَعْرِيفُ ٱلْحَالِ عَا يَجِبُ أَنَّ لَايَكُونَ، إِلَىٰ عَيْرِ ذَلِك

وَالْذِّي يَقَعُ الْبُحَّتُ عَنْهُ فِي هَذَا الْفَن ٱلْبَاجِتِ عَن الْمُوجُودِّ عِنا هُو مَوْجُودٌ بِالْقَصْدِ الْأَوْل مِنْ هَٰذِهِ ٱلْمُوادِّ الْنَلاْت مُو الرُجُوبُ وَالْإَمْكُانُ كَهَا تَقَدَّمَت الْإِشَارَةُ إِلَيْهِ وَحُمَا وَصْغانِ يُنْقَسِمُ بِهِا الْمُوجُودُ مِنْ حَيْثُ نِسْبَةَ وُجُودِهِ إِلَيْهِ إِنْقِسَاماً أَوْلِيَّا.

ُ وَ بِذَٰلِکَ يَنْدُفِعُ مَا اُورُدِ عَلَىٰ كُوْنِ الْامِكَانِ وَصَفاً ثَابِتاً لِلْسُكُنِ يُحَاذِى الْوجُوبَ الذِّي هُوَ وَصُفُ ثَابِتُ لِلُواجِبِ.

تَقْرِيرُهُ أَنَّ الْإَمْكَانُ كُمَا تَحَصَّلُ مِنَ الْتَقْسِمِ الْسَابِقِ سَلْبُ ضَرُورةِ الْوُجُوبِ وَ سَلْبُ ضَرُورةِ الْوَجُوبِ وَ سَلْبُ ضَرُورةِ الْقَرُورَةِ الْوَجُوبِ وَ سَلْبُ ضَمُّ وَرَةَ الْعَدَمَ فَهُمَا سَلْبَا الْضَرُورَةُ الْعَدَهُ وَلَهُمْ الْمَعْرُورَةَ الْعَدَهُ وَالَّهُ سَلْبُ الْضَرُورَةُ الْعَدَهُ كَمَا عَنْهُ وَاجْدَةً نَاعِتَهُ لِلْكَنْ اللّهُ الْجَابُ عَدُولِنْ فَمَا مَعْنَى البِّضَافُ الْمُتَكِن بِهِ فِي الْمَارِجِ وَ يَطْهَرُ مِنَ النَّعْسِمِ سَلْبُ عَلَيْهِ فَا الْحَارِجِ وَ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّ

وَجْهُ ٱلْإِنْدِفَامِ أَنَّ ٱلْتَضِيَّةُ ٱلْمَعْدُولَةَ ٱلْحَمُولَ تُسَاوِى ٱلسَّالِيةَ الْحَصِّلَةَ عِنْدَ وَجُودِ الْمَرْضَوَعِ وَ قُولُنَا: لَيْسَ بَعْضُ الْمَوْجُودِ ضَرُورِيَّ الْوُجُودِ وَلاَ الْعَدَمْ وَكَذَا قُولُنَا: لَيَسَتُ الْمُاهِيَّةُ مِنْ حَيْثُ هِي صَرَّورِيَّةُ ٱلْوَضُوعِ فِيهِ مَوْجُودٌ فَيَتَسَاوِي ٱلْإِيجُابُ الْعَدُولِيِّ وَالسَلَّبُ ٱلتَّحْصِيلِيِّ فِي الإمْكُانِ. ثُمَّ فِيذَا السَّلَبِ نِينَبَةً إِلَى الْضَرُورِةِ وَإِلَى مَوْضُوعِهِ الْمَسَلُوبِ عَنْهُ الْفَعُرُورِةِ وَإِلَى مَوْضُوعِهِ الْمَسَلَّدِ وَالْمُ مَعْضَافًا لَهُ حَظَّ مِنَ ٱلتَّارِ وَإِلَى مَوْمُودِ وَلَهُ مَا يَعْدُونُ عَدَما مُضَافاً لَهُ حَظَّ مِنَ ٱلوَّعُودِ وَلَهُ مَا يَعْدُ فِي صُوْرَةِ ٱلسَّلَبِ التَّمُوسِلِيِّ كَمَا يَعِدُ مَا يَعْدُ فِي صُوْرَةِ ٱلسَّلَبِ التَّمُوسِلِيِّ كَمَا يَعِدُ مَا يَعْدُ فِي صُوْرَةِ ٱلسَّلَبِ ٱلتَّمُوسِلِيِّ كَمَا يَعِدُ مَا يَعِدُ وَ مُواتِي وَالْمَافِلَ وَإِلَى مَا يَعِدُ وَاللَّهُ لَا اللَّهُ وَالْمَافِقُ لَا وَلَى مَا يَعِدُ وَاللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الْعَدُولِي عَلَى اللَّهُ الْمَالِ وَالْمُولِيلِيِّ كَمَا عَلَيْهُ مِنَ الْعَلَادِ وَإِلَى مَا يَعِدُهُ الْعَمَلُ وَاللَّهُ لَا وَلَا مَا عَبِدُهُ فَي صُورَةً الْسَلَبِ التَّهُ مُوسِلِيِّ كَمَا عَمِلُ وَلَا مَا عَلَالَهُ مَنْ وَالْمَعُولُ وَالْمُولُولُ مُوسَافًا لَهُ وَلَا مَاعِدُهُ فِي صُورَاةٍ الْسَلَابِ التَّهُ مُن الْمُعَلِّ مَنْ الْمُعْلُولُ وَالْمَالِي وَلَا مَا عَلَالَهُ مُنَافِي وَالْمُعَلِّ الْمُعَلِّى الْمُعْلِى الْمُعَلِّى الْمُعْلِى الْمُعُلِي الْمُعَلِّى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعَلِّى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُولِي الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلَى ا

وَيَتَفَرَّعُ عَلَىٰ مَا تَقَدَّمَ أُمُورً:

. أَلاَّمُونُ ٱلْأَوْلُ: أَنَّ مَوْضُوعَ ٱلإِمُكانِ هُوَ الْنَامِيَّةُ، إِذْ لا يَسَيِّصِفُ ٱلثَّيِّءُ بِـلا ضَرُورة الْوُجُودِ وَالْعَدَمِ إِلاَّ إِذَا كَانَ فِي نَفْسِهِ خِلْواً مِنَ الْوَجُودِ وَ الْعَدَمِ جَبِعاً وَلَيْسَ إِلاَّ الْمَاْحِيّةُ مِنْ حَيْثُ هِي، فَكُلِّ مُكِن فَهُو دَوُ مَاهِيَّةٍ. وَبِذِّلِكَ يَظْهَرْ مَعْنَ قَوَهِمْ: «كُلِّ مُكِن ِرُوّجُ تُركينيُّ لَهُ مَاهِيَّةُ وَ وَجُودُ».

وَ أَمْنَا اَطْلَاقَ اللّمَكِنِ عَلَى وَجُودِ عَيْرِ الْوَاجِبِ بِالْذَّاتِ وَ تُسْمِيْتُهُ بِالْوَجُودِ الْامْكَانِيّ فَاصَطِلُاحٌ آخَرَ فِي الْامْكَانِ وَ الْوَجُوبِ يُشْتَعَمَّلُ فِيهِ الْاَمْكَانُ وَ الْوَجُوبُ بِعَنَى الْفَقر الْذَّاقِيّ وَ الْفِئُ الْذَّاقِيّ، وَ لَيْسَ يُرَادُ بِهِ سَلَبُ الصَّرِوْرَتِينَ أَوَاسِّتِواهُ البِّسَبَةِ إِلَى الْوَجُودِ وَ الْعَدَم، إِذَّلاً يُعَلَّ ذَلَكَ بِالْتَسِّبَةِ إِلَى الْوَجُودِ

اَلْأُمْرِ النَّانِي: أَنَّ الاَمْكَانَ لاَزِمُ المَاهِيَة إِذْ لَوْ لَمُ يُلزُكُمُهَا جُازَ أَنَّ تَعَلَّو مِنْهُ فَكَانَتُ وَاجِبَةً اَوْ تُعَنَّبُعَةَ فَكَانَتَ فِي نَفْسِهَا مُوَجُّودُةً اَوَ مُعَدُّومَةً، وَ ٱلْمَاهِيَّةُ مِنْ حَـْيثُ هِــي لامَــوْجُودُةً وَ لاَمُعَدَّهُ مُـةً.

وَ الْمَرَاهُ بِكُوْنِهِ لِأَرْماً لَهَا أَنَّ فَرَضَ الْنَاهِيَّةَ مِنْ حَيْثُ هِى يَكُنِى فِي اِتِّصَافِهَا بِالْامْكَانِ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ إِلَىٰ أَمَّرِ زَائِدِ دَوَنَ الْلَّزَوْمِ الْآصُطِلَاحِيّ، وَهُو كُونَ الْلَزَوْمِ عِلَّةً مُقَّتَضِيَةً لَيْحَقُّتُمِ الْلَاِّرْمِ وَ لَحُوْقِهِ بِهِ، إِذَ لَا اقْتَضَاء فِي مَرْتَبِة اللَّاهِيَّةِ مِنْ حَيَثُ هِيَ إِثْبَاتاً وَنَفَياً.

لاَيْقَالِ: تُحَقِّقُ سَلَبِ ٱلصَّرُورَتَيْنِ فِي مَرَتَبَةِ ذَاتِ ٱلمَّاهِيَّةِ يَقَضِى بِكُوْنِ ٱلْإَصَّكَانِ دَاخِلاً في ذَاتِ ٱلنَّشِيَّةِ، وَ هُوَ ظَاهِرَ ٱلفَسَاد.

غِلنَّا يَقُولُ: إِنَّا يَكُونُ تَعَمُّولُ مِنَ الْغَمُولَاتِ دَاخِلاً فِي الذَّاتِ إِذَا كَانَ الْغَمُلُ حَملاً اَوَلِيًّا مِلَاكُهُ الْإِنْجَادُ الْمُنْهُومِيُّ دُونَ الحَمْلِ الشَّائِعِ الذِّي مِلاكُهُ الْاِنْجَادُ الْوُجُودِيِّ وَ الْإِمْكَانُّ وَ مِائِرُ لُوادِمِ الْمُاهِيَّاتِ الْحَمْلُ بَيْنُهَا وَبَيْنَ الْمُاهِيَّةَ مِنْ خَيْثُ هِيَ حَمْلُ شَائِعُ لا أُولِيَ.

اَلْأُمُّوُ الْتَالِثُ: أَنَّ ٱلإِمْكَانَ مَوْجُودُ بِوُجُودٍ مِوْضُوعِهِ فِي ٱلْأَعْيَانَ وَ لَيْسَ اعْتِباراً عَقَلِيّاً لاَصُورَةَ لَهُ فِي ٱلْخَارِجِ بِوْجُودٍ مُسْتَقِلٍّ مُنْخَارٍ لاَصُورَةَ لَهُ فَالْارِجِ بِوْجُودٍ مُسْتَقِلٍّ مُنْخَارٍ . كَمَا قَالَ بِهِ آخَرُونَ.

ُ أُمَّا اَّنَهُ مُوْجُودٌ فِي الْاعْيانِ بِوُجُودِ مَوْضُوعِهِ فَلاِئُهُ قَسِيمٌ فِي اَلْتَقْسِيمِ لِلُواجِبِ الَّلَّإِي ضَدُّوَرَةَ وَجُودِهِ فِي الْاَعْيانِ، فَارْتَفَاعُ الْصَّكَرُورَةِ الْلَّيَى هُوَ الْإَمْكَانُ هُوَ فِي الْاَعْبَانِ. وَ إِذْ كَانَ مَوْضُوعاً فِي الْتَتْشِيمِ الْلُقَتَضِى لِاِتِّصَافِ الْلَقْسَمَ بِكُلِّ وَاحِدٍ مِنَ الْأَقْسَامِ كَانَ مَعْنَ وصيف ثَيْرُيِّ يَتِّصِفُ بِهِ مُوْضُوعُهُ فَهُوَ مَعْنَى عَدَمَّى لَهُ حَظَّ مُّكَالُوجُودِ وَ الْمَاهِيَّةِ مُـتَّصِفَةُ بِهِ فِي الْأُعْيَانِ. وَ إِذْ كَانَتَ مُتَّصِفَةً بِهِ فِي الْأَعْيانِ فَلَهُ وُجُودُ فِيهَا عَلَىٰ خُدااً لْأَعْدام ٱلْمُضَافَة الْتِّي هِى أَرْصَافَ عَدَمِيَّةُ نَاعِمَةُ كَوْصُوفَاتِهَا مُوجُودَةً بِوجُودِهَا، وَ الْآثَارُ الْلَّرَّبَةُ عَلَيْدِ فِي الْحَقِيقَة هِيَ يَارْتِفَاعُ آثَارِ الْوُجُوبِ مِنْ صَمَّافَةِ الْوُجُودِ وَبَسَاطَةِ الْذَاتِ وَ الْفِيْ عَنِ الْفَيْرِ وَ عَيْرِ ذَلِكَ.

وِعَاقُهُ الْخَارِجُ وَ لَهُ آثَارُ خَارَجِيَّةً وَجُوَّدِيُّةً

وَكَذَا قَوْلُ مَنْ قَالَ: إِنَّ لِلْإَمْكَانِ وَجُوداً فِي الْخَارِجِ مُنْحَازاً مُسْتَتَعِلاً. وَ ذُلِكِ لِظُهُورِ أَتَّهُ مَعْنَى عَدَمَى وَاحِدُ مُشَكَرِكُ بَدِينَ المَـاْحِيّاتِ لِنَـابِثُ بِـُثِبُوتِنِا فِي أَنْـفُسِهَا وَ هُــوَ سَــلْبُ الْفَكَرُورَتَيْنِ، وَ لاَ مَعْنَى لِوُجُودِ الْأَعْدَامِ بِوَجُودٍ مُنْحُانِ مُسْتَعَلِّ.

عَلَىٰ أَنَّهُ لُوْ كَانَ مُوْجُوداً فِي أَلْأَغُيانُ بِوُجُود مُّنَّخَاز مُسْتَقِلَ كَانَ إِمَّا وَاجِباً بِالذّاتِ وَ هُوَ ضَرُورِيُّ الْبُطُلُانِ وَإِمَّا مُكِناً وَهُوَ خَارِجٌ عَنَ ثُبُوتِ الْلَاهِيَّةِ لَا يُكُنِى فِيهِ ثَبُوتُها فِي نَفْسِهَا فَكَانَ بِالْغَيْرُ، وَسَيَجِىُ وَإِسْتِخَالَة الْإِمْكَانِ بِالْغَيْرِ.

وَقَدِ أَسَتَدَ لَوَا عَلَىٰ ذَلِكَ بِوْجُوهِ، أَوْجَهُهَا أَنَّ الْمُتَكِنَ لَوْ لَمْ يَكُنَ مُحَكِناً في الأَعْيَانِ لَكَانَ المَانَ الْمَانَ فيها أَنْ مُتَنِعاً فِيها فَيكُونُ الْمُتَكِنُ صَرُورِيَّ الْوُجُودِ إِنْ صَرُورِيَّ الْعُدَم، خَذَا عَالَ.

وَ يَرُدُّهُ ٱلِاتِّصِافَ بِوَصَفِ فِي ٱلأَعْيَانِ لاَيَسَتَلْزِمُ تَعَقَّقُ ٱلْوَصَّفِ فِيهَا بِوُجُودِ مِـنَعُانِ مُسْتَقِّلٌ ، بِلْ يَكُنَى فِ أَنَّ يَكُونَ مَوْجُوداً بِوَجُودِ مَوْصُوفِهِ وَ ٱلإَمْكَانُ مِنَ ٱلْمُعْتُولاتِ الثَّائِيَةِ ، الْفَلْسَفِيَّةِ ٱلْتِي عُرُوضُهَا فِي ٱلذِّهْنِ وَ ٱلْاِتَّصَافَ بِهَا فِي الْخَارِجِ وَ هِى مَـوْجُودَةً فِي ٱلْخَـارِجِ وَجُودُ وَمَوْ حَدُوعُاتِهَا.

وَ قَدَ تَبَيَّنَ عِمَا تَقَدَّمَ أَنَّ الْإَمِكَانَ مَعْنَى وَاحِدُ مُشْتَرِكُ كَمُفْهُومِ إِلْوُجُودِ

تَنبِيهُ:

َ تُنْطَيْمُ الْطَّرُورَةَ إِلَىٰ صَرُورَةِ أَزَلَتَةَ، وَ هِىٰ كُونٌ اْلْحَسُول صَرُورِيًا لِلْمُوْصُوع لِذَاتِهِ مِنَّ دُوْنِ أَيِّ قَيْدٍ وَ شَرَّطٍ حَتَّى الْوُجُود، وَتَخْصُّ غِاإِذَا كَانَ ذَاتُ اَلْمُوْصُوعِ وُجُوداً قافاً بِنَفْسِهِ بَعْتاً لايشُو بُهُ عَدَمٌ وَالا تَعُدُّهُ مَاهِيَّةُ. وَهُوَ الْوَجُودُ الْوَاجِيِّ تَعَالَىٰ وَ تَقَدَّسَ فِيا يُوصَفُ بِهِ مِنْ صِفَاتِهِ إِلَيْ وَمِنْ الْمَعْدَةُ وَهُو الْوَاجِيِّ تَعَالَىٰ وَ تَقَدَّسَ فِيا يُوصَفُ بِهِ مِنْ صِفَاتِهِ (الْقَى هِيَ عَيْنُ ذَاتِهِ.

ُ وَ إِلَىٰ ضَرُورَةٍ ذَاتِيَّةٍ، وَ هِىَ كُوْنُ الْحَسُولِ ضَرُورِيّاً لِلْمُوْضُوعِ لِذَاتِهِ مَعَ الْوُجُودِ لِا بِالْوُجُودِ، كَقَوْلِنَا: كُلِّ إِنْسَانَ حَيُوانُ بِالْصَّرُورَةِ. فَاَخَيُوانِيَّةً ذَاتِيَةً لِلْانِسَانَ ضَرُورَيَّةً لَهُ مَاذَامَ مَوْجُوداً وَمَعِ الْوَجُودِ، وَلَوُلُاهُ لَكُانَ بَاطِلَ الذَّاتِ، لأإنسَّانُ وَلا حَيْوانَ.

وَ إِلَىٰ صَلَاوِرَةٍ وَ صَفِيَةٍ، وَهِى كُوْنِ الْمُشُولُ صَلَّوِدَيّاً لِلْمُوْصُوعِ لِوَصَغِهِ، كَثَوْلِنا: كُلَّ كُاتِبٍ مُتَحَرِّكُ ٱلأَصَابِعِ بِالْلِصَّرُّورَة مِادَامَ كَنَاتِباً، وَ إِلَىٰ صَلَّوَدَة , وَتَسِيَّتَة ، وَ مَسْرَجَـعُهَا الِى َ الْصَّلَّوْوِرَةِ الْوَصَنِيّةَ بِوُجْهِ.

ِ تُنْبِيهُ آخُر:

هَذَا النَّلَاتِ النَّلَاتِ النَّيِّ لَا يَعْنَى الْإَمْكَانِ هُو الْبَحُوثُ عَنْهُ في هٰذِهِ الْبَاحِث، وَ هُو إِحْدَى الْبَهُاتِ الْثَلَاثِ الْكَانِ الْإَمْكَانُ عِنْدَ الْعَامَةِ الْمُعَاتِ الْثَلَاثِ الْكَانَ الْإِمْكَانُ عِنْدَ الْعَامَةِ الْمُعَاتُ الْقَطْالِا، وَ قَدْ كُانَ الْإِمْكَانُ عِنْدَ الْعَامَةِ الْمُسْتَعْسَلُ في سَلْبِ الْمُعَاتِ الْمُعَاتِبِ الْمُعَاتِبِ الْمُعَاتِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَاتِ الْمُعَاتِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَاتِ الْمُعَاتِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَاتِ الْمُعَاتِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَاتِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَاتِ الْمُعَلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعَلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعْمِلِيمِ الْمُعْلِيمِ الْمُعْمِيمِ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِيمِ الْمُعْمِلِيمِ الْمُعْمِلِيمِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمِ

غَالْإِمْكَانُ بِهَذَا ٱلْمُعَنَّى أَعَمُّ مُوْرِداً مَيُ الْإِمْكَانَ بَالْكِعَنَى الْمُتَكَدِّمِ، أَعَنِى سَلْبَ الْفَعَرُورَكَيْنَ ﴿ وَحَيِّنَ كُلِّ مِنَ الْوَجُوْبِ وَ الْإِمْتِنَاعِ، لَا أَنَّهُ أَعَمُّ مُفْهُوماً، إِذْ لَا جُامِعٌ مَعْهُومَى بَيْنَ الْجَهَاتِ.

ُثُمُّ نَقَلَهُ الْحُكُمَاءُ إِلَى خُصُوص سَلْب الضَّدُورَة ِمِنَ الجَانِبَيْنِ وَسَُّقُوهُ إِمْكَاناً خاصّاً و خاصِيًا وَسَوُّوا لِمَا عِنْدَالْعَامَة إِمْكَاناً عَامَّاً وَعَامِيّاً.

وَّ رَبُا الْطَلِقُ الإمْكَانُ وَ الْرِيدَ بِهِ سَلَابُ الْصَّرُولِاتِ الْذَاتِيَّةِ وَ الْوَصْفِيَّةِ وَ الْوَقْتِيَةَ وَ هُوَ الْخَصَّ مِنَ ٱلِامْكَانَ الْخَصَّ مِنَ ٱلاِسْانُ كَاتِبُ بِالْاَمْكَانِ. اَخَصَّ مِنَ ٱلاَيْسَانُ كَاتِبُ بِالْاَمْكَانِ. فَالْمَاجِيَّةُ ٱلاَيْسَانِيَّةُ لَاتَسْتَوْجِبُ الْكِتَابَةِ، لا لِذَاتِهَا وَ لا لِوَصْفِ وَلا فِي وَقْتٍ مَأْخُوذَيْنِ فِي

التَّضِيّة.

وَ رَجَا أُطْلِقَ الْامِكَانُ وَ أُدِيدَ بِهِ سَلْبِ الْطَّرُولاتِ جَسِعاً حَتَى الْطَّرُورةِ سِكُثُرطِ الْطَّرُولاتِ جَسِعاً حَتَى الْطَّرُورةِ سِكُثُرطِ الْحَمُولِ وَهُ مَ الْكَثَرُورَةُ مَسْلُوبَةً الْحَمُولِ وَهُ مَ الْكَثَرُ وَلَا سَلْبُ. فَالْطَرِيرَةُ مَسْلُوبَةً كَنَهَا حَتَى فِيها أَيْجَابُ وَلاَ سَلْبُ. فَالْضَرِ الْفَاتِي الْذِي عَنَها حَتَى فِيها أَيْعَلَمُ الْمُسْتِطِ الْعَالِمِي الْذِي مَنْ شَأْتِهِ الْجَهَلُ بِالْحُوادِثُ الْمُسْتَقَبَلَةَ لِعَدَم إِلْحَاطَتِهِ سِلْعَالِ وَالْأَسْبَابِ وَلَا فَالِكُلَّ أَمْدٍ مِنْ شَأْتِهِ الْجَهْلُ بِالْحَلِيدِ مِلْ الْمُثَنَاعُ. وَالْوَجُودُ وَ الْوَجُوبُ وَإِمَّا الْعَدَمُ وَالْإَمْتَنَاعُ.

وَّ رُغَا أُطْلَقَ الْاَمْكَانُ وَالْرِيدُ بِهِ الْمَامَانُ وَالْرِيدُ بِهِ الْاَمْكَانُ الْاسْتِعْدَادِيُّ وَ أَهُو وَصْفَ وُجُودِيُّ مِنَ الكِيفِيَّاتِ الْفَاعِيْةِ وَ الْفَرَى بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْاِمْكَانِ الْخَاصِّ الْكِيفِيَّاتِ الْفَاعِيْةِ وَ الْفَرْبَ وَ الْفَرْيَةِ وَ الْفَرْيَةِ وَ الْفَاعِيْقِ الْفَاعِيْقِ وَ الْفَرْبَ وَ الْفَاعَدَ مِنَ الفِلْكِيَّةَ ، مَسْوضُوعُهُ الْمَادَّةُ اللَّهُ الْمُورِدَةُ وَيَبْطُلُ مِنْهَا بِوجُودِ الْمُسْتَعِدِ عِلِافِ الْإَمْكَانِ الْخَسَاصِ الذِّي لَهُ مَسْفَى عَسْقِلَ عَلَيْ الْمُعَلِّيْقِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمُومُوعُهُ الْمَاهِيَّةُ مِنْ حَيْثُ هِمَ لَا يُفارِقُ الْمَاهِيَةَ مَنْ حَيْثُ مِنَ لَا يُفارِقُ الْمَاهِيَةَ مَنْ حَيْثُ مِنَ لَايُفارِقُ الْمُاهِيَةَ مَنْ حَيْثُ مِنَ لَايُفارِقُ الْمَاهِيَةَ مُنْ حَيْثُ مِنَ لَايُفارِقُ الْمَاهِيَةَ مُنْ حَيْثُ مِنَ لَايُفارِقُ الْمُاعِيَةَ مَنْ حَيْثُ مِنَ لَايُفارِقُ الْمَاهِيَةَ مَنْ حَيْثُ مِنْ حَيْثُ مِنَ الْمُعَلِّيْ الْمُلَوْقِ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَلُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَلُونُ اللَّهُ مُنْ مُونَى الْمُعْدَلُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُلِيْلُ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْلَى الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُ مُنْ مُنْفُونُ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُ اللَّمِيْدُ الْمُؤْلِقُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَدُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدَادُونَ الْمُعْدُونَ الْمُعْدَاد

وَ رُبَّا أَطْلِقَ ٱلْإِمُكَانُ وَ ٱرِيِدُ بِهِ كُوْنُ الْثَىَّءِ غِيْثُ لَايَلْزَمُ مِنْ فَرْضِ وَقُوعِهِ مُحَالُ وَ يُسَمِّى ٱلامْكَانَ ٱلْوَقُوعِيَ.

وَ زُيَّا أُطُلِقَ الْإِمَكَانَ وَ أُرِيدَ بِهِ مَا لِلْوَجُودِ الْفَلْوِلِّ مِنَ الْتَعَلُقُ وَ الْتَقُومِ بِالْوَجُودِ الْفَلْوِلِّ مِنَ الْتَعَلُقُ وَ الْتَقُومِ بِالْوَجُودِ الْعِلّ وَ خَاصَّةُ الْفَقُرُ الْذَاقِ لِلْوُجُودِ الْإِمْكَانِي بِالْسِنْبَةِ إِلَى الْوَجُودِ الْوَاجِيِّ جَلِّ وَعَلا وَ يُسْسَتَى الْإِمْكَانُ الْفَقْرِيِّ وَ الْوَجُودِيِّ قِبَالَ الْإِمْكَانَ الْمَاهُدِيِّ.

تُنِيبُهُ ٱُخُر:

مَعْنَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ كُورَةُ كُل مُخْتَصُّ بِالْتَضَاياَ ٱلْتِيَ مُعْنُولُما ٱلْوُجُودُ بِلَ ٱتَتَخَلَّلُ وَإِجِدَةً مِنْهَا مِنْ أَى مُحْيُولٍ مُغْرُوضٍ نُسِبَ إِلَىٰ أَيْ مُوْضُوعٍ مُغُرُوضٍ، غَيْرٌ أَنَّ ٱلْفَلَسَفَةَ لأَتَتَعَرضُ مِنهَا إِلاّ عِا يَتَخَلَّلُ بَيْنَ ٱلْوَجُودِ وَعُوارِضِهِ الذَّاتِيَةِ لِكِوْنِ مُوْضُوعِهَا ٱلمُوجُودُ عِاهُو مُوْجُودُ.

## مرحلة چهارم:

## در موادِّقضایا (وجوب و امتناع و امکان)

و بیان انحصار مواتر قضایا در این سه مورد مقصود اصلی در این مرحله بیان انقسام موجود به واجب و ممکن (۱) و بحث از خواص ایندو است و امّا بحث از ممتنع و خواص آن برای ما مقصود تبعی و ثانوی به شمار می رود.

در این مرحله هشت فصل موجود است:

۱ منابع: حاشیهٔ مرحوم سبزواری بر اسفار ج۱ ص۱۵۷ شواری فیصل اول مسأله ۱۹ -اسفار ج۱ ص۹۱ - ص۸۰۰ - ص۱۶۹ (شارح)

درس ِهشتم (۸)

#### فصل اوّل

#### در اینکه هر مفهومی یا واجب است یا ممکن یا ممتنع

هر مفهوم مفروضی را اگر به وجود نسبت دهیم (از چند صورت خالی نیست): یا ثبوت وجود برای آن ضروری است و این را وجوب مینامیم (صورت اوّل) و یا انتفاء وجود برای آن ضروری و لازم است و (به این تربیب که) عدم بر این مفهوم مفروض ضروری است، این را امتناع میگوئیم (صورت دوّم) و یا اینکه وجود و عدم هیچ کدام بـرای مـفهوم ضرورتی ندارد و این را امکان (خاصّ) مینامیم (صورت سوّم).

امًا این احتمال که وجود و عدم با هم بر این مفهوم مفروض ضرورت داشته باشد با کمترین دقّت بطلان آن واضح است (زیرا وجود و عدم از قبیل نقیضان هستند و دو نقیض در آن واحد محال است بر یک شیء صادق باشند، هم وجود داشته باشد و هم وجود نداشته باشد و جهات آن نیز یکی باشد).

پس مفهوم فرض شده یا واجب است یا ممتنع و یا ممکن (و این عبارت در اصطلاح علماء منطق) قضیهٔ منفصلهٔ (۱) حقیقیّهٔ است که مقتضی دو تقسیم دائر بین نفی و اثبات است

۱- «قضیّهٔ منفصلهٔ حقیقیه» را علماء علم منطق چنین تعریف کردداند که: قبضیّه ای است که در صورت

به این ترتیب گفته میشود که: هر مفهوم مفروض، وجود برای آن یا ضروری است یا نه؟ (تقسیم اوّل). و بر فرض دوّم (یعنی صورت نفی) عدم، برای آن یا ضروری است یا نه؟ (تقسیم دوّم) صورت اوّل را (که وجود بر آن ضروری باشد) واجب و صورت دوّم را (که عدم بر آن ضروری باشد) ممکن آن ضرورت دارد) ممکن محروری باشد) همتنم و صورت سوّم (که نه وجود و نه عدم برای آن ضرورت دارد) همکن می گویند.

با توّجه به کیفیّت تقسیم مفهوم مفروض به سه فرض: وجوب و امکان و امتناع، تعریف مواذ سه گانه نامبرده به شرح زیر میباشد (۱):

وجوب شیء عبارت از ضروری بودن وجود آن و امتناع شیء ضروری بودن عدم آن ر امکان شیء سلب دو ضرورت (ضرورت وجود و ضرورت عدم) از آن و در نتیجه واجب موجودی است که وجودش ضرورت دارد و ممتنع چیزی است که عدمش واجب است و ممکن چیزی است که عدمش واجب است.

همهٔ این تعاریف، تعاریف لفظی هستند از قبیل شرح اسم که برای تنبیه (و یادآوری) مفید بوده، تعاریف حقیقی نیستند زیرا ضرورت و عدم ضرورت از معانی بدیهی و روشنی هستند که در صفحهٔ نقس انسان به صورت بدیهی و اولی نقش میبندند و نفس انسان خود،

أيجاب، حكم به تنافى طرفين أن به ملاحظة صدق وكذب هر دو و در صورت سلب حكم كه عدم تنافى بين أندو از لحاظ صدق وكذب هر دو شده باشد به اين معنى كه در صورت ايجاب نه طرفين قضيّه با هم اجتماع مىكنند و نه هر دو مرتفع مى شوند، و امّا در صورت سلب بودن قضيّه، طرفين در يك مورد با هم جمع مى شوند و مرتفع مى شوند مثل اينكه عدد صحيح يا زوج است يا فرد، در اين قضيّه منفصلة موجبه، زوج و فرد با هم در يك عدد نه جمع مى شودو نه هر دو مرتفع، حال اگر فضيّه را سالبه فرض كنيم و بگوئيم: «در مورد حيوان چنين نيست كه يا اينكه ناطق باشد يا قابل تعليم» در اين قضيّه سالبه، ناطق و قابل تعليم بودن در انسان جمع مى شوند و در غير انسان هر دو مرتفع. براى أگاهى از تفصيل بيشتر به كتب منطق از جمله «منطق مظفّر»

۱- منابع تعریف موادسه گانه: اسفار ج ۱ ص۸۳ - شوارق ص۸۶ -- تحصیل: ص۲۹۱ - الهیّات شفا مقالهٔ اوّل فصل یتجم - مطارحات ص۲۱ (شارح)

آنها را بنفسها و غیر آنها را نیز با این معانی میشناسد.

از اینجا است که (میگوئیم) اگر کسی بخواهد این معانی را تعریف حقیقی بکند دچار تعاریف دوری (۱) میگردد مثل اینکه در تعریف ممکن بگوئیم که ممکن چیزی است که ممتنع نباشد (و به این ترتیب که در تعریف ممکن امتناع را اخذ و در تعریف امتناع نیز بگوئیم که ممتنع چیزی است که وجودش ممکن نیست و در نتیجه در تعریف امکان امتناع و در تعریف امکان را اخذ میکنیم و این همان دور باطل است.

و نیز در تعریف واجب بگوئیم که واجب چیزی است که از فرض عدم آن محال لازم آبد یا اینکه بگوئیم: فرض عدم آن محال است (یمنی در تعریف واجب محال و امتناع را اخذ کنیم) و محال را اینگونه تعریف کنیم که چیزی است که عدم آن واجب است (یمنی در تعریف امتناع واجب را اخذ کنیم و این همان دور محال ست) و غیر اینها از تعاریف دوری.

## وجوب و امکان<sup>(۲)</sup>

اوّلین مسأله و مقصودی که در فن فلسفه که از موجود از این جهت که موجود است (مسأله) بحث میکند از میان مواد<sup>(۲)</sup> سه گانه: وجوب و امکان و امتناع قابل بررسی است (مسأله) وجوب و امکان است. وجوب و امکان، دو وصفی هستند که موجود به ملاحظهٔ نسبت وجود بر ن، به دو قسم: وجود (واجب و ممکن) تقسیم میشود، این انقسام (انقسام بدیهی بوده و به

۱- معنای دور محال این است که دو چیز بهم توقف داشته باشند و یکی را در تعریف دیگری بکار بریم که برگشت محالیت دور نزد فلاسفه و اهل نظر بر توقف یک شیء بر خودش باشد (توقّف الشیء عَلیٰ نفسه) و لازمهٔ توقف شیء بر خودش این است که شیء قبل از وجودش موجود باشد و این نیز محال است که در جای خود باید به تفصیل از آن بحث نمود مثلاً در تعاریف ذکر شده در بالا شما می بینید که ممتنع را در تعریف ممکن و واجب را در تعریف محال و ممتنع بکار بردهاند. (شارح)

۲- اسفار ج۱ ص۱۶۹ – حاشیهٔ مرحوم حاج ملاهادی سبزواری بر اسفار ج۱ ص۱۷۰. (شارح)

۳- معنای ماکه چنانجه خواهد کیفیت نفس الامری است که نسبت هر قضیه در مقام تحقق و در مقام تحلیل عقلی از آن خالی نیست. (شارح)

اصطلاح فلاسفه) انقسام اؤلى است.

#### اشکال بر معنای امکان

به معنای امکان ایراد وارد شده است و حاصل ایراد اینکه امکان وصف ثابت بر ممکن بوده، محاذی و مقابل است با وجوب که عبارت از وصف ثابت بر واجب میباشد.

توضیح آن اینکه امکان همانطور که از تقسیم سابق استفاده شد عبارت از سلب ضــرورت وجــود و سلب ضـرورت عـدم و ایـن، هـر دو سـلبی هسـتند و از ایـن دو بـنام سلبانضرورتین (یعنی سلب دو ضرورت وجود و عدم) تعبیر آورده شده است.

با این کیفیّت چگونه ممکن است اذعا شود که امکان، صفت واحدی است که (ذات) ممکن به اَن متّصف میشود؟ (و این اوّلاً).

(و امّا ثانیاً) اگر تسلیم شویم و بگوئیم برگشت امکان به سلب دو ضرورت عدم و وجود بوده و معنای آن یک سلب است ولکن آنچه از این تقسیم، ظاهر می شود اینکه این سلب سلب تحصیلی است<sup>(۱)</sup> (یعنی حرف سلب جزء محمول نسبت به عنوان سالب حیمل مراد است) نه ایجاب عدولی (۲) (که حرف سلب در آن، جزء محمول بوده و حمل سلب مراد باشد).

۱- مراد از سلب تحصیلی اینکه محمول از موضوعی سلب شود مثل اینکه «علی قالم نیست» در این قضیّه نسبت محمول (یعنی قائم) را از موضوع (یعنی علی) سلب کردهایم بنحو سلب تحصیلی یعنی ادّعا میکنیم که علی در خارج متّصف به قیام نیست. (شارح)

۲- مراد از ایجاب عدولی، این است که سلب (و نقی) در کلام به نسبت برنمی خورد بلکه سلب را جزء یکی از اجزای قضیّه: موضوع یا محمول یا هر دو قرار بدهیم و برای شیء منفی و مسلوب یکنوع ایجابی قائل شویم و اجزای قضیّه در منطق و فلسفه به «موجبه معدوله» تعبیر می آورند و به سه نوع: «معدولة الموضوع و المحمول و الطرفین» تقسیم کردهاند در مخل بحث ما اینگونه بیان می شود که مقصود از امکان که سلب صرور تین است اینکه ضرورت وجود و یا عدم را از ذات ممکن سلب می کنیم بنحو سلب تحصیلی نه اینکه بر سلب ضرورت عدم و با وجود یک نوع ایجاب و تحققی قائل می شویم تا به صورت ایجاب عدولی و موجبه معدوله درآید، برای

بنابراین معنا ندارد که ذات ممکن با امکان به معنای سلب تحصیلی یعنی عدم در خارج متصف شود و اگر (از باب اضطرار و ناچاری) اتصافی در کار باشد لاید (اتضاف ممکن با امکان به معنای سلب دو ضرورت) بنحو ایجاب عدولی است.

نظیر همین اضطرار در تعبیر از امکان به عبارت زیر نیز واقع شده است (مثل اینکه گفته شود) امکان عبارت است از «لاضرورة وجود و عدم» و یا عبارت از «مساوی بودن ماهیّت نسبت به وجود و عدم» تا آنجا که در مقام بیان خواص امکان چنین گفتهاند که «امکان، صفتی است که از ماهیّت جدا نمی شود و اینکه امکان علّت نیاز ماهیّت به علّت است و غیر اینها از خواص امکان و... که با معنای سلب که معنای امکان میباشد چندان سازگاری ندارد بلکه با ایجاب عدولی مناسب هستند).

#### پاسخ ایراد

ایراد بالا به این نحو دفع می شود که قضیه ایکه محمول آن معدوله است با (قضیهٔ) سالبهٔ محصله، در صورت وجود موضوع (به لحاظ معنا) مساوی است (یعنی هر دو، معنای سلبی دارند گرچه یکجا به ظاهر موجبه و دیگری به صورت سالبه محصله هستند) مثل این دو مثال که هر دو در زمینهٔ وجود موضوع است: یکی: «لَیْسَ بَعضُ الْمَوجُودِ ضَروْریُ الوجود وَ لاَآلَندم» «بعضی از موجودات، وجود و عدم برای آن ضروری نیست».

و دیگری: «لَیْسَتِ الْمَاهِیّةُ مِنْ حَیْثُ هِی ضَروِریّة الوُجُودِ وَ لاَالْعَدَم» یعنی «ماهیّت به ملاحظهٔ ذاتش، وجود و عدم برای آن ضروری نیست».

پس ایجاب عدولی (یعنی قضیّهٔ موجبهٔ معدوله) با سلب تحصیلی (یعنی قضیّهٔ سالبهٔ محصله) در مورد امکان مساوی هستند.

سلب ضرور تين داراي دو نسبت است.

سلب ضرورتبن (که در تعریف امکان اخذ شده است) دارای دو نسبت است در یکی

<sup>—</sup> توضیح بیشتر می توانید به منطق منظومه ۶ مرحوم سبزواری و سایر کتب منطق مراجعه فرمائید (شارح)

سلب به ضرورت (وجود یا عدم) نسبت داد شده و در دیگری نسبت سلب به موضوعش (یعنی) موضوعی که هر دو ضرورت (وجود یا عدم) از او سلب گشته و با اعتبار سلب ضرورت وجود و عدم در معنای امکان، امکان از غیر خود (یعنی وجوب و امتناع) تمیز داده می شود (پس سلب ضرورتین وجه مشخصهٔ امکان در مقابل وجوب و امتناع محسوب می گردد).

تلاقر این نکته در اینجا لازم است که، این سلب از قبیل عدم مضاف (و عدم ملکه) بوده برای آن حظی و نصیبی از وجود هست و آثاری بر آن مترتب میشود گرچه عقل آنرا در ابتداء تصور به صورت سلب تحصیلی مییاب همانطور که عقل «عمی» را که عدم مضاف است (یعنی عدم بصر و بینائی از شخصی که از شأن او این بود که بینائی را به ملاحظهٔ نوعش انسان داشته باشد و الآن آنرا ندارد) در ابتداء تصور به صورت سلب تحصیلی مییابد (گرچه از قبیل عدم مضاف بوده، برای آن حظی و نصیبی از وجود هست پس در حقیقت برای سلب اعتبار شده در معنای امکان، حظی و نصیبی از ثبوت هست واز اینجا اشکالات گفته شده در مورد امکان مرتفع میگردد).

## نتيجة مطالب كِدشته چند امر زير است:

اهر اوّل: موضوع امکان، ماهیت است زیرا شیء به سلب ضرورت وجود و عدم، متّصف نمی گردد مگر هنگامی که به ملاحظهٔ ذانش (و فی نفسه) از وجود و عدم هر دو خالی باشد و تنها ماهیت به ملاحظهٔ ذاتش (بدون ملاحظهٔ شیء دیگری با آن) این خاصیت را دارد پس هر ممکنی دارای ماهیت است.

و با این گفتار ممنای قول فلاسفه ظاهر میشود که میگویند: «کُسُلَّ مَحْکِن زَوْجُ تَرکیبِیُّ لَه مَاهِیَةٌ وَ وُجُودٌ» یعنی «هر ممکنی مرکّب از دو چیز: ماهیّت و وجود است».

امًا استعمال کلمهٔ ممکن بر وجودِ غیر واجب بالذات و نامیدن آن به وجود امکانی و اشکال بر مطلب بالا محسوب نمی شود زیراکه) آن، اصطلاح دیگری است در مورد امکان و وجوب به این معناکه امکان در اینجا به معنای فقر ذاتی و وجوب به معنای غنای ثاتی بکار برده می شود (یعنی ذات ممکن سراسر فقر و نیاز بذات آفریننده و ذات واجب بی نیازی صرف

و مطلق از غير خود است).

پس مراد از وجود امکانی در این مورد به معنای سلب دو ضرورت (وجود و عدم) و یا مساوی بودن ذات ممکن نسبت به وجود و عدم نیست زیرا این امر در مورد وجود، معقول نبست (برای اینکه در مورد وجود، فرض سلب و عدم به ملاحظهٔ عقل ناسازگار است).

# امر دوّم: امكان لازم ماهيت است(١)

زيوا اگر امكان، لازم ماهيئت نباشد پس جايز است از آن خالى باشد در اين صورت ماهيئت يا واجب است يا ممتنع و در نتيجه، لازم مى آيد كه ماهيئت به ملاحظهٔ ذاتش (الفاهيئه من حَيْث هيّ) موجود و يا معدوم باشد (در حاليكه مى دانيم كه) ماهيّت به ملاحظهٔ ذاتش (قطع نظر از همهٔ اغيار و اشياء ديگر اين خاصيّت را دارد كه) نه موجود است و نه معدوم (الفاهيئة مِنْ خَيْثُ هِيَ لأمَوُجُودَةُ ولا مَعْدُومَةً)

مراد از اینکه امکان، لازم ماهیت است اینکه فرض و تصوّر ماهیت از این جهت که ماهیّت است (یعنی الماهیّهُ مِنْ حَیْثُ هِیْ هِیْ) به تنهائی در اتّصافاش به وصف امکانی کافی است بدون اینکه نیاز به امری زاید باشد.

(و این لزوم، لزوم اصطلاحی نیست زیرا) لزوم در اصطلاح فلسفه و منطق عبارت است از اینکه ملزوم در رابطه با لازم، علّت مقتضی برای تحقّق لازم و نیز لحوق لازم به ملزوم میباشد با این ملاحظه در لزوم اصطلاحی برای ماهیّت اقتضائی تصور میشود در حالیکه در اینجا (یعنی در اتضاف ماهیّت به امکان) اقتضائی در مرتبهٔ ماهیّت، نفیاً و اثباتاً وجود ندارد.

اشکال: تحقّق سلب دو ضرورت (وجود و عدم) در مرتبهٔ ذات ماهیّت، ایجاب میکند که امکان در ذات شیء داخل باشد و بطلان آن نیز واضح است.

باسخ: این اشکال یعنی داخل شدن محمولی از محمولها در ذات، هنگامی صحیح

۱- منابع بررسی این مطلب: اسفار ج۱ ص۱۶۳ و ص۱۶۴ - مباحث مشرقیّه ج۱ ص۱۳۲ (شارح)

است که حمل (محمول بر موضوعش) از قبیل حمل اولی باشد که ملاک (و ضابط) آن اتّحاد مفهومی (بین موضوع و محمول) است نه در حمل شایع که ملاک و (ضابط) آن اتّحاد وجودی (بین موضوع و محمول) است.

و حمل امکان و سایر لوازم ماهیّت به ملاحظهٔ ذانش از قبیل حمل شایع است نه حمل اوّلی (یعنی حمل امکان بر ماهیّت اتّحاد مفهومی ندارد پس حمل امکان بر ماهیّت به حمل اوّلی نیست بلکه اتّحاد امکان با ماهیّت اتّحاد وجودی است یعنی حمل امکان بر ماهیّت بوده، داخل در ذات ماهیّت نیست).

# امر سوّم: امکان بوجود موضوعش موجود است<sup>(۱)</sup>

امکان به تبع وجود موضوعش (ماهپت) در اعیان (و خارج) موجود است و اعتبار عقلی محض نیست که در اعیان هیچ نوع صورتی (و تحققی) برای آن نباشد چنانکه برخی از فلاسفه چنین گمان کردهاند و نیز امکان، در خارج موجود مستقل و جدا (از ماهیت و شیء موجود) نیست چنانکه برخی دیگر از فلاسفه چنین گفتهاند.

امًا (ادّعای) اینگونه امکان در خارج به وجود موضوعش موجود است (به این نحو اثبات میشود که امکان در تقسیم (مفهوم مفروض به سه قسم: واجب و ممکن و ممتنع) با واجب یعنی موجویکه در ظرف خارج وجودش ضرورت دارد «قسیم» یعنی ضد او می باشد پس (اگر واجب در خارج تحقّق دارد ضد آن یعنی) ارتفاع ضرورتی که عبارت از امکان است در ظرف خارج نیز تحقّق دارد.

(۱مّا ادّعای اینکه امکان در خارج، وجود مستقلّ و جدا از ماهیّت شیء موجود، ندارد به این نحو اثبات میشود که:) امکان در تقسیم مفهوم مفروض (به سه قسم: واجب و ممتنع و ممکن) یکی از اقسام و موضوعات سهگانه بشمار میرود (و وارد در تقسیم مزبور است) و (از

۱- منابع بررسی امر سوم: اسفار ج۱ ص۱۷۷ - ص۱۷۱ و ص۱۸۶ - شوارق فصل اوّل مسأله ۲۰ - مباحث مشرقیه ج۱ ص۱۹۴ - ص۱۹۳ - شارح)

طرف دیگر) تقسیم نیز مقتضی اتصاف مقسم (یعنی مفهوم مغروض) با هـر یک از اقسـام سهگانه میباشد لازمهٔ این دو مطلب این است که امکان، به معنای وصف ثبوتی باشد که موضوعش به آن متصف میگردد.

پس امکان یک معنای عدمی است که برای او حظّی و بهرهای از وجود هست و ماهیّت در اعیان با امکان متّصف میشود و چون ماهیّت در اعیان با امکان متّصف است.

پس برای امکان نیز در 'عیان و خارج (منل خود ماهیّت) یک نحو وجود و ثبوتی است (و مرتبهٔ وجودی او) مثل مرتبهٔ وجودی اعدام مضاف (مثل عمی) است.

اعدام مضاف گرچه از قبیل اوصاف عدمی هستند لکن با موصوفاتشان متصف شده به تبع وجود انها موجود می شوند (پس امکان در ظرف اعیان به تبع وجود موضوعش ماهیّت، موجود است و وجود مستقل ندارد) و آثار مترتب بر امکان نیز در حقیقت همان ارتفاع آثار وجوب مثل صرف وجود بودن و بسیط بودن ذات و بی نیازی مطلق از غیر و غیر اینها از آثار می باشد (و در نتیجه از جمله آثار ذاتی ممکن، این است که صرف وجود نیست و با عدم، مخلوط است و نیاز به غیر و فقدان کمالات واجب الوجود و عدم بساطت وجود و... از صفات مشخصهٔ آن به شمار می رود).

# بطلان دو قول:

با این بیان بطلان دو قول زیر واضح میشود

قول اوّل: اینکه امکان، اعتبار عقلی محض بوده، برای آن در خارج و ذهن ابداً صورتی (متحقّق) وجود ندارد.

بطلان این قول روشن است زیرا وجود موجود، امری است بدیهی و ضروری که ظرفش خارج میباشد و برای آن، آثار خارجی بوده، موجود میباشد (و با این وصف هـرگز صحیح نیست بگوئیم امکان، اعتبار عقلی محض میباشد).

قول دوّم: اینکه برای امکان در ظرف خارج، وجود منحاز و مستقلی هست، بطلان

این قول نیز روشن است زیرا (از مطالب سابق) آشکار گشت که امکان، یک معنای عدمی عام و مشترک بین همهٔ ماهیّات بوده، با تحقّق نات ماهیّت تحقّق پیدا میکند و آن معنا همان سلب دو ضرورت (وجود و عدم) است (چنانکه گذشت) و بدیهی است که اعدام هرگز نمی توانند وجود مستقّل و منحازی داشته باشند (و از جملهٔ اعدام، امکان می باشد).

علاوه بر این اگر فرض کنیم که امکان در 'عیان، وجود مستقل و منحازی داشته باشد این (از دو شق خالی نیست) یا بصورت واجب بالذات متحقق می شود و این، مسلم، باطل است (زیوا لازمهٔ آن انقلاب ممکن بالذات، به واجب بالذات است و همهٔ فلاسفه و عقلاء در بطلان أن اتفاق نظر دارند).

و یا بصورت ممکن متحقق می شود و بدیهی است که امکان، خارج از ثبوت ماهیت ممکن بوده و ثبوت ماهیت در ثبوت آن کافی نیست در این صورت امکان، بصورت امکان بالغیر درمی آید و ما در آینده اثبات خواهیم کرد که امکان بالغیر در ظرف خارج محال است تحقق داشته باشد.

## دلیل تحقّق امکان در خارج به صورت مستقلّ:

طرفداران قول به موجود بودن امکان در خارج بنحو مستقل به وجوهی بر آن استدلال کردهاند که مؤجهترین آنها این است که اگر (تحقق) امکان در اعیان ممکن نباشد لازم است در اعیان یا به صورت واجب باشد و یا به صورت ممتنع و در صورت اوّل لازم می آید که وجود ممکن ضروری شده (به صورت واجب الوجود بالذّات درمی آید) و در صورت دوّم نیز عدم آن ضروری بوده (به صورت ممتنع بالذّات دراید) و این هر دو محال است (زیرا در صورت اوّل لازم می آید انقلاب ممکن به واجب بالذّات و در صورت دوّم لازم می آید انقلاب ممکن به واجب بالذّات و در صورت دوّم لازم می آید

این وجه مردود است زیرا اتصاف یک شیء بوصفی در ظرف اعیان و خارج، مستلزم تحقّق وصف در خارج به وجود مستقل و منحاز نیست بلکه در اتّصاف کافی است که وصف یعنی امکان به وجود موصوفش (ماهیّت) موجود باشد. برس هشتم برس هشتم

و معلوم است امکان از جملهٔ «معقولات ثانی فلسفی» بشمار میرود و معقولاتِ ثانی عبارت از اموری (از قبیل وحدت و کثرت و امتناع و واجب و امکان و...) هستند که عروض آنها بر موضوعاتشان در ظرف ذهن بوده ولکن اتصاف آنها به این امور در ظرف خارج باشد پس معقولات ثانی (از قبیل وحدت و کثرت و امکان و...) به تبع وجود موضوعات خویش، موجود هستند(۱).

از مطالب گذشته آشکار گشت که امکان معنای واحد مشترکی است که همهٔ ممکنها را شامل میشود همانطور که مفهوم وجود همه موجودها را شامل میگردد.

# چند یادآوری و تنبیه: تنبیه اوّل:

ضرورت به چند قسم: «ضرورت ازلی»، «ضرورت ذاتی»، «ضرورت وصفی»، «ضرورت وقتی» منقسم میشود:

۱ - ضرورت ازلی: عبارت از ضروری بود محمول (در یک قضیه) بر موضوعش لذاته (یعنی ذات موضوع این محمول را طلب می کند و مقتضی آن است) بدون هیچ قید و شرطی حتی قید وجود (نیز در این اقتضاء دخالتی ندارد).

این قسم از ضرورت مختص است به موصوفی که ذاتش وجود قائم بنفسه باشد و وجود بحت و ماهیّتی (نیز) وجود بحت و خالص بوده، هیچ نوع عدمی در آن راه نیابد و به هیچ حذ و ماهیّتی (نیز) محدود نباشد و این تنها واجب الوجود است که صفاتش در مقام اتصاف ذات باری تعالی با آنها

۱- مثلاً امكان كه مخل بحث وگفتگوی ما است از معقولات ثانی فلسفی بشمار می رود و مشخصهٔ آنرا دارد و آن اینکه امكان در ذهن بر موضوعش ماهیت عارض شده و گفته می شود: این، ماهیت ممكن است ولكن ظرف اتصاف آن، خارج است و در خارج است كه امكان به تبع وجود ماهیت، موجود می شود و اتصاف ماهیت به امكان در خارج، مستلزم امكان در خارج است كه امكان به تبع وجود ماهیت موجود می شود و اتصاف ماهیت به امكان در خارج، مستلزم این نیست كه خود امكان مستقلاً و جدا از وجود موضوعتی وجود داشته باشد بلكه در صحت اتصاف ماهیت به امكان در ظارف خارج به تبع وجود موضوعتی یعنی ماهیت موجود باشد. (شارح)

عین ذات مقدس می باشد (نه زاید بر ذات جنانکه برخی از متکلمیّن، این عقیدهٔ باطل را دارند).

Y - ضرورت داتی: اینکه موضوع به ملاحظه ناتش (لذاته) اقتضای محمولی داشته و حمل محمول و صدق آن بر موضوعش ضروری باشد ولکن این ضرورت، همراه و توام و در زمینه وجود موضوع است نه اینکه به واسطهٔ وجود موضوع این ضرورت پیدا شود (۱) (الشرورة الدَّاتیّه هی کَوْنُ المَخمولِ ضَرِریّاً لَلْمَوْضُوعِ لِدَّاتِهِ مَعَ الُوجُودِ لاَبالُوجُودِ) مثل این مثال: «هر السانی حیوان است بالضروره» در این قضیه حیوانیت، ذاتی انسان بوده و برای انسان ضرورت دارد مادامی که انسان موجود بوده و وجود با او همراه است بطوری که اگر وجود با انسان همراه نباشد و انسان را بی وجود فرض کنیم مسلّماً ذات باطلی بوده، در این صورت نه انسان است و نه حیوان.

۳ - ضرورت وصفی: ضروری بودن محمول بر موضوع به جهت وصفی که موضوع دارد (و وصف در موضوع است) مثل این مثال «هر نویسندهای، انگشتانش حرکت میکند بالضروره مادامی که مینویسد» (در این قضیه ضرورت حرکت انگشتان، تنها در صورت وصف کتابت است که نویسندهها دارند و این وصف، علت حرکت انگشتان نویسنده محسوب میشود).

ضرورت وقتید: عبارت است از ضروری بودن محمول برای موضوع در وقتی از اوقات و ضرورت وقتید به یک اعتبار یک نوع ضرورت وصفی محسوب میشود و به آن برمیگردد (اگر وقت و زمان را در قضیهٔ وقتیه به عنوان وصف موضوع تلقی کنیم مثل اینکه بگوئیم: «ماه میگیرد به هنگام حایل شدن و زیادی زمین بین آفتاب و ماه» که در حقیقت «بهنگام حایل شدن زمین» گرچه از قبیل وقت و زمان است ولکن یکنوع وصفی برای موضوع این قضیه یعنی ماه به شمار میرود بنابراین قضیهٔ ضروریهٔ وقتیه بر ضروریهٔ وصفیه برمیگردد).

۱-- چنانکه محقّق دوانی چنین نظری را موجّه دانسته است. برای توضیح بیشتر بـه اسـفار ج۱ ص۹۲–۹۱ مراجعه نمایند. (شارح)

يرس هشتم 1۵۵

#### تبيه دوّم: اقسام امكان:

در این مباحث اگر صحبت از امکان میکنیم مقصود ما همان معنای سلب دو ضرورت (وجود و عدم یعنی امکان خاض) است که سابقاً گذشت و یکی از جهات (و مواذ) سه گانه است و هیچ قضیهای در نفس الامر و واقع از این جهات سه گانه خالی نیست.

#### امكان عام

ولكن نزد عامّة مردم، امكان در معناى: «سلب ضرورت از جانب مخالف قضيّه (يعنى حكم خلاف منطوق قضيّه) بكار برده مى شود و لازمة أن سلب امتناع از جانب موافق قضيّه است:

امكان در قضيّهٔ (ممكنه) موجبه در دو صورت صادق است:

صورت اوّل: هنگامی که جانب موافق (بعنی نسبت به بین موضوع و محمول فینفسه در منطوق قضیه) ضروری باشد مثل این مثال: «نویسنده انگشتانش متحرّک است بالامکان (که در این قضیه، متحرّک بودن انگشتان نویسنده، ضروری است و متحرّک نبودن انگشتان برای نویسنده ضرورت ندارد، پس ممکن است).

صورت دوّم: هنگامی که در جانب موافق قضیه، ضرورت از آن، مسلوب باشد مثل این مثال: «انسان انگشتانش متحرّک است بالامکان» (که در این قضیه متحرّک بودن انگشتان انسان ضروری نیست پس ممکن انگشتان انسان ضروری نیست پس ممکن است).

و در قضیّهٔ (ممکنه) سالبه نیز امکان در دو مورد صادق است:

مورد اوّل: هنگامی که جانب موافق (در قضیهٔ) ممتنع باشد مثل این مثال: «نویسنده به هنگام نگارش، انگشتانش ساکن نیست بالامکان» (که در آینجا ساکن بودن انگشتان نویسنده موقع نوشتن ممتنع است).

مورد دوّم: هنگامی که ضرورت از جانب موافق سلب شده باشد مثل این مثال: انسان انگشتانش ساکن نیست بالامکان» (که در این نضیه ساکن بودن انگشتان برای انسان

ضرورت ندارد پس ساکن نبودن برای انسان امکانپذیر است).

پس، امکان به این معنا (یعنی سلب ضرورت از جانب مخالف قضیته یعنی امکان عامً) از امکان به معنائی که سابقاً گذشت یعنی سلب دو ضرورت (وجود و عدم) و نیز از وجوب و امتناع به ملاحظهٔ مفهوم اعمَ بوده باشد زیرا (اعمَ بودن به لحاظ مفهوم، جامع مفهومی لازم دارد و) جامع مفهومی بین جهات سه گانه (وجوب – امکان و امتناع) وجود ندارد (۱).

#### امكان خاص

حکماء امکان را از معنای متداول نزد عامهٔ به خصوص سلب ضرورتین از دو جانب (موافق و مخالف) قضیّه نقل داده و آنرا بنام «امکان خاصّ» یا «خاصیّ» و معنای متداول نزد عامه را بنام «امکان عام» یا «عامّی» نامیدهاند.

#### امكان اخص:

در مواردی نیز امکان را بکار میبرند و از آن سلب مجموع ضرورتهای ذاتی و وصفی و وقتیّه قصد میکنند و این معنا از امکان خاصّ، خصّ است (به این معنا که هرجا که امکان اخصّ وجود داشته باشد امکان خاصّ نیز وجود دارد و امّا هر جا که امکان خاصّ وجود داشته باشد لازم نیست امکان اخصّ موجود باشد).

از 1ینجا است که قضیه: «الانسان کاتب بالامکان» را بنام «امکان اخص» مینامند به این معنا که ماهیت انسانی ایجاب کتابت نمی کند نه به ملاحظهٔ ذات انسان و نه به ملاحظهٔ وقتی از اوقات بنحویکه این دو (یعنی وصف و وقت) مأخوذ در متن قضیه باشند و در مواردی نیز امکان را بکار می برند و از آن سلب همهٔ ضرورتها حتی ضرورت به شرط محمول را اراده می کنند (و ضرورت به شرط محمول مثل این قضیه:

۱- برای توضیح بیشتر در این باره به اسفار ج۱ س ۱۵۰ مراجعه نمائید. (شارح)

درس هشتم ۱۵۷

«رید ایستاده است» در این قضیه ایستادن زید به شرط ثبوت ایستادن بر او ضروری میباشد). و (موارد استعمال) این نوع امکان در امور مستقبله (یعنی امور آینده) است که در آنها ایجاب و سلب هیچ کدام متعین نیست پس ضرورت از این امور سلب میشود حتی به حسب محمول، هج در ایجاب و هم در سلب.

این نحو اعتبار به نظر ساده و ابتدائی مردم عامّی است که از شنون آنها جهل سه حوادث آینده و مستقبل است زیرا احاطه، به علل و اسباب امور ندارد وگرنه برای هر امر مفروضی به حسب ظرف خاض خویش یا وجود است و وجوب یا عدم است و امتناع.

#### امكان استعدادي

امکان در برخی از موارد استعمال به معنای امکان استعدادی بکار می رود.

امکان استعدادی، وصف وجودی است از (سنخ) کیفیّات قائم به مادّه که به واسطهٔ آن مادّه، فعنیّات گوناگون را می پذیرد.

فرق بین امکان استعدادی و امکان خاص اینکه: «امکان استعدادی» از قبیل صفت وجودی است که شدّت و ضعف و قرب و بعد از مرتبهٔ فعلیّت را فبول می کند و موضوعش مادهٔ موجود است و با تحقق «مستعدّله» یعنی با تحقق آنچه ماده برای قبول آن آمادگی داشت طبعاً امکان استعدادی باطل می شود (زیرا که این استعداد، تبدیل به فعلیّت گردیده است) بخلاف «امکان خاص» که آن، یک معنای عقلی است که متصف به شدت و قرب و بعد نمی شود و موضوع آن «ماهیّت مِن حیث هیه است (یعنی ماهیّت به ملاحظهٔ خات خویش بدون ملاحظهٔ قیود و شرائط و هر چیز دیگر) و این، هرگز از موضوع خود ماهیّت (در هیچ بدون ملاحظهٔ قیود و خواه خارج و خواه نفس الامر) جدا نمی شود و همواره لازم ماهیّت است خواه ماهیّت در خارج موجود باشد یا معدوم.

#### امكان وقوعي

مراد از أن، بودن شيء بر حالتي است كه از فرض وقوع أن محاليتي لازم نميأيد و

#### این نوع امکان را «امکان وقوعی» مینامند.

#### امکان فقری و وجودی

چه بسا امکان را بکار میبرند و از آن اراده میکنند تعلَق و وابستگی وجود معلول به وجود علّت و بخصوص فقر ذاتی موجودات ممکن نسبت به وجود باریتعالی (جلّ و علا).

از این معنا فلاسفه به «امکان فقری و وجودی» تعبیر می آورند مقابل «امکان ماهوی» (که در مرتبهٔ ماهیّت تصور می شود و موضوعش هم ماهیّت است).

#### تنبيه سوّم: موارد جريان جهات سه گانه

(موارد استعمال و جریان) جهات سه گانهٔ وجوب و امکان و امتناع مختص نیست به قضایائی که محمول آنها وجود (یا عوارض ذاتی وجود) است بلکه هر یک از آنها می تواند همراه هر محمول مفروضی که بهر موضوع مفروضی نسبت داده شده باشد واقع شوند.

منتها فلسفه، متعرَض بیان همهٔ آنها نمی شود و تنها حالات و احکام جهات سه گانهای را متعرَض می شود که بین وجود و بین عوارض ذاتی آن (از قبیل وحدت و کنرت و علت و معلول و...) جریان داشنه واقع شوند زیرا موضوع فلسفه، موجود از این جهت که موجود است میباشد (و بیان حالات جهات سه گانه که از این محدوده خارج باشد از موضوع فلسفه خارج بوده، در فلسفه از آنها بحثی به میان نمی آید).

## خلاصة درس مشتم:

هر مفهوم مفروضی عقلاً یا واجب است یا ممتنع یا ممکن و در اصطلاح علماء علم منطق به صورت قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیّه است که دایر بین نفی و اثبات میباشد.

واجب، موجودی است که وجودش ضرورت دارد و ممتنع چیزی است که عدمش واجب است. واجب اوست ممکن چیزی است که نه وجودش و نه عدمش واجب است.

این تعاریف، تعاریف لفظی بوده، از قبیل شرح اسم میباشند نه تعاریف حقیقی زیرا وجوب و امتناع و امکان از قبیل معانی بدیهی و روشن هستند که در صفحهٔ ذهن هر انسانی به صورت بدیهی و اؤلی نقش میبندند و اگر بخواهیم این معانی را تعریف حقیقی بکنیم دچار دور میشویم و تفصیل این مطالب در متن درس ذکر شده مطالعه نمائید.

اشکالی بر معنای امکان وارد شده به این ترتیب که امکان به معنای سلب ضرورت وجود و سلب ضرورت عدم میهاشد و این هر دو سلبی هستند و محال است ذات ممکن متّصف به صفت سلبی شوند و معنی ندارد ممکن، در خارج به امکان یعنی سلب تحصیلی یعنی عدم، متّصف گردد.

در پاسخ این اشکال اجمالاً عرض میکنیم، که سلب موجود در امکان از قبیل عدم مضاف بوده، برای آن حظی و نصیبی از وجود بوده، آثاری بر آن مترتب میشود گرچه عقل آثرا در ابتداء تصور به صورت سلب تحصیلی مییابد.

پس در حقیقت سلبِ اعتبار شده در معنای امکان، به معنای ثبوتی و وجودی برمیگردد و از اینجا اشکالات گفته شده در مورد امکان مرتفع میگردد تفصیل اشکالها و پاسخ آنها در متن درس ذکر شده مراجعه نمائید.

از مطالب گفته شده در متن درس چند مطلب قابل استفاده است:

1 - موضوع امكان ماهيّت است پس هر ممكني داراي ماهيّت است.

٣- امكان لازم ماهيت است و مراد از لازم، لزوم اصطلاحي در فلسفه و منطق

نیست و مراد از امکان یعنی سلب دو ضرورت وجود و عدم در مرتبهٔ ذات ماهیّت، این نیست که امکان در ذات شیء داخل شود بلکه حمل امکان و سایر لوازم ماهیّت به ملاحظهٔ ذاتش از قبیل حمل شایع است نه حمل اوّلی.

۳- امکان در خارج به وجود موضوعش موجود است یعنی همانطور که واجب در خارج تحقق دارد ضد آن یه ای ارتفاع ضرورتی که عبارت از امکان است در خارف خارج نیز تحقق دارد منتها امکان در خارج وجود مستقل و جدا از ماهیت و شیء موجود ندارد.

پس امکان یک معنای عدمی است که برای او خطّی و ببهرهای از وجود هست و ماهیّت در خارج به آن متّصف میشود و مرتبهٔ وجودی او مثل مرتبهٔ وجودی اَعدام مضاف مثل کوری و عمی است.

از اینجا این اذعاکه امکان در ظرف خارج، وجود منحاز و مستقلی است این نیز باطل و بی اساس است پس دلائل طرفداران قول به موجود بودن امکان بنحو مستقل صحیح نیست.

از مطالب بالا روشن گردید که امکان معنای واحد مشترکی است که همهٔ موجودات ممکن را شامل میشود همانطور که مفهوم وجود همهٔ موجودات را شامل میگردد.

امکان اقسامی دارد از قبیل امکان عام، امکان خاص، امکان اخص، امکان اخص، امکان است: است: است: ضرورت این اقسامی است: ضرورت ازلی و ضرورت وصفی و ضرورت وقتیه.

این نکته نیز در اینجا قابل ذکر است که موارد استعمال جهات سه گانهٔ وجوب و امکان و امکان مختص نیست به قضایائی که محمول آنها وجود یا عوارض ذاتی وجود است بلکه هر یک از آنها می تواند بین محمول مفروض که بهر موضوع مفروضی نسبت داده شده باشد جریان پیدا کند.

علّت این نکته و توضیح اقسام امکان و وجوب و سایر مطالب بالا در متن درس ذکر گردیده مراجعه نمائید.

## پرسشها:

- ۱- هر مفهوم مفروضی در رابطه با وجود چند قسم می تواند باشد؟ و چرا؟
- ۲- هر یک از مواد سه گانهٔ وجوب و امکان و امتناع را تعریف و برای هر کدام مثالی بیاورید.
- ۳- این اشکال بر معنای امکان که امکان یک معنای سلبی است و مراد از سلب نیز سلب تحصیلی است نه عدولی با وجود این چگونه ممکن است ذات ممکن با امکان یعنی عدم در خارج متصف باشد؟ چگونه پاسخ داده می شود؟
  - ۴- امکان چرا لازم ماهیت است؟ و مراد از لزوم در اینجا جیست؟
  - ۵- موجود بودن امکان در خارج و اعیان به چه نحو است؟ توضیح دهید.
    - ۶- موضوع امکان چیست؟ بیان کنید.
- ۲- آیا می توان اذعا کرد که 'مکان اعتبار عقلی محض بوده، در خارج و ذهن ابدأ صورت متحققی ندارد یا نه در هر صورت چرا؟
- ۸- دلیل طرفداران تحقق امکان در خارج به صورت مسقل را بیان و پاسخ آنرا ذکر کنید.
- ۹- ضرورت ازلی و ضرورت ذاتی را بیان و فرق بین آندو را نیز ذکر و برای هر کدام مثالی بیاورید.
- -۱۰ ضرورت وصفی و ضرورت وقتیه را توضیح و تفاوت بین آندو را بیان و برای هر کدام
   مثالی بیاورید.
- ۱۱ امکان عام و امکان خاص را ذکر و فرق آندو را بیان و برای هر کدام مثالی ذکر نمائید.
  - ۱۲- معنای امکان اخص و امکان استعدادی را توضیح و برای هر کدام مثالی بزنید.
    - ۱۳- امکان وقوعی و امکان فقری را توضیح دهید.
- آیا موارد استعمال جهات سه گانهٔ وجوب و امکان و امتناع مختّص است به قضایائی که
   محمول آنها وجود با عوارض ذاتی وجود است یا نه در هر صورت چرا توضیح دهید.

# اَلْذَّرْسُ النَّاسِعُ (٩)

# اَلْفَصْلُ الثَّانِي

# فِي اِنْقِسْامِ ٰکُلِّ مِنَ الْمَوْادِّ الْتُلاٰثِ إِلَىٰ مَا بِالْدِّاتِ وَمَا بِالْغَيْرِ وَمَا بِالْقِياسِ إِلَىَ الْغَيَّرِ الِاَّ الْاِمْكَانِ

يَنْقَسِمٌ كُلِّ مِنْ هَذْهِ إِلْمُوادِّ التَّلَاثِ إِلَى مَا بِالْذَاتِ وَ مَا بِالْغَيْرِ وَمَا بِالقِيَاسِ إِلَّ الْغَيْرِ الِاَّ الْإَمْكَانِ، فَلَا إِنْكَانُ بِالْغَيْرِ.

وَ ٱلْمُرَادَّ عِمَا عِلَقَاتَ اَنَّ يَكُونَ وَضُعُ ٱلذَّاتِ مَعَ قَطْع النَّطَرِ عَنَّ جَيْعٍ مِمَا عَدَاهُ كَافِياً فِي اِتِّصَافِهِ، وَ اِتَعِضَائِهِ، وَ اِتَعِضَائِهِ، وَ اِتَعِضَائِهِ، وَ عَلَى الْفَيْرِ أَنْ لَا يَكُونَ ٱلاِتِّصَافُ بِٱلنَّظَرِ إِلَى الْفَيْرِ عَلَى سَبِيلِ اِسْتَذَعَائِهِ آلاَعَمُ مِنَ عَلَى سَبِيلِ اِسْتَذَعَائِهِ آلاَعَمُ مِنَ الْعَيْرِ عَلَى سَبِيلِ السَّذِعَائِهِ آلاَعَمُ مِنَ الْعَيْرِ عَلَى سَبِيلِ السَّيْرِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الْعَلَيْدِ عَلَى سَبِيلِ السَّيْرِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

 مُاعَدًاهُ مَسْلُوبَةً عَنَّهُ ضَيُّورُهُ الْوُجُودِ وَ ضَرُورَةُ الْعَدَمِ.

وَ أَمَّا الْإِمْكَانُ بِالْفَيْرُ فَمُمْتَتِعٌ كُمَّا تَقَدَّمُتُ الإِشَارُةُ إِلَيْه. وَ ذَٰلِكَ الْأَتَّهُ لُو ٓ لَحِقَ الْتَقَى، وَ مَالَا الْفَيْرِ مِنَ عِلَّةٍ مُقْتَضِيةٍ مِنْ خَارِج لَكَانَ الشَّيْءَ فِ حَدِّ نَفْسِهِ مَعَ قَطْعِ النَّظَرِ عَا عَدَاهُ إِمْكَانُ بِالْفَيْرِ مِنْ عِلَّةٍ مُقْتَضِيةٍ مِنْ خَارِج لَكَانَ الشَّيْءَ فِ حَدِّ نَفْسِهِ مَعَ قَطْعِ النَّظَرَ عَا عَدَاهُ وَعَلَى اللَّالَةَ الْمَالِدَ اللَّهُ مِنْ خَارِج، وَعَلَى التَّالِثِ أَعْنِى كُوْنَهُ مُمْكِناً وَعَلَى الثَّالِثِ أَعْنِى كُوْنَهُ مُمْكِناً بِالذَّاتِ فَإِمَّا أَنْ يَكُونَ بَعِيمُ لُو فَرَضَنَا إِرْتِفَاعَ النَّلِةِ الْخَارِجِةِ بَقِي الشَّيْءَ الْمَاكَانَ عَلَيْهِ مِنَ اللَّهُ مِنْ خَارِجة بَقِي الشَّيْءَ عَلَى مَاكَانَ عَلَيْهِ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِدَ الْخَارِجة بَقِي الشَّوْدَ الْمَاكَانَ عَلَيْهِ مِنَ الْإِلَادَ الْخَارِجَة فَيْقَ الْفَيْدِ الْمُعَلِّي فِيهِ لِالْسِتُواهِ وَجُودِهِ وَ عَدَمِهِ وَقَدْ فُرْضَ مُؤَثِّراً. هذَا خُلْفُرُ

وَ إِنْ لَمْ يَبْقَ عَلَىٰ إِمْكَانِهِ لَمْ يَكُنْ مُكْكِناً بِالْذَّاتِ وَقَدُ فُرِضَ كَذَٰلِكَ، هذا خُلفً

هِذَا لُوْكَانِ مَا بِٱلذَّاتِ وَ مَا بِٱلْفَيْرِ إِمْكَاناُواحِداً هُوَ بِٱلْذَاتِ وَ بِالْفَيْرِ مَعاً. وَكُو فُوضَ كُوْنُهُ إِمْكَانَيْنِ اِثِنَيْنَ بِالْذَاتِ وَ بِالْفَيْرَ كَانَ لِشَيْءٍ وَاحِد مِنْ حَيْثِيَّةٍ وَاحِدَةٍ إِمْكَانانِ لِوُجُودٍ وَاحِدٍ وَهُوَ وَاضِحُ ٱلْفَسَادِكِتَحَقِّقَ وُجُودَيْن لِشَيْءٍ وَاحِدٍ.

و إِيْضاً في فَرْضِ الإمْكَانِ بِالْغَيْرِ فَرْضُ الْعِلَّةِ الْخَارِجَةِ الْمُوجِّةِ لِلاَمْكَانِ وَهُوْ فِي مَعْنَىٰ الْرَبِّغَاعِ النَّقِيضَيْنِ، لِأَنَّ الْغَيْرَ الْذِّرِي لَيْنِيدُ الإَمْكَانَ الْذِّي هُوَ لاَ ضَرْوَرَةُ الْوُجُودِ وَ الْعَدُمُ لاَ يُفِيدُهُ إِلاَّ بِرَفْعِ الْعِلَّةِ الْمُوجِئِةِ لِلْقَدَمِ الْعِلَّةِ الْمُوجِئِةِ لِلْقَدَمِ الْعِلَّةِ الْمُوجِئِةِ لِلْقَدَمِ الْعِلَّةِ الْمُوجِئِةِ لِلْقَدَمُ الْعِلَةِ الْمُوجِئِةِ لِلْقَدَمُ الْعِلَةِ الْمُوجِئِةِ لِلْقَدَمُ الْعِلَةِ الْمُوجِئِةِ لِلْوَجْهِ وَ عَدَمُهَا مَعا وَ فِيهِ لِلْوَجْوِدِ وَعَدَمُهَا مَعا وَ فِيهِ إِلْرَبُوعِهَا وَجُودَ الْعَلَةُ الْمُوجِئِةِ لِلْوُجُودِ وَعَدَمُهَا مَعا وَ فِيهِ إِلْرَبُوعِهِ اللّهِ الْمُؤْمِدِينَ لِلْوَجْوِدِ وَعَدَمُهَا مَعا وَ فِيهِ إِلْرَبُوعِهُ اللّهَ الْمُؤْمِدِينَ لِلْوَجْوِدِ وَعَدَمُهَا مَعا وَ فِيهِ إِلْرَبُوعِهُ اللّهِ اللّهِ الْمُؤْمِدِينَ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

وَ الْوُجُوبُ بِالْقِياسِ إِلَى الْفَيْرِ كُوجُوبِ الْعِلَّةِ إِذَا قِيسَتْ إِلَى مَعْلُوفِا بِاِسْتِدِعَاءِ مِنْهُ. فَإِنَّهُ بِوُجُودِهِ يَأْلِي إِلاَّ أَنْ تَكُونَ عِلْتُهُ مُوجُودَةً، وَكُوجُوبِ الْعَلُولِ إِذَا قِيسَ إِلَى عِلْتِهِ الْتَامَّةَ بِالْتِضَاءِ مِنْهَا، فَانْهَا بِوجُودِهَا تَأْلِي إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مُعْلُومُها مَوْجُوداً وَكُوجُوبِ احَد الْمُتَضَّائِفَيْنَ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مُعْلُومُها مَوْجُوداً وَكُوجُوبِ احَد الْمُتَضَّائِفَيْنَ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مُعْلُومُها مَوْجُوداً وَكُوجُوبِ احَد الْمُتَضَائِفَيْنَ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مُعْلَومُها مَوْجُوداً وَكُوبُوبِ احْد الْمُتَضَائِفَيْنَ إِلَا أَنْ يَكُونَ مُعْلَومُها مَوْجُوداً وَكُوبُوبِ الْعَلَى وَالْمُؤْلِقِينَ إِلَى وَجُودُ الْآخَوِ.

<u>وَ الْعَابِطُ</u> فِيهِ أَنْ تَكُونَ بَيْنَ الْقِيسِ وَ الْقَيْسِ إِلَيْهِ عِلَّيَّةٌ وَ مُعْلُولِيَةٌ اَوْ يَكُونَا مَعْلُولَىُ \* عِلَّة وَاحِدَةٍ، إِذَ لَوْلاَ وَابِطَهُ الْعِلَيَّةَ بِبَنِهُمٍا لَمْ يَتُولِّفَ أَحَدُهُمَا عَلَى الْآخِو ِ فَلَمْ يَجِبْ عِنْدَ ثُبُوتِ إِ أَحَدِهُمَا ثِهُوتَ الْآخِو.

وَالْإِمْتِنَاعُ بِأَلِقِياسِ إِلَى الْعَيْرِ كِامْتِنَاعٍ وُجُودِ الْعِلَّةِ الْتَاحَةِ إِذَا قِيسَ إِلَى عَدَم أَلْمَلُولَ

رِبالْاِسْتَدَغَّاءِ، وَكَامِّتِنَاعِ وُجُودِ الْمُعْلُولِ إِذَا قِيسَ إِلَىٰ عَدَم الْعِلَّةِ بِالْاِقتِضَاء، وَكَامِّتِناعِ وُجُودِ اَحَدِ الْتُضَّائِقَيْنَ إِذَا قِيسَ إلى عَدَم الْآخَرَ وَعَدَمِهِ إِذَا قِيسَ إِلَىٰ وُجُودِ الْآخَرِ.

وَ ٱلْإِمْكَانُ بِالْقِياسِ إِلَى الْنَيْرِ خَالُ ٱلشَّىءِ إِذَا قِيسَ إِلَىٰ مَالاَيسَتَدَّعَى وُجُـودُهُ وَلا عَدَمْهُ. وَٱلصَّابِطُ أَنْ لَايَكُونَ بَيْنَهَا عِلَيْةً وَمُعْلُولِيَّةً وَلاَ مَعْلُولَيْتُها لِوَاحِدٍ ثَالِثٍ.

وَ لَا إِمَكَانٌ بِالْقِيَاسِ بَيْنَ مَوْجُودَيْنَ، لِأَنَّ الْقَيَىءَ الْقِيسِ إِمَّا وَاجِبَّ بِالْذَاتِ مَقِيسٌ إِلَىٰ يَمُكِنِ أَوْبَالْمُكُس وَبَينُهُهُ عِلَّيَّةٌ وَمَعْلُولَيِّةٌ، وَإِمّا ثُمُكِنَّ مَقِيشٌ إِلَىٰ ثُمُكِنِ آخُرٍ وَهُما يَسْتَهِيكَانِ إِلَىٰ الوَاجِبِ بِالْذَّاتِ.

نَعُمْ لِلْوَاجِبِ بِالذَّاتِ إِمْكَانَ بِالقِيَّاسِ إِذَا قِيسَ إِلَىٰ وَاجِبِ آخَر مَسْفُرُوضٍ إِوَ إِلَىٰ مَسْلُولَةٍ مِنْ خَلِقَةَ خَيْثُ لَيْسَ بَيْنَهُما عَلِيَّةَ وَمُعْلُولِيَّةَ وَلاَ هُمَا مَعْلُولان لِوَاجِدِ فَالِتِهِ. وَنَظِيرُ الْوَاجِبِيْنَ بِالذَّاتِ إِذَا قِيسَ أَحَدُهما إِلَى الآخْر اوَ إِلَىٰ مايسَتلْزِمُهُ الْوَاجِبِيْنِ بِالذَّاتِ إِذَا قِيسَ أَحَدُهما إِلَى الآخْر اوَ إِلَىٰ مايسَتلْزِمُهُ الآخْر. وَكُذَا الْإِمْكُانُ بِالْقِياسِ بَيْنِ الْوَاجِبِ بِالذَّاتِ وَ الْمُمْكِنِ المَعْدُومِ لِعَدَم بِعُض شَرَائِطِ وَجُودِهِ فَانَّهُ مَعْلُولُ إِنْعِدَام عِلَيْتِهِ الْتَامَةِ النَّهِ يَصِيرُ الوَاجِبُ بِالذَّاتِ عَلَى الفَرْضِ جُزْمَا مِنْ فَرُواجِب بِالذَّاتِ إِمْكَانُ بِالْقِياسِ إِلَيْهِ وَبِالعَكْسِ. أَجْرابُها غَيْر مُوجِب المُمْكِنِ أَلْفَرُوضِ، فَلِواجِب بِالذَّاتِ إِمْكَانُ بِالْقِياسِ إِلَيْهِ وَبِالعَكْسِ. وَقَدْ تَبَيْنَ بِفُامَةٍ:

اَ أَوَلَا أَنَّ الوَاجِبَ بِالْذَاتِ لَا يَكُونُ وَاجِباً بِالْغَيْرِ وَلِا ثُمَّتُنِعاً بِالْغَيْرِ، وَ كَـذا الْمُسْتَتِعَ بِالذَاتِ لَا يُكُونُ ثُمَّتَنِعاً بِالْغَيْرِ وَلاَ وَاجِباً بِالْغَيْرِ. وَ يَتَبَيَنْ بِهِ أَنَّ كُلُّ وَاجِب بِالْغَيْرِ فَهُوَ مُكُنِّ، وَ كَذَاكُلُّ ثُمِّتُنَعُ بِالْغَيْرِ فَهُو مُكُنِّ، وَ كَذَاكُلُّ ثُمِّتُنَعُ بِالْغَيْرِ فَهُو مُكِنِّ، وَ كَذَاكُلُّ ثُمِّتُنَعُ بِالْغَيْرِ فَهُو مُكِنِّ، وَ كَذَاكُلُ مُتَنِعً بِالْغَيْرِ فَهُو مُكِنِّ،

وَ ثَانِيا أَنَهُ لَوْ فُرِضُ وَاجِبَانِ بِالذَّاتِ لَمْ يَكُنْ بَيْنَهُما عَلاَقَةُ لُزُومِيَّةٌ، وَ ذَٰلِكَ لِأَنَّهَا إِفَا تَتَّحَقُقُ بَيْنَ شَيْئَيْنِ: اَحَدُهُمَا عِلَّةٌ لِلآخِرِ أَوْهُمَامُعْلُولاً عِلَّةِ ثَالِثَةٍ وَ لاَسَبِيلُ لِلْمَعْلُولِيَّةٍ إِلَى وَاجِب رِبالْذَّاتِ.

فصل ِنهّم (٩)

# فصل دوّم

# در انقسام هر یک از موادّ سهگانه به ما بالدّات و ما بالغیر و ما بالقیاس الی الغیر جز امکان

«ما بالذَّات و ما بالغيرو ما بالقياس الى الغير»

هر یک از مواد (و جهات) سه گانهٔ نسبت قضایا (یعنی وجوب و امکان و امتتناع) به سه قسم: «ما بالدّات» و «ما بالغیر» و «ما بالغیاس الی الغیر» منقسم می شود (۱۰).

جز امكان كه در أن قسم «امكان بالغير» محال است (پس جهات سه گانهٔ وجوب و امكان و امتناع در قضايا با ضرب در سه قسم نامبرده در بالا بحسب احتمال عقلى نه قسم پيدا مىشود، همهٔ اين اقسام جز امكان بالغير يعنى هشت قسم از أنها ممكن بوده و عـقل وقوع أنها را نيز جايز مىداند).

۱- منابع: اسفار ج۱ ص۱۵۵ س ص۱۶۰ - ص۹۲ - ص۹۵ - نجاة ص۳۲۵ - الهتات شفا مقالة اوّل فـصل ششّم - شوارق فصل اوّل مسألة ۲۰۶ - تلويحات ص۳۳ - اسفار ج۲ می۲۰۲ - ص۹۲۶ - حاشية مرحوم استاد بر اسفار ج۱ ص۱۵۹ (شارح).

مراد به «مابالدّات» این است که وضع ذات به تنهائی با قطع نظر از شیء جز خودش در اتّصافش کافی است.

و مراد از «ما با لغیر» این است که وضع ذات با قطع نظر از ماوراء خودش به تنهائی کافی در اتّصاف نیست بلکه اتّصاف ذات به شیای وصفی متوقّف است بر اعطاء و اقتضاء غیر آن شیء، وصف ر'.

و مراد به «ما بالقیاس الی الغیر» اینکه اتصاف ذات به شیء و صفتی به نحو استدعاء غیر بوده که اعم از اقتضاء میباشد (به این معنا که مورد استدعاء میتواند به نحو اعم بوده، میتواند به نحو علیت باشد مثل قانون علیت در میان اشیاء یا غیر علیت مثل دو امر متضایف نسبت به یکدیگر که تعقّل یکی از آن دو، دیگری را طلب میکند ولی علّت آن نیست و امّا اقتضاء، تنها بنحو علیّت میباشد).

پس وجوب بالدّات مثل ضرورت وجود برای واجب الوجود لذاته و بذاته است (یعنی واجب الوجود بذات خویش و برای دات خویش اقتضای وجود را دارد و برای وجود منشأئی جز دات نیست و به هیچ چیز دیگری در اتصاف دات واجب الوجود به وجود، نیاز نیست و تنها دات، در این انساف کافی است).

و دوجوب بالغیر» مثل ضروری بودن وجود بر هر ممکنی که ضرورت به خاطر علَت تامّهٔ أن به ممکن ملحق میشود.

و امتناع بالذّات مثل ضروری بودن عدم بر محالات ذاتی به این ترتیب که محالات ذاتی هرگز وجود را برای ذات مفروض خود نمی پذیرد مثل «اجتماع نقیضین» و «ارتفاع نقیضین» و «سلب شیء ازخودش».

و امتناع بالغیر مثل ضروری بودن عدم برای شیء ممکن ضرورتی که از ناحیهٔ علّتِ عدم ممکن به ممکن ملحق میشود.

و «امكان بالدّات» این است که که ضرورت وجود و ضرورت عدم از شیء به ملاحظهٔ ذاتش (فی حذ ذاته) با قطع نظر از جمیع غیر خود مسلوب میباشد.

و امّا ١٠مكان بالغير، محال است چنانكه سابقاً اشاره كرديم زيرا اگر فرض كنيم از

خارج از ناحیهٔ علّت مقتضی، امکان بالغیر به شیء ممکن ملحق شود، شیء به ملاحظهٔ ذات خویش (فی حد نفسه یعنی) با قطع نظر از ماورای خود یا «واجب بالذّات» و یا «ممکن بالذّات» است زیرا بنابر آنچه سابقاً گفتیم که اقسام مفهوم مفروض، منحصر در این سه قسم (واجب و ممتنع و ممکن) است.

بنابر دو قسم اوّل و دوّم (واجب بالذّات و ممتنع بالذّات) اگر امکان از خارج، به آن ملحق شود انقلاب (محال) لازم میآید (چنانکه سابقاً توضیح داده شد) و بنابر قسم سوّم یعنی ممکن، ممکن بالذّات باشد (این نیز از دو شق خالی نیست:) یا به این نحو است که اگر فرض کنیم علّت خارجی از او برداشته شود شیء در همان حال امکان خویش باقی میماند پس غیر در او تأثیر نداشته است زیرا وجود و عدمش مساوی هستند و حال آنکه ما فرض کردیم که در غیر او مؤثر واقع شده است و این خلاف مغروض است.

و اگر فرض کنیم با ارتفاع علّت خارجی، شیء بر امکان خویش باقی نمیماند از اینجا میفهمیم که شیء ممکن بالذّات نبوده است و حال آنکه ما آنرا ممکن بالذّات فرض کردیم و بن نیز خلاف مفروض است.

همهٔ این مطالب که گفتیم در صورتی است که «ما بالذّات» و «ما بالغیر» امکان واحد می باشند یعنی امکان، هم بالذّات است و هم باغیر ولکن اگر فرض کنیم هر کدام از امکان بالذّات و امکان بالغیر جدا از هم هستند در این صورت لازم می آید که برای شیء واحد و وجود واحد از حیثیّت واحد دو امکان باشد و بطلان این واضح است مثل بطلان تحقّق دو وجود برای یک شیء (در یک زمان).

علاوه بر این در فرض «امکان بالفیر» لازم است که علّت خارجی که موجب پیدایش امکان است فرض شود و این، به معنای ارتفاع نقیضین است زیرا غیر (یمنی علّت) که امکان یمنی عدم ضرورت وجود و عدم را افاده میکند این افاده در صورتی است که علّتی که موجب عدم است همان فقدان علّتی است که وجود را ایجاب میکند پس علیّت غیر برای پیدایش امکان، تام نیست جز به این نحو که علت مزبور وجود علّتی است که موجب وجود ممکن و نیز عدم علتی که موجب پیدایش وجود ممکن است هر دو را با هم مرتفع سازد و این همان نیز عدم علتی که موجب پیدایش وجود ممکن است هر دو را با هم مرتفع سازد و این همان

ارتفاع نقیضین است (که محال میباشد زیرا محال است که شیء ممکن هم موجود باشد و هم معدوم و این عقلاً همان ارتفاع نقیضین محال میباشد).

«وجوب بالقیاس الی الغیر» مثل وجوب علّت هنگامی که با استدعاء معلول، علّت به معلول خویش قیاس و نسبت داده شود زیرا معلول، به وجود خویش اباء از علّت دارد مگر در صورتی که علّت معلول، موجود باشد (در این صورت معلول، وجود علّت را استدعاء و طلب میکند) و مثل وجوب معلول هنگامی که به اقتضای علّت، معلول به علّت تامّهٔ خویش قیاس و نسبت داده شود (مثل وجوب ابوب یعنی بدر بودن به ملاحظهٔ بُنّوَت یعنی پسر بودن و به عکس).

ضابطة وجوب بالقیاس الی الغیر این است که بین مقیس (یعنی آنچه قیاس شده) و مقیس الیه (یعنی آنچه و یا هر دو معلول مقیسالیه (یعنی آنچه به این قیاس شده علیّت و معلولتی وجود داشته باشد در اگر رابطهٔ علیّت بین آندو وجود نداشته باشد یکی از آنها بر دیگری متوقّف نبوده و در نتیجه به هنگام ثبوت یکی از آندو ثبوت دیگری واجب نیست.

امتناع بالقیاس الی الغیر مثل اینکه علّت تامه ممتنع باشد موقعی که به عدم معلول قیاس و نسبت داده شود و نسبت امتناع علّت به این جهت است که معلول استدعای علّت نمی نماید و مثل امتناع وجود معلول هنگامی که بر عدم علّت، قیاس و نسبت داده شود (یعنی اگر معلول، دارای علّت نباشد وجود معلول، ممتنع میباشد، نسبت این امتناع و قیاس آن) بنحو اقتضاء از ناحیهٔ علّت میباشد (یعنی بهنگام عدم وجود معلول، علّت، اقتضای امتناع وجود معلول را دارد) و مثل امتناع وجود یکی از دو امر متضایف هنگامی که یکی به عدم دیگری و عدم دیگری بوجود آن یکی قیاس شود (یس ابوّت با عدم بُنُوّت ممتنع بوده و بُنُوّت نیز با عدم ابوّت ممتنع میباشد).

امکان بالقیاس الی الغیر حال شیء است هنگامی که شیء به چیزی دیگری قیاس شود که آن چیز نه استدعاء وجود شیء و نه عدم آنرا دارد.

**ضابط این نوع از امکان ای**ن است که بین آندو، علّت و معلونیّتی نبوده و نیز هر دو معلول شیء سوّمی نباشند. اعکان بالقیاس بین دو موجود تحقّق ندارد زیرا شیء مقیس (یعنی شیء قیاس شده به شیء دیگر) یا واجب بالذّات است که به ممکن قیاس شده و یا بعکس (یعنی ممکن است به واجب بالذّات قیاس شده است) و بین آندو علّت و معلولیّتی وجود دارد و یا ممکن است که به ممکن دیگر قیاس و نسبت داده شده است و (واضح است که) این هر دو منتهی به واجببالذّات می شوند (زیرا هر ممکنی وجود از خودش نبوده و بالاخره در استدعای وجود، نازمند به واجب بالذّات بوده و به آن برمی گردد).

آری برای واجب بالذّات نسبت به و'جب بالدّات دیگر فرضی و یا واجب بالدّات نسبت به معلولات خویش در دستگاه آفرینش (فرض) امکان بالقیاس وجود دارد در صورتیکه بین آندو علیّت و معلولیّتی نبوده و نه هر دو معلول علّت سوّمی باشند

و حکم دو ممتنع بالذّات نیز نظیر حکم دو واجب بالذّات فرضی هستند هنگامی که از نو بدیگری و یا به لوازم آن قیاس و نسبت داده شود (یعنی در دو ممتنع بالذّات در صورت قباس یکی بدیگری امکان بالقیاس فرض میشود). و همین طور است امکان بالقیاس بین واجب بالذّات و ممکن معدوم به جهت فقد ان بعض شرایط وجودش زیرا ممکن معدوم، معلول انعدام علّت تامّهاش میباشد علّت تامّهای که واجب بالذّات بنابر فرض، جزئی از اجزاء علّت تامّه بوده و موجب تحقق ممکن مفروض نبوده است پس برای واجب بالذّات امکان بالقیاس الی الغیر فرض میشود و بعکس (یعنی ذاتی که وجود برای او ضرورت دارد و واجب بالذّات است در عین حال نسبت به موجود دیگری غیر خودش، حالت امکان بالقیاس الی الغیر یدا میکند و به عکس (یعنی در مواری که شیای نسبت به شیء دیگری حالت امکان بالقیاس الی الغیر را داشته باشد ممکن است مصداق واجب بالذّات باشد).

## ار مباحث گذشته دو نتیجه می گیریم:

اِ اِوِّلاً: اینکه واجب بالذات، واجب بالغیر و نیز ممتنع بالغیر نمی شود (زیرا واجب بالذات وجود برای او ضروری نیست و این دو ضد هم بوده، قابل جمع نیستند و همچنین واجب بالذات، ممتنع بالغیر نیست چون وجود برای واجب

بالدّات ضروری است و ممتنع بالغیر بودن با أن، در تنافی أشكار قرار دارد).

و همچنین ممتنع بالدات ممتنع بالنیر و واجب بالنیر نمیشود (زیسوا برای ممتنع بالدات، وجود بطور کلّی محال و ممتنع است ولی در ممتنع بالنیر و واجب بالنیر، وجود به ملاحظهٔ ذاتش ممتنع نیست و یا واجب نیست بلکه امتناع وجود در ممتنع بالنیر و وجوب وجود در واجب بالنیر توسّط عیر انجام میکیرد و طبیعی است که ایندو با هم سازگاری ندارد).

از اینجا روشن میشود که هر واجب بالنیری و نیز هر ممتنع بالنیری مسکن نیز

هست.

<u>ثانیا</u>: اگر دو واجب بالدات فرض کنیم بین آندو علاقهٔ لزومیّه نیست (یعنی اینطور نیست که وجود یکی، وجود دیگری را مستلزم باشد و بین آندو علاقهٔ علیّت و معلولیّت باشد! زیرا علاقهٔ لزومیّه، تنها بین دو شیای محقق است که یکی از آن دو علتِ دیگری و یا هر دو معلول علّتِ سوّمی باشند و بدیهی است که در واجب بالذات معلولیّت را ندارد.

# خلاصة درس نهم:

وجوب و امکان و امتناع به سه قسم «ها بالدّات» و «ما بالغیر» و «ها بالقیاس الی الغیر» منقسم میگردد جز امکان که در آن «قسم امکان بالغیر» محال است.

معنای هر یک از این اقسام و علّت محال بودن امکان بالغیر و مثالهای هر یک از آنها به تفصیل در متن درس توضیح داده است مراجعه نماثید.

# تذکر دو نکته:

<u>نکتهٔ اوّل:</u> هر واجب بالنیری و نیز هر ممتنع بالنیری ممکن نیز هستند ولکن واجب بالذّات، واجب بالنیر و ممتنع بالنیر نمیشود.

نکتهٔ دوّم: علاقهٔ لزومیّه (یعنی وجود یکی، وجود دیگری را مستلزم باشد و بین آن دو علاقهٔ علیّت و معلولیّت باشد) تنها بین دو شیای محقق است که یکی از آن دو، علّت دیگری و یا هر دو، معلول علّت سؤمی باشند و بدیهی است که در واجب الوجود، معلولیّت راه ندارد پس اگر دو واجب الوجود فرض کنیم بین آندو علاقهٔ لزومیّه وجود ندارد.

# پرسشها:

- ۱- در اصطلاح فلاسفه: «ما بالذّات» و «ما بالغیر» و «ما بالقیاس الی الغیر» بچه معنا
   است؟
- ۲- وجوب بالدّات و وجوب بالغیر و امتناع بالدّات و امتناع بالغیر را معنی و توضیح
   دهید و برای هر کدام مثالی بیاورید.
- ۳- «امکان بالذات» و «وجوب بالقیاس الی الغیر» و «امتناع بسالقیاس الی الغیر» را توضیح و برای هر کدام مثالی بیاورید.
  - ۴- چرا امکان بالغیر محال است بیان کنید؟
- ۵- آیا جایز است عقلاً واجب بالذّات برگردد واجب بالغیر و یا ممتنع بالغیر شود یا نه در هر صورت چرا؟
  - چرا بین دو واجب الوجود فرضی، علاقهٔ لزومیه متصور نیست؟ توضیح دهید.

# اَلَدَّرُسُ اَلْعَاشِنُ الْعَاشِنُ (۱۰)

# ٱلْفَصْلُ الثَّالِثُ

# فِي أَنَّ وَاجِبَ الْوُجُودِ بِالِْذَّاتِ مَاهِيَّتُهُ إِنْيَّتُهُ

وَاحِبُ الْوُجُودِ بِالْذَاتِ مَامِيَّتُهُ إِنْتُتُهُ مِعَنَى أَنْ لأَمَاهِيَّةَ لَهُ وَرَاهِ وُجُودِهِ الخاصِ بهِ. وَ الْمَاهِيَّةُ بِالْعَطْفِ عُلَىٰ مَا تَقَدَّمُ مِنَ أَنَّ الْإَمْكَانَ لازِمُ الْلَاهِيَّةِ، فَكُلِّ مَاهِيَّةٍ فَهِي مُمُكِّنَةً، وَ لِلْمُاهِيَّةَ بِالْعَطْفِ عَلَىٰ مَا يَشَى بَعْدَى فَلا مَاهِيَّةَ لَهُ، فَلا مَاهِيَّةَ لِلسُواجِبِ بِالْفَاتِ وَزَاءَ وُجُسُوهِ لِنَّا فَاللَّهِ مِنْ أَنَّ مَا لَيْسَ بِعْمَكِن فَلا مَاهِيَّةً لَهُ، فَلا مَاهِيَّةً لِلسُواجِبِ بِالْفَاتِ وَزَاءَ وُجُسُوهِ الْوَاجِي. الوَاجِي. الوَاجِي.

وَ اْعَدُّرُضْ عَلَيْهِ بِأَنَّهُ ۚ لِمَ كَبُوزُ أَنْ تَكُونُ مَا هِيَّتُهُ مُقْتَضِيَةً لِوُجُودُهِ وَهِي مَتَقَدِّمَةً عَلَيْه تَقَدُّما بِالْمَاهِيَّةِ كُمَا أَنَّ أَجْزَاءُ الْمَاهِيَّةِ عِلْلُ قِواصُهَا وَ هِي مُسْتَقَدِّمَةً عَسَلَيْها تسقَدُّماً بِسِالْمَاهِيَّةِ

لْبِالرُّجُودِ

وُ دُفِعَ بِأَنَّ الْصَرَوْرَةَ قَاغَةً عَلَىٰ تَوَقَّفِ الْعَلَوْلِ فِي غَثْرِ رُجُودِهِ عَلَىٰ وُجُودِعِلْتِهِ، فَتَقَدَّمُ الْعِلَّةِ فِي نَخُو ثُبُوت الْمَلُولِ عَيْدُ أَنَّهُ أَصَدَّ، فِإِنْ كَانَ ثُبُوتُ الْمَلُولِ ثَبُوتاً خارِجِياً كانَ تَـقَدَّمُ الْعِلَّةِ عَلَيْهِ فِي الْوُجُودِ الْخَارِجِي وَ إِنْ كانَ ثُبُوتاً ذِهْنِيًا فَكَذَٰلِكَ.

وَ إِذْ كَانَ وِجُودُ الْوَاجِبُ لَذَاتِهِ حَقِيقِهَا خَارِجِيّاً وَكَانَتَ لَهُ مَاهِيَةً هِيَ عِلَّهُ مُوجِبةً لِوُجُودِهِ كَانَ مِنَ الْوَاجِبِ أَنْ تَتَقَدَمَ مَاهِيَتُهُ عَلَيْهِ فِي الْوَجُودِ الْخَارِجِيِّ لَا فِي النَّبُوتِ الْمَاهُوِيّ فَالْحَذُورُ عَلَىٰ خَالِهِ.

حُجَدٌ أُخُرِى: كُلُّ مَاهِيَهَ فَانَّ أَلَعَقْلَ يَجَرِّزُ بِالنَظْرِ إِلَىٰ ذاتِهَا أَنْ يَتَحْتَقَ هَاْ وَرَاءَ مَا وُجِدِ هَا مِنَ الْأَقْرَادِ أَقْرَادُ أَخْرَى إِلَى مَا لاَنهَاكِهَ لَهُ. فَا لَهُ يَتَخَتَقَ مِنْ فَرْدٍ فَلاِمْتِنَاعِهِ بِالْفَيْرِ، إِذْ لَوْ كُانَ لِإِمْتِناعِهِ بَذِاتِهِ لَمْ يَتَخْتَقَ مَنِهُ فَرُدُ أَصَلاً.

فَاذَا فُرِضَ هَٰذَا الْذَى لَهُ مَاهِيَّةٌ وَاجِباً بِالْذَاتِ كَانَتْ مَاهَيَّتُهُ كُلِّيَّةٌ كُمَا وَرَاءَ مَا وُجِدُ مِنَ أَفَرَادِهِ فِي الْخَارِجِ أَفَرَادُ مَعْدُومَةٌ جَائِزُةُ الْرَجُودِ بِالْنَظَرِ إِلَى نَفْسِ الْمَاهِيَّةَ وَ إِنَمَا اَمْتَنَعَتُ بِالْفَيْرُ، وَوَ مِنَ الْمَعْرُدِ الْكَادُمِ وَالْفَيْرُ وَوَ مِنَ الْمَعْرُدُ مَعْدُومَ إِلَّهُ يُرْ وَكُودِهِ إِلَّهُ مِنْ الْفَيْرِ وَ مُنَافَعُرُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ مُنْ وَلَاءً وَعُدَ الْمُعْرِدُهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ فَلَا أَنْ كُلَ وَاجِب بِالْفَيْرُ وَ مُعَدِدهِ الْخَامِعُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهَ اللّٰهُ وَمُودِهِ الْخَاصَ.

ُ وَٱغۡتُرِضَ عَلَيْهِ بِأَتَهُ لِمَ لِأَيۡعُوزُ أَنْ يَكُونَ لِلْوَاجِبِ بِٱلِذَاتِ َحِقِيقَةٌ وْجُودِيَّةٌ غَيْرْ زَائِدَة عَلَى ذَاتِهِ بِلْ هُوَ عَايْنُ ذَاٰتِهِ، ثُمُ ٱلْعُقُلْ يُحَلِّلُهُ إِلَىٰ وُجُودٍ وَمَعْرُوضٍ لَهُ جُزْزِنَّ شَخْصِيٍّ غَيْرِ كُلِّيَّ هُوَ مَاهَنَتُهُ.

<u>َ وَدُفِعَ بِأَلَّهُ مَنْنِيٌّ عَلَىٰ مَا هُوَ الْحَقُّ مِنَ أَنَّ الْتَشَخْصُ بِالْوْجُودِ لَاغَيْرُ وَسَيَأْتِي فِ</u> مَباحِثِ الْمَاهِيَّةِ.

فَقَدُ تَبَيِّنَ بِعِامَّوَ، أَنَّ الْوَاجِبِ بِالْذَّاتِ حَقِيقَةٌ وُجُوَّدِيَةٌ لاَ مَاهِيَّةَ لَما َ تَجَدَّهَا هِي بِذَاتِها واجَبَةَ الْوَجُودِ مِنَ دُونِ حَاجَةِ إِلَىٰ اِنْضَام جَيْثَيَّة تُطْلِيَّةِ اَوْ تَقِيدِيَّةٍ وَهِي الْطَّرُورَةُ الْازَلَيَّةُ، وَقَدَّ تَقَدَّمَ فِي الْلَرَحُلَةِ الْاَوْلَىٰ أَنَّ الْوَجُودَ حَقِيعَةً عَيْبَيَّةً مُشَكِّكَةً وَاتَ مَرَاتِب عَنْتَلَقِهِ كُلُّ مُرَّتِبَةٍ مِنْ مَراتِها تَجَدُ الْكَحَالُ الْوَجُودِيِّ الذِّي لِمادَوْنَها وَ تَقَوِّمُهُ وَ تَتَقَوْمُ عَمَا فَوْقَها فَاقِدَةً بِعَضَ مَا لَهُ مِنْ الكَالَ وَهُو النَّقُصُ وَ الْحَاجَةُ، إِلاَّ الْمُرْتَيَةُ الَّتِي هِي أَعْلَى الْمُراتِبِ الْتِي تَجِدُ كُلَّ كَمَالَ وَلاَ تَلْقُدْ شَيْئاً مِنهُ وْ تَقَوِّمُ بِهَا كُلُّ مُرْتَبَةٍ وَ لَا تَقَوِّمَ بِشَيْء وَرَاءِ ذَاتِهَا.

فَتَنْطَبِقُ الْمُقِيَّقَةُ الْوَاجِبِّيَةُ عَلَى الْقَوْلَ بِالْتَشْكِيكِ عَلَى الْمُرْتَبَةِ الْقَيْحِي أَعَلَى الْمُراتِبِ
الْقِي لَيْسَ وَرَاهُ هَا مَرَتَبَةَ تَحْدُّهَا، وَ لا فِي الْوَجُودِ كُمَالُ تَفْقُدُه، وَ لا فِي ذَاتِهَا نَسَقُسُ أَوْ عَسَدُمْ
يَشُوبُهَا وَ لا حَاجِةٌ تُقَبُّدُهَا، وَ مَا يَلزَمُهَا مِنَ الصِّفَاتِ السَّلْبِيَةِ مَرْجَعُهَا إِلَى سَلْبِ السَّلْبِ وَ
انْتِفَاءِ التَّقُسُ وَ الْحَاجَةِ وَهُو الْاَيْجَابُ.

ُ وَ بِذَٰلِٰكِنَّ يَنْدِفُغَ رُجُولُهُ مِنَ الْإَعْتِراضِ أَوْرَدُوهَا عَلَى الْتَوَلَ بِنِنَى الْلَهَيْءَ عَن الْواجِبِ بِالْدُّاتِ.

ِمِنْهَا: أَنْ حَقِيقَةَ الوَّاجِبِ بِالذَّاتِ لاَتُسُاوِي حَقِيقَةَ شَيْءَ بِمَا سِوَاهَا، لِأَنَّ حَقِيقَةَ غَيْرُه تَقْتَضِى الإَمْكَانَ وَ حَقِيَقَتُهُ تُنافِيهِ وَ وَجُودُهُ يُسْاوِي وُجُودُ الْمُثَكِنَّ فِي أَنَّهُ وُجُودٌ، فَحَقِيقَتُهُ غَيْرُ وُجُودِهِ وَ إِلاَّكَانَ وُجُودُ كُلِّ مُكِنَ واجِباً.

وَهِنها: أَنَّهُ لَوْ كَانَ وَجُودُ ٱلْوَاجِبِ بِالذَّاتِ جُرَّدِاً عَنِ الْمَاهِيَّةِ فَحُصُولُ هَذَا الْوَصَفِ لَهُ ا بِانْ كَانَ لِذَاتِهِ كَانَ وَجُودُ كُلِّ ثُمَكِنَ وَاجِباً لِإِشْتِرَاكِ الْوُجُودِ. وَهُوَ مَعَالُ، وَ إِنْ كَانَ لِفَيْرِهِ لَوْمَتِ الْحَاجِةُ إِلَى الْفَيْرِ وَ لَازِمُهُ ٱلْإِمْكَانُ، وَهُو خُلْفَّ.

و مِنْهَا: أَنَّ الْوَاجِبَ بِالْدَّاتِ مَبْدَهُ لِلْمَعْكِناتِ، فَعَلَى تَجْزُدهِ عَـن الْسَاهِيَة إِنْ كَـانتُ مَبْدَهُ لِلْمَعْكِناتِ، فَعَلَى تَجْزُدهِ عَـن الْسَاهِيَة إِنْ كَـانتُ مَبْدَهُ لِنَّالِهِ وَ مُبَوِينَ كُلُّ وَجُودِ كِذَلِكَ وِ لِأَزِّمَهُ كُونُ كُلَّ مُكُنِ عِلَةَ لِنَفْسِهِ وَ لِعِلْلِهِ وَ هُو بَيِّنُ أَلْاسَتِحَالَة، وَ إِنْ كَانتُ لِوجُودِهِ مَعْ قَيْدِ التَّجْرُد عِلَةً لِنَفْسِهِ وَ لِعِلْلِهِ وَ هُو بَيِّنَ الْاسْتِحَالَة، وَ إِنْ كَانتُ لِوجُودِهِ مَعْ قَيْدِ التَّجْرُد لِمْ تَركَّبُ الْلَبْدَهُ الْآوَلُ بَلْ عَدَمُهُ لِكُونَ أَحَدُ جَزَيْتِهِ وَ هُو الْتَجْرُد عَدَمِيّاً وَ إِنْ كَانتُ بِشَرَطِ التَجْرُد لَوْم جَوازُ أَنْ يَكُونَ كُلَّ وُجُودِهِ مَبْدَهً لَكُونَ الشَّرِطُ التَجْرُد لَوْم جَوازُ أَنْ يَكُونَ كُلَّ وُجُودِهِ مَبْدَهُ لَكُولُ الشَّرَطِ وَهُو التَجَرُّدُ لَنَ يَكُونَ كُلُّ وُجُود مِبْدُهُ اللَّهُ وَهُ وَالتَجْرُدُ .

و مِنْهَا: أَنَّ الوَاجِب بِذَاتِه إِنْ كَان نَفْس الكُون في الأُعْيَانِ وَ هُو الكُونُ الْطَلَقُ لَزَمَ كُونُ كُلَّ مُوجُودٍ وُاجِباً وَ إِنْ كَانَ هُوَ الْكُونُ مُعَ قَيْدِ النَّجَرُّه عِن الْمَاهِيَّة لَزِم تَرَكُّب الوَاجِب مَعَ أَنَّهُ مَعْنَى عَذِمِيَّ لِايَضَلَحُ أَنْ يَكُونَ جُزْءاً لِلوَاجِبِ وَ إِنْ كَانٍ هُوَ الْكُونُ بِشَرْط التَّجَرُّد لَمَ يَكُن الوَاجِبِ بِالذَّاتِ وَاجِباً بِذَاتِهِ وَ إِنْ كَانَ غَيْرِ الْكُونَ فِي الْأَعْيَانِ فَانَ كَان بِدُون الْكُونَ لَوْمَ أَنْ لَا يَكُونُ مَوْجُوداً فَلا يُمْقُلُ وُجُودٌ بِدُونَ الْكُونِ وَإِنْ كَانَ الْكُونُ دَاخِلاً لَوْم التَرْكُبْ. و الْتَوَّالِي الْمُتَقَدِّمَةُ كُلِّهَا ظَاهِرَةُ الْبُطُلانِ وَإِنْ كَانَ ٱلكَّوْنَ خارِجاً عَنْدُ فَوُجُودُهُ خارِجٌ عَنَ حَقِيقَتِهِ وَ هُوَ ٱلْمُطْلُوبُ، إِلَىٰ غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ ٱلإِغْتَرُاضِاتِ.

وَ وَجُهُ إِندِفَاعِهَا أَنَّ الْمُرَادُ بِالْوَجُودِ الْمَاخُودِ فِيهَا إِمَّا الْفَهُومُ القَّامِ الْبَدِيهِي وَ هُوَ مَعْنَى عَلِمَ الْمَارِيّ عَيْدَ الْمَارِيّ الْمُؤْمِدِهِ الْمُوجِيّ وَإِمَّا طَبِيعَةً عَيْنَيَّةٌ خَاصَّةٌ بِالْوَاجِبِ وَإِمَّا طَبِيعَةً كَيْنَيَّةٌ خَاصَّةٌ بِالْوَاجِبِ وَإِمَّا طَبِيعَةً كَيْنَةً مُصَّرِكَةٌ مُصَّكِكَةٌ مُحَتَّفِقَةٌ الْمُراتِبِ وَإِمَّا اللهُ اللهُ عَنْ الْمُؤْمِّ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ مَرَاتِبِهَا الْوَجُودُ الْعَنْيَقُ حَقِيقَةٌ مُسَرِكَكَةٌ مُحَتَّفِقَةُ الْمُراتِبِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

وُ إِيْضَا التَّجُرُّدُ عَنِ اللَّاهِيَّةِ لَيْسَ وَصَفاً عَدَميًّا، بَلْ هُوْ فِي مَعْنَى نَنَيَ الحَدِّ الذِّى هُوَ مِنَ سَلْبِ السِّلْبِ الْوَالِحِيِّ الذِّي هُوَ مِنَ سَلْبِ السِّلْبِ الْوَالْحِيلِ الْمَالِيَّةِ لِللَّهِ الْمَالِيِّ اللَّهِ الْمَالِيِّ الْمَالِيِّ الْمَالِيِّ الْمَالِيِّ الْمَالِيِّ الْمَالِيِّ الْمَالِيِّ الْمَالِيِّ الْمِلْمِي الْمَالِيِّ الْمَالِي الْمَالِيِّ الْمَالِيِّ الْمَالِيِيلِيِّ الْمَالِيِّ الْمَالِيِّ الْمَالِيِّ الْمَالِمِيِّ الْمَالِي

وَ قَدْ تَبِيَّنَ أَيْضًا أَنَ ضَرُورَةَ الْوُجُود لِلْوَاجِب بِالذّاتِ ضَرُورَة أَنِكِةٌ لاذاتيَةٌ وَلا وَصَفِيَة، فَإِنَّ مِن الْصَرورة ما هِي أَزَلِيَة وَهِي ضَرُورة ثَبُوت الْصَدُول لِلْمَوْضُوع بِذَاتِهِ مِن وَوْنِ أَي قَيْد وَ شَرَّط كُقُولنِا: الْوَاجِبُ مُوجُودٌ بِالضَّرُورة، وَ مِنْهَا ضَرُورَة فَاتِكَةً وَ هِي ضَرُورَة بُهُوت الْحَمُول لِلْمَوْضُوع بِذَاتِهِ مِن صَرُورَة بُهُوت الْحَمُول لِذَات الْوَاجِبُ مُوجُودٌ بِالضَّرُورة، وَ مِنْهَا ضَرُورَة فَاتِكَةً وَ هِي ضَرُورَة بُهُول الْمَاكُونَ الْمَاكُونَ مَع الْوَجُود لا بِالْوَجُود، سَواهُ كَانَ فَاتَ الْمُضُوع عَلَةً لِلمَحْمُول بَنَا كُلِّ مُعْلَقُ وَإِنَّ وَإِيَاهُ الْكَلْاتِ مَسْاوِية لِقَاقَتِينِ بِالضَّرَورَة وَانَ مَامِيّة الْمَلْدُونِ وَقَالَ مُالُولُهُ وَاللّهُ الْفَلْاتُ مَسْاوِية لِقَاقَتِينِ بِالضَّرَورة وَانَ مَامِيّة الْمُعْدَورة وَانَ الْمُعْرَورة أَنْ الْمَعْرَورة أَنْ الْمَعْرُورة أَنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمَعْرُورة أَنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمَعْرَورة أَنْ الْمَعْرَورة أَنْ الْمُنْ بِالْصَعْرِورة أَنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمُولِية عِلْمُ الْمُولِي الْمُعْرَورة أَنْ الْمِنْ الْمُعْرَورة أَنْ الْمُعْرُول الْمُعْرَورة أَنْ الْمُؤْدِ لِلْفُكُونَ الْلَالَة الْمُولِية الْمُعْرَورة الْمُعْرَورة الْمُؤْدِ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُونَ الْمُعْرَورة الْمُؤْدُ الْمُعْرَورة الْمُعْرَالُ الْوجُودُ مِنْ دُونَ أَنْ يَكُونَ الْلَالَاتُ عِلَة لَنْفُهِ لِنَفْهِمُ عِعْلَى عَدُم الْالْمُعُولُونَ الْوقَ الْمُعْرَورة أَنْ الْمُعْرَالُولَ اللّهُ اللّهُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُولُ اللّهُ الْمُعْلَى الْمُعْرَالِي الْمُعْرِقِيلُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقِيلُ الْمُعْرَورة الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالِي الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرِقُونَ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرِقُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالِ الْمُعْرِقِيلُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُولُ الْمُعْرَالُولُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُولُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرِقُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُو

\_\_\_\_ وَمِنْهَا طُرُورَةُ وُصِّفِيَّةٌ، وَهِى خُدُورَةٌ نُبوتِ الْمُسُولِ لِلْمَوْضُوعِ بِوَصِفِهِ مَخُ الْوُجُودِ لَا بِالْوَجُودِ، كُفُولِنا: كُلِّ كَاتِبٍ مُتَحَرِّكُ ٱلأُصَابِعِ بِالْضَّرُورَةَ مِنَادَامَ كَاتِباً، وَقَدْ تَعَدَّمُتُ إِضَّارَةٌ إِلَيْهَا. • ﴿ إِلَيْهَا. • ﴿

درس دُهّم (۱۰)

# فصل سوّم

# در اینکه واجبالوجود بالذّات ماهیّتش همان وجود او است

منیّت و وجود واجبالوجود بالذّات همان ماهیّت او است به این معنا که برای او ماهیّتی جز وجود خاصّ او نیست.<sup>(۱)</sup>

## دليل اوّل:

دلیل این مسأله با توجّه به مسائل گذشته واضح است زیرا (گفتیم که) امکان، لازمهٔ ماهیّت ممکن است پس هر ماهیّتی ممکن است و عکس آن (به عکس نقیض) این میشود که آنچه ممکن نیست ماهیّت ندارد بنابراین واجبالوجود بالدّات ورای وجود واجبی خویش

۱- منابع رجوع: الهيّات شفا مقالهُ أوّل فصل پنجم - تحصيلی ص ۵۷۱ - شوارق ص ۱۰۳ - تلويحات ص ۳۵ - مرح اشارات نمط چهارم - مبدأ و معاد مرحوم صدر المتأللين ص ۲۷ - ص ۲۹ - مقاومات ص ۱۷۵ - مطارحات ۱۲۹ (شارح)

ماهيتي ندارد

#### دليل دوم:

علاوه بر دلیل بالا دلیلهای دیگری نیز برای اثبات آن اقامه شده است و محکم ترین و استوار ترین آنها این است که اکر برای واجب بالذات ماهیتی ورای وجود خاص خود باشد (حتماً) این وجود زاید بر ماهیت بوده، عارض بر آن میباشد و (این نیز معلوم است که) هر عرضی، معلول است پس وجود واجب الوجود بالذات یا معلول ماهیت است یا غیر ماهیت و (فرض) دوّم و آن معلول غیر بودن وجود واجب با (فرض) واجب بودن آن سازگار نیست و (فرض) اوّل و آن معلول بودن وجودی بر ماهیت نیز ایجاب میکند که ماهیت واجب، بر وجودش تقدّم وجودی داشته باشد (یعنی ماهیت به وجود، مقدّم بر وجود باشد) زیرا به بداهت و و بحکم عقل) واجب است که علت بر معلول خویش، تقدّم وجود داشته باشد.

حال اگر این وجود متقدّم (بر ماهیّت که آنهم مقدّم بر وجود واجب است) عین وجود متاخّر (از ماهیّت) باشد تقدّم شئ بر خودش لازم می آید و این نیز محال است و اگر وجود متقدّم (بر ماهیّت) غیر وجود متأخّر (از ماهیّت) باشد لازم می آید که یک ماهیّت با بیش از یک وجود تحقّق پیداکند و دلیل محال بودن آن سابقاً گذشت.

علاوه بر این، ماکلام را به وجود متغدّم (بر ماهیّت) نقل میکنیم و همین مطالب در أنجا به عینه می آید و این امر به تسلسل ادامه پیدا میکند (و تسلسل نیز نزد فلاسفه باطل است)(۱)

۱- توضیح اینکه سؤال می شود که آیا برای این وجود متقدّم ماهیّتی جز وجودش هست یا نه؟ اگر نیست مطلوب حاصل است و اگر ماهیّتی وجود داشته باشد قهراً وجود زاید بر ماهیّت بوده، در ذهن عارض بر آن می شود و هر عارضی نیز معلول است و معلول هم یا معلول ماهیّت است یا غیر ماهیّت و بدیهی است که معلول غیر بودن با واجب بودن واجب الوجود تنافی دارد و معلول ماهیّت بودن وجود نیز مستلزم تقدّم وجود بر خود وجود میباشد که یکی از مصادیق تقدّم شی بر خودش می باشد و این نیز محال است و علاوه بر این باز نقل کلام می کنیم به این وجود متقدّم و همین طور فرض با لا در فرضهای متقدّم به تسلسل ادامه پیدا می کند بنجوی

#### اعتراض

چرا جایز نیست ماهیت واجبالوجود بالذات علتی باشد که وجود را اقتضاء میکند؟ در حالیکه ماهیت، تقدّم ماهوی بر وجود دارد هم چنانکه اجزای ماهیت که علل قوام ماهیت میباشند بر آن، تقدّم ماهوی دارند نه تقدّم وجودی (پس دلیل ذکر شده، صحیح نیست زیوا اشکال لزوم تقدّم شی بر خودش و نیز اشکال تسلسل بر اساس تقدّم ماهیت بر وجود به نحو تقدّم وجودی لازم می آید نه بنابر تقدّم ماهوی).

#### دفع اعتراض

این اعتراض مردود است به این ترتیب که بدیهی است که معلول در نحوهٔ وجودش متوقّف بر وجود علّتش میباشد و در نتیجهٔ علّت در نحوه (و ظرف) ثبوت معلول، بر معلول خود تقدّم دارد منتهی نحوهٔ ثبوت علّت از نحوهٔ معلول، شدیدتر است.

حال اگر ثبوت معلول ثبوت خارجی باشد (یعنی معلول در ظرف خارج موجود باشد تقدّم علّت بر معلول نیز خارجی خواهد بود (یعنی در ظرف ذهن این تقدّم ثبوت دارد) و از آنجا که نحوهٔ وجود «واجبالوجود لذاته» وجود حقیقی و خارجی است و (اگر فرض کنیم) برای این وجود، ماهیّتی است که آن، علّت وجودش میباشد لازم است که این ماهیّت بر وجود متقدّم باشد در وجود خارجی نه در ثبوت ماهوی بنابراین، محذور (به اینکه اگر خداوند دارای ماهیّتی باشد غیر از وجودش اشکال دور یا تسلسل لازم میآید) هنوز بحال خود باقی است،

## دليل سوّم

عقل (سلیم) تجویز میکند که برای هر ماهیتی به ملاحظهٔ ذاتش علاوه بر افراد موجود، افراد دیگر غیرمتناهی ممکن است وجود داشته باشد پس آنچه از افراد هنوز متحقّق

<sup>—</sup> که این وجودها بالاخره به یک وجوداصیل قائم بذات و واجب بالذّات منتهی نشود و این نیز نزد فلاسفه محال است (شارح)

نشده به این جهت است که «ممتنع بالفیر» هستند زیرا اگر عدم تحقّق آنها به جهت ممتنع ذاتی بودن آنها بود اصلاً فردی از آنها متحقّق نمی شد.

حال احر فرض کنیم أنچه که دارای ماهیت است واجب الوجود بالذات می بود لازم می آمد برای او ماهیت کلّی باشد که علاوه بر افراد موجود از آن، افراد معدودی نیز داشته باشد که به ملاحظه خود ماهیت جائز است (در آینده) موجود شوند (و لباس وجود را بپوشند) ولکن (هنوز) ممتنع بالغیرند و روشن است که امتناع بالغیر با وجوب بالذات قابل جمع نیستند و سابقاً گفتیم که هر واجب بالغیر و ممتنع بالغیر ممکن هستند بنابراین برای واجب بالذات وراه وجود خاص خویش ماهیتی نیست.

#### اعتراض

بر این دلیل اعتراض شده است به اینکه برای چه جائز نباشد اینکه بگوئیم برای واجب بالذات، حقیقت وجودی است که زاید بر ذاتش نیست بلکه او عین ذات او است لکن عقل آنرا در ذهن به (دو جزء) وجود و معروض آن که یک امر جزئی شخصی و غیر کلی است تحلیل میکند و این امر جزئی شخصی، ماهیت واجبالوجود میباشد.

#### دفع إعتراض

این اعتراض (نیز) به این نحو پاسخ گفته شده که دلیل مزبور مبتنی بر یک مطلب حقی است و آن اینکه تشخص به وجود پیدا می شود نه به غیر آن و در مباحث ماهیّت این مسأله تحقیق خواهد شد (ولکن این اعتراض مبتنی است بر اینکه معروض وجود بدون وجود نیز می تواند تشخص داشته باشد پس اعتراض بالا بر دلیل سوّم وارد نیست).

#### حقيقت واجبالوجود

از مطالب سابق روشن گردید که: واجب بالذّات حقیقت وجودی است که ماهیّتی ندارد که ذات را محدود سازد او بذات خویش واجبهالوجود است بدون اینکه نیاز به انضمام «حیثیّت تعلیلی» یا «تقییدی» باشد (و اینکه واجبالوجود حقیقت وجودی است که ماهیتی ندارد این حقیقت را که او بذات خویش واجبالوجود است توضیح و توجیه مینماید) و این حقیقت وجود ضرورت ازلی است.

در مرحلهٔ اوّل گذشت که وجود، حقیقت عینی قابل تشکیک است دارای مراتب مختلف هر مرتبهای از آنها واجد کمال وجودی مرتبهٔ پائینتر خویش بوده، آنرا قوام می بخشد و در عین حال این مرتبه با ما فوق خویش تقوم پیدا میکند در حالیکه بعض کمالات مرتبه فوق را فاقد بوده، نسبت به ما فوق خویش ناقص و نیازمند است (این خصیصه، در همه مراتب مشکّکه وجود، جاری و ساری است).

آری تنها مرتبهٔ ۱۰علی المراتب وجود» یعنی بالاترین مرتبهٔ وجود است که واجد همهٔ کمالات بوده و هیچ کمالی را فاقد نیست و هر مرتبه از مراتب وجود قابل تشکیک، متقوم به او است و او جز به ذات خویش به هیچ چیزی متقوم نیست.

پس حقیقت واجبالوجود بناء بر قول به تشکیک وجود، تنها منطبق بر اعلی المراتب میشود که جز ذات مقدّساش هیچ مرتبهای او را محدود نمیسازد و در وجود خویش هیچ کمالی را نیز فاقد نیست نه در ذات خویش نقصی دارد و نه مشوب به عدم میباشد و نه به چیزی نیاز دارد که ذات اقدساش را مقیّد کند و مرجع صفات سلبی از ذات باری تعالی که لازمهٔ حقیقت واجبالوجود است (مثل عدم نیاز به مکان و مادّه و زمان و عدم ترکیب و... همه) به سلب سلب یعنی انتفاء نقص و حاجت است که آن خود ایجاب کمال و وجود مطلق بینهایت برای او است.

از اینجا وجوهی دیگر از اعتراضها که بر قول به نفی ماهیّت از واجب بالذّات وارد شده دفع میشود (و مرحوم استاد علاّمه چهار اعتراض را در اینجا نقل و سپس از آنها پاسخ میدهد).

## چهار اعتراض بر نفي ماهيّت از واجب بالدّات:

اعتراض اوّل: حقیقت واجب الوجود با حقیقت غیر او از اشیاء یکی نیست زیوا حقیقت

غیر او اقتضای امکان دارد و حقیقت او اقتضای وجوب (و بدیهی است که امکان با وجوب مفافات دارد) و ما میدانیم که وجود واجب با وجود ممکن در اینکه هر دو موجودند مساوی هستند از این نتیجه میگیریم که حقیقت واجبالوجود غیر وجودش است و گرنه لازم می آید که وجود هر ممکنی واجب باشد.

اعتراض دوّم: اگر واجب بالدّات خالی از ماهیّت باشد این وصف حالی بودن از ماهیّت ماهیّت نداشتن او از دو صوت خارج نیست:)

یا به جهت ذات وجود است یعنی ذات وجود چنین اقتضائی را دارد پس در این صورت لازم میآید که وجود هر ممکنی از قبیل واجب باشد زیرا ممکن و واجب هر دو در وجود اشتراک هستند و (بدیهی است که) واجب بودن ممکن نیز محال است.

یا به جهت غیر دات وجود است (یعنی غیر وجود وصف تجرّد از ماهیّت را برای وجود واجب اقتضاء میکند) در این صورت لازم می آید واجب بالدَّات محتاج به غیر باشد و لازمهٔ آن نیز امکان و این خلاف، مفروض است (که او را واجب الوجود فرض کردهایم نه ممکن الوجود).

اعتراض سوّم: (این اصل نزد فلاسفه و عقلاء مسلّم است که) واجب بالذّات، مبدأ و منشأ بیدایش ممکنها است حال اگر وجود واجب بالذّات را مجرّد از ماهیّت بدانیم این، از سه حالت خارج نیست:

آیا مبدأتیت او برای ممکنها، لذاته است؟ (حالت اوّل یعنی به جهت ذات واجب بالذّات است) در این صورت لازم میآید که هر موجودی، چنین باشد (زیرا برای واجب بالذّات جز وجود ذاتی نیست و مفروض این است که مجرّد از ماهیّت میباشد و از طرفی نیز تمام موجودات اعم از واجب بالذّات و ممکنها در اصل وجود مشترک هستند) و لازمهٔ آن، این است که هر ممکنی برای خودش و علل خودش (مبدأتیت داشته و) علّت باشد و بطلان این نیز از واضحات است.

یا مبدأئیت او بر ممکنها، وجود او به «قید تجرّد از ماهیّت» است؟ (حالت دوم یعنی قید تجرّد او از ماهیّت داخل در ذات واجب بالذّات باشد) در این صورت نیز لازم می آید که مبدأ اوّل، مرکّب باشد نه بسیط، بالاتر، مبدأ اوّل، معدوم باشد زیرا یکی از دو جزء أن که

عبارت از تجرّد از ماهیت است معنای عدمی است.

یا مبدائیّت او بر ممکنها، وجود او نه به قید تجرّد بلکه بشرط تجرّد باشد (حالت سوّم که در نتیجه ذات مرکّب نبوده و معنای عدمی در ذات، داخل نباشد تا اشکال قبلی وارد شود ولی در این صورت نیز لازم می آید که جایز باشد هر وجودی مبدأ وجود دیگر باشد منتها این حکم از مورد خودش تخلف پیدا کرده است به جهت فقدان شرطش و آن مجرّد بودن از ماهیّت است.

اعتراض چهارم: اگر واجب بذاته (یعنی موجودی که ذاتش اقتضای وجود را دارد) عین هستی و کون در اعیان باشد که همان هستی مطلق است در این صورت لازم می آید هر موجودی واجب باشد (زیرا هر موجودی عین هستی و کون دراعیان را دارد).

اگر واجب بذاته عین هستی مطلق است امّا با قید تجرّد از ماهیّت، لازم میآید ترکّب واجب (از هستی و کون مطلق و قید تجرّد از ماهیّت) با اینکه قید تجرّد از ماهیّت معنای عدمی است و صلاحیّت ندارد جزء واجب باشد

اگر واجب بذاته عین کون و هستی مطلق باشد به شرط تجزد از ماهیّت باز هم صحیح نیست زیرا در این صورت واجب بالذات، واجبی نیست که وجودش از خودش جوشیده باشد بلکه با تحقّق شرط «تجزد از ماهیّت» واجب باشد.

اگر واجب بداته غیر کون در اعیان (یعنی هستی مطلق) باشد این نیز از دوشق خالی نیست: یا بدون هستی و کون است در این صورت لازم می آید واجب بذاته هرگز موجود نشود پس معقول نیست وجود بدون کون و هستی و یا اینکه کون و هستی داخل در ذات می باشد پس ذات او بسیط نیست بلکه مرکّب از کون و غیر آن می باشد.

بدیهی است که این چند امر لازم (یعنی «دخول امر عدمی در ذات واجب بالذّات» و •و واجب بذاته نبودن» و «موجود نبودن واجب الوجود» و بالاخره مركّب بودن آن) همهٔ اینها امور تالی فاسدی هستند که باطل میباشند و نتیجهٔ اینها و اعتراضهای گذشته این میشود که کون و هستی خارج از ذات واجب الوجود است پس وجود او خارج از حقیقت او است و این مطلوب همهٔ اعتراضهائی بود که بر نفی ماهیّت از واجب الوجود، وارد کردماند و تا اینجا چند نمونه از آن ها را نقل کردیم:

#### باسخ اعتراضها:

(همه این اعتراضها یک پاسخ مشترک دارد و آن اینکه) مراد از وجودی که در متن اعتراضها ذکری از آن به میان آمده است:

یا مفهوم عام بدیهی است که معنای عقلی اعتباری است و واضح است که این، غیر وجود واجب بالدات است که عین حقیقت وجود بوده، مخصوص واجب بالذات باشد.

یا مراد از آن طبیعت کلّی مشترک و متواطی میباشد که تمام مصادیق آن از لحاظ صدق آن کلّی به آنها مساوی میباشند (و بدیهی است که اگر صورت اوّل با حقیقت واجب بالذّات تطبیق نمیکند ناچار باید مراد دوّمی باشد) پس در این صورت وجود عینی، حقیقتی است صاحب تشکیک دارای مراتب گوناگون و بالاترین مرتبهٔ آن وجود خاصی است به نام واجببالذّات.

علاوه بر این تجزد از ماهیت یک وصف عدمی نیست (تا اشکال عدم صلاحیّت دخول امر عدمی در ذات لازم بیاید) بلکه آن به معنای نفی حدّ برای خدا است که معنای سلب سلب است که به امر اثباتی بر میگردد.

#### نتيجة مياحث كذشته:

از مباحث سابق این نتیجه روشن شد که ضوورت وجود برای واجب بالذّات ضرورت ازلی است نه داتی است و نه وصفی زیرا گفتیم که ضرورت سه نوع است:

نوع ِ اوّل: ضرورت ازئی که عبارت است از ثبوت محمول به موضوع به ملاحظهٔ ذات موضوع بدون هیچ قید و شرطی مثل این مثال، «الواجب موجود بالضّرورة» (در این قضیه وجود برای واجب الوجود به ملاحظهٔ ذاتش، تحقّق دارد بدون هیچ قید و شرطی)

نوع دوّم: ضرورت ذاتی است و آن ضرورت ثبوت محمول بر ذات موضوع است با ملاحظهٔ وجود و همراه وجود نه به سبب وجود خواه اینکه ذات موضوع علّت محمول باشد مثل این مثال: «هر مثلّی زوایای سه گانهٔ آن مساوی با دو قائمه است بالضّروره».

در این مثال ماهیّت «مثلث» به هنگام تحقّقاش در خارج زوایای أن، مساوی با دو

قائمه است خواه اینکه ذاتِ موضوع، علّت ثبوت محمول نباشد مثل این مثالها: «هر انسانی انسان است بالضّروره» و یا «هر انسانی عیوان است بالضّروره» و یا «هر انسانی تاطق است بالضّروره» که در اینجا ثبوت شیء (انسان) بر خودش (انسان و یا ثبوت ذاتیاتش مثل حیوان و ناطق بر انسان) ضروری است به این معنا که آندو یعنی انسان، از انسانیّت (و از حیوانیّت و ناطقیّت) در حال وجود و هستی، از هم جدا نمی شوند بدون اینکه ذات، علّت نفس خود (یا ذاتیاتش) باشد.

نوع سوّم: ضرورت وصفی است و آن ضرورت ثبوت محمول بر ذات موضوع است به جهت وصفی که موضوع مقارن با وجود دارد نه به سبب وجود مثل این مثال: «هر نویسندهای مادامیکه می نویسد انگشتانش نیز متحرّک است بالضروره» و توضیح آن سابقاً گذشت (که در این مثال متحرّک بودن انگشتان برای نویسنده ضرورت دارد به جهت وصف کتابت که نویسنده آنرا دارد. البته در این نوع قضایا ذات موضوع با وصفش در حال وجود و در ظرف وجود ملاحظه می گردد بدون اینکه وجود برای تحرّک انگشتان نویسنده، سببیت داشته باشد).

## خلاصة ٍدرس دهم

#### انيّت واجب الوجود همان حقيقت و ماهيّت ِاو است.

برای اثبات این مطلب مرحوم استاد علاَمه سه دلیل از فلاسفه نقل کرده است و بدنبال دلیل دوم و سوم اعتراضی از برخی از فلاسفه نقل شده و هر دو اعتراض نیز رد شده است مراجعه کنید.

پس با توجّه بدلائل سه گانه، واجبالوجود حقیقت وجودی است که ماهیتی ندارد که ذات او را محدود سازد او بذات خویش واجبالوجود است بدون نیاز به انضمام حیثیّت تعلیلیّه یا تقییدیّه، این حقیقت وجودی، ضرورت ازلی است.

پس حقیقت واجبالوجود بنا بر قول به تشکیک وجود، تنها منطبق بر اعلی المراتب وجود است که جز ذات مقدّساش هیچ مرتبهای او را محدود نمیسازد و در وجود خویش هیچ کمالی را نیز فاقد نیست، نه نقصی دارد و نه مشوّب به عدم است و برگشت صفات سلبی از ذات باری تعالی که لازمهٔ حقیقت واجبالوجود است به سلب سلب یعنی انتفاء نقص و حاجت بر میگردد که آن خود ایجاب کمال وجود مطلق بینهایت برای او است.

بر نفى ماهيت از ذات واجب الوجود چند اعتراض از طرف فلاسفه نقل شده است:

اعتراص اقل: حقیقت واجبالوجود غیر وجودش است، و گرنه لازم میآید که وجود هر ممکنی واجب باشد.

اعتراض دوم: ماهیت نداشتن واجبااوجود از دو صورت خارج نیست یا به جهت ذات وجود است یعنی ذات وجود چنین اقتضائی دارد در این صورت لازم می آید که وجود هر ممکنی از قبیل واجب باشد یا به جهت غیر دات وجود است یعنی غیر وجود، وصف تجرد از ماهیت برای وجود واجب را اقتضاء می کند در این صورت لازم می آید که واجب بالذات محتاج به غیر باشد و لازمهٔ آن نیز امکان و این خلاف مفروض است که او را واجبالوجود فرض کرده ایم ممکن الوجود.

اعتراض سوّم: اگر وجود واجب بالدّات را مجرّد از ماهیّت بدانیم این از سه حالت خالی نست:

یا مبده ثبت او برای ممکنات، لذاته میباشد یعنی به جهت ذات واجب بالذات است؟ (حالت اوّل) در این صورت لازم می آید که هر موجودی چنین باشد و نیز لازم می آید هر ممکنی برای خودش و علل خودش علت باشد و بطلان این نیز از واضحات است.

یا اینکه مبدءئیت او بر ممکنات، وجود او با قید تجرّد از ماهیّت» است (حالت دوّم) در این صورت لازم می آید که مبداء اوّل مرکّب باشد نه بسیط بلکه بالاتر مبداء اوّل، معدوم باشد زیرا یکی از دو جزء آن که عبارت از تجرّد از ماهیّت است معنای عدمی است.

یا مبدئیت او بر ممکنات وجود او نه به قید تجرّد بلکه بشرط تجرّد از ماهیّت باشد (حالت سوّم) در این صورت لازم می آید که جایز باشد هر وجودی مبدأ وجود دیگر باشد منتهی این حکم از مورد خودش تحلّف پیدا کرده است به جهت فقدان شرطش و آن مجرّد بودن از ماهیّت است.

اعتراض چهارم: اگر واجب بذاته یعنی موجودیکه ذاتش اقتضای وجود را دارد عین هستی و کون در اعیان باشد که همان هستی مطلق است در این صورت لازم می آید هر موجودی واجب باشد.

تفضیل این چهار اعتراض و پاسخ آنها در متن درس ذکر شده مراجعه نـمائید. در مطالب بالا گفته شد که وجود برای ذات باریتعالی ضروری است حال سؤال ایـن است کـه ضرورت وجود باریتعالی داخل در کدام قسم از اقسام سه گانهٔ ضرورت است:

آیا از قبیل ضرورت ازلی است یا از قبیل ضرورت ذاتی یا از قبیل ضرورت وصفی پاسخ، این است که از قبیل ضرورت ازلی است با توضیح و تفصیلی که در متن درس موجود است مراجعه کنید.

## پرمشها:

- ۱- آیا واجبالوجود دارای ماهیت هست یا نه در هر صورت جرا؟ دلیل اوّل را ذکر کنید
- ۲- دئیل دوّم بر نفی ماهیت از واجب باذات را توضیح دهید و ضمناً اعتراضی بر این
   دئیل وارد شده آنرا ذکر و پاسخ از آنرا بیان کنید.
- ۳- دلیل سوّم بر نفی ماهیت از ذات واجب بالذّات را بیان نمائید، اعتراضی بر آن وارد
   شده آنرا توضیح و پاسخ از آنرا نیز ذکر نمائید.
  - ۴- اعتراض اوّل و دوّم بر نفی ماهیت از واجب بالذّات را ذکر و توضیح دهید.
  - ۵- اعتراض سؤم و چهارم بر نفی ماهیت از واجب بالذات را بیان نمائید.
  - از چهار اعتراض بالا بر نفی ماهیت از واجب بالذات چگونه باید یاسخ گفت؟
- ۷- ضرورت وجود برای واجب بالذّات ازنی است نه ذاتی میدانید چرا؟ تـوضیح دهـید و
   دلیل آنرا بیان کنید.
  - ۸- ضرورت ازلی و ذاتی و وصفی را توضیح و بیان نمائید.

# الدَّرْسُ الحَادِي عَشَرِ (١١)

# اَلْفَصلُ الْرَابِعْ

# فِي أَنَّ وَاجِبَ الْوُجُودِ بِالَّذَّاتِ وَاجِبُ الْوُجُودِ مِنْ جَمِيعِ اِلْجَهاتِ

واجِبْ الُوجُودِ بِالِذَاتِ وَاجِبُ الْوُجُودِ مِنْ جَيعِ الْجَهُاتِ. قَالَ صَدْرُ الْتَأَكِّينُ رَهُ: «الْمُتَّصُّوهُ مِنْ هُذًا أَنَّ الْوَاجِبُ الْوُجُودِ لِيْسَ فِيعِ جَهَةً إِمْكَانِيَّةً. فَإِنَّ كُلَّ مَا يُكِنُ لَهُ بِٱلإِمِكَانَ الْعَامَ فَهُوَ وَاجِبُّ لَهُ.

وَمِنْ فَرُوع هَذِهِ الخَاصَة أَنَهُ كَيْسَ لَهُ خَالَةٌ مُنْتَظِرَةٌ، فَإِنَّ ذَلِكَ أَصْلُ يَتَرَتَبُ عَلَيهِ هَذَا الْحُكُمُ. وَ لَيْسَ هَذَا عَيْنَهُ كَيْا زَعْمَهُ كَثِيْرٌ مِنَ النَّاسِ، فَإِنَّ ذَٰلِكَ هُو النِّبِي يُعَدُّ مِنْ خَواصِ الْخُكُمُ. وَ لَيْسَ هَذَا بَا يَصَافِ الْفَارِقَاتِ النَّورَيَة بِهِ، إِذَ لَوْ كَانَ لِلنَّفَارِق حَالَةٌ مُنْتَظَرَةٌ كَمَالِيّة أَي الرَّافِي فَيهِ وَ اللَّهُ الْمَارِقَ حَالَةٌ مُنْتَظَرةٌ كَمَالِيّة أَي الرَّافِي فَيهِ وَ اللَّافِيالُ عَنْ عَالَمُ الْحَركة وَ الْمُنْ حَصُولُهُا فِيهِ لَا الْمَارِقَاتِ الْمُركة وَ الْمُنْتَعِدُ اللّهُ عَلَى الْمُركة وَ اللّهُ وَلَكَ يُوحِبُ تَعَمَّمُهُ وَ تَكَدُّرَهُ مَعَ كُونِهِ مَجْرَدًا نُورِيّا، هذَا خُلْفُ» الْأَوضَاعِ الجُرمُانِيَّة، و ذَلكَ يُوجِبُ تَعَمَّمُهُ وَ تَكَدُّرَهُ مَعَ كُونِهِ مَجْرَدًا نُورِيّا، هذَا خُلْفُ» النَّوسَانِ (ح ل ص ۲۷۲)

وَالْحَجَّةُ فِيهِ أَنَّهُ لَوْ كَانَ لِلْوَاجِبِ بِالذَّاتِ الْمُنَّرَّهِ عَنِ الْمَاْهِيَّةِ بِالنِّسْبَةِ إِلَى صَفَةِ كَالِيَّة مِنَ الْكَالَاتِ الْوَجُودِيَّةِ جَهِدُ إِمْكَانِيَّةُ كَانَتْ ذَاتَهُ فِي ذَاتِهِ فَاقِدَةً كَمَّا مُسْتَقِراً فِيها عَـدمُها فَكَانَتْ مُرَكَّبَةً مِنْ وُجُودٍ وَ عَدَمٍ، وَ لأَزِمُهُ تَوَكَّبُ الذَّاتِ، وَ لازَمُ الْقَرَكُّبِ الْحَاجَةُ، وَ لازِمُ

ٱلْحَاجَةُ الْاَمِكَانُ، و الْمَفْرُوضُ وَجُوبُه، هِفْ.

<u>ُ وَ اوُرِدَ عَلَيْهَا</u> أَنَّ عَدَمَ إِعْتِبَارِ الْعِلَّةِ بِحَسَبِ إِعْتِبَارِ الْعَثْلِ لَأَيْنَا فِي تَحَفُّقُهَا فِي نَسْسِ الْاَمْرِ،كَيْا أَنَّ أُعْتِبَارِ الْمَاهِيَّةِ مِنْ حَيْثُ هِي هِي وَ خُلُوها بِحَسَبِ هِذَا الْلاَعْتِبَارِ عَنِ الْوُجُودِي آوَنَ مَنْ الْمُأْتُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مَنْ الْمُؤَالِ مِنْ الْمُؤَالِقِينَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّه

الْعَدَمُ وَ الْعِلَّةُ الْمُوجِبَةُ هَمَّا لَإِينًا فِي اتَّصَافَهَا فِي لِخَارِجٍ بِأَحَدِهِمَا وَ حُصُولٍ عِلْيَهِ. ﴿

<u>وَ رُدَّ بِا</u>لَّهُ قِياسٌ مَعِ الفارقِ، فَانَّ خَيْثَية الْمَاهِيَّةِ مَنْ حَيْثُ هِى غَيْرُ حَيْثِتَة الواقع، فَنَ الْجَائِزِ أَنْ يُعْتَبِرُهَا الْعَقْلُ وَ يَقْصَرُ النَظْرَ النَّهَا مِنْ حَيْثُ هِى مِنْ دُونِ ملاجظة غَيْرِها مِنْ وَبُثُ هِى مِنْ دُونِ ملاجظة غَيْرِها مِنْ وَجُودٍ وَلَعْنِيَّةَ وَاتِهِ عَيْنُ حَيْثِيَّةِ الواقعِ وَ وُحَدَم وَ عِلْتَهَا وَ خَيْرُ الْعَبِيَّةِ الواقع وَ مُثَّنُ التَّحَقُق فِلا يُكُونُ إعْتِبارُهُ بِدُونِ إعْتِبارِ جَبِع مِا يُوتَبِطُ بِهِ مِنْ عِلَةٍ وَ شَرَطٍ.

وَ يُمْكِنُ تَقْوِيرُ الْخُجَّةِ بِرَجَّهِ آخَر، وَ هُوْ أَنَّ عَدَمْ كَفَايُةِ الذَّاتِ فِي وُجُوبِ صَفَةٍ مِن صِفاتِهِ الكَالِيَةِ يَسَتَدْعِي خَاجَتُهُ فِي وُجُوكِا إِلَى الْفَيْرِ فَهُو الْقِلَّةُ الْمُوجِبَةْ، وَ لأَزِمُهُ أَنْ يَتِّصَفَ الْوَاجِبُ بِالْذَّاتِ بِالْوُجُوبِ الْفَيْرِيِّ وَقَدْ تَقَدَّمُتِ إِشْتَحَالَتُهُ.

وَ أُودِهُ عَلَىٰ أَصْلَ الْكَسْأَلَةَ بِأَنَّهُ مُنَقَّدُ صُّ بِـالْنِسَبِ وَ الْإِحْسَافَاتِ الْلَّاحِــَّقَة لِلْــَدَّاتِ الْوَاجِيِّتَة مِنْ قِبَلَ أَفْعَالِهِ ٱلْمَتَعَلِّقَة بِعَقْلُولَاتِهِ الْمُسْكِنَةِ الْحَادِثَةِ. فَانُّ النِّسَبَ وَالإضافَاتِ قَاغَةُ بِأَطْرَافِهَا تَابِعَةً لِمَا فِي الْإِمْكَانِ كَالْحَلَقَ وَ الْوِزْقِ وَ الْإَحْيَاءِ وَ الْإِمَاتَةِ وَ عَيْرِهَا.

وَ يُنْدِفِعُ بَأَنَّ هٰذَهِ النِّسَبَ وَالْإَصٰافَاتِ رَ الْصَفاتِ الْلَّخُوذَة مِنْهَا -كَمَا سَيَأْتِي بِيَانُهُ -مَعَانَ مُتَكَزِعَةِ مِنَّ مَقَامِ الفِعَلَ لَامِنْ مَقَامِ الْذَاتِ.

نَعَمَ لِوَّجُود هَدُّهُ النِّسَبُ وَالإِضَافَاتِ ارْتِبَاطُّ وَاقِعِیٌّ بِهِ تَعَالَى، وَ الْصَفَاتَ الْمَاخُودَةُ مِنْهَا لِلذَّاتِ وَاجِبَةٌ بِوُجُومِهَا. فَكُونَهُ تَعَالَى بَعَيْثُ يَخَلُقُ وَكُونَهُ بِحَيْثُ يَرْزُقُ، إِلَىٰ غَيْرِ ذَلِك، صَفَاتُ وَاجِبَةٌ، وَ مُرْجَعْهَا إِلَى الْإِضَافَةِ الإِشَرَاقِيَّةِ. وَ سَيَأْتِي تَفَصُيلُ الْقُولَ فِيهِ فِيا سَيأْتِي إِن

## خَاءُ اللهُ تَعَالَ.

وُ قُدْ تُبَيِّنَ بِمَامُرٌ:

اَوُلاَ إِنَّ الْوَجُودُ الْوَاجِيِّ وُجُودٌ صِرْفُ لا مَاهِيَّةَ لَهُ وَلاَ عَدَمْ مَعَدُ، فَلَهُ كُـلُّ كُـلالٍ فِالرُجُودِ.

وَ ثَانِيا أَنَّهُ وَاحِدٌ وَحْدَةُ الْصِّرافَةِ وَ هِى ٱلْمَنَاةُ بِالْوَحْدَةِ الْحَقَّةِ عِثْمَىٰ أَنَّ كُلُّ مَا فَرَضَتُهُ ثانِياً لَهُ أَمِنَازَعْنَهُ بِالْضَرُورَةِ بِثَى وَمِنَ الْكَالِ لَيْسَ فِيهِ، فَتَرَكَبَّتُ الْلَّاتُ مِنْ وُجُودٍ وَعَدَم وَ خَرَجَتَ عَنْ مُحُوضُةِ الْوُجُودِ وَ صِيرافَتْهُ وَ قَدْ فَرضَ صِيرَفا، هَتْ، فَهُو فِ ذاتِهِ الْبَحْتَةُ بِحَيْثُ كُلَّها فَرْضَتَ لَهُ ثانِياً عَادَ أَوْلاً. وَهَذَا هُو المُرادُ بَقُولِهِمْ: إِنَّهُ وَاحِدٌ لَا بِالْعَدَد

<u>ُ وَ ثَالِثَا</u> أَنَّهُ بَسِيطٍ لَا جُزْءُ لَهُ لَا عَثْلاً وَ لاَ خَارِجاً وَإِلاَّ خَرَجَ عَنْ صِرَّافَةِ الْوَجُودِ وَ قَدْ فرض صِرْفاً، هَنْ.

َ وَرابِعا أَنَّ مَا أَنْتُرَعَ عَنْه وُجُوبُهُ هُو بِعَيْدِ مِا أُنْتَزِعَ عَنْهُ وُجُودُهُ، وَ لأَزِمُهُ أَنْ كُلِّ صِغَةٍ مِنْ صِغَاتِهِ وَالْمُعُ أَنْ كُلِّ صِغَةٍ مِنْ صِغَاتِهِ وَهِي جَيِعاً عَيْنُ ٱلذَّاتِ ٱلمُتَعَالِيَةُ.

<u>وَخامِساً أَنَّ</u> الْوُجُوبَ مِنْ شُؤُونِ الْوُجُودِ الْوَاجِيِّ كَالْوَحْدَةِ غَيْرُ خَارِج مِنْ ذاتِهِ وَهُوَ تَأْكَدُّ الْوُجُودِ الْنَذِّى مُرْجُعُهُ صِرَاحةُ مُنَاكِفَتِهِ لِمُظْلَقَ اِلْعَدَمِ وَ ظُرُدُهُ لَهُ فَيَمْتَنِغُ طُرُو الْعَسَدَمِ عَلَيْهِ.

وَالوُجُودُ الْإِمْكَانِيُّ إِيْضاً وَ إِنْ كَانَ مُناقِضاً لِلعَدَمَ مُطَارِداً لَهُ إِلاَ أَنَّهُ لَمَا كَانَ رابِطاً بِالْتَسْبَةِ إِلَى عِلْتَهِ الْوَجُدِ الْوَاجِبُ بِالْذَاتِ بِلاْ وَاسِطَةٍ إَوْ مَعَهَا وَ هُوَ قَايَمٌ بِهَا غَيْرُ مُسْتِقِلٌ مَعْهَا وَهُو قَايَمٌ بِهَا غَيْرُ مُسْتِقِلٌ مَعْهَا بَوَجُهُ مِلْ عُكُومً فِي نَفْسِهِ إِلاَ بِالْتَضِمَامِ عِلْتِهِ إِلَيْهِ فَهُو وَاجِبُ بِالْجَابِ عِلْتِهِ الْقَيْ عَمْهُ وَاجِبُ بِالْمُعْرَمُ فِي نَفْسِهِ إِلاَ بِالْتَضِمَامِ عَلْتِهِ إِلَيْهُ فَهُو وَاجِبُ بِالْجَابِ عِلْتِهِ الْقَيْ هِي الْوَاجِبُ بِالْفَاتِ يَأَيْلُ الْعَدَمَ وَ يَطُرُونَ بِالْشِهَامِلُهِ الْهَاءِ اللّهِ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

درس یازدهم (۱۱)

## فصلِ چهارم

# واجب الوجود بالذَّات از جميع جهات واجب الوجود است

صدر(المتألَّهِين شيرازي (ره) (در شرح اين اصل) چنين ميګويد: «اَلْمُقْصُودُ مِنْ هٰذَا ۚ اَنُ الْواجِبُالْوَجُودُ لَيْسَ فِيه جَهَةُ امْكَانِيَّةً فَاِنْ كَـٰلَ مُـا يُـمْكِنُ لَهُ بِالْاِمْكَانِ الْفَامْ فَهُوَ وَاجِبُ لَهُ».

مقصود از این جمله این است که واجبالوجود در او هیچ جهت امکانی وجود ندارد (هر چه هست نور است و فعلیت است و کمال) زیرا هر چه (از کمالات و فعلیت ها که) ممکن است به امکان عام برای واجب فرض شود تحقّق آنها برای واجب لوجود، واجب و ضروری است (یعنی امکان کمال و فعلیت و صفات عقلاً برای ذات باریتعالی، عین وجوب آنها برای ذات واجب است و این اصل مسلّمی است دربارهٔ دات باریتعالی).

-- از نتایج و فروع این خصیصهٔ ذات باریتعالی این است که هیچ حالت منتظرهای در تحقق فعلیّت و کمال برای ذات واجبالوجود وجود ندارد.

و این (حکم) نتیجهای است که بر اصل بالا مترتّب می شود و عین آن نیست هم چنانکه عینیّت را بسیاری از مردم گمان کردهاند زیرا اصل مذکور از خواص ذات واجبالوجود محسوب می شود و این، غیر از این حکم و نتیجه بالا است که بر این 'صل مترتّب می شود (یعنی خداوند هم امکانی ندارد و هم حالت منتظره در تحقق فعلیت و کمال برای ذات واجب الوجود ندارد امّا اوّلی از خواص واجب بالذّات میباشد ولی حالت دوّمی از توابع و نتایج حالت اوّلی بوده، خودش مستقیماً از خواص واجب بالذّات محسوب نمیشود) برای اینکه مفارقات نوری نیز (مثل مجرّدات غیرماذی از قبیل عقول و نفوس و...) به عدم وجود حالت منتظره متّصف میشوند زیرا اگر در موجود مفارق، امکان حالت منتظرهٔ کمالی محقق باشد لازم می آید که امکان استعدادی برای او باشد و نیز مستلزم انفعال موجود مفارق از عالم حرکت و اوضاع ماذی جرمی بوده و این، موجب تجسّم موجود مفارق و کدر بودن آن میشود.

و این، برخلاف مفروض است زیرا ما مفارقت را مجرّدات نوری میدانیم (۱) انتهی. حاصل دلیل اذعائی بالا (یعنی اینکه ذات واجب بالذّات هیچ حالت امکانی در صفات و کمالات خود ندارد) این است که برای واجب بالذّات که از داشتن ماهیّت منزّه است اگر نسبت به یک وصف کمالی از اوصاف کمالی وجودی جهت امکانی وجود داشته باشد معلوم میشود که ذات واجب در ذات خویش، فاقد آن کمال بوده و عدم آن در ذات واجب مستقرّ است (۱).

پس ذات واجب مركّب از وجود و عدم مىباشد و لازمهٔ آن تركب ذات و لازمهٔ تركب نیاز واجب به اجزای ذاتی خویش و لازمهٔ نیاز، ممكن بودن واجب بالذّات است و این خلاف مفروض مىباشد.

دلیل دیکر اینکه اگر ذات واجب بالذات در وجوب صفات کمالیهای که ممکن است دات واجب به آنها متصف شودکافی نباشد همانا ذات واجب در این مورد به غیر نیازمند است. حال اگر ذات واجب بالذات را فی نفسها یعنی با قطع نظر از غیر، وجوداً و عدماً اعتبار کنیم: یا اینکه ذات واجب با وجود این صفات کمالی ممکن، واجب بالذات بودن خود را حفظ

میکند پس در این صورت علیت غیر لغو است و حال آنکه غیر، علّت فرض شده بود. -

يا اینکه واجب بالذّات با فقدان این صفات و عدم أنها واجب بالذّات است و این نیز

<sup>(</sup>۱) و (۲) برای توضیح بیشتر این دلیل به اسفارج ۱ ص ۱۲۳ – نجاة تألیف شیخالرئیس بوعلی سینا ص ۲۲۸ – مطارحات ص ۲۰ مراجعه نمائید. (شارح)

#### خلاف مفروض است.

به این استدلال ایراد شده است به اینکه عدم اعتبار علّت، به حسب اعتبار عقل با تحقق علّت در نفس الامر تنافی ندارد (زیرا علّت در نفس الامر موجود است ولی شما آنرا اعتبار ننمودهاید) هم چنانکه اعتبار ماهیّت از این جهت که ماهیّت، ماهیّت است (یعنی آثار و خواص و ذاتیّات غیر را ندارد و نیز خالی بودن ماهیّت به اعتبار ذاتش از وجود و عدم و از علت موجب وجود و عدم و...) هرگز منافاتی با این ندارد که ماهیّت، در خارج با یکی از وجود و عدم و یا با حصول علّت هر یک از آندو متّصف شود.

و این نیز رد شده است به اینکه مفایسهٔ محل گفتگو با مورد ملاحظهٔ حفاهیّت مِن آندو حَیث هِی هِی هی ها به قطع نظر از وجود و عدم و علت آندو، مقایسهای است که فارق بین آندو وجود دارد زیرا حیثیت ماهیت به ملاحظهٔ ذاتش غیر حیثیت واقع است پس برای عقل ممکن است «ماهیت من حیث هی هی» را اعتبار کند و آنرا تنها به ملاحظهٔ ذاتش بدون ملاحظه، وجود و عدم و علّت آندو در نظر بگیرد بخلاف وجود عینی زیرا حیثیت ذات وجود عین حیثیت واقع و متن تحقیق است و برای عقل ممکن نیست حیثیت ذات وجود را بدون اعتبار جمیع آنچه که رابطه با آن دارند از قبیل علّت و شرط در نظر بگیرد (و در نتیجه استدلال مزبور از ایراد، خالی باقی میماند).

### تقریر دلیل به بیان دیکری

می توان حجت و دلیل گذشته را با بیان دیگری به این نحو توضیح داد که کافی نبودن ذات در وجوب اتصاف به صفتی از صفات کمالی، مستلزم نیاز ذات به غیر، در اتصاف ذات به آن صفت می باشد پس غیر، علّت موجبهٔ آن محسوب می گردد و لازمهٔ آن اتّصاف واجب بالذات به وجوب غیری است و سابقاً گذشت که این امر محال می باشد.

### نقض بر اصل مسأله و باسخ آن

اصل مسأله يعنى اينكه «واجب الوجود بالذّات از جميع جهات واجب بالذّات است»

منقوص است به نسب و اضافات لاحق و عارض بر ذات واجبالوجود از ناحیه افعال واجبالوجود نسبت به معلولاتی که ممکن است حادث شود به این ترتیب که نسب و اضافات، قائم بر اطراف خود بوده در امکان، تابع آنها میباشد مثل خلق – رزق – احیاء و اماته و غیر اینها از افعال واجبالوجود (پس نمیتوان ادعا کرد که واجبالوجود به ملاحظهٔ این نشب و اضافات از قبیل خلق و رزق و احیاء و اماته و ... واجبالوجود میباشد زیرا اینها، تابع مخلوق و موجودیت آن میباشد پس این صفات برای خدا از این جهت جنبهٔ امکانی پیدا میکند تا نقض مورد داشته باشد).

این نقض نیز مدفوع است به اینکه این نسب و اضافات مأخوذ از آنها، همانطوریکه به زودی خواهد آمد یک سلسله معانی هستند که از مقام «فعل واجب» انتزاع شدهاند نه از مقام ذات (تا بحث شودکه آیا این صفات برای واجب بالذات از جمیع جهات واجب هستند یا ممکن؟).

آری این نسَب و اضافات با ذات باریتعالی ارتباط واقعی دارند و صفات مأخوذ از این نسب و اضافات با وجوب این نسب و اضافات برای خداوند واجب بوده، ضرورت پیدا میکنند

پس بودن خدا بنحویکه می آفریند و بودن او بنحویکه روزی میدهد و غیر ایندو از صفات فعل واجب محسوب می شوند و برگشت این صفات همه به اضافهٔ اشراقی است (که در رابطه با افعال مقام ربوبی و نحوهٔ فعل او مطرح می شود و به زودی تفصیل و توضیح آن را در آینده به خواست خداوند خواهد آمد).

### از مباحث ِگذشته چند نتیجه روشن شده؛

<u>اوّلاً: و</u>جود واجب، وجود محض بوده، ماهیّت ندارد و با او عدم هـمراه نـیست و در ظرف وجود، واجد همه کمالات متصوّره میباشد<sup>(۱)</sup>

ثانياً: وجود واجب، واحد و صرف وحدت است و فلاسفه از أن به •وحدت حقّه عبير

۱- برای توضیح بیشتر به کتاب تلویحات ص ۳۵ و شوارق فصل ایّل ذیل مسأله ۲۷ مراجعه نمائید(شارح)

آوردهاند به این معناکه هر چه راکه تو به عنوان «نانی» «دوّم» برای ذات باریتعالی فرض کنی که صرف وجود باشد بالضّروره با ذات باریتعالی به شیای از کمال، امتیاز دارد. (به قرینهٔ فرض دوئیت که ذات مقدّسش فاقد آن است) پس ذات باریتعالی، مرکّب از وجود و عدم می شود و از وجود محض بودن و صرف وجود بودن، خارج می گردد و این خلاف مفروض است.

پس واجب الوجود در ذات بحت و خالص خویش حیثیتی دارد که برای آن ثانی (یعنی دوّمی) فرض کنی به همان ذات اوّلی بحت و خالص بر میگردد (یعنی چیز دیگری جز صرف وجود نخواهد بود) و این است مراد فلاسفه: واِنَّهُ واحدٌ بلا عَدَدٍه «او یگانه است بدون اینکه معدود بوده، قابل شمارش باشد».

<u>ثالثاً:</u> واجبالوجود بسیط بوده، جزء عقلی و خارجی ندارد و گرنه از صرف وجود بودن خارج میشود و این نیز خلاف مفروض است.

رابعاً: أنچه وجود واجب از أن انتزاع می شود به عینه همان چیزی است که وجوب واجب از أن انتزاع می شود همان واجب از أن انتزاع می شود همان مبدائی است که حیثیت وجود مقدسش از آن انتزاع می شود همان مبدائی است که حیثیت وجوب از آن انتزاع می گردد).

و لازمهٔ آن این است که هر صفتی از صفات واجبالوجود نیز (مثل ذات واجب) واجب بوده، عین صفت دیگر میباشد و جمیع صفات واجبالوجود نیز عین ذات متعالیاش میباشد،

خامسا: وجوب مثل وحدت، از شئون وجود واجبی است و خارج از ذات واجب بالذات

نمی باشد و آن (در حقیقت تأکد وجودی است که مناقض بودن آن با مطلق عدم و طرد آن آشکار است) پس محال و ممتنع است که عدم در ذاتی که صرف وجود است راه پیدا کند.

و وجود امکانی (یعنی ممکن) نیز گرچه مناقض با عدم بوده، آنرا طرد میکند ولکن از آنجا که وجود امکانی (این خاصیت را دارد که) با علّت خویش که واجبالوجود است در رابطه میباشد خواه با واسطه، خواه بیواسطه و از آنجا که قائم به علّت خویش (یمنی ذات باریتعالی) میباشد بدون اینکه خود، به هیچ وجه استقلالی داشته باشد از این رو بنفسه و بملاحظهٔ ذات خویش محکوم به حکمی نیست مگر به انضمام علّتاش به آن.

پس وجود امکانی، واجب است به ایجاب علّتاش یعنی واجبالوجود از جهت وجود امکانی، عدم را نمیذیرد و عدم را نیز از ممکن با انضمامش به آن طرد میکند.

#### ... خلاصة درس يازدهم:

واجبالوجود در او هیچ جهت امکانی وجود ندارد و از نتایج و فروع این خصیصهٔ ذات باریتمالی، این است که هیچ حالت منتظرهای در تحقق فعلیّت و کمال برای ذات واجبالوجود وجود ندارد.

**دلیل** این مسأله در متن درس ذکر شده مراجعه کنید.

این مسأله که واجبالوجود از جمیع جهات واجبالوجود است نقض شده به نِسَب و اضافات لا حق و عارض بر ذات واجب الوجود نسبت به معلولاتی که ممکن است حادث شوند به این ترتیب که نسب و اضافات، قائم بر اطراف خود بوده، در امکان، تابع آنها میباشد مثل خلق – رزق و احیاء و اماته و غیر اینها از افعال واجبالوجود پس نمی توان ادّعا کرد که واجبالوجود بملاحظهٔ این نِسَب و اضافات از قبیل خلق، رزق و احیاء و اماته و... واجبالوجود باشد.

توضیح نقض و پاسخ از آن در متن درس بیان شده مراجعه کنید.

پس واجبالوجود، وجود محض بوده، ماهیّت ندارد و با او، عدم همراه نیست و دارای همهٔ کمالات متصوّره است.

وجود واجب وجود واحد و صرف وحدت است و وحدت او وحدت حقّه میباشد، واجبالوجود بسیط بوده، جزء عقلی و خارجی ندارد و مبدأئی که حیثیت وجود مقدّسش از آن انتزاع میگردد همان مبدأئی است که حیثیت وجوب از آن انتزاع میشود و لازمهٔ این گفتار این است که هر صفتی از صفات واجبالوجود نیز واجب بوده، عین دیگر صفات میباشد و جمیع صفات واجبالوجود مثل جمیع صفات واجبالوجود نیز عین ذات متعالی میباشد و وجوب برای ذات واجبالوجود مثل وحدت از شنون وجود واجبی بوده، خارج از ذات او نمیباشد و توضیح همهٔ مطالب بالا در متن درس آمده مراجعه نمائید.

## پرسشها:

- ۱- اینکه واجب الوجود از جمیع جهات واجب الوجود است یعنی چه؟
- ۲- برای اثبات اینکه: واجبالوجود از جمیع جهات واجبالوجود است» دو دلیل در متن درس آورده شده است آن دو دلیل را توضیح دهید.
- ۳- بر اصل مسأله که: «واجبالوجود از جمیع جهات واجبالوجود است» نقضی ذکر شده
   آنرا ذکر و پاسخ از آنرا بیان دارید.
  - ۴- چرا واجبالوجود واحد بوده، صرف وحدت مىباشد؟
  - ۵- چرا ذات واجبالوجود بسیط بوده، جزء عقلی و خارجی ندارد؟
  - وجوب مثل وحدت از شئون وجود واجبى است مىدانيد چرا توضيح دهيد.

## اَلدَّرَسُ اَلطَّامِی عَشَرَ (۱۲)

# اَلَفَصَلُ الخَامِسُ

# ٱلشُّيُّءُ مَالَمْ يَجِبُ لَمْ يُوجَدُ وِفِيهِ بُطُلَانِ ٱلْقُولِ بِٱلْأُولُولِيَّةِ

قَدْ تَقَدَمُ أَنَّ الْمَاهِنَةَ فِي مَرْتَبِةِ ذَاتِهَا لَيْسَتَ إِلاَّ هِيَ، لا مُوجِّودُةُ وَ لا مَعْدُومَةً وَ لا أَيُّ مَنْ وَ الْحَدُمُ مَسْلُوبَةُ عَنِها ضَرُورَةُ العَدَمُ سَلْباً عَضِيلِتاً وَهُوَ الإمكانُ. فَهِي عِنْدَ الْعَقْلِ مُتَسَاوِيَةُ الْتَسْبَةِ إِلَى الْوَجُودِ وَ الْعَدَم. فَلاَيَرْتَابُ الْعَقْلُ فِي أَنَّ تَلْبَسَهَا بِوَاحِدِ مِنَ الْوُجُودِ وَ الْعَدَمَ لاَيَسْبَنَدُ إِلَيْها لِكَان إِسْتُواهِ وَ الْعَدَم. فَلاَيَرْتَابُ الْعَقْلُ فِي أَنَّ تَلْبَسَها بِوَاحِدِ مِنَ الْوُجُودِ وَ الْعَدَمَ لاَيْسَبَعَ وَ لا أَنَّهُ يَحْصُلُ مِنْ عَيْرَ سَبَب بِلاَ يَتَوَقَفُ عَلَى أَمْرٍ وَرَاءَ الْمَاهِيَةِ يَعْرِجِها مِنْ حَدِّ الْإِسْتِواهِ وَ يُرجِعَ هَا الوَجُودَ أَوْ الْعَدَمَ وَهُمَ وَالْحِدَةُ وَ لَيْسَ تَرَجِيعُ خَانِبِ الوَجُودِ بِالْقَلَةِ إِلاَّ بِإِيجَابِ الْوُجُودِ الْفَلَقِلْ أَنْ الْوَجُودُ أَو الْعَدَمَ وَهُودَ الْوَلَعُودِ الْفَالِقُولُ اللهُ الْوَجُودُ الْوَلَعُودُ الْوَلُودُ وَالْوَلُولُ الْمُؤْولُ وَلَا الْوَجُودُ الْولَالُولُولُ الْمُعَلِّلُ الْمُعَلِّلُ الْمُعَلِّلُ الْوَلُودُ وَالْولَالُولُولُولُولُ الْمُولُولُ الْمُنْ وَالْمُ الْمُعَلِّلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُلْولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُلْولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ

وَٱلْغَرْلُ فِي عِلَّةِ الْعَدَمِ وَ إِعْطَائِهَا ٱلِاَمْتِنَاعَ لِلْمَعْلُولِ نَظِيرُ القُولِ فِي عِلَّةِ الْوُجُـودِ وَ إِعْطَائُهَا الوُجُوبُ.

فَعِلَّةُ الْدُجُودِ لاَ بَيِّمُ عِلَّةً إِلاَّ إِذَا صَادَتْ مُوجِبَةً وَ عِلَّةً الْعَدَمِ لاَ يَتِمُ عِلَةً إلاَّ إِذَا كَانَتْ بَعَيْتُ تُغَيِّدٌ إِمْسِتُنَاعَ مُعَلُوهِا، فَالثَّنِيْءُ مَالاً يَجِبُ لَإِ يُوجُدُو مَالَمَ عَتَنِعْ لَمُ يُعْدَمُ

رَ مُنْ قُولُ بُعْضِهِمَ: إِنَّ وُجُوبُ وُجُودِ الْمُعْلُولِ يَسْتَلُوْمُ كُونَ العِلَّةِ عَـلَى الإطلاقِ

مُوْجَبةً – بفتح الجيمِ – غَيْرُ مُخَتَّارَةً كَيْلاَمْ كَوْنُ الْوَاحِبِ تَعَالَىٰ مُوجَباً فِي فِعْلِهِ غَيْر مُخْتَارَ وَ هُوَ عَمَالٌ. تَعَالُ.

فَيَدْفَعُهُ أَنَّ هَذَا الْوْجُوبِ اللَّذِّي يَتَلِبَسُ بِهِ الْمُعْلُولُ وْجُوبُ غَيرِيُّ و وُجُوبُ الْمُعْلُولِ مُنْكَرَعُ مِنْ وُجُودِهِ لَا يَتَقَدَّاهُ وَمِنَ الْمُمَتَنِعِ أَنْ يُؤَثِّرَ الْمُعْلُولُ فِي وُجُودِ عِلَبْهِ وَهُو مُتَرَّتَبُ عَلَيْهِ، مُتَأْجِرٌ عَنَهُ، قَائِمٌ بِهِ.

وَ قَدْ ظَهْرَ عِا تَقَدَّمَ بُطْلاً أَلْقُولَ بِاللّهِ وَلَوِيَة عَلَى أَقْسَامُهَا. تَوْضِيحُه أَنَّ قَوْماً من الْمُتَكِلّمِينَ زَعماً مَهُمْ أَنِ القُولَ بِالتَّضَافِ الْمُنْكِن بِالْوُجُوبِ فِي تَرُجِّح أَحَدَ جَانِتِي الْوُجُودِ وِ الْمَعْدَمِ لَهُ يَسْتَلُومُ كُونَ الوُاجِبِ فِي مَبْدِئَيَتِهِ لِلْآيِجَادِ فَاعِلاً مُوجَباً - بَفَتْح إَلِمِي - تَعَالَى عَن فَلِكَ وَتَقَدّسَ، ذَهَبُو إِلَى أَنَّ تَرَجِّح أَحَدًا لَمُانِينِ لَهُ بَحُرُوجِ الْمَاهِيَة عَن حَدَ الاَسْتِواء إِلَى أَحَد الْجَانِينِ لَهُ بَحُرُوجِ الْمَاهِيَة عَن حَدَ الاَسْتِواء إِلَى أَحَد الْجَانِينِ لَهُ مَن دُونِ أَنْ يَبَلَغ أَحَد الْجَانِينِ فَيخُرج بِهِ الْجَانِينِ فَيخُرج بِهِ الْمَاكِن فَقَدْ تَرَجَّح الْمُؤْجُودُ مِن الْمُعَلِّلَ بِكُونِ الْوَجُودِ أُولَىٰ لَهُ مَن عَيْرٍ وُجُوبٍ وَ أَولَىٰ لَهُ مَن عَيْرٍ وُجُوبٍ وَ أَلَىٰ لَهُ مَنْ عَيْرٍ وُجُوبٍ وَ أَلْمُ لَا مَنْ غَيْرٍ وُجُوبٍ وَ

وَ قَدْ قَسْمُواْ الْأُولُوكَةَ إِلَىٰ ذَاتِيَةَ تَعْتَضِهَا الْمَاهِيَّةُ بِذَاتِهَا اوْلاَ تَنْفَكُ عُنَها و غَيْر ذَاتِيّه تُعْيِدُهَا الْعِلَّةُ الْخَارِجَةُ، وَكُلُّ مِنَ القِسْمِينِ إِمَّاكَافِيَةٌ فِي وْقُوعِ الْمُعلُولِ و إِمَّا غَيْر كَافِية.

وْ نَقُلَ عَنْ بَعْضِ الْقَدْمَاءِ أَنَّهُمُ اعْتَهِرُوا أُوْلَوِيَّةُ الْوْجُودِ فِي بَعْضِ الْلَوْجُودَاتِ و أَثْرُهُ أَكْثَرِيَّةُ الْوُجُودِ أَوْشِدَّتُهُ وَتُوَنِّهُ أَوْكُونُهُ أَقَلَّ شَرْطاً لِلْوَقْوعِ وَاعْتَهِرُوا أُولُويَّة العدم في بعْضَ آخَرُ وَ أَثَرُهُ أَقَلِيَّةُ الْوَجُودِ أَوْ ضَعْفَهُ أَوْكُونُهُ أَكْثَرَ شَرْطاً لِلْوَقْوعِ.

و نُقِلَ عَنَ بِعَضْهِمَ اعْتِبَارُهَا في طرف العدم بالنّسبة إلى طائفة من الموجودات فقطّ. و نُقِلُ عَنَ بَعضِهِم اعْتِبارُ أُولُويَّة العدم بالنّسبة إلى جميع الموجُودات الممكنة لكوّن العدم أسهل وقوعاً.

هَذِهِ أَقُوالْهُمْ عَلَىٰ اِخْتَلَافُهَا و قَدْبَانِ بِمَا تَقَدَّمُ فَسَادُ الفُولَ بِالأُولُويَّةِ مِن أَصَلَهَا. فَانَّ خُصُولُ الْأُولُويَّةِ فَى أَحَدِجَانِتِي الْوَجُودُ و العدم لاينقطعُ به جوازُ وُقُوعِ الطَّـرِفالإَخْرُ عَلَى خاله وَ إِنْ ذَهْبَتِ الْأُولُويَّاتُ إِلَى غَيْرَ النِّهَايَةِ حَتَى يَنْتَهَى إِلَى مَا يَتَعَبِّنَ بِهِ الطَّرِف الأَوْلَىٰ و ينقطع به جوازُ الطَّرِف الآخرُ و هو الوجوب عَلَى أَنَّ فِي الْقَوْلِ بِالْأُولُويَّةِ إِيطَالاً لِضَرُورَةِ تَوَقَّفِ الْمَاهِيَّاتِ الْمُجَنَة فِي وُجُودِهَا وَ عَدَمِهَا عَلَىٰ عِلَّةٍ إِذَ عَبُورُ عَلَيْهِ أَنْ يَقَعَ الْجَانِبُ الْمُرْجُوحُ مَعَ خُصُولِ الْأُولُويَّة لِلْجَانِبِ الْآخَرِ وَ خُضُورِ عِلَّتِهِ الْتَامِّةِ. وَقَدْ تَقَدَّمَ أَنَّ الْجَانِبُ الْمُرْجُوحُ الْوَاقِعَ يَسْتَجِيلُ تَحَقَّقُ عَلِّتِهِ حِينِئِدْ فِهُوْ فَى وَقُوعِهِ لَا يَتَوَقَّفُ عَلَىْ عَلَيْهِ هَفَ.

وَ لَمْمُ فِي رَمَّ هَذِهِ ٱلْأَقُوالِ وَ جُوهُ أُخَرَ أُوضَحُوا بِهَا فَسَادها، أُغْبَضَنَا عَنَ إِيرادِها بَعدَ ظَهُورِ ٱلْحَالِ عَا تَقَدَمَ.

وَ أَمَّا حَدِيثُ السَّلْزَامِ الْوُجُوبِ الْغَيْرِيّ، أَعَنَى وُجُوبِ الْفَلُولِ بِالْعِلَّةِ لِكُونِ الْعِلَّة مُوجَبة - بَفْتُح الْجِيمِ - فَوَاضِحْ الْفَسَادِكَمَا تَقَدَّمَ لأَنَّ هَٰذَا الْوَجُوبِ إِنْرَتَاعٌ عَقَلِلٌّ عَنْ وُجُودِ الْمَلُولُ عَيْرُ زَائِدِ عَلَىٰ وُجُودِهِ وَ الْمَلُولُ بَيَامِ حَقِيقَتِهِ أَمْرُ مُتَفَرِعٌ عَلَى عَلِّتِهِ، قَائِمُ الذّاتِ بِهَا، الْمَلُولُ عَنْهَا وَمَاشَأَنْهُ هَٰذَا لاَ يُقِلُ أَنْ يُؤثّر فِي العِلّةِ وَيَفَعَلْ فِيها.

و من فُرُوع هٰذِهِ المَسْأَلَةِ أَنَّ الْقَصْايا الَّتِي جُهُتِهَا الْأُوْلَويَّةُ لَيْسَت بِبْرَهَانِيَةٍ. إذْ لاجْهَةَ إِلاَّ الْصَّدُورَةُ وَ الْإِمَكَانُ، اللَّهُمَّ إِلاَّ أَنْ يَرجعُ الْمَنَىٰ إِلَىٰ نَوْع مِنَ الْتَشَكِّيكِ.

نىبيە:

مَّا مَرَمِنَ وُجُوبِ الوُجُودِ لِلْمَاهِيَةِ أَلْمَوْدِةً و يُستَى الْضَرُورة بِشُرَطِ الْحُسْمُولِ. و هُنَاكَ وُجُوبٌ آخر لا حِنْ يلحق الْمَاهِيَةِ المُوجُودة و يُستَى الْضَرُورة بِشُرَطِ الْحُسْمُولِ. و ذلك أَنَّهُ لُوْ أَمْكُنَ لِلْمَاهِيَةِ الْمُتَلِبَسَةِ بِالوَّجُودِ مَادَامَتُ مُّتَابِّنَةُ أَنْ يَظْرُمُهَا الْعَدُمُ الذِّي يُقَالِلُهُ وَيُطْرُدُهُ لَكَانَ فَى ذَلِكَ أَمْكَانَ اقْتَرَانُ النَّقِيضِينِ وَهُو عَالٌ، وَلازَمْهُ السَّتَحَالَةُ إِنْ فِكَاكِ الوُجُودِ عَنَها مَادَامُ التَّلْبُسُ و مِنْ جَيْئِهِ، وَ ذَلكَ وُجُوبٌ ٱلوَجُودِ مِنْ هَذِهِ ٱلْمَيْتَةِ. وَ نَظِيرُ الْبُوجُودِ عَنْ هَذِهِ ٱلْمُتَاعِقُ لِلْمُعَلِّمَةِ المعدومة. فَالمَاهِيَّةُ المُوجُودُةُ مَخْوَفَةُ بِمُوجُوبَيْنَ وَ الْبَيْانَ يَجْرِى فَي الاَمْتِنَاعِ اللَّهِقِ لِلْمُاهِيَةِ المعدومة. فَالمَاهِيَةُ المُوجُودَةُ عَفْوفَةً بِمُوجُوبَيْنَ وَ الْلَهَ الْمُؤْدُودَةُ عَفْوفَةً بِالْمِتَاعِينَ

وَ الْيُعَلَّمُ أَنَّ هَذَا الْوَجُوبِ اللاّحِقِ وَجُوبِ بِالْغَيْرِ. كَيَا أَنَّ الْوَجُوبِ الْسَّابِقَ كَانَ بِالْغَيْرِ. وَ ذَلِكَ لَمُكَانِ انْتَرَاعِهِ مَنْ وَجُودِ المَّاهِيَّةِ مِنْ حَيْثُ اتَّصَافِ المَّاهِيَّة بِـه، كَــيَا أَنَّ الْوَجُــوبِ السّابِق مُنتَرَه مَنْهُ مِنْ حَيْثُ إِنْسَابِهِ إِلَى الْعَلَّةِ النِيَّاضَةِ لَهُ.

درس دوازدهم (۱۲)

## فصل پنجم

## شیءِ تا واجب نبوده باشد موجود نمیشود(۱) و در این فصل است بطلان قول به اولوّیت

سابقاً گذشت که ماهیّت در مرتبهٔ ذات خویش دارای ذات خود میباشد نه موجود است و نه معدوم و نه شیء دیگری از اشیاء را دارد.

در این مرتبه ضرورت وجود و ضرورت عدم هر دو از ماهیّت مسلوب میباشد به سلب تحصیلی (نه معدولی) و آن (یعنی سلب ضرورت وجود و عدم از ماهیّت) به معنای ممکن بودن ماهیّت میباشد پس ماهیت نزد عقل، نسبت به وجود و عدم متساوی است.

عقل هیچ شکّی در این ندارد که (اتّصاف) و تلبّس ماهیّت به یکی از وجود و عدم از این جهت نیست که ماهیّت نسبت به وجود و عدم متساوی است.

و باز در این شکی وجود ندارد که (امکان ندارد) این تلبس و اتّصاف ماهیّت به وجود و

۱ – منابع این فصل: ص ۲۱۷ و ص ۱۹۹ و ص ۲۲۱ و ص ۳۳۰ - شوارق فصل اوّل مسأله ۲۳ و ۲۴ الهیّات شفا مقالهٔ اوّل فصل ۶ و . . . (شارح)

یا عدم بدون سبب انجام گرفته باشد بلکه ورای ملهیّت، شیءای است موجود که ماهیّت را از حد استواء بین (وجود و عدم) خارج کرده، مرجّح وجود یا عدم واقع می شود و اسم این را (علّت) می نامیم.

(و نیز روشن است که) ترجیح جانب وجود در رابطه با علّت تحقّق ندارد مگر به ایجاب وجود (یسنی اعطاء وجوب بر وجود مملول) زیرا اگر ایجاب نبود، وجود برای ماهیت متمیّن نبود بلکه بر ماهیّت (در مرتبه نات خود) جایز نبودکه یکی از طرفین وجود یا عدم را بیذیرد در این صورت برای این سؤال مجالی بود که برای چه ماهیّت لباس وجود را پوشیده است با این صورت برای او جایز بود پس ایجاد علّت تمام نبود مگر به ایجاب وجود برای معلول قبل از ایجاد.

## تذكر:

کلام در علّت عدم و اعطاء این علّت امتناع را بر این معلول درست مثل کلام در علّت وجود و اعطاء علیّت وجوب را بر وجود معلول می باشد.

پس همانطو که علّت وجود از لحاظ علیّت تام نیست مگر هنگامی که موجبه باشد (یعنی واجب بوده حالت ایجاب را داشته باشد) همین طور علّت عدم از لحاظ علیّت تام نیست مگر اینکه بنحوی باشد که امتناع معلول را افاده کند.

پس نتیجه این میشود که «اَلشَّیُ مَالَمْ یَجِبْ لَمْ یُوجَدْ و مَالَمْ یَمْتنِع لَمْ یُعْدمْ (یعنی شیء تا واجب نبوده باشد موجود نمیشود و تا ممتنع نبوده باشد معدوم نمیگردد.)

#### اشکال و پاسخ

(برخی به این اصل فلسفی ایراد گرفته چنین گفتهاند که:) وجوب وجود معلول مستلزم این است که علّت بنحو اطلاق (در جمیع موارد) فاعل موجّب (بفتح جیم) بوده، مختار باشد و در نقیجه لازممی آید که واجبالوجود در فعل خود موجّببوده، غیرمختار باشدواین محال است. ولکن به این نحو پاسخ داده می شود که وجوبی که معلول به آن متلبس (و متّصف)

می شود وجوب غیری است و وجوب معلول از وجودش، انتزاع شده (از آن سرچشمه میگیرد) و از آن نیز فراتر نمی رود.

و محال است که معلول، تأثیری در وجود علّت خویش داشته باشد (زیرا وجود معلول مترتّب بر وجود علّت بوده، متأخر از آن و وابسته و قائم به آن میباشد.

### قول به اولویّت

آز مباحث گذشته معلوم می شود که قول به اولویت با تمام اقسامش (و انواعش) باطل است.

توضیح آن اینکه گروهی از متکلمان پنداشتهاند که قول به اتصاف ممکن به وجوب، در رجحان یکی از طرفین وجود و عدم برای ممکن، مستلزم این است که واجبالوجود در مبدئیّت خود برای ایجاد ممکنات فاعل موجّب (به فتح جیم) باشد و ذات اقدس الهی از این (نقص و پندار ناروا) مبرّا است.

و متکلّمان برای اینکه از این (اشکال و پندار احتراز کرده باشند معتقد شدند که رجحان یکی از طرفین وجود و عدم برای ممکن با خروج ماهیّت از حالت تساوی بین طرفین (از وجود و عدم) به این نحو باشد که وجود برای خروج از حالت تساوی، اولی از عدم باشد و یا عدم، اولی از وجود بدون اینکه به حدّ وجود یا عدم رسیده باشند.

پس ۱۹ ممکن به واسطهٔ این اولؤیت (وجود یا عدم) از حدّ امکان، خارج می شود در این صورت ماهیّاتی که موجود شدهاند رجحان پیدا میکنند به این نحو که وجود برای ممکن اولی می شود بدون اینکه به حدّ وجوب برسد و نیز ماهیّاتی که معدوم شدهاند رجحان پیدا میکند به این نحو که عدم در این صورت برای ممکن اولؤیت پیدا میکند بدون اینکه به حدّ وجوب برسد.

#### اقسام اولويت

برای اولؤیت اقسام متعددی قائل شدهاند ابتداء أنرا بدو قسم زیر تقسیم کردهاند:

<u>۱</u> والوّیت داتی: که عبارت است از اینکه ماهیت به ملاحظهٔ ذاتش اقتضای اولوّیت میکند و یا به این معنی که حالت اولوّیت از ماهیّت منفک نمی شود

۲- اولوّیت غیرداتی: به این معنا که علت خارجی، این اولوّیت را به ماهیّت داده است سپس هر یک از این دو قسم را به دو قسم دیگر: کافی یعنی این اولوّیت در وقوع معلول کافی است و غیر کافی (یعنی این اولوّیت در تحقّق معلول کافی نیست) تقسیم کردهامد (و در نتیجه چهار قسم: اولوّیت ذاتی، کافی و غیرکافی پیدا میشود)

از برخی از قدماء فلاسفه منقول است که آنان اولؤیت وجود را در برخی از موجودات (مثل خدا و برخی از موجودات) اعتبار کردهاند و اثر آن یا زیاد بودن وجود (از لحاظ کمیّت) یا شدّت و قوّت آن (بملاحظهٔ کیفیّت) و یا اثر آن نیاز به شروط کمتر در مقام وقوع و تحقّق میباشد.

و نیز اولؤیت عدم را در برخی از موجودات (مثل ممکنات مخصوصاً در مثل هیولا و ماده او الله ممکن) اعتبار کردهاند و اثر آن، کم بودن وجود (به لحاظ کمیّت) و یا ضعیف بودن وجود (بملاحظهٔ کیفیّت) و یا نیاز داشتن به شروط زیاد در مقام وقوع می باشد.

از بعضی از فلاسفه نیز نقل شده است که اولوّیت را در طرف عدم در پارهای از موجودات اعتبار کردهاند (نه در ظرف وجود).

و نیز از برخی از آنان نقل شده است که اولوّیت عدم، نسبت به جمیع موجودات ممکن معتبر است زیرا عدم در مقابل وقوع و تحقّق، اسانتر انجام میگیرد؛ اینها اقوال گوناگونی است که در مسألهٔ اولوّیت بیان شده است.

#### بطلان قول به اولويت

از مجموع مطالب گذشته فساد اصل قول به اولؤیت واضح میگردد زیرا با حصول اولؤیت در یکی از دو جانب وجود و عدم، جو از وقوع طرف دیگر از بین نمیرود و این سؤال هنوز باقی میماند که چرا با جایز بودن وقوع طرف دیگر، طرف اولی تعین بیدا کرده است؟

این سؤال در همهٔ اولوّیتها تا غیرمتناهی جاری است تا اینکه برسد به جائی که یکی از طرفین متعیّن شده و جایز بودن طرف دیگر نیز از بین برود و اُن مرحلهٔ وجوب است.

علاوه بر این قول به اولؤیت موجب ابطال ضرورت توقّف ماهیّات ممکن در وجودشان به علّت (موجود) و در عدمشان به علّت (معدوم) میباشد زیرا بنابراین قول جایز است که جانب مرجوع با اولؤیت جانب دیگر واقع شود و علّت تامّهٔ أن حضور داشته باشد.

سابقا گدشت که جانب مرجوع که واقع شده است در این صورت محال است که علت این تحقّق پیدا کند پس جانب مرجوح در وقوع خود متوقّف بر حصول علّتس نیست و این خلاف مفروض است.

فلاسفه در رد این اقوال وجوه دیگری ذکر کردهاند و ما در اینجا از نقل این وجوه صرف نظر کردیم و چون از دلائل سابق بطلان آن ثابت میگردد و دیگر نیازی به نقل این وجوه نمی باشد.

امّا جریان استلزام وجوب غیری یعنی اینکه معلول به وجود علّت واجب میگردد زیرا علّت، موجبه (به فتح جیم) است (پس معلول یک نوع دخالتی و تأثیری و اولویتی در موجبه بودن علّت یعنی در علیّت علت دارد) فساد آن از مطالب گذشته روشن گردید زیروا وجوب معلول به نظر عقل از وجود معلول انتزاع شده است و چیز زایدی بر وجود معلول نیست و معلول به تمام حقیقتش فرع بر علّت خویش بوده، ذاتش قائم به آن است و متأخّر از آن میباشد و معلولی که چنین حالتی و شأنی دارد معقول نیست در علیّت علّت و فاعلیّت آن مؤثر باشد.

از فروع این مسأله این است که قضابائی که جهت آنها اولؤیت باشد قضایای برهانی نیستند زیرا جهت قضیّه جز ضرورت و امکان نیست (اولویّت غیر از ضرورت و امکان است و جوات قضایا محسوب نمی شود) مگر ینکه برای ضرورت و امکان معنائی صاحب تشکیک و دارای مراتب قائل بشویم بطوریکه یکی از مراتب آن شامل اولوّیت نیز بشود.

#### تنبيه: ضرورت به شرط محمول :

مراد از وجوب وجود برای ماهیت که سابقاً آنرا ذکر کردیم وجوب بالغیر است و این

وجوب سابق بر وجود ماهیت بوده منترع از غیر میباشد.

و غیر از این وجوب وجوب دیگری نیز داریم که بر ماهیّت موجود لاحق می شود و این نوع وجوب «ضرورت به شرط محمول» نامیده می شود.

بیان مطلب اینکه اگر ممکن باشد بر ماهیت متابس به وجود ماداسی که متابس بوجود میباشد اینکه عدمی که متابس بوجود میباشد اینکه عدمی که مقابل وجود است و آنرا طرد میکند عارض بر آن شود لازم میآید که در اینجا اجتماع نقیصین (یمنی اقتران وجود و عدم که دو نقیضاند در ماهیت متابس بوجود) ممکن باشد در حالیکه این محال است.

لازمهٔ آن این استکه انفکاک وجود از ماهیت مادامی که ماهیت به آن متلبس است محال میباشد زیرا به هنگام تلبس ماهیت به وجود، وجوب وجود محقّق است (و با تحقّق وجوب وجود اگر عدم بر او عارض شود این، نتیجهای جز اجتماع نقیضین نخواهد بود).

نظیر این بیان، در امتناع لاحق بر ماهنت معدوم نیز جاری می شود پس ماهنت موجود به دو وجوب پیچیده شده است (یکی وجوب سابق بر وجود ماهیت که از ناحیهٔ وجود غیر یعنی علّت پیدا شده است دیگری وجوب لاحق بر ماهیت موجود مادامی که ماهیت متلبس به وجود می باشد که از آن فلاسفه و علماه علم منطق به «ضرورت به شرط المحمول» تعبیر آوردهاند) هم چنانکه ماهیت معدوم به دو امتناع، پیچیده شده است (یکی امتناع سابق بر عدم ماهیت که از ناحیهٔ امتناع علّت – عدم پیدا شده است و دیگری امتناع لاحق بر ماهیت معدوم مادامی که ماهیت متلبس به عدم باشد).

تذکر این نکته نیز لازم است که وجوب لاحق مثل وجوب سابق (بر وجود ماهیت از سنخ) وجوب بالغیر است زیرا وجوب لاحق از وجود ماهیت از حیث اتصاف آن به وجود انتزاع شده است همانطور که وجوب سابق از وجود ماهیت انتزاع شده است از این جهت که ماهیت، منتسب به علّت فیاضی است که از آن، وجود را کسب کرده است.

## خلاصة ٍدرس دوازدهم:

شیء تا واجب نبوده باشد موجود نمی شود و تا ممتنع نبوده باشد معدوم نمی گردد زیرا ماهیّت شیء در مرتبهٔ ذات خویش نه موجود اوست نه معدوم و ترجیح جانب وجود در رابطهٔ با علّت، تحقّق ندارد مگر به ایجاب وجود پس ایجاد، تمام نیست مگر به ایجاب وجود برای معلول قبل از ایجاد

بر این اصل فلسفی اشکالی وارد شده به این ترتیب که لازمهٔ وجوبِ وجود معلول، این است که علّت بنحو اطلاق و در جمیع موارد، فاعل موجّب بوده، غیر مختار باشد و در نتیجه لازم می آید که واجب الوجود در فعل خود موجّب بوده، غیر مختار باشد و این نیز محال است.

متکلمان برای خروج از این اشکال قائل به اولویت شده به این ترتیب که وجود برای ممکن اَوْلٰی از عدم می شود بدون اینکه به خد وجوب برسد و در اینصورت لازم نمی آید که واجب الوجود در فعل خود موجّب باشد.

اولوّیتَ اقسامی دارد: اولوّیت ذاتی – غیر ذاتی و هر یک از این دو قسم نیز به دو قسم دیگر کافی یعنی این اولوّیت در وقوع معلول، کافی است و غیر کافی تقسیم کردهاند

تمام اقسام اولوّیت بدو دلیل باطل است و تفصیل آن در متن ذکر شده مراجعه کنید. ماهیّت موجود بدو وجوب پیچیده است یکی وجوب سابق بر وجو ماهیّت که از ناحیهٔ علت پیدا شده و دیگری وجوب لاحق بر ماهیّت موجود مادامی که ماهیّت متلبس بوجود باشد فلاسفه از این قسم وجوب، بنام «ضرورت به شرط محمول» تعبیر آوردهاند همانطور که ماهیّت معدوم به دو امتناع پیچیده شده است یکی امتناع سابق بر عدم ماهیّت که از ناحیهٔ امتناع علّت عدم پیدا شده است و دیگری امتناع لاحق بر ماهیّت معدوم مادامی که ماهیّت، متنابع به عدم باشد.

توضیح بیشتر این مطالب در متن درس آمده مراجعه نمائید.

## پرسشها:

- ۱- چرا شیء تا واجب نبوده باشد موجود نمی شود؟ و نیز شیء تا ممتنع نبوده باشد معدوم نمی گردد؟ توضیح دهید.
- ۲- آیا گفتهٔ برخی از فلاسفه که وجوب وجودِ معلول مستلزم این است که علّت بنحو اطلاق و در جمیع موارد، فاعل موجب بوده، غیر مختار باشد صحیح است؟ در هـر صورت چرا؟
- ۳− قول به اولوّیت را توضیح دهید و متکلّمان از ابداع این قول چه هدفی داشتند و کدام اشکال را میخواستند از واجبالوجود برطرف سازند؟
  - ۴- اقسام اولؤیت را بیان و توضیح دهید.
- مرای بطلان قول به اولؤیت مرحوم استاد علامه دو دلیل ذکر کردهاند آن دو دلیل را
   بیان کنید.
  - ۶- خرورت بشرطالمحمول يعني چه؟
  - ٧- چرا انفكاك وجود از ماهيت مادامي كه ماهيت متلبس به آن است محال مي باشد؟
    - ۸- چرا وجوب لاحق از سنخ وجوب بالغیر است دلیل آنرا ذکر کنید.

# اَلْذَرْسُ الْقَالِثُ عَشَرَ (١٣)

## الْفُصْلُ الْسَّادِسُ

# فِي حَاجَةِ الْمُمْكِنِ إِلَىٰ الْعِلَّةِ وَ أَنَّ عَلَّةَ حَاجَتِهِ إِلَىَ الْعِلَّةِ هُوَ الْاِمْكَانُ دُونَ الْحُدُوثِ

حاجَة الْمُسْكِنُ، اِى تَوَقَفُهُ فِي تَلَبُّسُهُ بِالْوَجُود اَو الْعَدَم إِلَى أَمْسِ وَرَاءَ مَاهِبَتِه، مِسَ الْضَّرُ ورِيّاتِ الْاَوْلِيَةِ اَلْقَ لَا يَتَوَقَفُ الْتَصَدِينُ بِهَا عَلَى أَذَيْدَ مِنْ تَصَوُّدِ مَوْضُوعِها وَمُحْمُولِهَا، فَالنَّا إِذَا تَصَوَّرُنَا الْمُاهِيَة مَا أَنَّهَا كُنْكُةُ تَسْتَوِي نِشْبَهُا إِلَى الْوُجُودِ وَالْعَدَم وَ تَوَقَفُ تَرَجُّحُ أَحَدِ الْجُلْبُيْنِ لَمَا و تَلَبُّسُهُا بِهِ عَلَى أَمْرُ وَرَاءَ الْمُاهِّيَةِ ثَمْ نَلْبَتْ دُونَ أَنْ نُصَدِّق بِهِ، فَإِتَّصَافُ الْمُنكِنِ الْجُلْبُيْنِ لَمُا و تَلَبُّسُهُ إِنهُ الْوَحْدِدُ وَ الْعَدَم - مُتَوَقِفَ عَلَى أَمْرٍ وَرَاءَ نَشَيهِ وَ نُسَبِيهِ الْهِلَّة بَلَا الْمُسَلِّقِ عَلَى أَمْرٍ وَرَاءَ نَشَيهِ وَ نُسَبِيهِ الْهِلَّة لَوْ الْعَدَم - مُتَوَقِفَ عَلَى أَمْرٍ وَرَاءَ نَشَيهِ وَ نُسَبِيهِ الْهِلَّة لِلْا لَايَرْتَابُ إِنِهُ مَا وَيُعْلَى الْقِلْرَقِيْلُ عَلَى الْمُلْوَقِيْلُ عَلَى أَمْرٍ وَرَاءَ نَشَيهِ وَ نُسَبِيهِ الْهِلَّة لَا لَايَرْتَابُ إِنْهُ الْمُؤْوِنُ الْمُلْوَقِيْلُ عَلَى الْمُؤْمِنُ عَلَى الْمُؤْمِنُ عَلَى الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُلْوَالِيْلُ وَلَا اللّهُ الْمُؤُمِنُ عَلَى الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ وَالْمَ الْمُؤْمِنُ عَلَى الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِلُومُ وَلَّالَةُ مَا لَالْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَى الْمُؤْمِنِ اللّهُ الْوَلَمُ وَلَا لِلْمُورُ وَرَاءَ نَفْسِهِ فَعُرُومُ عَنِ الْفِلْمُ وَلَالِمُ الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ وَالْمُؤْمِ وَلَى الْمُؤْمِقِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلَى الْمُؤْمِ وَلَا الْمُعْرِقِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلَّالِمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُعْرِي وَالْمُومُ وَالْمُ ا

وَ هَلَّ عِلَّةٌ حُاجَتُهِ إِلَى الْعِلَّةِ هُوَ الْإِمْكَانَ اَوِ الحُدُوث؟ قَالَ بَمْعٌ مِنَ الْمَتَكَلِّمِينَ بالقَانِي. وَ الْحَقُّ هُوَالْآَوَلُ وَ بِهِ قَالَت الْحُكُماءُ، وَ السَّتَدَانُوا عَلَيْهِ بِأَنَّ الْمَاهِيَّةَ بِاعْتِبارِ وُجُودِهَا ضَرُورِيَّةً الْوَجُودِ وَ بِاعْتِبارِ عَدَمِها ضَرُورِيَّةُ الْعَدَم. وَهَاتَانَ ضَرُورَتَانِ بِشَرَطِ الْحَمْوُلِ وَ الضَّرُورَةُ مَنَاطُ الْغِنَا عَنِ الْعِلَةَ وَ السَّبَبِ. وَ الْحَدُوثَ هُو كُونَ وُجُودِ الشَّقَءِ بَعَدَ عَدَمِهِ. وَ إِنْ شِئْتَ فَقُلَّ: هُوَ تَرَثُّبُ إِحْدَى الْضَرُورَتَيْنِ عَلَى الْاُخْرَى. وَ الْضَرُورَةُ كَيَا عَرَفْتَ مَنَاطُ الْغِنا عَسَ الْشَبَبِ، فَالْمُ تُعْتَبُر الْمَاهِيَّةُ بِامِكَانِهَا لَمْ يَرْتَفِعِ الْغَا وَلَمْ تَتَّحَقَقُ الْحَاجَةُ إِلاَّ بِعِلِّتِهَا وَكِيْسُ لَهَا إِلاَّ الْإِمْكَانُ.

خُجُةُ أُخْرَى: الْخَدُوث، وَهُوكُونُ الْوَجُودِ مَسَبُوقاً بِالْعَدَم، صِفَةُ الْوَجُودِ الْخَاصِ فَهُو مَسَبُوقَ بِوَجُودِ الْخَاصِ فَهُو مَسَبُوقَ بِوَجُودِ الْخَاصِ الْعِلَةِ الْعِلَةِ الْعِلَةِ مَسْبُوقَ بِوَجُودِ الْعَلَمَ مَا الْعِلَةِ مَسْبُوقَ بِوَجُودِ الْعَلَمُ مَ الْمُوضُوفِ عِلَى الْعِبَادِ الْعِلَةِ عَلَىٰ مَا تَقَدَّم، وَ إِيجَابُ الْعِلَةِ مَسْبُوقَ بِإِيجابِ الْعِلَةِ عَلَىٰ مَا تَقَدَّم، وَ إِيجَابُ الْعِلَة مَسْبُوقَ بِإِيجابِ الْعِلَة عَلَىٰ مَا تَقَدَّم، وَ إِيجَابُ الْعِلَة مَسْبُوقَ بِإِيجادِهِ الْعِلَة عَلَىٰ مَا تَقَدَّم، وَ إِيجَابُ الْعِلَة مَسْبُوقَ بِإِيجادِهِ الْعِلَة عَلَىٰ مَا تَقَدَّم، وَ إِيجابُ الْعِلَة مَا الْعِلَة مَا الْعِلَة مَا الْعِلَة مَا الْعِلَة مَا الْعَلَمُ مَا الْعَلَمُ الْعَلَىٰ الْعَلَمُ الْمَعَلَىٰ وَالْمُلُولُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْمَالُولُ وَالْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعُلُولُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلَمُ الْعُلِمُ

وَ قَدِرَاسَتَذَكُو عَلَىٰ نَقَ عَلَيْهَ الْإَمَكَانِ وَخَدَهُ لِلْحَاجَةِ بِأَنَّهُ لَوْكَانَ عَلَةٌ الْخَاجَةِ إِلَى الْعِلَّةِ الْمَعَانُ وَخَدَهُ لِلْحَاجَةِ بِأَنَّهُ لَوْكَانَ عَلَةٌ الْخَاجَةِ إِلَى الْعِلَّةِ هُوَ الْإَمْكُانُ مِنْ دَوُنَ الْخَدُوثِ خَازَ أَنْ يُوجَدُ الْقَدِيمُ الْزَمَاتِيُّ وَهُو الْذَّي لَا يُسْبِقُهُ عَدَمُ زَمَانِيَّ وَهُو الْذَي مِنْ الْعَلَةِ الْوَجُود. وَهُو الْمُسِيلُ إَلَيْهِ حَتَى يَعْتَاجَ فِي رَفَعِهِ إِلَى عِلَّةٍ تَفِيضٌ عَلَيْهِ الْوُجُود. فَدُوامُ الْوَجُودُ بُعْنِيهِ عَنِ الْعِلَّةِ.

وَيَدْفَعُهُ أَنَّ مَوْضَوَعَ الْحَاجَةِ هُو الْمَاهِيَّةُ بِمَا أَنَهَا مُمْكِنَةُ دُونَ المَاهِيَة بِمَا أَنَهَا مَوْجُودَةً وَ الْمَاهِيَّة بِمَا أَنَهَا مَوْجُودَةً وَ الْمَاهِيَّة بِوَصْفِ آلِامْكُنَ كَانَاهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الْمَاهِيَّةُ الْمُؤْتِذِي الْمُؤْتِذِ الْوَجُدُودُ وَ الْوَجُدُودُ الْمَالِمَةُ الْمُؤْتُونَ الْمَالِمَةُ الْمُؤْتُونَ الْمَالِمَةُ اللهُ عَلَى الْمَالِمَةُ اللهُ اللهُ

يَّ عَلِي أَنَّ مُزَادُهُمْ مِنَ الْحَدُوثِ النِّرِي الشَّنَرُطُّوهُ فِي الْحَاجَةُ الْخَدُوثُ ٱلزَّمَانَيُ الذِّي هُوَ

كُوْنُ الْوَجُودِ مَسْبُوقاً بِعَدَم يُمانِّي. فَا ذَكَرُوهُ مُنتَقَضِ بِنِفْسِ الْزَّمَانِ، إِذْلا مَعْنَىٰ لِكُوْنِ الْزِّمَانِ مَسْبُوقاً بِعَدَم زِمَانَيْ

مُضَافاً إِلَى أَنَّ إِثْباتَ الْوَمانِ قَبَلَ كُلِّ مَاهِيَة إِمْكانِيَة اِثْبَاتُ لِلْحَرَكَة الْوَاجَة لِلْزَمانِ وَ فِيهِ إِثْباتُ مَتَحَرِّكِ تَقُومُ بِهِ الْحَرَكَةُ وَفِيهِ إِثْباتُ أَلِمِسْمِ ٱلْمُتَّحَرِكِ وَٱلْمَاذَةُ وَالْصُورَةُ. فَكُلَّما فَرْضَ وُجُودٌ لِلْإِهِيَة مُعْجَنَة كَانَتْ قَبْلَهُ قَطْعَةُ زَمَانٍ، وَكُلَّهَا فَرْضَتُ تَطْعَةُ زَمَانٍ كان عِنْدَها مَاهِيَةً مُكِنَةً فَالزَّمَانُ لَايشَيْقَهُ عَدَمُ زَمَانٍيْ.

وَ أَجَابَ بَعْضُهُمْ عَن إِلْنَقْضِ بِأَنَّ الْزَمَانَ أَمْرُ اعْتِبادِيٌّ وَهِبِّ لَا بَأْسَ بِنِسْبَة الْقُدمِ عَلَيْه، إِذَٰلاَ حَقِيقَةَ لَهُ وَرَاءَ الْوَهُمِ.

وَ نِيهُ أَنَّهُ هُدُمٌ لِمَا بَنُوهُ مِنْ إِسْنادِ حَاجَةِ ٱلْمُكِنِ إِلَىٰ خُذُوثِهِ ٱلزَّمَانِيِّ، إِذْ ٱلحَادِثَ وَ الْقَدِيمُ عَلَيْهِ وَاجِدً.

ُ وَ أَجُابَ آخَرُونَ بِأَنَّ الْزَمَانُ مُنْتَزَعٌ عَنْ ِوُجُودِ الْواجِبِ تَعَالَىٰ فَهُوَ مِنْ مُنْعَعِ الْمُبَدَّمِ تَعَالَىٰ لاَبُأْسَ بِقِدَمِهِ.

بِأَنَّ الْزَّمَانُ مُتَّغَيِّرُ بِالذَّاتِ ِ وَ اِنْتَزَاعُهُ مِنْ ذاتِ الْواجِبِ بِالِّذَاتِ مُسْسَتَلْزِمُ لِتَسَطَّرُقَ الْتَغَيِّرُ عَلَىٰ ذاتِهِ تَعَالَىٰ وَ تَقَدَّسَ.

وَ دُومِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

. \* \* ثَوَّنِيه أَنَّ تَجْوِيزَ مُبَايَّنَةِ الْفَهُومِ الْمُنْتَعَ لُلِمُنْتَعَ عَنْهُ سَفْسَطَةً، إِذْ لَق جازَمُبايَنَةُ الْفَهُومِ لِلْمِصْدَاقِ لَكَنْهَدَمُ بْنَيَانُ الْتَصْدِيقِ الْعِلْمِيِّ مِنْ أَصْلِهِ.

تَبِيهُ:

كَنْ تَقَدَّمَ فِي مُبْاحِثِ الْعَدَمِ أِنَّ الْعَدَمَ بُطُلانُ عَطْقُ لاَشَيئَتَهُ لَهُ وَ لاَ غَايُزَ فِيهِ، غَيْرُ أَنَّ الْعَقْلُ رَجًا يُضِيفُهُ إِلَى الْوُجُودِ فِيَتَّمَيْزُ بِذَٰلِكِ الْعَقْلُ رَجًا يُضِيفُهُ إِلَى الْوُجُودِ فِيَتَّمَيْزُ بِذَٰلِكِ عَدَمَ الْعَشَى وَعَظَّمُنَا مِنَ الْوَجُودِ فِيَتَّمَيْزُ بِذَٰلِكِ عَدَمَ الْعَرْسُ عَدَمَ الْعَرْسُ عَدَمَ الْعَرْسُ فَعَدَمُ الْعَرْسُ فَعَدَمُ الْعَرْسُ عَدَمُ الْعَرْسُ عَلَمْ الْعَقْلُ عَلَيْهِ مَا يُرَاهُ مِنَ الْاَحْمَامُ الْعَرْسُ إِلَيْ فَيْهُ إِلَا لَهُ مَنْ الْعَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى الْوَلَوْلِي الْعَلَى الْعِلَى الْعَلَى الْعُلِي الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُلِيلِي الْعَلَى الْ

أُحكَام الرُجُودِ.

ُ رَمْنَ هَذَا الْتَبِيلِ حُكُمُ الْمَقْلِ عِنَاجَة الْمَاهِيّة الْمَثْكِنَةِ فِي تَلَبُّسِهَا بِالْعَدَمِ إِلَى عِلَّةٍ هِيَ عَدَمُ الْوَجُودِ. فَالْمَقَلُ إِذَا تَصَوَّرَ الْمَاهِيَّةَ مِنْ حَبْثُ هِي الْخَالِيَةُ مِنَ الْتَحْشُلُو وَالْلَاّعَصُلِ، ثُمَّ قَالَ عُوجُودَ وَالْمَدَمُ وَجِدَ بِالْفَكُووَرَةِ أَنَّ تَحَصُّلُهَا بِالْوَجُودِ مُتَوَّقِثُ عَلَى عَلَّة مَوْجُودَة وَ يَسْتَتَبِّعُهُ أَنَّ عِلَّةَ وُجُودِهِا لَوْ لَمْ تُوجَدُ لَمْ تُوجَدِ الْمَاجِيَّةُ الْمَعْلُولَة، فَيَحُ الْمَحْدُمُ بِأَنَّ الْمَاهِيَّةَ الْمُعْدِدِةُ الْمَعْدَمِ إِلَى مُرَجِّعُ الْمُعَدِم الْمُعْدَمُ إِلَى الْمُعْدَمُ وَمُودِهِا لَوْ لَمْ الْمُعْدَمِ مِنَ الْوَجُودِ وَالْعَدَمِ إِلَى مُرَجِّعِ وَلِكَ، وَمُرَجِّعُ الْمُعَدِمِ وَالْمَعْمُ اللَّهُ وَمُودِهُ الْمُعْدَمِ وَالْمُعَدِدِهُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمِ وَالْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ اللّهُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُؤْمِدُ وَالْمُومُ اللّهُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْلُولُكُ أَلَى الْمُعْدَمُ الْمُعْلِقُلُهُ وَالْمُعْمُ وَالْمُومُ الْمُعْلُولُهُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ الْمُعْدَمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْرَدُ وَحُودُ عِلْمُهُا اللَّهُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ الْمُومُ اللَّهُ الْمُعْدَمُ الْمُومُ الْمُعْدَمُ الْمُعْلِقُولُ الْمُومُ وَالْمُومُ الْمُعْلِقُولُةُ وَالْمُعْدُومُ وَالْمُعْلُولُكُمُ الْمُعْدَمُ الْمُعْمُومُ الْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ الْمُعْلِقُومُ الْمُعْلِقُ الْمُعْمُومُ الْمُعْمُ الْمُعْمُولُ الْمُعْمُومُ الْمُعْلِقُومُ الْمُعْلِقُومُ الْمُعْلِقُومُ الْمُعْلِدُ وَالْمُعْمُ الْمُعْمُومُ الْمُعْمُ الْمُعْمُومُ الْمُعْلِعُلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُو

# الْفَصْلُ الْسَابِعُ

# ٱلْمُمْكِنُ مُحْتَاجُ إِلَىَ ٱلْعَلِهِ بَقَاءً كَمَا انَّهُ مُحْتَاجُ الِيْهَا حَدُوناً

وَ ذَلِكَ لِأَنَّ عِلَّةَ خَاجَتِهِ إِلَى العِلَّةِ هِيَ إِمْكَانُهُ الْلَازِمُ لِمُاهِيَّةٍ كَمَا تَقَدَمَ بَيَانُهُ، وَ الْمَاهِيَّةُ مُعْنُوظَةً مَعَهُ بَقَاءً، كَمَا أَنَّهَا مُعْنُوظَةً مَعَهُ خُدُوثًا فَلَهُ خَاجُةً إِلَى الْقِلَةِ الْفَيَاضَةِ لِوُجُودِهِ خُدُوثًا وَ بَقَاةً وَ هُوَ الْمُطْلُولِ.

حُجَةً أُخْرَى: الْهُرِيَّةُ الْعِيْبَيَّةُ لِكُلِّ شَيْءٍ هُوَ وَجُودُهُ الْخَاصُّ بِهِ وَالْمَنَاهِيَّةُ اعْتِبَارِيَّةٌ مُنَّتَزِعَةً فَيْدُهُ وَيُهُو وَالْمَنَاهِيَّةُ اعْتِبَارِيَّةٌ مُنَعَقِّمُ مُنَعَقِّمُ اللَّهُ وَيُهَا لَا يَنْسَلِحُ عَنْ هَذَا الْسَأْنِ كَنَاسَيَجِيُّهُ بَيْانُهُ إِنْ شَاءَاللهُ فَحَالُهُ فِي الْمَاجَةُ مُلَازَمَةً لَهُ.

وَٱلْفَرْقُ بِيْنَ الْخُجَّتَيْنِ أَنَّ ٱلْأُولَىٰ تُنْبِتُ ٱلْمُطْلُوبَ مِنْ طَرِيقِ الْإِمْكَانِ ٱلْمَاهُويّ بِمَـعْنُ الْمُقْرِ إِسْتِواء نِشِبَة الْمَاهِيَّة إِلَى الْوُجُودِ وَ ٱلْعَدَم، وَ ٱلْقَانِيَةُ مِنْ طَرِيقِ أَلامِكَانِ ٱلرُجُودِيِّ بِمَعْنَى الْفَقْرِ الوُجُودِيِّ الْمُتَّتُومِ بِغِنَى الْعِلَةِ.

درس سیزدهٔم (۱۳)

## فصل ِششّم

# در نیاز ممکن به علّت و اینکه علّت نیاز به علّت امکان است نه حدوث(۱)

نیاز ممکن به علّت یعنی توقّف ممکن در تلبُساش به وجود یا عدم به امری خارج از ماهیّت ممکن، از ضروریّات اوّلیّه است (بنحوی) که تصدیق و باور به آن به بیش از تصوّر موضوع و محمول نیاز ندارد.

پس اگر ماهیّت را به این نحو تصوّر کنیم که او، ممکن است و نسبت او به وجود و عدم مساوی است و باز اگر ماهیّت را چنین تصور کنیم که رجحان یکی از دو جانب (وجود و عدم) و تلبّس اش به یکی از این دو متوقف بر امری است خارج از ماهیّت، در این صورت مسلّماً در تصدیق نیاز ماهیّت به علّت، هیچ درنگی نمیکنیم.

۱ – منابع: اسفارج ۲ ص ۱۳۱ – ص ۲۰۷ ص ۲۰۶ و ج۳ ص ۲۵۳ – الهیّات شفا مقالهٔ اوّل فصل ۶و مقاله ششم فصل اوّل مسأله ۲۶ و ۲۵ – نجات ص ۲۱۳ – مباحث مشرقیّه ج ۱ ص ۱۳۴ – ص ۲۸۵ – ص ۲۸۵ – ص ۲۹۲ .

پس اتصاف ممکن به یکی از دو وصف: وجود و عدم متوقف بر امری است خارج از ------خود ماهیّت و آنوا علّت می نامیم و در این، هیچ عقل سلیمی شکّ و تردید ندارد.

امًا تجویز 'تصاف ذات ممکن به یکی از طرفین (وجود و عدم) در حالیکه حالت امکان را به ملاحظهٔ ذات وجود دارد و نسبت به دو طرف وجود و عدم مساوی است نه به ملاحظهٔ ذات ممکن و نه به جهت امر خارج از ذات این نیز امری است که از حکم فطرت سالم انسانیت بدور است.

(پس باقی میماند طرح این سؤال که) آیا علّت نیاز ممکن به علّت آیا امکان است یا حدوث؟ (در این مسأله دو قول وجود دارد: جمعی از متکلّمان بر دوّمی عقیده دارند (یعنی علّت نیاز ممکن به وجود را حدوث ممکن میدانند ولکن) حقّ قول اوّل است (یعنی علّت نیاز ممکن به وجود امکان ممکن است به این معناکه حالت مساوی بودن دو طرف ممکن نسبت به وجود و عدم است که نیاز به علّت را اقتضاء میکند) و حکماء نیز این عقیده را دارند.

#### دليل حكماء

حكماء بر صحت اين عقيده، به وجوهي استنال كردهاند از جمله:

ابرای او ضروری است و این دو (نوع) ضرورت هر دو، ضرورت به شرط محمول میباشد (و بای نیز بدیهی است که) ضرورت مناط غنا و بینیازی از علت و سبب میباشد.

و (حال میگونیم که) حدوث عبارت است از بودن وجود شیء بعد از عدمش و اگر خواستی از آن اینگونه تعبیر بیاور که حدوث ترتّب یکی از دو ضرورت بر دیگری است (یعنی ترتّب و ضرورت وجود بر ضرورت عدم است) و ضرورت چنانکه شناختی مناط غنا و بینیازی از علّت و سبب است.

پس مادامی که ماهیّت با امکان اعتبار نشود غنا و بینیازی از علّت مرتفع نشده حاجت و نیاز به علّت محقّق نمیشود و حاجت و نیاز ماهیّت به علّت علّتاش محقّق میشود و برای نیاز ماهیّت به علّت جز امکان وجود ندارد.

<u>Y</u>—حدوث که معنای آن متأخر بودن وجود از عدم است (یعنی حالت سابقهٔ حادث، عدم بوده و وجود بعد از عدم برای شیء حادث پیدا شده است پس حدوث) صفت وجود خاص میباشد و نتیجهٔ آن اینکه حدوث (که صفت وجود خاض است) متأخر از وجود معلول میباشد زیرا موصوف (مثل وجود معلول) بر صفت خود (مثل حدوث) مقدم میباشد و وجود نیز متأخر از ایجاب ار ایجاد علّت و ایجاد علّت نیز متأخر از وجوب معلول و وجوب معلول نیز متأخر از ایجاب علت است چنانکه گفته شد ایجاب علّت نیز متأخر از نیاز معلول به علّت است و نیاز معلول به علّت نیز متأخر از امکان معلول است، زیرا اگر معلول ممکن نباشد یا واجب است یا ممتنع و وجوب و امتناع هر دو، مناط بی نیازی از علّت میباشد پس اگر حدوث (که با چند واسطه مثل ایجاب علّت و وجود معلول متأخر از نیاز معلول خویش است در ایجاب علّت و وجود معلول متأخر از نیاز معلول خویش است در مرتبه تقدّم باشد (و با هر واسطه یک این صورت لازم می آید که حدوث بر خودش چند مرتبهٔ متقدّم باشد (و با هر واسطه یک مرتبه تقدّم بر خودش داشته باشد) و آن نیز محال است.

پس علّت تنها امکان است زیرا جز امکان چیزی سابق، وجود ندرد که صلاحیّت علّت بودن برای ممکن باشد و نیاز و حاجت معلول به علّت نیز دائر مدار امکان است وجوداً و عدماً (یعنی اگر امکان موجود باشد نیاز معلول به علّت نیز وجود دارد و اگر امکان وجود نداشته باشد نیاز معلول به علّت نیز وجود ندارد).

و (این نکته نیز لازم به تذکر است که) دلیل مذکور توقف نیاز و احتیاج ممکن به وحدت را با جمیع احتمالاتش نفی میکند.

#### <u>احتمالات حدوث</u> به قرار زیر است:

۱- حدوث، به تنهائی علّت نیاز ممکن به علّت باشد.

<u>۲-</u> علت نیاز ممکن به علت، امکان و حدوث با هم باشند.

\_٣\_حدوث، علت نياز ممكن به علت باشد و امكان، شرط أن.

۵۰ امکان، علّت نیاز ممکن به علّت و حدوث، از قبیل مانع.

#### آیا امکان به تنهائی، علّت نیاز ممکن به علّت هست یا نه ا

جمعی علیت امکان را به تنهائی برای نیاز ممکن به علّت قبول نکردهاند و بر ایـن اذعای خود چنین استدلال کردهاند که:

علّت نیاز ممکن به علّت اگر تنها امکان باشد بدون حدوث در اینصورت جایز است که قدیم زمانی که عبارت است از موجودی که سابق بر آن زمانی نباشد که موجود در آن معدوم بوده باشد و قدیم زمانی محال میباشد زیرا با فرض وجود قدیم زمانی، دیگر راهی به معدوم بودن شیای که قدیم فرض شده وجود ندارد تا رفع آن نیازمند علّتی باشد که وجود را بر او افاضه میکند پس فرض دوام وجود برای ممکنی او را از علّت بینیاز میسازد.

این استدلال مردود است به اینکه موضوع نیاز ممکن به علّت، تنها ماهنت است از این جهت که ماهیّت، ممکن است نه از این جهت که ماهیّت، موجود است.

ماهیت به وصف امکان با دوام وجود محفوظ است همانگونه که با غیر دوام وجود، محفوظ است پس ماهیتی که وجود آن قدیم است از این جهت که ممکن است، نیازمند علّت است مثل ماهیتی که وجود آن حادث شده است و وجود دائم نیز که بر ماهیّت افاضه شده است مثل وجود حادث میماند (یعنی محتاج به علّت است) و امّا ماهیّت موجود از این جهت که موجود است برای آن ضرورت وجود بشرط محمول ثابت است و ضرورت مناط بی نیازی از علّت است به این معنا که موجود از این جهت که موجود است احتیاج به موجودیّت دیگری نیست که عارض بر آن شود.

علاوه بر این کسانی که حدوث را در نیاز ممکن به علّت، شرط کردهاند مرادشان از حدوث (هانی ۱۰ است که (معنای آن این است که) وجود، متأخر از عدم زمانی باشد (یعنی قبل از وجود حادث، زمانی بوده که حادث در آن زمان وجود نداشته است) بنابراین، قول شان (به اینکه مراد از حدوث که شرط نیاز ممکن به علّت است همان حدوث زمانی باشد) به خود زمان نقض میشود.

زیوا (لازمهٔ این قول این است که زمان قبل از وجود حادث، خود از جملهٔ حادثها، بوده، لازم است متأخّر باشد از زمانی که قبل از این زمان موجود بوده است پس لازم میآید که زمانی بوده باشد که زمان در آنزمان موجود نباشد و معلوم است که) این قول که زمان متأخّر از زمانی باشد که زمان در آن زمان موجود نبوده باشد معنای محصّلی ندارد.

از همهٔ اینها گذشته اثبات زمان قبل از هر ماهیت ممکنی به معنای اثبات حرکت است که موجب پیدایش زمان است و لازمهٔ آن اثبات متحزکی است که حرکت به آن قائم میباشد.

و لازمهٔ آن نیز اثبات جسم متحزک و مادّه و صورت است (که جسم از آندو مرکّب ست) پس هر موقع که وجودی برای ماهیت ممکن فرض شود حتماً قبل از آن، قطعه زمانی است و هر موقع که قطعه زمانی فرض شود حتماً با آن ماهیت ممکن نیز، همراه است و از ین نتیجه می گیریم که قبل از زمان و سابق بر زمان زمانی نبوده است که از زمان خالی بوده و زمان در آن نباشد.

برخی از این نفض این گونه پاسخ دادهاند که چون زمان امری اعتباری و وهمی است مانعی نیست که صفت قدیم بودن به او نسبت داده شود و او از جملهٔ حوادث نباشد تا نقض مذکور بر آن وارد شود زیرا برای درمان حقیقتی جز وهم نیست.

این نیز مردود است به اینکه این مطالب با مبنای خود فلاسفه که نیاز هر ممکن به علت را به حدوث زمانی مستند کردهاند (و از جملهٔ ممکنها نیز خود زمان است) سازگار نیست زیرا حادث و قدیم بنابراین مبنی مشترک هستند (یعنی هر ممکنی به جهت امکانش خواه قدیم باشد یا حادث در نیاز خود به علت باید حادث زمانی بوده باشد و این پاسخ با مبنای فلاسفه سازگار نیست).

بعضی دیگر از این نقض اینطور جواب دادهاند که زمان، از وجود واجبالوجود انتزاع شده پس زمان از صقع مبداء (آفرینش) ناشی است در این صورت قدیم بودن آن (به تبع وجود واجبالوجود) مانعی ندارد.

این نیز مردود است به اینکه ذات زمان متغیر است و انتزاع ذات متغیر از ذات واجبالوجود (و صقع آن که تغییر نمی پذیرد) مستلزم این است که تغییر در ذات الهی نیز راه داشته باشد (و این ممنوع است پس انتزاع زمان از ذات الهی نیز ممنوع است).

این باسخ نیز مدفوع است به اینکه جایر است که معنای مُنْتَزَع (یعنی معنای انتزاع شده در موردی) با مسداق منتزع منه (یعنی با مصداق انتزاع شده از آن معنا) از هر جهت مطابقت نداشته باشد (بلکه) با آن مباین باشد (و در محل کلام نیز ممکن است اینکونه باشد).

این جواب نیز باسخ گفته شده است به ینکه مسألهٔ تجویز مبانیت معنای انتزاع شده

(مُنْتَزع به فتح زاء) با آنچه از أن انتزاع شده (مُنْتَزَعُ منْهُ) جز سقسطه، چیزی نیست زیرا اگر مبانیت مفهوم (یعنی مُنْتَزَع) با مصداق (یعنی مُنْتَزَعُ مِنْهُ) جایز باشد اساس تصدیق علمی از اصل و بنیان منهدم میشود (و التزام به أن نیز ببداهت عقل باطل است).

#### تذكّر لازم :

در مباحث مربوط به عدم، گذشت که عدم، بطلان محض است و شیئیتی برای آن نبوده، در میان اعدام تمایز نیست منتها عقل، عدم را چه بسا به وجود نسبت می دهد و از اینجا یک نوع ثبوتی برای عدم در ظرف ذهن پیدا شده، نصیبی از وجود بر آن پدید می آید و با این نوع از ثبوت برای عدم، عدمها از یکدیگر تمیز داده می شود مثل عدم بینائی که متمیّز از عدم شنوائی است و عدم انسان که متمیّز از عدم اسب است.

پس عقل، احکام ضروری را بر این نوع از تفیز مترتّب میکند و برگشت این احکام در حقیقت به تغییت احکام وجود است که مقابل احکام عدم قرار دارند.

از این قبیل است حکم عقل بر نیاز ماهیّت ممکن در تلبّساش به عدم و نیستی به علتی که آن، عدم علّت وجود است.

پس عقل هنگامی که ماهیّت ر' أن طوری که هست تصوّر کند خالی از «تحصّل» و «عدم تحصل» سپس وجود و عدم را به أن ماهیّت با أن کیفیّت (یعنی خالی از تحصّل و عدم تحصّل) نسبت دهد و با آن مقایسه کند ببداهت در می یابد که تحصّل ماهیّت و تعیّن آن به واسطهٔ وجود متوقّف بر علت موجود است.

نتیجهٔ آن است که اگر علّت وجود ماهیّت موجود نباشد ماهیّت معلول نیز وجود نخواهد داشت و با این، حکم عقل تمام میشود که ماهیّت ممکن در اتصافش به وجود و عدم به جهت امکانش مرجّح، لازم دارد و (بدیهی است که) مرجّح وجود، وجود علّت و مرجّح عدم علت است یعنی اگر علّت وجود ماهیّت، منتفی شود ماهیّت معلول نیز، موجود نمی شود و حقیقت اینکه وجود ماهیّت ممکن، متوقّف بر وجود علّتش می باشد.

### فصل هفتم:

# در نیاز ممکن به علّت هم در بقاءِ و هم در حدوث

دنیل آن اینست که علّت نیاز ممکن به علّت، همان امکان او است که لازمهٔ ماهیّتاش میباشد جنانکه سابقاً گذشت.

و ماهیّت، هم در حال حدوث و هم در حال بقاء، حالت امکانی خود را حفظ میکند پس ممکن در وجودش نیاز به علّت فیاضی دارد، هم در حال حدوث و هم در حال بقاء و این است مطلوب ما.

دلیلی دیگر: هویت عینی هر شیء همان وجود خاص او است و ماهیت نیز امری اعتباری است که از هویت عینی هر شیء همان وجود انتزاع میشود چنانکه گذشت و وجود ممکن که معلول است از قبیل «وجود رابط» است که ذاتش به علّت خود، وابسته بوده و متقوّم به آن میباشد و بدون علّت، استقلالی برای وجود معلول نیست و این شأن (و خاصیّت) هر معلولی است که از آن مسلخ نمیشود چنانکه به تفصیل خواهد آمد. (۱)

پس حال معلول در نیازش به علّت هم در حال حدوث و هم در حال بقاء یکی است و (حالت) نیاز و احتیاج معلول به علّت (هم) ملازم معلولیّت او است.

#### تفاوت بین دو دلیل مذکور در چیست؟

تفاوت دو دلیل بالا این است که دلیل اوّل، مطلوب را از طریق امکان ماهوی به معنای مساوی بودن نسبت ماهیّت به وجود و عدم اثبات میکند و امّا دلیل دوّم از طریق امکان وجودی به معنای فقر وجودی که به غنای علّت متقوّم است اثبات مینماید.

درس سيردهم ٢٢٣

### خلاصة ٍدرس سيزدهم:

ماهیّت ممکن از این جهت که به ملاحظهٔ ذاتش نسبت به وجو و عدم مساوی است نیاز به علّت دارد آیا علّتِ نیاز ممکن به علّت امکان است یا حدوث؟ دو قول در مسأله وجود دارد.

جمعی از متکلمان عقیده بر دؤمی دارند ولکن حق این است که علَتِ نیاز ممکن به علّت، امکان ممکن نسبت به وجود و عدم علّت، امکان ممکن نسبت به وجود و عدم است که نیاز به علّت را اقتضاء میکند، حکماء نیز این عقیده را دارند.

حکماء بر صحّت قول خود دو دلیل آوردهاند به متن درس مراجعه کنید.

جمعی از فلاسفه علّت بودنِ امکان را به تنهائی برای نیاز محکن به علّت قبول نکردهاند از اینجا احتمالات تأثیر حدوث به شرح زیر پیدا شده است:

۱- حدوث به تنهائي علَّت نياز ممكن به علَّت ميباشد.

۲- علت نیاز ممکن به علت امکان و حدوث با هم میباشند.

٣- حدوث، علت و امكان شرط أن

۴- امکان، علّت و حدوث شرط أن (درست به عکس احتمال قبلی).

۵- امکان، علّت نیاز و حدوث از قبیل مانع.

مرحوم استاد علاَمه دلیل طرفداران علَت بودن حدوث برای نیاز ممکن به علَت را در در متن کتاب نقل و سپس به تفصیل از آن پاسخ میگوید مراجعه کنید.

تذکر این نکته در اینجا لازم است که نیاز ممکن به علّت هم در بقاء است و هم در حدوث و در متن درس دو دلیل برای اثبات آن ذکر شده است مراجعه کنید.

#### پرسشها:

- ۱- ممکن در تلبساش به وجود یا عدم، نیاز به علتی خارج از ماهیت دارد می دانید چرا؟
   بیان کنید.
- حکماء به دو دلیل ثابت کردهاند که علّت نیاز ممکن به علّت، امکان است آن دو دلیل را توضیح دهید.
- حکماه معتقدند که اگر حدوث علت نیاز ممکن به علت باشد لازم می آید که حدوث بر خودش چند مرتبه مقدم باشد این لازمه را بیان و توضیح دهید.
- ۴- جمعی از فلاسفه، علّت بودن امکان را به تنهائی برای نیاز ممکن به علّت قبول نکرده،
   معتقدند اگر علّت تنها، امکان باشد بدون حدوث در این صورت جایز است قدیم زمانی
   آیا می دانید چرا؟ بیان کنید.
- از نقض علت بودن امکان به تنهائی برای ممکن به علت به جواز قدیم زمانی، دو گونه
   یاسخ دادهاند آن دو پاسخ را بیان و پاسخ از آن دو پاسخ را نیز ذکر کنید.
- جرای اثبات اینکه ممکن هم در بقاء و هم در حدوث نیاز به علّت دارد دو دلیل در متن
   درس ذکر شده، آن دو دلیل را ذکر و تفاوت آندو را با یکدیگر بیان کنید.

# اَلدَّرَسُ الرَّابِعُ عَشَرَ (۱۴)

# الَفْصلُ الثَّامِنُ

# فِي بَعْضِ اَحْكَامِ ٱلمُمْتَلِعِ بِٱلْذَاتِ

لَّا كَانَ ٱلإَمْتِنَاعُ بِالْذَّاتِ هُو ضَرُورَةُ الْعَدَم بِالْتَظَرِ إِلَى ذَاتِ الْثَيْءِ الْفَرْوضَة كَانُ مُقَالِلاً لِلْوُجُوبِ بِالْذَاتِ الْلَاِي هُو ضَرُورَةُ الْوُجُودِ بِأَلْنَظَرِ إِلَىٰ ذَاتِ الْفَيْءِ الْفَيْئِيَةِ يَجْرِي فِيهِ مِنَ الْاحْكَامِ مَا يُقَابِلُ أَحَكَامَ الْوُجُوبِ الْذَاتِي.

قَالُ فَي الْاَشْفَارِ - بَهْدُ كُلاُم كُهُ فِي أَنَّ ٱلْمُقْلَ كُهَا لاَ يَقَدِدُ أَنْ يَتَّصَفَلَ حَقِيقَةَ الواجِبِ
بِالْذَاتِ لِغَايَة بَجُدِهِ وَ عَدَم تَنَاهِي عَظَمَتِهِ وَكِبْرِيَائِهِ كَذَٰلِكَ لاَ يَقْدِدُ أَنْ يَسَتَّصَوَدَ الْمُسْتَنِعَ
بِالْذَاتِ بِمَا هُوَ ثُمْتِنَعُ بِالْذَاتِ لِغَايَة نَقْصِهِ وَ مُحْضَة بُطُلاتِهِ وَ لا شَنِيْبَتِهِ - : «وَ كُمَا تَحْتَقَى أَنَ
الْوَاجِبَ بِالذَّاتِ لاَ يَكُونُ واجِباً بِفَيْرِهِ فَكَذَٰلِكَ الْمُنْتَئِعُ بِالذَّاتِ لاَ يَكُونُ ثُمُّنِعاً بَغَيْرِه بَعْلِ
الْوَاجِبَ بِالذَّاتِ لاَ يَكُونُ لِشَيْمٍ واجِدٍ وَجُوبانِ بِذِاتِهِ وَ بِغَيْرِهِ أَوْ بِذَٰاتِهِ فَقَطْ أَوْ بَغَيْرِهِ وَقَلْمَ 
ذَٰلِكَ الْبَيَانِ، وَكَمَا لاَ يَكُونُ لِشَيْمٍ واجِدٍ وَجُوبانِ بِذِاتِهِ وَبِغَيْرِهِ أَوْ بِذَٰاتِهِ فَقَطْ أَوْ بَغَيْرِهِ وَقَلْمَ 
فَلاَ يَكُونُ لِا مُو لِمُسْتِفَاعِانِ كَذَٰلِكَ.

فَاذَنَ قُدُ الشَّبُانَ أَنَّ الْمُصُونَدِ عَا بِالْفَيْرِ مِنَ الْوَجُوبِ وَالْإِمْتِنَاعِ مُمْكِنَ بِالْذَاتِ. وَ مَا يَسْتَلْزِمُ الْمُنْتِنَعَ بِالْذَاتِ فَهُوَ مُثْتَنِعَ لِأَ مُحَالَةَ مِنْ جَهَةٍ بِهَا يَسْتَلْزِمُ الْمُسْتِنعَ وَإِنْ كَانَتْ لَهُ جَهَةً أُخْرَىٰ إِمْكَانِيَّةً، لَكِنْ لَيْسُ الْإِسْتِلْزَامُ لِلْمُسْتَنِعِ إِلاَّ مِنَ الْجَهَةِ الْإِمْتِنَاعِيةَ مَثَلاً كُوْنُ إِلْجُسْم غَيْرُ مُتَنَاهِى الْاَبْعَادِ يَسْتَلْزِمُ مُتَنِعاً بِالذَّاتِ هُوَ كُوْنُ الْحَصُّورِ غَيْرَ عَصُورٍ، الْذَي مُرْجَعُهُ إِلَىٰ كُوْنِ ٱلثَّنَى ۚ غَيْرُ نَشْسِهِ مَعَ كُونِهِ غَيْنَ نَفْسِهِ، فَأَحُدُهُمَا كُالُ بِالِّذَاتِ وَالآخَرُ كُالُ بِالْفَيْرِ، فَلا كُلالُهَ يَكُونُ ثُمْكِناً بِاعْتِبار غَيْرِ اعْتِبار عَلاقتِهِ مَعَ الْمُتَنَعِ بِالْذَاتِ عَلِيْ قِياسِ مَا عَلِيْتَ فِي اِسْتِلْزَام ٱلشَّقَى مِ لِلوَاجِبِ بِالَّذَاتِ، فَاتَّهُ لَيْسَ مِنْ جَهَة مِاهِيَّتَةِ ٱلْإِصْكَانِيَةً بَلْ مِينَ جَهَة وُجُوبٍ وُجُودِو الإَمْكَانِيَ.

وَ بِأَجُمْلَة فَكَا أَنَّ ٱلْاِسْتِلْوَامَ فِي ٱلْوَجُودِ بَيْنِ ٱلْتَّيَثَيْنِ لِابُدَّ لَهُ مِنْ عَلَاقَه عِلَيَةٍ وَ مَعْلُولَيَةٍ بَيْنَ ٱلْمُتلازِمَيْنِ. فَكَذَلِكَ ٱلاِسْتِلْزَامُ فِي ٱلْعَدَمِ وَ ٱلاِمْتِنَاعُ بِيْنَ شَيْتَين لِا يُنْفَكُ عَنْ

تَعَلَّقُ إِرْتِبَاطِي بَيْنِهَا.

ُ وَكُمَا آُنَّ ٱلْوَاحِبِينَ كُوْ فَرَضْنَا كَمْ يُكُونَا مُسَلَادُومِينَ بَلْ مُسَتَّصَلَاحِبَيْن بِحِسَبِ ٱلبَسْخت وَٱلِاتِّفَاقِ، كَذَٰلِكَ ٱلتَّلَادُمُ ٱلإِصْطِلَاحِيَّ لا يَكُونُ بِيْنَ ثَمَّتِنِعَ بِٱلذَّاتِ بَلْ بَيْنَ ثَمَّتِنع بِٱلذَّاتِ وَ مُمْتَنِع بِالْفَيْرُ وَ هُوَ لا مُخَالَة ثُمْكِنُ بِٱلذَّاتِ كُهَا مُرَّ.

وَبِهَلَاا يُغْرَقُ الْشَرْطِيُّ الْلِزَّوتِيُ عَنِ الشَّرْطِيّ الاِتْفَاقِ، فَانُّ الْأَوَلَ، يُعْكَمُ فِيه بِصِدْق الْتَالِى وَضْعاً وَرَفْعاً عَلَىٰ تَتَدِيرِ صِدْق الْفَدَّم وَضْعاً وَرَفْعاً لِعَلاَقَةٍ فَاتِيَّة بِينِها. وَالْقَانِى يُحَكَمُ فِيهِ كَذَلِكُ مِنْ ظَيْرَ عَلاَقَدَ لُزُومَيَّة بَلَ عُجَرُواْ لُوافَاة الإِتّفَاقِيَّة بِيْنَ الْفَدَّمُ وَالْتَالِي.

فَا فَتَنَى عِنْدَ عَامَةِ الْجَدَلِيَّنِي فِي أَنَنَاهِ النَّاظِرةِ عِنْدَ فَرَضَ أَمَّرٌ مُسْتَعِيل لِيُتَوَصَلَ بِهِ إِلَىٰ اِسْتَخَالَة أَمْرُ مِنَ الْاُمُورِ بِالْبَيْانِ الْخَلْقَ أَو الْاِسْتَغَامِّي أَنْ يُقَالَ: «إِنَّ مَفْرُوضَكَ مُسْتَحِيلً، فَخَالَة أَنْ يَشْتَلُامَ أَنْ يَشْتَكُلُ مَنْ الْخَالَ فَذَ يَلْوَمُ مِسْنَهُ عَسَالُ آخَوِهُ: فَخَالَ قَدْ يَلْوَمُ مِسْنَهُ عَسَالُ آخَوِهُ: فَخَالَ أَفَالُ فَدْ يَلْوَمُ مِسْنَهُ عَسَالُ آخَوَهُ اللّهُ إِنَّا لَهُ اللّهُ إِذَا تُعَرِّرُ وَجُودُهُ لَمَا يَكُونَ بِيْنِهُمْ وَاضِعُ الْفَسُادِ، فَإِنَّ الْحَالُ لا يَسْتَكُرُمُ أَيْ عَمَالُ كَانَ، بَلْ مَالاً إِذَا تُقَرِّرُ وَجُودُهُمَا يَكُونَ بِيْنِهُمْ وَاضِعُ النَّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ُ فَإِنَّ قِيلَ: أَلْمُتَّتِعُ بِٱلذَّاتِ كِيسٌ إِلاَّ مَا يَفَتِرُقُهُ الْعَقْلُ وُيُخْبُرُ عَنْهُ بِأَلَّهُ مُتَبَعُ بِالْذَاتِ، فَا مَعْىٰ عَدَم قَدْرَتِهِ عَلَىٰ تَعَبِّلِهِ؟

لِيلُ: إِنَّ أَلُمُواْ وَبِذَائِكُ أَنْ لاَ حَقِيقَةً غِينَيَّةً لَهُ حَلَّى يَتَعَلَقَ بِهِ عِلْمَ، حَقَىٰ أَنَّ الْذَِي نَفْرُضُهُ مُتَنِعاً بِالذَّاتِ وَ نَصْحُمْ عَلَيْهِ بِذِلِكَ مُتَنِعُ بِالذَّاتِ بِالْحَمْلِ الْاَوَلَىَّ مُحْكُومٌ عَلَيْه بِالإمْتِنَاعِ. و صُورَةً غِلْبِيَّةً مُكِنَةً مُوجُودَةً بِالْحَمْلِ الشَّالِيْعِ.

رَ خُذَا نَظِيرُ مَا يَقَالُ: - فِي دَفَعَ الْتَنَاقُضِ ٱلْمَتَائِيٰ فِي قَوْلِنِا: «ٱلْمَدُرُمُ ٱلْمُطْلَقُ لا يُحْبَرُ

عَنْهُ»، حَيْثُ يَدُّلُ عَلَىٰ نَفْرِ الْاِخْبَارِ عَن الْكَعْدُوم الْلُطْلُق وَخُوَ بِعَيْنِهِ إِخْبَارُ عَنْهُ - إِنَّ نَفْ الْإِخْبَارِ عَنَ الْكَعْدُوم الْلُطْلُق بِالْحَمْلِ الْثَنَائِعِ، إِذَّ لَا شَيْئِيَّةَ لَهُ حَتَىٰ يُخُبِّرُ عَنْهُ وَضَى عَن الْعَدُوم الْلُطْلُق بِالْحَمْلِ الْأَوْلِيَّ الَّذِي هُوَ مَوْجُودُهُ مُنكِنَّ وَهِنَّ.

وَ إِنُ قِيلَ: إِنَّ الْلِآى ذُكِرُ أَنَّ الْمُتَنِعَيْن بالِلَّاتِ لَيْسَ بَيْنَهُمْ إِلاَّ الْمَتَحَابَةُ الإِّبَاغَاتِيَةُ مَنَوَعَ بِالْدَّاتِ، كَالشَّريكِ وَ الْمَاعِيَةُ وَ مَنَوَعَ بِلَاَدَّاتِ، كَالشَّريكِ وَ الْمَاعِيَةُ وَ اللَّهِيَةَ وَ الْمُعَلَّ الْمُتَنَاعَهَا عَلَى الْوَاجِبِ بِالِّذَاتِ، كَالشَّريكِ وَ الْمَاعِيَةُ وَ اللَّهِيَةَ وَ اللَّهُ عَلَيْهِ بِالِذَّاتِ، إِذْ لَوَ كَانَتُ مُمْتَنِعَةً وَ اللَّهُ إِلَيْنَاتِ إِلَّا اللَّهِ فَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ بِالِذَّاتِ، إِذْ لَوَ كَانَتُ مُمْتَنِعَةً إِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُلْلُولُولُولُولَ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ

<u>فُمُّ ٱلْحَجَجُ</u> ٱلْتَائِمَةُ عَلَىٰ نَنَى هٰذِهِ ٱلصِّفَاتِ الْمُسْتَنِمَةِ، عَلَى مَا أَشِيرَ إِلَيْهِ فِي أَوَّلِ ٱلْكِتَابِ، يُواهِينَ إِنَّيَةٌ تُسْلَكُ مِنْ طَرِيقِ الْمُلَازِماتِ الْفَاتَةِ، فَلِلْنَتْائِعِ، وَهِى إَمْتِنَاعُ هَـُنْو عَلَاقَةُ لُزُومِيَةً مَعَ الْمُقَدَّمَاتِ، فَهِى جَيِعاً مَعْلُولَةً لِمَا وَزُاءَهَا ثُمَّتَنِعَةً بِفَيْرِهَا وَقَدَّ بُيِّنَ ٱنَهَا ثُمُتَنِعَةً بِذَاتِهَا، هٰذَا خُلْفَكَ.

ُ الْجِيبَ عَنْهِ بِأَنَّ الْعِيْفَاتُ الْمُتَنَعَةِ الْقِي تُنْفِيهَا الْيَرَاهِينُ الْإِنِّيَّةُ عَـَنِ الْواجِبِ بِالْذَّاتِ مَرْجَعُهُا جَمِعاً إِلَىٰ كَفَّ الْوَجُوبِ الْذَّاتِيِّ الْذِي هُوَ عَيْنُ الْوَاجِبِ بِالِّذَاتِ، فَهِى وَاحِدَةً يَّحَسَبَ الْمَصْدَاقُ الْمُفْرُوضِ هَمَّا وَإِنْ تَكَكَّرُتُ مَفْهُرُماً. كَهَا أَنَّ الْصِفَاتُ الْقَبُوتِيَّةَ ٱلْتِي لِلْوَاجِبِ بِالْذَّاتِ هِى عَيْنُ ٱلْوَجُودِ الْبَحْتِ الْوَاجِعِ مِصْدَاقاً وَإِنْ كَانَتْ مُتَكَثِّرَةً مَفْهُوماً.

فَعَدَمُ الْإِنْفِكَاكِرِبَيْنَ خُنُوواَلْصِّفَاتِ وَالْتَتْلُوكِ الْبُرُهَاتِي مِنْ بَعْضِهَا إِلَى بَعْضٍ، لَكَانَ وَحَدَتِهَا يَحَسَبُ المِصْدَاقِ الْلَمْرُوضِ، وَإِنْ كَانَ فِي صُورَةِ الْتَلَازِمَ بِيَنِهَا بَحَسَبِ الْلَهُوْمِ، كَمَا أَنَّ الْاَمْرَ فِي الصِّفَاتِ النِّتُبُوتِيَةِ كَذَلِكَ وَيُعَبِّرُ عَنْهُ بِأَنَّ الْصِّفَاتِ الدَّاتِيَّةِ كَالُوجُوبِ الذَّاقِ، مَثَلاً بِالذَّاتِ وَبِاقْتِضَاءِ مِنَ الْذَّاتِ، وَ لا الْمِتِّخَاءَ وَلاَ عِلِيَّةَ بَيْنَ الْشَيءِ وَ وَهَذَا مَعْنُ مَا قِيلَ؛ «إِنَّ الْذَلِيلَ عَلَىٰ وُجُودِ الْفَوْرَ ٱلْمُبْدِع إِنَّا يُكُونُ بِينَحُومِينَ الْبَيَّانِ الْقَثَيْبِهِ بِالْهُوهُانِ اللَّتِي».

فَامْتِنَاعُ الْمَاهِيَّلِوْآلَيِّ سَلَكُنَا إِلَى بَيَانِهِ مِنْ طَرِيقِ امْتِنَاعَ الْاَيْكَانِ عَلَيْهِ تَعَالَ، وَ هُوَ وَ اِمْتِنَاعُ ٱلِامْكَانِ جَبِيعاً يَرْجِعانِ إِلَى بُطَلَانِ الْوُجُوبِ ٱلذَّاقِيِّ الْمُسْتَنِعُ عَلَيْهِ تَسَعَالَىٰ وَ قَسَدِ الْسَتَحْصَىٰوَهُ ٱلْعَلَّىٰ بِعَرْضِ الْوُجُوبِ الْذَّاقِ ٱلْمَنْتَزِعُ عَنْ عَيْنُ الْذَٰاتِ. وَ اعْلَمْ أَتَهُ كُمَا عَثَيْحُ ٱلْمُلازِمَةُ بِيْنَ ثُمْتَبِعَيْنَ بِالْذَاتِ كَذَلِكَ عَسْتَنِعُ اِسْــتِلْزَامُ الْـُــْيَكِنُ بِالذُّاتِ، فَانِّ جَوازَ تَحَقُّق الْكُزُومَ الْمُشكِنِ مَعَ امْتِنَاعِ الْلاَّزِمِ بِالْذَّاتِ، وَ قَدْ فَسَرَضَتَ بَسْيَهُمُّا مُلازِمُةً، يَسْمَلُزِمُ تَحَقُّقَ الْكُزُومِ مَعَ عَدَم الْلاَزِمِ وَ فِيهِ نَنْ الْلاَزِمَةُ، هٰذَا خُلْفُ.

وَ قَدْ أُورِدَ عَلَيْهِ بِأَنْ عَدَمَ الْمُعَلُولَ الْأَوْلَ وَ هُو ثَمْكِنْ يَسْتَلَزْمُ عَدَمُ الْوَاجِبِ بِالْدَّاتِ وَ هُوَ تُمْتِيعَ بِالذَّاتِ. فَينَ الْجَائِزِ أَنَّ يَسْتَلَزِمُ ثَمْنَعِاً بِالذَّاتِ، كُلَّمَا أَنَّ مِينَ الْجُسَائِزِ عَكْسَ دُلِكَ. كَاسْتِلْزَام عَدَم الْوَاجِبِ عَدَمَ الْمُقْلُولِ الْآلَالِ

َ وَيُدُعُفُهُ أَنَّ الْمُادَ بِالْمُثَكِنِ هُوَ الْمَاهِنَةُ الْتَسْادِيَةُ الْتِسْبَةُ إِلَىٰ جانَبِي الْوُجُودِ وَ الْعَدَم. وَ مِنَ الْمُقُومُ اَنَّهُ لاَ إِرْتِبَاطَ لِذَاتِهَا بِشَيْءٍ وَرَاءَ ذَاتِهَا الْثَابِتَةِ لِذَاتِهَا بِسَاخَسُلِ الْأَوَلِي. فَسَاهِيَّةُ المُمْلُولِّ الْأَوَّلِ لاَ إِرْتِبَاطَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الْوَاجِبِ بِالذَّاتِ.

ُ لَعَمْ وَجُودُهُا مَرْ تَبِطُ يَوْجُودِهِ وَاجِبُ بُوجُويِهِ وَعَدَمُهَا مُرْتَبِطُ عَقَلاً بِعَدَمِهِ مُتَنَعُ بِامِتِنَاعِ عِدَمِهِ وَكَيْسَ مَّىً مُّ مِنْهَا مُحْكِناً عِعْنَى ٱلْتَسَلَاوِى ٱلنِّسَبَةِ إِلَى ٱلوُجُودِ وَالعَدَم.

وَ اَمَّا عَدُّهُمْ وُجُودَ الْمُنْكِنِ ثَمْكِناً فَالْامِكَانُ فِيهِ بِمَعْنَ اَلْفَقْرِ وَ الْتَعَلَٰقِ الْذَاتِيّ لِوُجـودِ الْمَاهِيَّةِ يِوْجُودِ الْقِلَةِ دُونَ الاِمْكَانِ عِمَنَىٰ اِسَيِّوْاءِ الْيِّسْبَةِ إِلَى الوُجُودِ وَ الْعَدَم، فَفِي الإِشْكَالِ مُغَالَطَةً بِوَضَعَ الْإِمْكَانِ الْوَجُددِيِّ مَوْضِعَ الْإِمْكَانِ الْمَاهُوِيِّ.

### خَاتُمَةً:

قَدِّاتَّضَعَ مِنَ الْأَجْمَاتِ الْسَّابِقَةُ أَنَّ الْوُجُوبَ وَالْإِمْكَانَ وَالْاِمْتِنَاعَ كَيْقِيَاتَ لِلْنَسِبِ فِي الْقَضَايَا لَا تَخْلُو عَنْ وَاحِد مِنْهَا قَضِيَّةً، وَ أَنَّ الُوجُوبَ وَ الاَمْكَانَ أَمْرَانِ وُجُودِيّانِ لِلْطَابَقَةَ الْقَضَايَا الْمُوجَّهَة مِهِيَاعِا أَنَهَا مُوَجَهَةً بِهِمَا لِلْخَارِجِ مُطْابَقَةً تَاعَةً.

فَهُمَا مَوْجُودُانِ فِٱلْخَارِجِ لِكِنَ بِوُجُودِمَوْضُوعِهِمَا لَأَبِوَجُودِ مِنْحَازٍ مُسْتَقِلٍّ فَهُمَّا مِنَ الْقَنتُونِ الْوَجُودِيَّةِ الْمُوجُودَةِ لِلْطَلَقِ الْمُوجُودِ كَالْوَحْدَةِ وَ الْكِثْرَةِ وَ الْحُدُوثِ وَ الْقِدَمِ وَ سَاتُرٍ الْمَانِيُ الْفَلْسَنِيَّةِ الْمُنْجُوثِ عَنْهَا فِي الْفَلْسَعَةِ عَفَىٰ كُونِ الْإِيْصَافِيهَا فِ الْخُارِجِ وَعُرُوضِهَا فِ الْفَقِمْنِ وَهِيَ الْمُسَمَّاةِ مُبِلِلْمَقُولَاتِ الْفَانِيَّةِ الْفَلْسَفِيَّةِ. وَأَمَّا الْإِمْتِنَاعُ فَهُوَ أَمْرُ عَدَمِيَّ.

هذا كُلُّهُ بِالْنَظَرِ إِلَىٰ اِعْتِبَارِ الْمُقَلِّ ٱلْمَاهِيَاتِ وَ ٱلْمَاْهِيمَ مِوْضُوعَات لِلْإَحكام. وَ أَمَّنا

بِالْنَظَرِ إِلَىٰ كُوْنِ الْوُجُومِ الْعَيْفِيِّ هُوَ الْمُوْضُوعُ لِمَا بِالْخَقِيقَةِ لِأَصَالِكِتِهِ، فَالْوُجُوبُ نَهَايَةُ شِيدَّةَ ِ الْوَجُودِ الْلَازِمُ لِقِيَامِهِ بِذَاتِهِ وَ اِسْتِقَلَالِهِ بِنَفْسِهِ، وَ الإِمْكَانُ فَقْرُهُ فِي نَفْسِهِ وَ تَعَلَّقُهُ بِغَيْرِهِ بِحَيْثُ لا يَسْتَقِلُ عَنْهُ بِذَاتِهِ، كَمَا فِي وُجُودِ ٱلمَاهِيَّاتِ ٱلمُنْكِنَة، فَهُمَا شَانَانِ قِسَائِمَانِ بِالْوَجُودِ عَسَيْرُ خُارِجَيْنِ عَنْهُ .

درسِ چهاردهم (۱۴)

### فصلهشتم

# در بعضى از احكام مِمتنع بِالذَّات

از آنجاكه امتناع بالذّات عبارت از ضرورت عدم به ملاحظهٔ ذات مفروض شیء می اشد مقابل وجوب بالذّات است که عبارت از ضرورت وجود به ملاحظهٔ ذات شیء است که عینیت دارد، طبعاً احكام مقابل احكام وجوب بالدّات نیز برای امتناع بالذّات جاری می شود

مرحوم صدراً لَمَتا لَهِين شيرازى (دربارهٔ برخى از احكام ممتنع بالذات و وجوب بالذات) مى گويد: «همانطور كه عقل قادر نيست حقيقت واجب بالذات را تعقل كند چون او در غايب مجد قرار دارد و عظمت كبريائى اش غيرمتناهى است (۱) همين طور قادر نيست ممتنع بالذات را از اين جهت كه ممتنع بالذات است تصور كند زيرا ممتنع بالذات در غايب نقص قرار دارد و بطلان محض است و شيئيتى ندارد (تا بتواند او را تعقل كند).

همانطور که محقّق است که واجب بالدات محال است واجب بالنیر شود (زیرا در این صورت واجب بالدّات به غیر نیاز پیدا میکند و این با واجب بالدّات بودن آن تنافی دارد) همین ممتنع بالذّات اگر ممتنع بالغیر شود به این معنا است که دیگر ذات ممتنع، اقتضای امتناع را ندارد و این امتناع از غیر و از ناحیهٔ غیر پیدا شده است و این با ممتنع بالذّات بودن منافات دارد). همانطور که ممکن نیست برای شیء واحد، دو وجوب بالذّات و بالغیر(۱) باشند.

از اینجا روشن می شود که آنچه از وجوب و امتناع متصف، به بالغیر باشد هر دو از ممکن باللًات است.

و نیز (روشن میشود که) چیزی که مستلزم ممتنع بالذات است از آن جبهت که مستلزم ممتنع بالذات هست ناگریز ممتنع میباشد گرچه ممکن است شیء مستلزم ممتنع بالذات، جهت دیگر امکانی را داشته باشد ولکن استلزام برای ممتنع، جزء از جهت (وصف) امتناع (که ممتنع آنرا دارد) نیست.

مثلاً غیرمتناهی بودن ابعاد جسم (۲)، مستنزم ممتنع بالذّاتی میباشد که آن عبارت از اینکه محصور (در عین محصور بودن) غیر محصور باشد و برگشت آن به این است که شیء در حالیکه عین خودش میباشد غیر خودش باشد (و این، ممتنع بالذّات و محال میباشد).

پس یکی از این دو (یعنی غیر محصور بودن محصور) محال بالذات است و دیگری (یعنی غیرمتناهی بودن ابعاد جسم) محال بالغیر است (یعنی محال است برای اینکه مستلزم غیرمحصور بودن محصور میباشد) پس در این صورت غیرمتناهی بودن ابعاد جسم لا محاله از قبیل ممکن است البته نه به اعتبار رابطه و علاقه آن با ممتنع بالذات بلکه به اعتبار دیگری (مثل ملاحظهٔ ذات او به تنهائی بدون علتش).

و این درست مثل مستازم بودن یکی شیء واجب بالذّات را میماند که قبلاً آنرا دانستی زیرا این استازام، از جهت ماهیّت امکانی آن شیء نیست بلکه از جهت وجوبی است

۱- به ج ۲ ص ۲۳ اسفار و طبیقیات شفا فن اوّل مقالهٔ سوّم فصل ۷ مراجعه گردد. (شارح)

۲- برای توضیح بیشتر به این دو کتاب مراجعه کنید: اسفار ج ۴ ص ۲۳ – طبیقیات شفا فن اوّل مقالهٔ سوّم
 فصل ۷. (شارح)

که وجود امکانی شیء آنرا دارد (یعنی وجود امکانی شیء اقتضای وجوب آن شیء را دارد و وجوب شیء نیز اقتضای واجب بالذّات مینماید).

خلاصهٔ کلام اینکه همانطور که استلزام در وجود بین دو شیء، اقتضای علیت و معلولیّت بین دو شیء در عدم امتناع (نیز) معلولیّت بین دو شیء در عدم امتناع (نیز) خالی از این نیست که بین آندو، علاقه و رابطهای وجود داشته باشد.

و همانطور که دو واجب مفروض از قبیل متلازمین نیستند بلکه به حسب بخت و اتفاق، دو امر متقارب و مصاحب و همراه هستند همینطور تلازم اصطلاحی، بین دو ممتنع بالذّات، برقرار نیست بلکه بین ممتنع بالذّات و ممتنع بالغیر تلازم وجود دارد و لا محاله ممتنع بالغیر از قبیل ممکن بالذّات خواهد بود چنانکه سابقاً گذشت (مثل غیر متناهی بودن ابعاد جسم که ممکن بالذّات است امّا به حسب انتساب آن به ممتنع بالذّات یعنی غیر محصور بودن محصور، ممتنع بالنّات الله می گردد).

### فرق بين قضيَّهُ شرطية لزوميِّه و اتَّفاقيَّه

با آین ملاحظه (که آستلزام در وجود بین دو شی ۱۰ اقتضای علاقهٔ علیت و معلولیت بین آن دو شیء را دارد) فرق بین (قضیّهٔ) شرطیهٔ نزومیّهٔ و شرطیّهٔ اتّفاقیّهٔ واضح میگردد. (۱) زیرا اگر در شرطیّهٔ لزومیّهٔ، فرض کنیم مقدّم (قضیّهٔ اوّلی) وضعاً و رفعاً صادق باشد تالی نیز (قضیّهٔ دوّم) وضعاً و رفعاً صادق است به جهت علاقهٔ ذاتی که بین مقدّم و تالی وجود دارد و در (قضیّهٔ)

۱-قضیة شرطیّه لزومیّه قضیّه ای است مرکّب از دو نضیّه به صورت یک قضیّه شرطیّه که قضیّه اوّلی را مقدّم و قضیّه شرطیّه که قضیّه اوّلی را مقدّم و قضیّه دوّمی را تالی می نامند و بین اندو ملازمه برفرار است مثل اینکه گفته می شود: اِن کامّت انشقُس طالعةً فائهّار موجود یعنی «اگر آفتاب طاوع کند روز پدیدار می شود» که بین طاوع آفتاب و پیدایش روز، تلازم وجود دارد و ایّا در قضیّه شرطّه اتّفاقیّه بین مقدم و تالی ملازمه نیست بلکه از باب اتّفاق و تصادف جمع بین دو حکم در یک قضیّه شده است مثل این جمله: واِنْ کان الْإِنْسانُ ناطقاً فَالْفَرْسُ ضاهِلٌ و «اگر انسان ناطق باشد اسب، شیهه کشنده است» که جمع بین آن دو از باب اتّفاق و تصادف می باشد. (شارح)

شرطیّهٔ اتّفاقیّه نیز، همین حکم را میکنیم امّا نه از روی علاقهٔ لزومی و ذاتی که بین مقدّم و تألی وجود دارد بلکه از روی موافقت اتّفاقی در وجود که بین آندو پدید آمده 'ست.

#### رفع شبهه

از آینجا بطلان آنچه نزد جدلیها شایع واریج است واضح و روشن می شود. آنچه نزد اینان شایع است این است که در اثناء مناظره هنگامی که مستدل، امر محالی را (مثل خرق یعنی شکافتن آسمان نزد کسانیکه آسمان را یک جسم سخت میدانستند) موجود فرض می کند تا بتوشط آن به محال بودن امر دیگری (مثل محال بودن معراج جسمانی نزد کسانیکه آنرا محال می دانستند) از طریق دلیل و بیان خلف و یا غیر خلف برسد (به این طریق به دلیل خلف استدلال می کردند که اگر معراج جسمانی جایز باشد لازم می آید که خرق آسمان یعنی شکافته شدن آسمان نیز که امری است عقلاً محال، جایز باشد و چون خرق آسمان جایز نیست و محال می باشد پس معراج جسمانی نیز جایز نمی باشد! جدلی اینگونه پاسخ می دهد که: «مفروض تو (مثل خرق آسمان) محال است پس جایز است محال مفروض می دهد که: «مفروض تو (مثل خرق آسمان) محال است پس جایز است محال مفروض می آنچه که تو ادعای استلزام آنرا می کنی زیرا گاهی محال طوری است که مستلزم باشد نقیض آنچه که تو ادعای استلزام آنرا می کنی زیرا گاهی محال طوری است که از آن محال دیگری لازم می آید.

وجه بطلان آن این است که محال مستلزم هیچ محالی نیست بلکه هنگامی مستلزم محال است که بین آندو و وجود فرضی، محال است که برای هر دو محال، وجودی فرض شود بنحوی که بین آندو و وجود فرضی، تعلّق سببی و مسببی و جود داشته باشد (زیر! استلزام جز در زمینه دو وجود دارای رابطهٔ علی و معلولی نمی، شدن (۱) انتهی.

#### اشكال

ممتنع بالذَّات جز أنجه كه عقل أنرا فرض مىكند و خبر از او مىدهد به اينكه ممتنع

بالذَّات است نيست پس در اين صورت چه معنائي دارد عدم قدرت بر تعقّل أن؟

#### پاسخ

مراد به «همتنع بالذّات» این است که برای آن حقیقت عینی وجود ندارد تا متعلّق علم واقع شود حتی آنچه را که ما به عنوان «ممتنع بالذّات» فرض کرده و بر آن حکم به ممتنع بالذّات میکنیم این، بنحو «حمل آولی» حکم به امتناع میشود و امّا به «حمل شایع» تنها صورت علمیّه بوده، موجود ممکنی است (به ممتنع بالذّات).

این پاسخ، نظیر پاسخی است که در دفع تناقض در این قول ما: والمعدوم المطلق لا یُخْبَر عَنُه » یعنی «معدوم مطلق مخبرعنه واقع نمیشود یعنی «از آن، اخبار صحیح نیست» گفته میشود

وجه تناقض این است که این قول یعنی دلالت بر نفی اخبار از معدوم مطلق به عینه اخبار از معدوم مطلق است.

هر دفع این تناقض اینگونه پاسخ داده می شود که جایز نبودن اخبار از معدوم مطلق، به حمل شایع است زیرا برای معدوم مطلق شینیتی و تحققی نیست تا از آن خبر داده شود ولکن منافاتی با این ندارد اگر بگوئیم این، به عینه اخبار از معدوم مطلق است به حمل اولی که موجود ممکنی بوده، در ظرف ذهن موجود می باشد.

#### اشکال و پاسخ آن

آنچه که گفته شد که بین «ممتنع بالدَّات» جز تقارن (وجودی) و مصاحبت اتّفاقی نیست ممنوع است.

زیرا یک سلسله از معانی که عقل متناع آنها را بر واجب بالذّات ثابت میکند از قبیل شریک داشتن و دارای ماهیّت و ترکیب بودن و نظائر اینها لازم است که اینها صفائی باشند که ثبوت آنها بر «واجب الوجود بالذّات» محل و ممتنع است (و مسلّماً این معانی ممتنع بالذّات هستند).

زیرا اگر این معانی ممتنع بالغیر بوده باشند لازم می آید که به ملاحظهٔ ذاتشان برای واجب الوجود ممکن باشند چنانکه بررسی آن گذشت و بدیهی است که برای ذات باریتعالی صفا ممکن وجود ندارد به دلیلی که بیان شد که واجب الوجود بالذات از جمیع جهات واجب الوجود می باشد.

#### اشكال

دلائلی که بر نفی صفات محال و ممتنع برای واجب بالذّات اقامه شده است بنابر آنچه در اوّل کتاب اشاره شد همگی آن از قبیل براهین «اِنّی» (۱۱ است که از طریق ملازمات عامّه بر نفی این صفات از واجبالوجود استدلال شده است.

پس برای نتایج این استدلالها که عبارت از امتناع این صفات است (از قبیل شریکباری – ترکیب و ماهیّت و... ازواجب الوجود است). نظر به مقدّمات آنها، بینشان علاقهٔ لزومی هست و همگی این صفات معلول ماورای خودشان بوده که به واسطهٔ غیر خودشان (که عبارت از مقدّمات اثبات آنها میباشد) ممتنع میباشند (یعنی ممتنع بالفیرند) و حال آنکه در جای خود تابت شده که این صفات در رابطه با خداوند ممتنع بالدّات میباشند و این، خلاف مفروض است.

#### پاسخ

صفات محال و ممتنعی که براهین انّی آنها را از واجب بالذّات نفی میکند برگشت همهٔ آنها به این است که وجوب ذاتی راکه عین واجب بالذّات است از او سلب میکنند

پس همهٔ این صفات ممتنع به حسب مصداقی که برای آنها فرض شده (و آن نفی وجوب ناتی است) یک چیزند گرچه به حسب مفهوم، متکثرند همان گونه که صفات ثبوتیّه (مثل قدرت و اراده و تکلّم و...) که برای واجبالوجود ثابت است به ملاحظهٔ مصداق، عین

۱- برهان «اِنّی» برهانی است که از آثار و لوازم یی به مؤثر ببریم یعنی از معلول ہی به علَت ببریم. (شارح)

وجود بحت و خالص واجبی است گرچه به لحاظ مفهومی (و به ملاحظهٔ خود صفات و معنای آنها) متکثرند.

پس عدم انفكاك بين اين صفات (محال و مستنع براى ذات ياريتعالى در مقام استدلال) و (اتخاذ) سلوك برهانى (واحد) در همهٔ اين صفات به لحاظ وحدت آنها به حسب مصداق مفروض است گرچه بحسب مفهوم (اين صفات با مقايسه بعضى با برخى ديگر) به صورت تلازم بين آنها در مى أيد همان طور كه وضع در صفات ثبوتيه چنين است و از آن اينگونه تعبير آورده ند كه صفات ذاتى مثل وجوب ذاتى مثلاً (بر واجبالوجود) بالذّات بوده و به اقتضاى ذاتش مى باشد (يعنى منشاء آن، تنها ذات است) در حاليكه بين شىء و خودش نه اقتضائى است و نه عليّتى، اين است معناى أنچه گفته مى شود كه «إنَّ الدَّليلَ عَلىْ وُجُوبِ الْحَقِّ المُبْدِع، إنَّها يَكونُ بِنَحو من البيانِ النَّبيه بالبرهانِ اللَّمي» (١) «دليل بر وجود حقَ أفريدگار بنحوى است كه شبيه به برهان لئمَى مى باشد» (١)

پس امتناعماهیتی که ما از طریق محال بودن امکان در مورد واجبالوجود آنرا بر ذات باریتعالی اثبات کردیم این امتناع ماهیت و امنناع امکان، هر دو برگشتشان به این است که محال بودن وجوبذاتی باریتعالی و بطلان آن، امری باطل و بی اساس می باشد و عقل به هنگام استحضار این معنی، آنرا به صورت وجوب ذاتی منتزع از عین ذات در اورده عرضه می دارد

#### تذكر لازم:

این نکته نیز قابل ذکر است: همانطور که ملازمهٔ بین دو «معتنع بالذّات» محال است همین طور محال است که ممکن، مستلزم ممتنع بالذّات باشد<sup>(۳)</sup> زیرا اگر (فرض کنیم) تحقّق

۱ – برهان لمّی در منطق و فلسفه برهانی راگویند که از علّت پی به معلول میبرند.

۳- شباهت دلیل وجود مبدع بدلیل اغی از این جهت است که مخلوقات در حقیقت از سئون ذات خداوندی بوده و جاوهٔ او و از صقع ربوبی میباشند در این صورت استدلال و إثبات وجود او از طریق وجود مخلوقات، به منزله و شبیه استدلال از علّت به معلول میباشد (شارج)

۳- این اشکال در اسفارج ص ۱۹۱ - ص ۱۹۶ ذکر شده است مراجعه کنید.

ملزوم ممكن، همراه امتناع لازم بالذّات، جایز باشد در حالیكه بین آندو ملازمهای فرض شده است لازم می آید كه ملزوم با عدم لازم محقّق بشود (چون لازم را ممتنع، فرض كردیم) و لازمة أن، نفى ملازمه است و این خلاف مفروض است.

#### اشكال بر مطلب بالا

عدم معلول اوّل (مثل عقل اوّل به عقیدهٔ فلاسفه که قائل به عقول عشره هستند) ممکن است مستلزم عدم واجب بالذّات باشد در حالیکه عدم واجب بالذّات ممتنع بالذّات باشد همانطور که جایز است عکس أن (یعنی مستلزم ممکن مستلزم مثل اینکه عدم واجب بالذّات مستلزم عدم معلول اوّل است.

#### پاسخ

مراد به ممکن، همان ماهیت است که نسبت آن به دو جانب وجود و عدم متساوی است و معلوم است که ماهیت به ملاحظهٔ ذانش با شیء خارج از ذات (و ذاتیات خود) که به حمل اوّلی بر ذات خویش و ذاتیاتش ثابت است رابطهای ندارد پس ماهیت معلول اوّل (که خارج از ذات باریتعالی است) ارتباطی با واجب بالذات ندارد.

آری وجود ماهیت معلول اوّل با وجود واجب بالذّات مرتبط بوده، با وجوب او واجب می شود و می شود و عدم آن نیز عقلاً با عدم واجب بالذّات مربوط بوده، با امتناع او ممتنع می شود و هیچ کدام از این دو (وجود ماهیت معلول اوّل و عدم آن) ممکن به معنای متساوی النّسبته به وجود و عدم نیست (زیرا تساوی نسبت بین وجود و عدم، تنها در مورد ماهیّات مالاحظه می گردند در باب وجودها).

امًا اینکه فلاسفه، وجود ممکن را ممکن به شمار آوردهاند (با گفتهٔ بالا تنافی ندارد) زیرا امکان، در اینجا به ممنای فقر و تعلق ذاتی است که وجود ماهیّت به وجود علّت خود دارد نه به ممنای متساوی بودن نسبت ماهیّت به وجود و عدم پس در اشکال مزبور مغالطهای واقع شده است به این نحو که امکان وجودی (یعنی امکان در وجود) بجای امکان ماهوی

(یعنی امکان در ماهیت) قرار داده شده است او آن اشکال را در اذهان تولید کرده است!).

#### خاتمة مرحلة چهارم:

(خلاصه کلام در وجوب و امتناع و امکان):

#### از بحثهای گذشته واضح شدکه:

 ۱ - وجوب و امکان و امتناع کیفیاتی هستند برای نِسب در قضایا که هیچ قضیهای از یکی از اینها خالی نیست.

<u>۲</u> وجوب و امکان دو امر وجودی هستند زیرا قضایای موجّهه (قضایائی که جهت، مثل امکان و وجوب و ضرورت در آن وجود داشته باشد) به این ملاحظه که جهت آندو امکان و یا امتناع میباشد مطابقت با خارج دارند (آنهم) مطابقت تانی.

—— موجودیت این دو در خارج به وجود موضوعشان میباشد نه به وجود جداگانه و مستقل پس این دو از شؤون امر وجودی برای مطلق موجود مثل وحدت و کثرت و حدوث و قدم و سایر معانی فلسفی که از آنها در فلسفه بحث میشود محسوب میشوند به این معناکه اتصاف موجود به این معانی در خارج است (یعنی ظرف اتصاف خارج است) و عروض آنها در ذهن (یعنی ظرف عروض از دهن است). اینگونه معانی را در فلسفه بنام «معقولات نانوی فلسفی» مینامند.

<u>۴-</u> امتناع، یک امر عدمی است (و خصوصیاتی را که برای امکان و وجوب ذکر کردیم ندارد).

مطالبی که تا اینجا گفتیم همه به ملاحظه این بود که عقل ماهیّات و مفاهیم را به عنوان موضوعات احکام بداند و امّا نظر به اینکه وجود عینی به جهت اصیل بودنش نسبت به ماهیّت در حقیقت موضوع احکام می باشد در این صورت وجوب، نهایت شدّت وجود است که ملازم با قیام وجود بذاته و استقلال او بنفسه می باشد.

و امکان (به معنای) فقر، وجود فی نفسه و تعلّق اش به غیر است بنحوی که ملاحظهٔ ذاتش مستقّل از غیر نیست، همانطور که در وجود ماهیّات ممکن، چنین است پس وجوب و امکان از شئون وجود بوده، قائم به آن هستند بدون اینکه از آن خارج باشند.

## خلاصةً درس چهاردهم:

چند مطلب زیر در این درس بررسی میشود:

١- امتناع بالذَّات چيست؟

حقل قادر نیست حقیقت ممتنع بالذات را تعقل کند هم چنانکه قادر نیست حقیقت
 واجب بالذات را تصور نماید.

۳- ممتنع بالذَّات محال است ممتنع بالغير شود همانطور كه واجب بالذَّات محال است واجب بالغير شود.

۳- برای شیء واحد محال است دو ممتنع بالذات و دو ممتنع بالغیر همانطور که محال است برای امر واحدی دو وجوب بالذات و دو ممتنع بالغیر.

۵− همانطور که استلزام در وجود بین دو شیء، اقتضای علاقهٔ علیت و معلولیت بین دو شیء متلازم را میکند همین طور استلزام بین دو شیء در عدم و امتناع نیز خالی از این نیست که بین آن دو، علاقه و رابطهای وجود داشته باشد.

۶− تلازم اصطلاحی بین دو امرِ ممتنع بالنّات برقرار نیست همانطور که بین دو واجب مفروض، تلازم اصطلاحی برقرار نیست بلکه بین ممتنع بالنّات و ممتنع بالنیر تلازم، وجود دارد و ناگریز ممتنع بالنیر، از قبیل ممکن بالذّات خواهد بود.

 ۷- بیان فرق بین قضیهٔ شرطیهٔ لزومیهٔ و اتفاقیه و رفع شبههای که نزد جدلی ها شایع واریج است.

۸- بر این مسأله که گفته شد که ممتنع بالذات قابل تعقل نیست اشکالی وارد شده و باسخی از آن داده شده است.

۹- محال است که ممکن، مستلزم ممتنع بالذّات باشد همانطور که ملازمهٔ بین دو ممتنع بالذّات محال است دلیل آن در متن درس ذکر و اشکالی نیز بر آن وارد و از آن نیز پاسخ داده شده است و تفضیل همه مطالب بالا در متن درس بیان گردیده، مراجعه نمائید.

### پرسشها:

- ١- ممتنع بالذَّات جيست؟ و جرا قابل تعقَّى نيست؟
- قضيّة شرطية لزوميّة و قضيّة شرطية اتفاقيّة را تعريف و فرق بين أندو را نيز ذكر كنيد.
- ۳- بر این مسأله که ممتنع بالذات قابل تعقل نیست اشکالی وارد شده، آنرا ذکر و پاسخ آنرا
   بیان نمائید.
  - ۴ أيا ممكن مى تواند مستلزم ممتنع بالذّات باشد يا نه در هر صورت چرا؟
    - ۵- وجوب و امکان دو امر وجودی هستند علّت آنرا بیان کنید.

# الَّمَرْ حَلَةُ الْخَامِسَةُ

# فِيالْمَاهِيَّةِ وَ أَحْكَامِهَا

وَفِيهَا سَبْعَةُ فُصُولٍ:

# <u>ٱلْدُرُّسُ الْخُامِسُ عَشَنَ</u> (١٥)

#### ِ الْفُصِّلُ الْاَوْلُ

# فِي أَنَّ الْمَاهِيَّةَ فِي حَدِّ ذَاتِها لا مَوْجُودَةً وَلا لا مَوْجُودَةً

وَ لِذَا قَالُوا: إِذَا سَٰئِلَ عَنَ ٱلْمَاجِبِ أَنَّ مِنْ خَلِثُ هِي بِطَرَقَ ٱلْتَقِيضَينِ كَانَ مِنَ ٱلْواجِبِ أَنَّ عَالَ بِسَلْبِ ٱلْطَّرَفَيْنِ كَانَ مِنَ ٱلْواجِبِ أَنَّ يُعِابَ بِسَلْبِ ٱلْطَّرَفَيْنِ مَعَ تَقْدِمِ ٱلْسَلْبِ عَلَى الْحَيْثِيَّةِ حَتَىٰ يَفِيدَ سَلْبَ ٱلْمُقَيَّدِ دُونَ ٱلْسَلْبِ

الْمُتَكَدِ، فَاذْاسُئِلَ: هِيَ الْمَاهِيَّةُ مِنْ حَيْثُ هِيَ مَوْجُودَةً أَوْ لَيْسُتْ يَوْجُودَةٍ؟ فَالْجُوابُ: لَيسَتُ الْمُهِيَّةُ مِنْ حَيْثُ هِي مَوْجُودةٍ وَلَا لأَمُوجُودةٍ لِيْفِيدَ أَنَّ شَيْئاً مِنَ الْوُجُود وَ الْعَدَم عَيْرُ مَأْخُود فِي الْعَدَم عَيْرُ مَأْخُود فِي الْعَدَم عَيْرُ مَأْخُود فِي خَدِّ ذَاتِ الْفَاهَيَةِ. في حَدِّ ذَاتِ الْفَاهَيَةِ.

و تَظِيدُ الدُّهُودِ وَ العَدَم فِي خُرُوجِهِما عَن الْمَاهِيَّةِ مِنْ حَيْثُ هِيَ سَائِرُ الْمَعَانِ الْمُتَّالِلَةِ الْكَانِ الْمُتَّالِلَةِ الْكَانِ الْمُتَّالِلَةِ فَي قُوهَ النَّقِطَيْنِ حَتَىٰ مَا عَدَّرُهُ مِنْ لَوَاذِمِ الْمَاهِيَّةَ مِنْ كَلَيْسَتِ الْمَاهِيَّةُ مِنْ خَيْثُ هِي لَا وَاحِدَةً وَلا تَخْيرُ ذَلِكَ مِنَ الْمُتَّالِلاتِ وَ لَيْسَتِ الْأَرْبَعَةُ مِسْ فَاحِدَةً وَلا غَيْرُ ذَلِكَ مِنَ الْمُتَّالِلاتِ وَ لَيْسَتِ الْأَرْبَعَةُ مِسْ خَيْثُ مِنَ الْمُتَّالِلاتِ وَ لَيْسَتِ الْأَرْبَعَةُ مِسْ خَيْثُ فِي زَوْجاً وَلا غَيْرُ ذَلِكَ مِنَ الْمُتَّالِلاتِ وَ لَيْسَتِ الْأَرْبَعَةُ مِسْ خَيْرُ فَلَا عَيْرُ ذَلِكَ مِنَ الْمُتَالِلاتِ وَ لَيْسَتِ الْأَرْبَعَةُ مِنْ عَيْرُ فَلَا عَيْرُ ذَلِكَ مِنَ الْمُتَالِلاتِ وَ لَيُسْتِ الْأَرْبَعَةُ مِنْ عَلَيْرُ مِنْ الْمُعَلِيدَةُ وَلا عُلْمَالِهُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِلاتِ وَ لَيُسْتِ الْأَرْبَعَةُ مِنْ الْمُعْلِدِينَةِ فَيْ فَيْدُ مِنْ الْمُعْلِدِينَ وَ لَيْسَتِ الْمُؤْدِلَةِ وَالْمُعَالِدِينَ وَالْمُعْلِدِينَ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِدِينَ وَ لَا كُلِيسَتِ الْمُؤْدِلِينَا وَالْمُؤْدِلِينَاتُ مِنْ الْمُعْلَالِكُونَ وَالْمُعْلِيدَ الْمُعْلِمِينَا اللَّهِ فَيْدُولِكُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِمِينَا وَالْمُؤْدِلَةِ الْمِلْمُ الْمُعْلَقِينَا اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِمِينَا الْمُعْلِمِينَا الْمُعْلِمُ الْمُؤْدِلَقِينَا لَا الْمُعْلَقِلِلْاتِ وَالْمُعْلِمِينَالِمُ الْمُؤْدِلَةِ اللَّهُ الْمُؤْدِلَقِينَ اللَّهُ الْمُعْلَقِلَهُ الْمُعْلَقِينَا الْمُعْلِمُ الْمُعْلَقِينَا الْمُعْلَقِينَالِهُ الْمُعْلِمِينَا الْمُعْلِمُ الْمُؤْدِلَقِينَا الْمُعْلَقِينَا الْمُعْلَقِينَ الْمُعْلِمِينَا الْمُعْلَقِينَا الْمُعْلِمُ الْمُعْلَقِينَا لَا الْمُعْلَقِينَ الْمُعْلَقِينَا الْمُعْلَقِينَالْمُ الْمُعْلِمِينَا الْمُعْلِمُ الْمُعْلَقِينَا الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلَقِينَا الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمَ

# الَّفَصْلُ الثَّانِي

# فِي اِعْتِباراتِ الْمَاهِيّة ِ

لْلْمَاهِيَّةِ بِالنِّسْبَةِ إِلَىٰ مَايُقَارِنُهَا مِنَ ٱلْخُصُوصِيَّاتِ إِعْبِارَاتُ ثَــَلَاثُ وَ هِـِى: أُخْــُذُهَا بِشَرَّطِ شَيِّهِ، وَ أَخْذُهَا بِشَرَّطِ لَا، وَ أَخْذُهَا لابِشَرْطِرِ وَ الْقِسْمَةُ حَاصِيرَةً.

إُمَا الْأَوْقُ لَا أَنْ تُؤْخَذُ الْمَاهِيَّةُ عِاهِي مُقَارِنَّةً لِمَا يُلْحَقُ مِهَا مِنَ ٱلْخُصُومِيّاتِ فَتَصْدُقُ

عَلَى ٱلْجَمُوعِ، كَأَخَذَ مَاهِيَّةِ الْانسانِ بِشَرَط كُونها مَع خُصُوصَيَّاتِ زَيْد فَتَصَّدُقُ عُلَيْه. وَ أَمَا الثَّانِي فَأَنَّ تُوَّخَذَ وَحَدُهَا، وَ هَٰذَا عَلَىٰ وَجَهَيْنِ: أَحَدُهُما إِنَّ يُقْصُعَر اِلتَّظُرُ فِي ذَاتِها

مَعَ قَطْعَ الْنَظْرِ عَيَّا عَدَاهَا، وَ هَٰذَا هُو ٱلْمُرَاهُ بِشَرَّطَ لَا فَي مَبَاحِثِ ٱلْمَاهِيَّةِ. وَ ٱلْآخُرْ أَنَّ تُؤَخَّذُ وَحْدَهَا بِحَيْثُ لَوْ قَارَمُهَا أَيَّ مُقَارِنَ مَقْرُوضٍ كَانَ زائِداً عَـكَيْهَا غَـدَيرَ دَاخُــلٍ فِــها فَـتَكُونَ \*\* : \* وَتَوَالِهُ قِلْهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه

مُوْضُوعَةَ لِلْمُقَادِنِ الْمَقُرُوضِ غَيْرَ مُحُمُّولَة عَلَيْهِ. وَ اَمَّا الْثَالِثُ فَأَنْ لَا يُشْتَرَطَ مَعَهَا شَيْءٌ مِنَ ٱلْمَارِنِة وَ ٱلْلاَّ مُقَارِنِة بِلْ تَوْخَذُ مُطْلَقَةً مِنْ

عَيْر تَفْيَد بِنَقْ أَوْ إِثْبَاتٍ.

وَ تُسَمِّى الْمَاهِيَّةَ بَشَرٌ طِ شَيْءٍ عَلُوطةً، وَ بِشَرُ طِ لا مِجْزَدَةً، وَ الَّلابِشَرُ طِ مُطَلَقَةً وَالْمَقْسُمُ لِلاَّقْسَامُ لِلْقَلَاثِ الْمَلْاِثِ الْمَاجِيَّةُ، وَ حِيَ الْكَلِيُّ الْطَبِيعِيّ وَ تُسَمِّى الْلَابِسُسِّرُ طِ الْمَسَمَّى، وَ حِي مَوْجُودَةً فِي الْخَارِجِ لِوجُودَ يَعْضِ اقْسَامِها فِيهِ كَالْخَلِوطةِ.

وَالْمُوْجُودُ مِنَ الْكُلِّ فِي كُلِّ فَرَدِ غَيْرَ الْمُوجُودُ مِنَهُ فَرَدَّ أَخَرَ بِالْعَدَدِ وَكُوكَانَ الْمُوجُودُ مِنهُ فَرَدَّ أَخَرَ بِالْعَدَدِ وَكُوكَانَ الْمُوجُودُ مِنهُ فِي الْأَفْرَادِ الْخَارِجِيَّةِ وَ أَحِدًا بِالْعَدَدِ كَانَ الواحِدُ كَثِيرًا بِعَيْنِهِ وَ هُو مُحَالُ، وَكَانَ الواحِدُ مُثِيرًا بِعَيْنِهِ وَهُو مُحَالُ، وَكَانَ الواحِدُ الْمُنْ الْمُؤْدِدِ الْمُعَلِّينَ اللهِيَّةِ إِلَىٰ اَفْرَادِهُا كَنْشِئَةٍ الْآلِهِ الواحِدِ إِلَىٰ أَوْلَادِهِ الْكَثِيرِينَ الىٰ أَوْلَادِهِ الْكَثِيرِينَ الىٰ أَوْلَادِهِ الْكَثِيرِينَ الىٰ أَوْلَادِهِ الْكَثِيرِينَ اللهِ الْمُؤْدَةُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

# ٱلْفَصْلُ الْتَالِثُ

# ڣؚؠۘٱڶػؙڵؚؖؠؚۅؘٱڶۘۻؙۯ۫ؿؚؠۜ

لأَرِيْبُ أَنَّ الْمَاهِيَةُ الْكَثِيرَةُ الْأَقْرَادُ تَصَدُقَ عَلَىٰ كُلِّ وَاحِدِ مِنْ أَفَرادِهَا وَ تَحْمِلُ عَلَيْهُ. مِعَنَىٰ أَنَّ المَاهِيَّةَ الْتَى فِي الدِّهْنِ كُلَّهَا وَرَدَ فِيهِ فَيْدُ مِنْ أَفَرَادِهَا وَعَرَضَ عَلَيْهَا اتَّحَدَتَ مَعَهُ وُ كَانَتْ هِي هُوَ. وَهُذِهِ الْخَاصَةُ هِي ٱلْمُسَاءُ بِالْكُلِيَّةِ وَهِي الْمُرادُ بِالْشِرَاكِ الْآفَرَادِ فِي الْمَاهِيَةِ. فَالْعَقْلُ لَا يَتَنِعُ مِنْ تَجْوِيزِ صِدْقِ الْمَاهِيَّةِ عَلَىٰ كَثِيرِينَ بِالْلَّظَرِ إِلَىٰ نَفْسِهَا. سَوَاهُ كَانَتُ ذَاتَ أَفْرادِ كَثِيرِينَ فِي الْخَارِجِ أَمْ لَا.

َ فَالْكَتُٰلِيَّةُ خَاصَّةً ۚ ذِهْنِيَةً تَعْرُضُ اللَّاهِيَة لَى الذِّهْنِ، إذ الوُجُودُ الخَارِجِيُ الْعَبْنُ مُسُاوِقًى الْشَّادِقُ وَلَا الْمُؤْتِةِ وَلَا الْمُؤْتِنَةِ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ ال

الشُّخْصِيَّةُ مِنْ لَوَازِمِ الْوُجُودِ الْخَارِجِيِّ.

فَهٰا فَيِلَ: «أَنَّ الْكُلِيَّةَ وَالْجُزَّتِيَّةَ فِي نَحُو الْإِذَّرَاكِ بِهُعْنِى أَنَّ الْحِسَّ لِقُوَةِ إِدْرَاكِهِ يَسْالُ الْشَقْءَ نَيْلاً كَامِلاً بِحَيْثُ كَيْتَا مُورِ وَيَقْبَلُ مُطْلَقاً وَيَتَسَخَصْ، وَالْعَقْلُ لِضَعْف إِدْراكِهِ يَنْالُهُ نَيْلاً هَيَّا يَعَرَدُهُ مَا نَالَهُ بَيْنَ أَمُورِ وَيَقْبَلُ الْإِنْطِبَاقَ عَلىٰ كَثِيرِينَ. كَالْشَيْحِ الْكَرْقِ مِنْ بَعِيدِ بِحَيْثُ لَا يَتَمَيَّذُ كُلَّ الْقَيْرُ فَيَتَّرَ وَدَبَيْنَ أَنْ يُكُونَ، مَثَلاً هُو زُيْداً اوْ عَشَرواً أَوْ خَشِبَةً مَتَعَوْدِبَةً أَوْ عُيْرُ ذَلِكَ يَتَمَيَّذُ كُلَّ الْقَيْرَ فَيَقَبَهُ مَتَعَوْدِبَةً أَوْ عُيْرُ ذَلِكَ وَلَيْسَ إِلاَّ وَاحِداً مِنَ الْمُحْتَمِلاتِ، وَكَالْدِزَّهُم الْمُسُوحِ الْمُرَدِ بِيْنَ الْدَرَاهِم الْمُتَلَغَةِ وَلَيْسَ إِلاَّ وَاحِداً مِنْ الْمُحْتَمِلاتِ، وَكَالْدِزُهُم الْمُسُوحِ الْمُرَدِ بِيْنَ الْدَرَاهِم الْمُتَلَغَةِ وَلَيْسَ إِلاَّ وَاحِداً مِنْ الْمُحْتَمِلاتِ، وَكَالْدِزُهُم الْمُسُوحِ الْمُرَدِ بِيْنَ الْدَرَاهِم الْمُتَافِقةِ وَلَيْسَ إِلاَّ

<u>ُ فَاسِدَ، إِ</u>ذَ لَوْ كَانَ ٱلْإَمْرُ كَذَٰلِكَ لَمْ يَكُنْ مِصْدَاقُ ٱلْمَاهِيَّةِ فِٱلْكَتِيقَةِ إِلَّا وَاحِداً مِنَ ٱلْأَقْرَادِ وَلَكَذِبَتِ ٱلْقَطَٰايَا ٱلكِلِّيَّةُ يُ كُلُّ مُكْنِي نَلَهُ عِلَةً، وَكُلُّ أَدْبُعَةٍ زَوْجُ، وكُلُّ كَثِيرٍ فَبِاتُهُ ُمُولَّلَفَّ مِنْ آحَاد، وَ الطَّرُورَةُ تَدْفَعُهُ<u>. فَالْحَقُّ أَنَّ</u> الْكِلِّيَّةَ وَالْجُزْنَيَّةُ لازِمَانِ لِوُجُودِ الْمَاهِيَاتِ. فَالْكِلِّيَّةُ لِوْجُودِهَا الْدِّهِنِيِّ وَالْجُزْنِيَّةُ لِوُجُودِها الْخَارِجِيّ.

<u>وَكُذَا مَا قِيلَ:</u> «إِنَّ الْمَاهِيَّةُ الْمَوْجُودَةَ فِي الذِّهُنَ خُزْيُّيَّةٌ شَخْصِيَّةً، كَالمَاهِيَّةِ الْمُـوْجُودَةَ فِي الْخَارِجِ فَإِنَّهَا مَوْجُودَةٌ فِي ذِهْنِ خَاصِ قَائِمَةٌ بِنَفْسِ خُزَّيَّتِةٍ. فَالمَاهِيَّةُ الإِنْسَائِيَّةَ الْمُوجُودَةَ فِي ذِهْن زَيْدٍ مَثَلاً غَيْرُ الْمَاهِيَّةِ الإِنْسَائِيَّةِ اللَّوْجُودَةِ فِي ذِهْنِ عَثْرُودٍ وَ الْمُوجُودَةُ مِنْهَا فِي ذِهْنِ زَيْدٍ النَّوْمُ غَيْرُ الْمُوجُودَةِ فِي ذِهْنِهِ بِالْأَمْسِ، وَهٰكَذَا».

\_\_فاسدُ. فَإِنَّ الْمَاهِيَّةُ الْمُعَقَّرَلَةَ مِنَ الْحِيْفِيَّةِ الْمُذْكُورَةِ - أَعْنَى كُونَهَا قَافِمَهُ بُـنَّفْسِ جُـزَتِيَّةِ لَا عَامِدُ فَإِنَّ الْمُأْلِقِيَّةِ مِنَ الْكَيْفِاتِ الْنَفْسَانِيَةِ وَكَمَالاً هَا - هِـى مِـنَ الْمُوْجُودُاتِ الْمُعْرَةِ بِرُجُودِها الْذِّهِيِّ الْذِّي لَايَتَرَبَّبُ عَلَيْها فِيهِ الْمُارِيِّةِ الْخَارِجُةِ مِنْ الْمُؤْتِلُ وَكُلامُنَا فِي الْمُؤْتِةِ بِرُجُودِها الْذِّهِيِّ الْذِّي لَايَتَرَبَّبُ عَلَيْها فِيهِ الْمُؤْتِدِ الْمُؤْتِدُ الْمُؤْتِدِينَ اللَّهِ الْمُؤْتِدَ مِنْ الْمُؤْتِدِينَ الْمُؤْتِدِينَا اللَّهِ الْمُؤْتِدِينَ الْمُؤْتِدَ الْمُؤْتِدِينَا الْمُؤْتِدِينَا اللَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْها فِيهِ الْمُؤْتِدِينَا اللَّهُ اللَّهِ الْمُؤْتِدُ الْمُؤْتِدِينَا الْمُؤْتِدِينَا اللَّهُ الْمُؤْتِدُ الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِدُ الْمُؤْتِينَا اللَّهُ الْمُؤْتِدِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِدُ الْمُؤْتِينَا اللَّهُ الْمُؤْتِينَا اللَّهُ الْمُؤْتِدُ الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَ الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتَالَقِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا فِي الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَالِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتَالِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينَالِينَا الْمُؤْتِينَا الْمُؤْتِينِينَا الْمُؤْتِينَ ال

آثارُ هَا ٱلْخَارِجَيُّةُ ، وَحِيَ مِنِ هٰذِهِ الْجَهَةِ لَا تَأْنُ ٱلْصِّدْقَ عَلَى كَثِيرِينَ.

ثُمُّ إِنَّ الْمَثْيَاءُ الْمُثْنَاءُ الْمُثَرِّكَةِ فِي مَعَى كُلِّ يَتَعَيَّرُ بَعْضُها مِنْ بَعْض بِأَحَد اُمُورِ ثَلاثَة، فَاتِهَا الْمَثَرَكَتَ فِي عَرَضِي خَارِج مِنَ ٱلذَّاتِ فَقَطَّ عَيْزَتَ بِنَام الْذَاتِ كَالْنُوْعَيْنَ مِنْ مَقْولَتَيْنِ مِن الذَّاتِ الْعَرَضِيّةِ الْمُشَّرِّكُنَ فِي الْعَرْضَيَّة. وَإِن اشْتَرَكْتَ فِي ذَاتِي فَإِنْ كَانَ فِي بَعْض الذَّاتِ، وَلا كُالَةَ هُوَ ٱلْمُسَلَّرُ كَنَ فِي الْعَرْضَيَّة وَلَا تَعْمَلُ كَالانسَانُ وَ الْفَرَس الْمُشْتَرَكَيْنَ فِي الْمُسْتَرَكَتْ فِي الْمُسْتَرَكَتْ فِي الْمُسْتَرَكَتْ فِي الْمُسْتَرَكَتْ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتِرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرِكِينَ الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكِينَ فِي الْمُسْتَرَكُنَ فِي عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْعَرَالَ اللّهُ الْحَدَى اللّهُ الللّهُ اللللّهُولُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وَ زاد بِعَضْهُمْ عَلَىٰ هٰذِهِ ٱلاَٰتُسَامُ ٱلۡثَلَاٰتُهُ قِسْماً رَابِعاً وَهُو ٱلۡقَيِّرُ بِالۡعَامِ وَ ٱلۡقَصِ وَ ٱلصِّدَّةِ وَ ٱلصَّعَفِ فِي نَسْسِ ٱلطَّبِيعَةِ ٱلْمُشْتَرَكَةِ وَهُو ٱلْتَشْكِيكُ. وَ ٱلْحَقُّ أَنَّ ٱلْمَاهِيَةَ عَا ٱنَّهَا هِيَ لاَ

تَقْبَلُ التُّسُكِيكَ وَ إِنْمَا ٱلتَّشَكِيكُ فِي ٱلوُّجُودِ.

هٰذَا كُلَّهُ فِي الْكُلِّيَّةِ وَ أَنَهَا خَاصَّةً ذِهْنِيَةً لِلهَاهِيَّةِ. وَ أَمَّا الْجُزْنِيَّةُ وِ هِي الْمَتِنَاعُ الشَّرْكَة فِي اَلشَّىْ ،، وَ تُسَمِّى اَلشَّخْصِيَّةَ، فَا لَحَقُ أَنَهُا بِالْوُجُودِ كُهَا ذَهَبَ إِلَيْهَ الْفُلَارَافِي رَهْ وَ تَسَبَعُهُ صَدَّرَاكَتَأَغِينَزَهُ. قَالَ فَيْ الْاَسْفَارِ:

وَ الْحَقِّ الْحَقِّ أَنَّ تَشَخُصَ الْقَيْء بِعَنَى كُوْنِهِ مُثِنعَ الشَّرُكَة فِيه بِعَسَب نِفْس تَصَوُّره إِلَّا يَكُونُ بِأَمْر وَالِّدِ عَلَى اللَّامَة مِلْ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَالَمُ عَلَى اللْمُعَلِّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللْمُعَالِمُ عَلَى اللْمُعَلِمُ عَلَى اللْمُعَالِمُ عَلَى اللْمُعَالِمُ عَلَى اللْمُعَالِمُ عَلَى اللْمُعَلِمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَى اللْمُعَلِمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَى الللْمُعَلِمِ عَلَى الْمُعَالِمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَ

عَنَىٰ مَا بِهِ يَصِيرُ مُتَّبَعَ الْاشْتِرَاكِ فِيهِ لاَ يَكُونُ بِالْحَقِقَةِ إِلاَّ نَفْسُ وُجُودِ ذَلِكَ النَّنَيُّ، كَمَا ذَهَبَ إِلَيْهُ الْفَلِمُ النَّالَى، فَإِنَّ كُلَّ وَجُودٌ مُتَشَخِّصِّ بَنَفْسِ ذَاتِهِ، وَإِذَا قُطِعُ النَّظُرُ عَنْ نَحَنَّ خَنْوَ الْوَجُودِ الْخَاصِ لِلْقَيْءَ فَالْفَقُلُ لاَيَأْنِي عَنْ تَجْوِيزَ الْاشْتِرَاكِ فِيهِ وَإِنْ ضَمَّ إِلَيْهِ اللَّهُ مُخَصَّمِ، الْوَلْمَ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَيَتَبِيْنُ بِهَ اَوْلاَ أَنَّ الْاَعْرَاضَ الْلَشَخِّصَةُ الْقِ أَسْنَدُواْ الْتَشُخِيصَ إِلَيْهَا – وِ هِى عَامَّةُ الاُعْرَاضِ كَمَا هُوَ ظَاهِرُ كَلَام بَعْضِهِم، وَ خُصُوصُ الْوَضْعِ وَ مَتِيٍّ وَ اَيْنَ كَمَا صَرَّحَ بِهِ بَعْضُ آخَرِ، وَخُصُوصُ الْاَمَانِ كَمَا قَالَ بِهِ آخَرُونَ، وَكَذَا مَا قِيلَ: إِنَّهُ الْمَادَةُ – أَمَازَاتُ لِلْتَصَخَّصِ وَ

مِنَ لُوازِمِدِ.

كَذَا قُوْلُ بَعْضِهِمْ: إِنَّ ٱلْمُشَخِّصِ هُو َ فَاعِلُ ٱلْمُشَخِّصَ لِلْقِيءُ هُو فَاعِلَةُ ٱلْقِرِيبِ ٱلْفِيضَ لِوُجُودِهِ، وَ

 كَذَا قَوْلُ بَعْضِهِمْ: إِنَّ ٱلْمُشَخِّصِ هُو َ فَاعِلُ ٱلْكُلِّ وَ هُو الْوَاجِبُ تَعَالُ ٱلْفَيَّاصُ لِكُلِّ وُجُودٍ، وَ

 كَذَا قَوْلُ بَعْضِهُمْ، إِنَّ تَشَخُّصَ العَرَضِ بَوْضُوعِهِ - لا يَخْلُو عَنْ السِّعَامَةِ غَيْرُ ٱللهُ مِنَ الاَسْنَادِ
 إِلَى ٱلسَّبَ الْبَعِيدِ، وَ ٱلسَّبَ ٱلقريبُ ٱلذِي يُسْتَندُ إلَيْهِ ٱلتَّشَخُصُ هُو نَفْسُ وُجُودُ القَّيْءَ، إِذِهِ
 أَلْوَجُودُ الْعِينَ لِلشَّيْءَ مِنَا هُو وَجُودً عَيْقٌ يُتَنعُ وَقُوعُ ٱلشَّرَكَةِ فِيهِ، فَهُو ٱلْمُتَشَخَّصُ بِذَاتِهِ وَ الْمُعْرَادُ فِي ٱلشَّرَكَةِ فِيهِ، فَهُو ٱلْمُتَشَخِّصُ بِذَاتِهِ وَ الْمُعْرَادُ فِي ٱلشَّرَكَةِ فِيهِ، فَهُو ٱلْمُتَشَخِّصُ بِذَاتِهِ وَ الْمُعْرَادُ فِي ٱلْشَيْعَةُ مِنْ جَهَةً أَنْهَما مِنْ جَهَةً أَنْهَما مِنْ عَبِلاً الْوَحْدِهُ الْقَيْقَ، وَكُودُ وَكُودُ نَفْسَ الْقَيْقَ، وَكُما عَرَفْتِكَ.

<u>وَ ثَالِثَا أَنَّ خُوْ</u>نِيَّةَ اْلَمَعُلُومُ الْحَسُوسِ كَيْسُ مِنْ قِبَلِ نَفْسِهِ بِمَا أَنَّهُ مَفْهُوم ذِهِيَّ. بَلْ مِنْ قِبَلِ إِلَّا يُطالِ الْمَالِيَّ الْحَارِجِيِّ، وَكَذَا جُزْنِيَّةُ الْعَلَى الْحَبِّي بِالْخَارِجِيِّ، وَكَذَا جُزْنِيَّةُ الْعَشَورَةِ الْعَبِيلِ الْخَارِجِيِّ، وَكَذَا جُزْنِيَّةُ السَّورَةِ وَالْحَبَالِيَّةَ عَنْزُونَة عَنْدَهُ مَنْ الصَّورَةِ وَاللِيَّةَ عَنْزُونَة عَنْدَهُ مَنْ جَعَة الْحِسَ الْوَتُورَة وَالْعَرَبُونَة عَنْدُهُ مَنْ جَعَة الْحِسَ الْوَتُورَةِ وَاللَّهِ مَنْ الْعَنْدُهُ مِنَ الْعَنْوَرَ الْحِسَيَةِ الْخَذَوْدَةِ مُؤْدَة فَوْدٍ خِيالِيَّةً غَانِهُمْ.

درسِ پانزدهّم (۱۵)

### فصل اوّل

### ماهیّت در مرحلهٔ ذات خویش نه موجود است و نه معدوم

ملاحظهٔ حیثیت عبارت است از آنچه در جواب (سؤال به) «هاهو» واقع می شود و ماهیت به ملاحظهٔ حیثیت ذاتش و نظر بذاتش (و فی حد ذاتها) ابا از این ندارد که متّصف شود به اینکه موجود است یا معدوم. ماهیتی که نظر بذاتش چنین حالتی دارد در حد ذات خویش نه موجود است و نه لا موجود به این معنا که موجود و لا موجود هیچ کدام در حد ذات ماهیت مأخوذ نیست به اینکه عین ماهیت باشد یا جزء آن، گو اینکه ماهیت در نفس الامر خالی از اتصاف به یکی از این دو (وجود یا عدم) نیست مثل اتصاف ماهیت به صفتی خارج از ذات خویش و به عبارت دیگر، ماهیت به حسب حمل اولی نه موجود است و نه معدوم گرچه به حسب حمل شایع یا موجود است و نه معدوم گرچه به حسب حمل شایع یا موجود است و نه معدوم گرچه به حسب حمل

این است مراد کسانیکه گفتهاند که: لرتفاع وجود و عدم از ماهیت به ملاحظهٔ ذاتش (من حیث هی) از قبیل ارتفاع نقیضین از مرتبه (و حدّ ذات) است.

و این (نوع ارتفاع نقبضین) محال است بلکه محال، ارتفاع وجود و عدم از واقع مطلقاً یعنی از جمیع مراتب واقع است.

مقصودشان این است که مراد از نقیض وجودی که آن وجود در حد ذات مأخوذ است

(آنجا که گفته می شود ماهیت در حد ذات خود نه موجود است و نه معدوم) عدمی نیست (که آن عدم) در حد ذات مأخود آن عدم وجودی است که در حد ذات مأخود است به این معنا که حد ذات که همان مرتبهٔ (ذات) است قید است برای وجود نه برای عدم (تا از قبیل ارتفاع نقیضین باشد) یعنی رقم مقید است نه رفعی که مقید است.

و لدا گفته اند: هنگامی که از معاهیّت من حیث هی» به دو طرف نقیضین سؤال شود واجب است به سلب طرفین پاسخ داده شود با جلو انداختن سلب (نفی) بر حیثیّت (من حیث هی) تا سلب مقیّد (و رفع آن) را فایده بدهد نه سلبی که مقیّد است.

پس هنگامی که سؤال شود: آیا «ماهیّت من حیث هی» موجود است یا موجود نیست؟ جواب این است که نیست «ماهیّت من حیث هی» موجود و نه لا موجود تا فایده بدهد به اینکه هیچ یک از وجود و عدم در حذ ذات ماهیّت مأخوذ نیست.

نظیر وجود و عدم در خروج آن دو از «ماهیّت من حیث هی» (به ملاحظهٔ ذاتش) سایر معانی متقابلی است که در حد نقیضین و قوه آن است تا آنجا که این معانی متقابل را از لوازم ماهیّات شمرده ند...

پس «ماهیّت من حیث هی» (یعنی ماهیّت بملاحطهٔ ذاتش نه واحد است و نه کثیر و نه کلّی و نه جزئی و نه غیر اینها از امور متقابل (که از لوازم ماهیّت بشمار میروند)

و (از این رو) عدد چهار (اربعه) «من حیث هی» (یعنی بمالاحظه ذاتش) نه زوج است و نه فرد.

### فصل دوّم

### در اعتبارات ماهیّت

برای ماهیّت در مقام تحقّق نسبت به خصوصیّاتی که مقارن آن هستند (از قبیل خصوصیّات جسمی و زمانی و مکانی و غیر آنها) اعتبارات سهگانهای وجود دارد:

۱- اعتبار ماهبت به شرط شیء.

٢- اعتبار ماهيت به شرط لا.

٣- اعتبار ماهيت لا بشرط.

#### ماهيّت بحكم عقل منجصر در اين سه قسم است:

امّا اعتباراوّل: (بشرط شیء) این است که ماهیّت با خصوصیّاتی که مقارن با ماهیّت بوده ملحق به أن است ملاحظه شود بطوریکه ماهیّت بر مجموع آن، صادق بیاید مثل اینکه ماهیّت انسان را اخذ بکنیم به شرط اینکه آن ماهیّت با خصوصیّات (مثلاً) زید، همراه باشد تا در نتیجه بر زید صادق بیاید.

و امّا اعتبار دوّم: (بشرط لا) این است که ماهیت به تنهائی مورد ملاحظه باشد و این بر دو وجه ممکن است مورد لحاظ واقع شود:

وجه اقل: اینکه نظر، منحصر در ذات ماهیت شود با قطع نظر از ما عدای ماهیت و این است مراد از اعتبار بشرط لا در مباحث ماهیات (یعنی جز ماهیت چیزی از خصوصیات آن مورد نظر و ملاحظه نباشد).

وجه دوّم: اینکه ماهیّت به تنهائی مورد ملاحظه قرار گیرد بنحوی که اگر هر چیزی را

که مقارن با ماهیّت فرض کنی زاید بر ماهیّت بوده، داخل در ذات ماهیّت نیست پس ماهیّت، موضوع شیء مفارن مفروض بوده، حمل بر آن نمیشود.

امّا اعتبار سوّم (اعتبار لا بشرط) این است که با ماهیّت نه «مقارنت» و نه «عدم مقارنت» هیچ کدام شرط نمی شود بلکه ماهیّت بنحو مطلق بدون تقیید به نفی یا اثبات، مورد ملاحظه واقع می شود. (در اصطلاح فلاسفه) ماهیّت بشرط شیء، هر «مخلوط» و بشرط لا، «مجرده» و لا بشرط «مطلقه» نامیده می شود.

مقسم این اقسام سه کانه، ماهیّت است و ماهیّت، کلّی طبیعی بوده «لا بشرط مقسمی» نمیده می شود.

کلّی طبیعی در خارج موجود است به جهت وجود برخی از اقسام کلّی طبیعی در خارج مثل ماهیّت «بشرط شیء» یعنی «مخلوط».

آنچه از کلّی طبیعی در هر فردی موجود میشود بعد دو شمارش غیر از آن فردی است از کلّی طبیعی که در فرد دیگر موجود میگردد.

کلّی طبیعی در خارج، واحد عددی نیست زیرا اگر موجود از آن در افراد خارجی واحد با مدد باشد لازم می آید که واحد به عینه کثیر باشد و این محال است و لیز واحد، متّصف به صفات متقابل گردد و این نیز محال است.

و این است معنای قول فلاسفه: «إِنَّ الْفَاهِيّةِ الْی اَفْراْدِهَا کِنشْبَةِ الْآباءِ اَلْکَثِیرِینَ اِلَی اَوْلاٰدِهِم لا کِنْسبتهِ اْلاَبْ اَلْوارِحد الْی اَوْلاٰدِهِ آلَکِثْیرِینَ \* «نسبت ماهیّت به افراد خود مثل نسبت آباء کثیر به اولاد کثیر» پس ماهیّت در خرج با کثرت افراد خویش متکثر است؛ آری ماهیّت به وصف کلیْت و اشتراک بین افراد کثیر، واحد بوده، تنها در ذهن موجود میباشد چنانکه بزودی تفصیل آن می آید.

### فصلِسوّم

# درکلّی و جزئی

شکّی نیست که ماهیتی در مقام تحقق که افراد کثیر دارد بر هر یک از افراد خویش صادق بوده، حمل بر آنها میشود به معنای اینکه ماهیّتی که در ذهن است هر موقع که فردی از افراد آن در ذهن وارد شده و ماهیّت بر آن فرد عارض شود ماهیّت با آن فرد متحد شده و این، ماهیّت آن فرد میباشد (یعنی اتّحاد مصداقی بین آندو در ذهن برقرار میشود) این خاضیّت (موجود در ماهیّت) بنام «کلیّت» نامیده میشود و مراد از آن، اشتراک افراد در ماهیّت است.

پس عقل صدق ماهیت بر کثیرین را نظر به خود ماهیت و نفس آن تجویز میکند و آنرا ممتنع نمی داند خواه اینکه ماهیت در خارج دارای افراد کثیر باشد یا نه؟

پس کلیّت، خاضه (و صفت) ذهنی است که در ذهن بر ماهیّت عارض میشود زیرا وجود خارجی عینی، مساوی و مساوق با تشخّص بوده، مانع از اشتراک است پس کلیّت از لوازم وجود ذهنی برای ماهیّت است همانخور که جزئیّت و تشخّص از لوازم وجود خارجی است.

(دو اشكال بر اين مطلب بالا وارد كردهاند كه هر دو باطل و بي اساس است).

#### اشكال اوّل

• كليّت» و • جزئيّت» در نحوهٔ ادراك است (و نحوهٔ ادراك يا حسّ است يا عقل) به

این معنی که حش به جهت شدت ادراکش، شیء را بطور کامل از غیر آن شیء تمیز می دهد و مشخص می سازد (و در نتیجه شیء جز معین و مشخص نیست و بر یک فرد تنها صدق می کند و مثل نورافکن قوی اشیاء را کاملاً روشن می سازد) و عقل به جهت ضعف ادراکش با شیء درک شده بنحو تردید بین چند امر برخورد می کند (و به این ترتیب) انطباق بر کثیرین را می پذیرد (پس در حقیقت در ادراک عقل نیز جز یک شیء نیست ولکن به جهت ضعف ادراک متفدد، جلوه می کند) مثل شبحی که از دور دیده می شود بطوریکه بیننده کاملاً آنرا تمیز نمی دهد پس عقل بیننده مردد می شود بین اینکه شبح مذکور مثلاً زید است یا عمرو یا چوبی است که برزمین قرار داده شده است و (مسلماً) واقع جز یکی از این محتملها نیست مثل درهم سابیده شده که حالش مردد است بین درهمهای گوناگون و (مسلماً) واقع درهم مزبور جز یکی از این دراهم نیست.

#### پاسخ:

اگر مطلب بالا درست باشد لازم می آید که مصداق ماهیت در حقیقت جز یکی از افراد نباشد و در نتیجه لازم می آید که قضایای کلی همه کاذب باشند مثل این قول ما:

«هر ممکنی برای آن علتی است» و «هر عدد چهار زوج است» و «هر کثیری مرکّب از آحاد است» در حالیکه بدیهی است همهٔ این قضایا در جای خود صحیح و صادق میباشند.

یس حق این است که کلیت و جزئیت دو امر لازم وجود ماهیات هستند منتها کلیت برای وجود ذهنی ماهیت و جزئیت برای وجود خارجی آن.

### اشكال دوّم

ماهیّت عوجود در ذهن از قبیل جزئی شخصی است مثل ماهیت موجود در خارج زیرا ماهیت در ذهن (شخص) خاضی، موجود بوده، قائم به نفس جزئی است پس ماهیت انسان که مثلاً در ذهن زید موجود است غیر از ماهیّت انسانی است که در ذهن عمرو موجود است و ماهیّت موجود در ذهن فردای او است و هم جنین...

#### پاسخ:

ماهیّت تعقّل شده بجهت این حیثیت که قائم به نفس جزئی است نفس را متّصف به صفتی می نماید و هم چنین ماهیّت معقول با این حیثیت که کیفیّتی است از کیفیّات نفسانی و کمالی است برای نفس از قبیل موجودات خارجی است که از محُل بحث ما فعلاً خارج است زیرا محل کلام در ماهیّت با حیثیت وجود ذهنی است وجود ذهنی که با حیثیت بر آن آثار خارجی مترتّب نمی گردد.

(و بدیهی است که) ماهیت با حیثیت وجود ذهنی و از این جهت از صدق بر کثیرین اباء دارد (پس ماهیت موجود در ذهن از قبیل کلّی و از صدق بر کثیرین ابا ندارد و از قبیل جزئی شخصی نیست تا اشکال بالا متوجّه شود).

### طرق تمیز دادن اشیاء مشترک در یک معنای کلّی

اشیاء مشترک در یک معنای کلّی به یکی از سه طریق زیرا از هم تمیز داده می شود:

- اگر اشیاء تنها در غزضی خارج از ذات، مشترک باشند تمیز این اشیاء با برخی
دیگر به تمام ذات می باشد مثل دو نوع از دو مقوله از مقولات غرضی که در غرضیت
مشترک اند.

۲- اگر اشیاء در یک ذاتی با هم مشترک باشند این نیز از دوشق خالی نیست یا در برخی از ذاتیات با هم مشترک ند و آن بعض، لا محاله جنس خواهد بود (زیرا اشتراک در فصل یعنی ذاتی که خاص شیء است معنی ندارد) در این صورت تمیز آندو هم به بعض دیگر ذاتی خواهد بود که آن فصل است مثل تمیز انسان از اسب (مثلاً) که هر دو در حیوانیت مشترکند و تمیز آندو با ناطق (که فصل انسان است و در اسب وجود ندارد) و صاهل (شیهه کننده که فصل است و در انسان وجود ندارد) نخواهد بود.

۳- اگر اشیاء در تمام ذات با هم مشترک باشند تمیز برخی از برخی دیگر با عَرْض مفارق (نه عرّض لازم) خواهد بود زیرا اگر (عرض) لازم میبود هیچ فردی از آن خالی نبود پس لازم نوع، لازم جمیع افراد آن نیز هست.

برخی از فلاسفه بر این طریق سه گانه تمیز، طریق چهارم را نیز اضافه کردهاند و آن تمیز اشیاء به تمامیّت و نقص و شدّت و ضعف در خود طبیعت مشترک است و آن طریق تشکیک میباشد.

و حقّ این است که با ملاحظهٔ اینکه ماهیّت، ذات خود را داراست (الماهیّهٔ بما انّها می انّها می قبول تشکیک نمیکند پس مورد تشکیک تنها وجود است.

(ناگفته پیدا است که) همه مطالب بالا در مورد کلیّت است که خاصّهٔ ذهنی ماهیّت است اما جزئیّت که آن به معنای امتناع شرکت در شیء میباشد و آنرا شخصیّت مینامند حق ایسن است که شخصیّت، تابع وجود است چنانکه فارابی بان معتقد است و صدرالمتألّهین از او در این عقیده تبعیّت کرده است و در اسفار چنین میگوید: «حق این است که تشخّصُ یک شیء به معنای آنچه که تصوّر خود شیء مانع از شرکت در آن شیء میشود این (یعنی امتناع شرکت غیر در آن) تنها به جهت امری میباشد که زائد بر ماهیّت بوده و به حسب ذاتش از تصوّر اشتراک در آن شیء مانع میشود.

و آنچه سبب تشخّص است یمنی آنچه شیء به سبب آن از شرکت غیر در آن جلوگیری میکند در حقیقت جز خود وجود این شیء نیست همانطور که معلّم ثانی (فارابی(ره)) به آن معتقد میباشد، و حاصل کلام ایشان این است):

«زیرا هر وجودی بنفس ذات خود متشخص میباشد و اگر از نحوهٔ وجود خاص شیء صرف نظر کنیم عقل از تجویز اشتراک در آنرا منع نمی کند گرچه هزار مخصص به آن ضمیمه شود برای اینکه تمیز و امتیاز یک شیء از شیء دیگر، در واقع، غیر از تشخص است زیرا اوّلی (یعنی تمیز و امتیاز) برای شیء بملاحظه و قیاسش با مشارکات در امر حاصل میشود (ولی) دوّمی (یعنی تشخص) بملاحظه شیء مافی نفسه پدید میآید تا آنجا که اگر برای آن مشارکی نباشد نیاز به منیز زاید نیست با اینکه برای آن، تشخصی فی نفسه و بملاحظه داتش وجود دارد.

و بعید نیست که (حالت) تمیز شیء موجب استعداد شیء برای قبول تشخّص میباشد زیرا نوع مادی که افراد آن در خارج منتشر و تحقّق دارند مادامی که مادّه برای (فردی و) واحدی از

آن نوع، استعداد مخصوصی نداشته باشد وجود او از مبداء اعلی افاضه نمی شود» انتهی (۱۰).

#### چند نتیجه:

### از مطالب گذشته چند نتیجهٔ زیر حاصل می شود:

<u>۱</u> عراض مشخصّه که فلاسفه تشخّص آشیاء را به آنها نسبت دادهاند همه از قبیل امارات تشخّص و لوازم آن بشمار میروند (ولکن در تعداد آنها بین فلاسفه اختلافی هست که):

آیا همهٔ اعراض این خاصیت را دارند؟ چنانکه این ظاهر کلام بعضی از فلاسفه است و یا اینکه این خاصیت منحصر به عرض «وضع» و «آین» است چنانکه برخی دیگر از فلاسفه به آن تصریح کردهاند و یا منحصر به زمان است چنانکه عده ای تفته اند و یا تشخصی، تنها با ماده است هر قولی که باشد از قبیل امارات تشخص و از لوازم آن بشمار می رود (نه سبب پیدایش تشخص و به وجود آورندهٔ آن می باشند).

۲ سبب تشخص اشیاء چیست؟ در این مسأله اقوالی ذکر شده است بعضی دا
 گفنه اند که:

سبب اصلی تشخص اشیاه، فاعل قریب و نزدیک به شیء است که وجود را به آن افاضه کرده است. و برخی دیگر گفته اند که موجب تشخص آنها تنها فاعل همهٔ اشیاء است و واجبالوجود است که وجود را به همهٔ اشیاء افاضه کرده است و جمعی دیگر عقیده دارند که آن، تشخص عَرَض به موضوع خودش میباشد. این اقوال گرچه خالی از صحت و استفاحت نستند.

ولکن از قبیل اسناد تشخص به سبب بعید آن میباشد و سبب قریبی که تشخص به آن (متناسب است) نسبت داده شود خود وجود شیء است زیرا وجود عینیاش از این جهت که وجود عینی است شرکت در آن محال است پس خود او بذاته متشخص است و ماهیّات نیز

۱-اسفارج ۲ص ۱۰

به أن تشخّص پيدا مىكنند.

فاعل یا موضوع از این جهت در تشخص دخالت دارند که از علل وجود بشمار می آیند لکن نزدیکترین سبب تشخص در اینجا همان وجود خود شیء است چنانکه شناختید.

۳- جزئی بودن یک شیء معلوم محسوس، از ناحیهٔ خودش از این جهت نیست که آن، یک مفهوم دهنی میباشد بلکه از این جهت است که از طریق حش با خارج متصل است و از این جهت است که انسان میداند به اینکه یک نوع تأثیری از عین خارجی برای او وجود دارد.

و هم چنین جزئی بودن صورت خیالی (اشیاء) از این ناحیه است که (بالاخره) به حسّ مربوط میشود همانطور که انسان صورت خیالی مخزون نزد خود را که از طریق حسّ پیدا شده است احضار میکند و یا با ترکیب صور خیالی با صور حسّی مخزون در ذهن صورت یک فرد خیالی ایجاد مینماید (دقت کنید).

## خلاصة درس پانزدهم:

۱ ماهیّت به حسب حمل اولی نه موجود است و نه معدوم گرچه به حسب حمل شایع یا موجود است و یا لا موجود.

این است مراد کسانیکه گفتهاند که: ارتفاع وجود و عدم از ماهیت بملاحظهٔ ذاتش من حیث هی، از قبیل ارتفاع نقیضین از مرتبه و حذ ذات است و این نوع ارتفاع نقیضین محال نیست بلکه محال ارتفاع وجود و عدم از واقع مطلق یعنی از جمیع مراتب واقع است.

۲ نظیر وجود و عدم در خروج آندو از ماهیّت یک شیء من حیث هی بملاحظهٔ
 ناتش، سایر معانی متفابلی است که در حد نقیضین و قوهٔ آن است تا آنجا که ایس معانی
 متقابل را از لوازم ماهیّات شمردهاند تفصیل این مطالب در متن درس ذکر شده است.

۳- برای ماهیّت در مقام تحقّق نسبت به خصوصیّاتی که مقارن آن هستند اعتبارات سه گانه زیر وجود دارد:

١ - اعتبار ماهنت به شرط شيء.

۲- اعتبار ماهیت به شرط لا.

٣- اعتبار ماهيت لا بشرط.

۴- مَقْسَم این اقسام سه گانه، ماهنت و کلی طبیعی بوده، لا بشرط مقسمی نامیده
 میشود. کلی طبیعی در خارج موجود بوده، واحد عددی نیست.

 ۵- اشتراک افراد در ماهیّت بنام «کلیّت» نامیده می شود بس، کلیت از لوازم وجود ذهنی برای ماهیت است همانطور که جزئیت و تشخص، از لوازم وجود خارجی است.

۱- دو اشکال بر مبنای کلیت و جزئیت وارد شده و مرحوم استاد علامه در متن کتاب
 از این دو اشکال پاسخ داده است مراجعه کنید.

۲ اشیا، مشترک در یک معنای کلّی به یکی از جهار طریق از هم تمیز داده میشود
 اما جزئیت که آن به معنای امتناع شرکت در شیء میباشد و آنرا شخصیت مینامند حق این

است که جزئیت بوسیلهٔ وجود و با وجود محقّق می شود چنانچه این عقیدهٔ فارابی و صدرالمتألهٔین است تفصیل این مطالب نیز در متن درس ذکر شده است، مراجعه کنید

▲ أعراض مشخصة أشياء همة أز قبيل أمارات تشخص و لوازم أن بشمار ميروند.
 ♣ در سبب تشخص أشياء چند قول وجود دارد.

• 1 - جزئی بودن یک شیء معلوم محسوس از این جهت است که از طریق حش با خارج متصل است و هم چنین جزئی بودن صورت خیالی اشیاء از این جهت است که بالاخره به حش مربوط میشود.

تفصیل این مطالب نیز در متن درس بیان شده مراجعه کنید.

### يرسشها:

- ۱- ماهیت جیست؟ تعریف کنید.
- ۳۲ ماهیتی که نظر بذاتش نه موجود است و نه معدوم بچه معنا است توضیح دهید.
- ۳- ارتفاع وجود و عدم دو گونه است یکی ارتفاع وجود و عدم از مرتبه و حدّ ذات ماهیّت و دیگری ارتفاع وجودو عدم از واقع مطلقاً یعنی از جمیع مراتب واقع، کدام یک از این دو گونه صحیح و کدام باطل است در هر صورت جرا؟ توضیح دهید.
  - ۴- اعتبارات سه گانهٔ ماهیت را در تمام تحقق توضیح دهید و برای هر کدام مثالی بزنید.
- ۵- چرا کلی طبیعی در خارج موجود است؟ و چرا کلی طبیعی در خارج واحد عددی نیست؟
  - معنای کلی و جزئی از دیدگاه فلاسفه را بیان و برای هر کدام مثالی بیاورید.
    - ۷- دو اشکال بر معنای کلیت ذکر شده، آندو را ذکر و پاسخ آندو را نیز بیان کنید.
- ۸- اشیاء مشترک در یک معنای کلی از سه طریق تمیز داده می شود آن سه طریق را بیان
   و توضیح دهید.
  - ۹- در سبب تشخص اشیاء اقوالی ذکر شده آنها را توضیح دهید.
  - ۱۰ جزئی بودن یک شیء معلوم محسوس از چه جهت است؟ بیان کنید.

## اَلْدَرْسُ السَّنادِسُ عَشَرَ (۱۶)

# اَلْفُصْلُ الرابِّعُ

# فِىٱلْدَّاتِیَ ؚوَالْعَرَضِیّ

اَلْمُعْاهِمُ الْمُعَتَدَةُ فِي الْمَاهِيَّاتِ، وَ هِيَ الْتِي تُسُوَّخَذُ فِي حُسُدُودِهَا وَ تَسْرَتَفِعُ الْسَاهِيَّاتُ بِارْتِفَاعِهَا، تُسَيِّعُ فاتتَاتٍ. وَ مَا سِولِي ذَٰلِكَ عَمَّا يُحْسَلُ عَلَيْهَا، وَ هِيَ خَارِجَةً مِسنَ الْحُسُدُودِ كَالْكَاتِبِ مِنَ الإنسَانِ وَالْمَاشِي مِنَ الْحَيْوَانِ، تُسَتَّىٰ: عَرْضِيَّاتٍ.

ُ وَٱلْعَرَضِيُّ قِسَاكَ، فَالَّهُ إِنَّ تَوَقَفَ إِنْتَزَاعُهُ وَ كَمْلُهُ عَلَى اِنَّضِهَام كَتَوَقُّف, اِنِيزَاعِ اِلْحُسَارِ عَلَى الْجِسْمِ عَلَىٰ اِنَّضِهَام اِلْحُرُادَة إِلَيْهِ. شَمِّى عَسُولاً بِالْفَسِيمَةِ. وَ إِنْ كُمْ يُتَوَقَفْ عَلَىٰ إِنْهِمَامٍ فَتَىْ مِ إِلَى الْكَوْضُوعَ اِنْمِيَى الْحَارِجَ الْحَشُولَ، كَالْعَالِي وَ الْسَافِلُ.

لْحَذَا هُوَ أَكِيْتُهُوزُ، وَ قَدْ تَتَكِدُّمَ أَنَ ٱلْعَرَضَ مِنْ مَرَاتِبٍ وُجُودٍ ٱلْجُوَهُر.

وَيَتَمَيَّزُ الْذَاقِةُ مِنْ غَيْرِ الْذَاقِيِّ بِحَواصِّهِ الْقِي هِيَ لُواٰؤُمُ وَاتِيَّتِهِ وَ هِيَ كُونُهُ ضَعِرُورِيَّ الْفَتِوْتِ لِذِي الذَّاقِ لِضَعُرُورِيَّةَ ثُبُوْتِ الْقَيْءَ لِنَفْسِهُ، وَكُونُهُ غَنِيًّا عَنِ السَّبَبِ. فَالْسَّبَبُ الْوَجِدُ لِذِي الْذَاقِي هُوَ السَّبَبُ الْوُجِدُ لِلْذَاقِ لِكَانِ الْعَيْنِيَّةِ وَكُونُهُ مُتَقَدِّماً عَلَىٰ ذِي الذَّالِيّ تَنَدُّما بِالتَّجَوْهُ، كَيَا سَيَجِئَ وِإِنْ شَاءَ آهَهُ.

ُ وَ قَدْ ظَهُّرَ عَا ۚ تَقَدُّمُ أَنَّ أُخْسُلَ بَيْنَ الدِّاتِ وَبَيْنَ أَجْزائِهِ الدُّاتِيَةَ حَلُّ أَوَلِیٌّ وَبِهِ يَنْدَفِعُ الْإِشْكَالُ فِي تَقَدُّم أُجْزاهِ اللَّاهِيَة عَلَيْهَا بِأَنَّ بُعْشُوعَ الْأَجْزَاهِ عَيْنُ الْكُلِّ، فَتَقَدَّمُ الْجُمْوعُ عَسَلَى

الْكُلِّ نَقَدُّمَ الْثَنَىٰءِ عَلَىٰ نَفْسِهِ وَهُوَ مَمَالُّ. وَ ذَلَكِ إِنَّ الْذَاتِيَّ سَوَاهُ كَانَ أَعَمَّ رَهُو ۚ الجِنْسُ اَوْ أَخْصَ وَهُوَ الْفَصْلُ عَيْنُ الْذَاتِ وَ

ٱلْحَمْلُ بَيْنِهِا أَوِّلُ أُسِّيَى ثُجَزَة لِوَقُوعِهِ جُزَة مِنَ الْحَدِ. عَلِىٰ أَنَّ إِشْكَالَ تَقَدَّم الْأَجْزَاء عِلَ الْكُلِّ مَدُفَّعَ ۖ بِأَنَّ ٱلْتَقَدُمُ لَلِأَجْزَاء بِالْاَسْرِ عِلَى الْكُلِّ وَ بَيْنَ الْإِعْتِبَارِيْنِ تَغَايْرِ؟

## اَلَّفَصْلُ الْخَامِسُ

# فِيالَجِنْسِ وَالْفَصْلِ وَالْنَّوْعِ وَبِعْضُ مَايَلْحَقُ بِذَلِكَ

اَلْمَاهِيّةُ الْتَابِّةُ الْتَيْ لَمَا آثارُ خاصَّةً حَتِيقِيةٌ تُسُمَّىٰ مِنْ حَيْثُ هِى كَذَٰلِكَ نَوْعاً كَالْإِنسُانِ وَالْعَرَسِ وَ الْعُمَ، وَ قَدْ بُيِّنَ فِي الْمَنطُقِ أَنَّ مِنَ الْمُعَانِ الْذَاتِيَّةِ لِلْأَنْوَاعِ الْوَاقِعَةِ في حُدُودُها مَا يَشْتَرِثُ فِيهِ الْاِنْسَانُ وَ الْوَاقِعَةِ في حُدُودُها مَا يَشْتَرِثُ فِيهِ الْاِنْسَانُ وَ الْفَرْسَ وَ عَيْرُهُما. كَمَا أَنَّ مِنْهَا مَا يَخْتَصُ بِنَوْع وَاحِدِ كَالْنَاطِقِ الْخُتَص بِالْاِنسَانُ وَ يُسَتَى الْجُزَاةِ الْمُشْتَرَكُ فِيهِ جِنْسَا وَ الْمُحْدِدِ وَ الْمُصَلِّرُ وَيُسَتَى الْجُزَاةِ الْمُشْتَرَكُ فِيهِ جِنْسَا وَ الْمُحْدِدِ وَ أَيْضَا يَنْقَسِمُ الْجُنْسَ وَ الْفَصْلُ اللّهُ قَرِيبٍ وَ بَعِيدٍ وَ أَيْضاً يَنْقَسِمُ الْجُنْسُ وَ الْفَصْلُ اللّهُ قَرِيبٍ وَ بَعِيدٍ وَ أَيْضاً يَنْقَسِمُ الْجُنْسُ وَ الْفَصْلُ اللّهُ قَرِيبٍ وَ بَعِيدٍ وَ أَيْضاً يَنْقَسِمُ الْجُنْسُ وَ الْفَصْلُ اللّهُ عَلِيدٍ وَ أَيْضالًا يَنْقَسِمُ الْجُنْسُ وَ الْفَصْلُ اللّهُ عَلِيدٍ وَ أَيْضالًا يَسْتَى الْجُرْدُةُ وَلَا عَلَيْهُ فَالِ وَمُتَوسِطِ وَسُافِلِ وَكُنْ وَلِكُ مُبَيِّنَ فِي عَلِيهِ وَ يَعِيدٍ وَ أَيْضالًا يَسْعَى الْمُسْتَى الْفَاقِقِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعْتَى الْمُؤْلِدُونَ الْمُنْ مِنْ اللّهُ عَلَى الْمُسْتَى الْمُؤْلِدُونَا وَالْمُولِ وَسُافِلَ وَلُمُ اللّهُ الْمُنْ فَي عَلِيدُ مِنْ اللّهُ الْمُعْتَى الْمُؤْلِدِينَا وَ الْمُعْتَى الْمُؤْلِدُ وَلِيكُ مُبْتَى فَالْمُولِ وَلَا عَلَى وَالْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ وَلِيكُ مُنْ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدِيدُ وَالْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ ا

ثُمَّ إِنَّا إِذَا أَخَذْنَا مَعَنَى الْحَيْوَانِ ٱلمَوْجُّوِهِ فِي أَكْثَرَ مِنْ نَوْعَ وَاحِدِ مِثَلاً وَ عَـ تَلْنَاهُ بِأَلَسُهُ ٱلْجَوْهُرُ ٱلْجَشِيْمُ ٱلنَّامِیُّ ٱلْحَسَّاسُ ٱلمُتَحَوِّکُ بِالْاِ رَادَةِ، جُازَانُ نَعْقَلُهُ وَحَدَّهُ يَحِيثُ يَكُونُ كُـلُّ لَمَا يُقارِنُهُ مِنَ الْمُعَانِ كَالْنَاطِقِ وَائِداً عَلَيْهِ خَارِجاً مِنْ وَاتِهِ وَ يَكُونُ لَمَا عَقَلْنَاهُ مِنَ ٱلمَعْنَى مُغايِراً لِلْمَجْمُوعِ مِنْهُ وَمِنَ ٱلْمُقَارِنِ غَيْرَ مَحْمُولُ عَلَيْهِ كَالْهُ فَيْرُ مَحْمُولُ عَلَى ٱلْقَادِنِ.

غَنَّالُغَهُومُ ۚ اَلَّعْقُولُ مِنَ ٱلْحَيْوَانِ غَيْرٌ مَنْهُومَ الْحَيْوَانَ الْتَاطِقِ وَعَيْرُ مَنْهُومَ الْتَاطِقِ، كَانَ اَلْعَنَى اَلْمُعْتُولُ عَلَى هِذَا الوَجْهِ مِادَةَ بُالنَّسِّبَةِ إِلَى الْمَعْنَ الْزَائِدِ الْلَقَادِنِ وَعِلَةٌ مَادِّيَةً بِالْتَسْبَةِ إِلَى الْجُمْثُوعِ مِنْهُ وَمِنَ ٱلْمُقَادِنِ.

وَ جَازَ أَنْ نَمْتُلُهُ مُتَيَساً إلى عِدَّةٍ مِنَ الأَنْوَاعِ الْتِي تَشْتَرِكُ فِيهِ، كَأَنْ نَمْتُلَ مَعْنَ الحَيْوانِ الْكَذْكُورِ آنِفا مَثلاً بِإِنَّهُ الحِيُوانِ الذِّى هُوَ إِمَّا إِنْسَانَ وَإِمَّا فَرَسُّ وَإِمَّا عَثَمُ غَيْرُ وَلِبَ مِنْ أَنُواع الْحَيْوانِ، فَيَكُونُ الْمَغَىُ الْمَعْتُولُ عَلَى هٰذَا النَّعْوِ مَاجِيَّةً نَاتِصَةً غَيْرَ مُحَصَّلَةٍ حَتَّى يَنْضَمَّ إِلَيْهَا الْفَصْلُ الْغَنْتَصِّ بِأَحَدِ تِلْكَ الْأَنُواعِ فَيُحَصِّلْهَا مَاهِيَّةٌ تَامَةٌ فَتَكُونَ ذَٰلِكَ النَّوعَ بِسَعْيَنِهِ، كَأَنَّ يُنْضَمُّ فَصْلُ الْآيَسَانِ مَثَلاً وَهُوَ الْتَاطِقُ إِلَى الْحَيُوانِ، فَيَكُونُ هُوَ الْحَيُوانُ الْتَاطِقُ بِعَيْنِهِ وَأَهِوَ يَنْضَمُّ فَصْلُهُ الْإِنْسَانِ وَيُسَمِّى اللَّهِ الْمُأْخُوذَ بِهِذَا الْآعِنْبارِ جِنْساً وَ ٱلذَّبَى يُعَصِلُهُ فَضْلاً.
فَضْلاً.

وَٱلاَعِبْبَارَانَ اَلمَذَكُورَانَ ٱلْجَارِيَانَ فِي الْجَزْءِ الْكُثَارَى، أَعْنِي أُخْسَدَهُ بِسَعْرَطِ لَا وَ لَا بِشَرْطِ، يَجْرِيَانَ فِي الْجُزَّهُمُ ٱلْخَتْصَ. فَيَكُونُ بِٱلإَعْتِبَارِ الْأَوَلِ صَوْرَةٌ لِلْجُزْءِ الآخِر ٱلْمَارِنَ وَعَلَّهُ صُورِيَّةٌ لِلْمَجْمُوعِ وَ لَا يُحْمَلُ عَلَى شَيْءٍ مِنْهَا، وَبِأَلاِعَتِبَارِ ٱلْقَانِى فَصْلاً يُحْصِلُ ٱلْجَيْسَ وُيُسَيِّمُ ٱلْتُوْعَ وَيُحْمَلُ عَلَيْهِ مَثَلاً أَوْلِيَاً.

<u> فَقَدُ تَحَصَّلَ أَنْ الْجُزَّءَ الْأَعَمَّ فِي اللَّاهِيَاتِ وَهُوَ الْجِنْسُ مُّتَقَوِّمُ بِالْجُزْءِ الْأَخْصِ الَّذِِّي هُوَ الْجِنْسُ مُّتَقَوِّمُ بِالْجُزْءِ الْأَخْصِ الْذِِّي هُوَ الْجِنْسُ مُّتَقَوِّمُ بِالْجُزْءِ الْأَخْصِ الْذَِّي هُوَ الْجَنْسُ مُّتَقَوِّمُ بِالْجُزْءِ الْأَخْصِ الْذَِّي هُوَ الْجِنْسُ أَنْتَعَوِّمُ بِالْجُزْءِ الْأَخْصِ الْذَِّي هُوَ الْجِنْسُ مُّتَقَوِّمُ بِالْجُزْءِ الْأَخْصِ الْذَّلِي هُوَ</u> الْفَصَّلِ الْمُقَلِّى.

قَالَ فِي أَلَاشَفَارَ فِي كَيْفَتِة تَقَوَّمُ أَلِجِنْسِ بِالْفَصْلِ: «هذا الْتَقْوِيمُ لَيْسَ بَحَسَبِ الْخَارِجِ لِاتِحَادِهِمَا فِي الْوُجُودِ وَ الْمُتَحَدِّانِ فِي ظَرْفِ لَا يُحَنَّ تَقَوَّمُ أَحَدِهِمَا بِأَلاَخِر وُجُوداً بَلْ بَحَسَبِ تَحْلِيلِ الْعَقَلَّ الْمَاهِيَّةُ النَّوْعِيَةَ إِلَى جُزَنْيَنِ عَقْلِيَّيْنِ وَ حُكُمُ بِعِلِيَّةِ أَحَدِهِمَا لِلْآخَر طَرُورَةِ إِحْتِياجِ اَجْزَام مَاهِيَّةٍ وَاحِدَة بَعْضُهَا إِلَى بَعْض، وَ الْمُحْتَاجُ إِلَيْهِ وَ الْعِلَّةُ لَا يَكُونُ إِلاَّ الْمُرَّدُ الْفَصُولُ الْمُتَقَابِلَة لَا يَكُونُ الشَّيْءَ الْوَاحِدُ عَنَافِقًا مُتَقَابِلَة مَا الْمُصَلِّ وَإِلاَّ لَكَانَتُ الفُصُولُ المُتَقَابِلَة لَا يَكُونُ الشَّيْءَ الْوَاحِدُ عَتَافِقًا مُتَقَابِلَة مَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ الْمُتَاعِلَة اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ الْوَاحِدُ عَنَافًا مُتَقَابِلَة مَا الْمُعَالِيقِ وَإِلاَ لَكَانَتُ الفُصُولُ المُتَقَابِلَة الْمُعَالِقِيقَةً اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الْعَلَالَةِ الْمَاسِلُ اللّهُ اللهِ الْعَالِمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمَالَالُ اللّهُ اللهُ الْمُعَالِقِيقِةُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللهُ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِّقُولُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِلَةُ أَنْ يَعْمَى اللّهُ اللّهُ الْمُعَلِّمُ الللهُ الْمُعَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلِّمُ اللهُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ اللللْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْمُولُ اللللْمُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّ

قَيِقَ أَنْ يَكُونَ ٱلْجُزْءُ الْفَصْلِيُّ عِلَّةُ لِوُجُودِ الْجُزْءَ ٱلْجَنْسِيِّ وَيَكُونُ مُقَسِّماً لِلْطَهِيعَةِ الْجُنْسِيَّةِ الْكُوعَ وَجُزْءُ لِلْمَجْمُوعِ ٱلْحَاصِل مِنْهُ وَمِمَّا يَسْمَيُنُ الْجُنْسِيَّةِ الْكَلْطَةَةَ وَعِلَّةَ الْقَدْرِ ٱلذَّبِي هُوَ حِصَّةُ الْنُوعِ وَجُزْهُ لِلْمَجْمُوعِ ٱلْحَاصِل مِنْهُ وَمِمَّا يَسْمَيُنُ بِهِ عَنْ عَثْيِرِهِ»، إِنْتَهِي. (ج٢، ص ٣٠–٢٩)

ُ فَانَ قَيلَ: إِنَّ الفَصْلِ إِنْ كَانَ عِلَةَ لِمُطْلُلِ الْجِنْسِ لَمْ يَكُنَ مُفَسِّماً لَهُ وَ إِنْ كَانَ عِسَلَةَ ۗ لِلْحِصَّةِ النِّي فِي نَوْعِهِ وَ هُوَ الْخُتَصَّ بِهِ فَلاَبَدَّ أَنَ يَفْرَضَ التَخَصُّصُ أَوَّلاً حَتَىٰ يَكُونَ الفَصْلُ عِلَّةً لَهُ لَاكِتُهُ إِذَا تَخَصَّصَ دَخَلَ فِي الوُجُودِ وَ اسْتَغْنَى بِذَٰلِكَ عَنِ الْعِلَّةِ.

قِيلَ: إِنَّ الْخُصُوكِيَّةَ الْتِيِّ بِهَا يَصِيرُ الْجِنْسُ ٱلْمُهُمُ حِصَّةً خَاصِّةً بِالْتَوْعِ مِنْ شُـُؤُونِ تَحَصُّلِهِ ٱلوُجُودِيِّ الْجُائِي اِلْيَهِ مِنْ نَاجِيَةٍ عِلَّتِهِ الْقِي هِيَ الْفَصْلُ وَ ٱلعِلَّةُ مُتَقَدِمَةُ بِالْوُجُودِ عَلَىٰ مَعَلُو لِهَا، فَالْتَتَخَصُّصُّ خاصِلُ بِالْفَصُل وَ بِهِ يُقَسِّمُ ٱلْجِنْسُ ٱلفَاقِدَ لَهُ فِي نَفْسِهِ وَ لاَصَابَرَ فِي عِلَّيِّهَ ِ نصُّول مُتَعَدَّدَة لِلْحِيَّة وَاحِدَة جِنْسِيَة لِصَفْف وَحَدَتها.

<u>َ فَإِنْ قِبَلَ:</u> التَّحَصَّلُ الَّذِي يَدَخُلْ بِهِ الْجِنْسُ فِالْوْجُوهِ هُوَ تَعَصَّلُهُ بِالْوُجُودِ الْفَرْدِيّ فَأَ لَمْ يَتَلَبَسَّنَ بِالْوُجُودِ الْخَارِجِيِّ لَمْ يَتُمَّ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ شَيَّء مِنَ الشَّوُونِ الْوْجُودِيَّةِ فَأَ مَعْنَ عَــُدّ' الْقَصْل عِلَّةً لَهُ؟

قِيل: الْدَادُ بِتَحَصُّلِهِ بِالْفَطْلِ ثَبُوتُهُ الْتَمَعُلِيُّ وَكَيْنُونَتُهُ مَاهِيَةٌ سَامَةً نَـدُوعِيَّةً وَالْذَى يَكَتَسِبُهُ بِأَلُوجُودِ الْفَرْدِيَ هُو تَحَقُّلُ الْمَاهِيَةِ الْتَامَّةِ تَحَقُّتًا يَثَرَبَّبُ عَلَيْهِ الْآثارُ الْخَارِجِيَّةُ. فَالْذِي يَغْيِدُهُ النَّصُلُ هُو تَحَصُّلُ الْمَاهِيَة الْكَيْمَة الْجُسْيَة وَ صَيْرُورَتُهَا مَاهِيَّةٌ نَوْعَيِّةً سَاعَةً، وَالذِّي يَغِيدُهُ النَّصُلُ هُو تَحَصُّلُ الْمَاهِيَة النَّامِيَّة وَصَيْرُورَتُهَا حَقِيقَة خارِجِيَّة يَثَرَبَبُ عَلَيْهَا لَيْهُا مُلْهُونَ اللَّهُ عَلَيْهَا وَمُرْدُورَتُهَا حَقِيقَة خارِجِيَّة يَثَرَبَبُ عَلَيْهَا الْمُؤْدِدِي مُعْمَلًا الْمُأَهِيَة التَّامَّة وَ صَيْرُورَتُهَا حَقِيقَة خارِجِيَّة يَثَرَبُ عَلَيْهَا الْمُعْمَدِ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهَا الْمُؤْدِدِي الْمُؤْمِدُ الْمُؤْدِدِي الْمُؤْمِدِي اللَّهُ الْمُؤْمِدِي اللَّهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدِةُ الْمُؤْمِدُودُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُةُ الْمُؤْمِدُةُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُةُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمُودُهُ الْمُؤْمِدُةُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُةُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُودُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُهُ الْمُؤْمِدُودُ الْمُؤْمُودُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُودُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُودُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ الْمُومُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْ

## فَتُبَيِّتَ بِمُامَرٌ؛

<u> اَوَلاَّ أَنَّ</u> اَلْجَنْسُ هٰوَ الْتَوْعُ مُبْهُماً وَالْفَصْلُ هُوَ الْتُوْعُ مُحَصِّلاً، وَالْتَوْعُ هُوَ الْمَاهِيَّةُ الْتَامَّةُ مِنْ عَيْرِ نَظُرِ إِلَيْ إِنِهَام اَوْ تَحَصُّل.

<u>ۗ وَ اللَّهِا</u> أَنَّ كُلًا مُنَ ٱلجِنْسُ وَ ٱلفَصْلِ مَعْمُولُ حَلَى ٱلتَّوْعِ بَمُلاً أَوْلِيَّا، وَ أَمَّنَا ٱلتَّسِبَةُ بَيْنَ ٱلجِنْسِ وَ ٱلفَصْلِ أَنفُسُهُما فَأَلِجِنْسُ عَرَضُ عَامٌّ لِلْفَصْلِ وَ ٱلفَصْلُ خاصَّةً لِلْجِنِسِ، وَ ٱلحَسْلُ بَيْنَهُمَا حَلَّ شَائِعُ.

<u>ُ وَ ثَالِثَا أَنَّ مِنَ الْمُمَتَنِعِ تَحَقَّتُ أَكْثَرَ مِنْ جِنس</u> واحد في مَرْتَبَة واحدَة في ماهِيّة يَوْعِيّة ا واحِدة وكُذَا تَحَقَّقُ أَكْثَرُ مِنْ فَصْلِ واحِد في مَرْتَبَة واحِدَةٍ في ماهِيّة بَوْعِيَّة واحِدَة إِلاِسْتِلْزَامِهِ كُونَ الواحِد بَعَيْنِهِ كُثِيرًا وَهُوَ مُحَالً.

وَ <u>رَابِعاً ۚ أَنَّ ٱلْجِنْسَ</u> وَ ٱلمَادَّةَ مُتَحِدَانِ ذاتاً وَ تَخْتَلِفَانِ اِعْتِباراً. فَـاَلَمَادَّةُ اِهِذَا ٱخِـذَتْ لَا بِشَرَّطِ كَانَتْ جِنْساً وَ ٱلجِنسُ إِذَا ٱخِدَ بِشَرَطِ لاكانَ مَادَّةً، وَكَـذَلِكَ ٱلْفَـضُلُ وَ ٱلصُّورَةُ مُتَّحِدانِ ذَاتاً وَ مُخْتَلِفَان اِعْتِباراً، فِٱلْقَصِلُ بِشَرْطر لاْ صُورَةً، كِيا أَنَّ ٱلْصُّورَةَ لابِشَرْطٍ فَصْلُ.

وَّ هَذَا فِي ٱلْجُنْوَهُرَ الْمَادِّيَّةِ ٱلْمُرَكِّبَةِ ظَاهِزُ، فَانَّ ٱلمَادَّةَ وَ ٱلصَّوْرَةَ مَوْجُودَتَأَن فِيهَا خارِجاً فَيُؤْخَذْ مِنْهِهَا مَعْنَى الْمَادَةِ وَ ٱلصَّوْرَةِ ، ثُمَّ يُؤْخُذان لِأ بِشَرْطٍ فَيكُونَانِ جِنْساً وَفَصْلاً. وَ أَمَّا الْأُعْرَاضُ فِهِي بَسَانِطُ خَارِجِيَّةٌ غَيْرُ مُرَكَبَةٍ مِنْ مَاذَة وَ صُورَة فَا بِهُ الإَصْتِراك فِيهَا عَيْنُ مَا بِهِ الْاِمْتِيَازُ لَكِنَ الْمُثَلَ يَجِذَ فِيهَا مُشْتَرَكَات وَ مُخْتَصَّاتٍ فَيَعْتَكُرُها أَجْنَاساً و فُصُولاً لَمَا ثُمَّ يُعْتَبِرُهَا بِشَرْطِ لَا، فَتَعُوهُ مَوادٌ وَصُوراً عَثَلِيَةٌ لَمَا وَالْأَمْرُ فِي الجُواهِ الْجُرَدَةِ أَيْضاً عَلَىٰ هَذِهِ الْوَتَيْرُةِ. درس شانزدهم ۲٦٧

درس شانزدهم (۱۶)

## فصل چهارم

## در ذاتی و عَرضَی

مفاهیمی که در ماهیات معتبر است یعنی مفاهیمی که در حدود و تعارف ماهیات اخذ می شود. می شود به طوری که با ارتفاع آنها ماهیت نیز مرتفع می گردد (بنام) ذاتیّات نامیده می شود. و غیر ذاتیّات از مفاهیمی که بر ماهیّات حمل می شود ولی از حدود آنها بیرون است مثل نویسنده (کاتب) در مورد انسان و راه رونده زماشی) در مورد حیوان بنام عرضیّات نامیده می شود.

### محمول به ضميمه و خارج محمول

غرضی دو قسم است به آین تحو که اگر انتزاع امر غرضی و حمل آن بر ماهیت متوقف بر انضمام چیزی باشد مثل انتزاع حار (حرارت دهنده از چیزیکه دارای حرارت است) و حمل ن بر جسم که متوقف بر انضمام حرارت بر آن دارد بنام «محمول به ضمیمه» نامیده می شود. چنانچه انتزاع امر غزضی از ماهیّت و حمل آن بر ماهیّت، متوقف بر انضمام شیای به موضوع نیست این را بنام خارج محمول می نامند مثل (کلمه) عالی و سافل (که آندو از شیای که از شیءای که فوق یا تحت قرار دارد انتزاع و بر شیء عالی و سافل حمل می شود

بدون اینکه محتاج به انضمام شیء به موضوع باشد).

آنچه بیان شد قول مشهور بود و سابقاً گذشت که اعرض از مراتب وجود جوهر بشمار میرود (زیرا عَرْض بدون جوهر در خارج تحقق پیدا میکند).

### تمیّز ذاتی از غیرذاتی به چیست؟

تمیزَ ذاتی از غیرذاتی به وسیلهٔ خواضی است که از لوازم ذاتیَت او بشمار میآید و آن خواص به قرار زیر است:

۱- ثبوت ذاتی بر ذات ضروری است زیوا ثبوت شیء بر خودش از ضروریّات است.

۲ - ذاتی از سبب و علّت بینیاز است پس سببی که ذات را ایجاد کرده است همان سببی است که ذاتی را به وجود آورده است زیوا ذاتی عین ذات است (مثل حیوان و ناطق که هر کدام، یک امر ذاتی برای انسان به شمار میرود و قوام انسان به این دو امر ذاتی است).

٣- ذاتي، تقدّم جوهري بر ذات دارد چنانكه تفصيل آن بزودي خواهد أمد.

از اینجا ظاهر می شود که حملی که بین ذات و اجزای ذاتی خود واقع می شود از قبیل «حمل اوّلی» است (زیرا گفتیم که ذاتی عین ذات است پس حمل ذاتی بر ذات به حمل اوّلی است) و با این گفته اشکالی که در تقدّم اجزاء ماهینت بر خود ماهینت وجود دارد مندفع می شود.

بیان اشکال اینکه مجموع اجزاء، عین کلّ اجزاء است پس تقدّم مجموع اجزاء بر کلّ اجزاء از قبیل تقدّم شیء بر خودش است که محال میباشد.

رفع اشکال به این نحو است که ذاتی خواه اعم باشد مثل جنس و خواه اخص مثل فصل، عین ذات است و حمل بین ذات و ذاتی از قبیل حمل اولی است.

و (سؤالی) در ذهن بیدا میشود که اگر ذاتی عین ذات است پس چرا مثل جنس و فصل را جزء ذات از این جهت است که ناتی جزء دات از این جهت است که ناتی جزء حذ (و تعریف ذات واقع شده است).

علاوه بر این، اشکال تقدّم اجزاء بر کلّ به این نحو نیز، قابل دفع است که تقدّم برای تمام اجزاء ذات و تمام اجزاء ذات و تمام اجزاء ذات و کلّ ذات است و بین ایندو تغایر (اعتباری) وجود دارد (یعنی بین اجزاء ذات و کلّ ذات یک نوع اعتبار تقدّم و تأخّری از این جهت فرض میشود).

## فصل پنجم

## در جنس و فصل و نوع و بعض احكام ملحق بآنها

ماهیّت تامه (یعنی ماهیّت دارای جنس و فصل) که دارای آثار خاص حقیقی است، از این جهت که حقیقت تامّه است و آثار آنرا دارد، آنرا «نوع» مینامند مثل انسان و اسب و گوسفند ...

در علم منطق بیان شده است که معانی دانی که در حدود و تعریفات انواع واقع شده است (از دو جزء: مشترک و مختص، خالی نیست).

یا باین نحو است که بیشتر از یک نوع، در آن مشترک است مثل حیوانی که در آن، مشترک است انسان و اسب و غیر این دو از انواع.

و با باین نحو است که مختص، بنوع واحد است (و در سایر انواع وجود ندارد) مثل ناطق که مختص انسان است.

(فلاسفه و منطقیون) جره مشترک را جنس و جزء مختص را فصل مینامند.

و جنس و فصل به دو قسم: قریب و بعید (جنس قریب مثل حیوان برای انسان، جنس بید مثل نامی برای انسان، فصل قریب مثل ناطق برای انسان و فصل بعید مثل حساس برای انسان) و نیز جنس و نوع به سه قسم: «عالی»، «متوسّط»، «سافل» تقسیم میشوند: (جنس عالی مثل جوهر نسبت به انسان و جنس متوسط مثل جسم مطلق نسبت به انسان، زیرا جنس سافل مثل حیوان نسبت به انسان، نوع عالی مثل جسم مطلق نسبت به انسان، زیرا فرق جسم مطلق نوعی است، بلکه فوق جسم مطلق، جوهر است که جنس عالی میباشد،

نوع متوسّط مثل نامی برای انسان که بین جسم مطلق و حیوان قرار گرفته، نوع سافل نیز مثل انسان از میان انواع حیوانات که پایین تر از آن نوعی نیست، بلکه صنف محسوب میشود) و هر کدام از آنها در محل خود بیان شده است (مراجعه کنید).

### نكتهٔ قابل تذكّر:

اگر معنای حیوان را مثلاً که در بیشتر از یک نوع، وجود دارد در نظر بگیریم و آنرا به عنوان: جوهر جسم نامی، حشاس، متحرک الارادة تصور کنیم در این صورت، جایز است آنر، به تنهائی تعقل کنیم بطوریکه هر معنائی که مقارن آن است مثل ناطق، زائد بر آن بوده، از ذات او خارج باشد.

و حتّی این معنای تعقل شده (بحسب مفهوم) غیر معنای مرکّب از این معنای (معقول) و معنای مقارن آن (یعنی خیوان (معقول) و معنای مقارن آن (یعنی خیوان ناطق) بر معنای (حیوان به تنهائی) حمل نمیشود همانطور که بر معنای مقارن (مثل ناطق به تنهائی) حمل نمیشود.

پس مفهومی که از حیوان، معقول است غیر از مفهومی است که از «حیوان ناطق» و مفهوم «ناطق» معقول است و معنای معقول از حیوان با ترتیبی که گفتیم، نسبت به معنای زائد مقارن (مثل ناطق بمنزلهٔ) ماذه است (و فصل مثل ناطق به منزلهٔ صورت آن) و حیوان (به منزلهٔ) علّت ماذی است نسبت به معنای مجموع از معنای ممقول (مثل حیوان) و مقارن آن (ناطق، یعنی حیوان، نسبت به حیوان ناطق که مجموع معقول و امر مقارن آن میباشد حملّت مادّی» آن به شمار میرود).

و جایز است معنای حیوانیت را با مقایسه با عدهای از انواعی که در حیوانیت مشترکند باین نحو تعقّل کنیم:

حیوان که (سابقاً معنای آنرا ذکر کردیم) موجودی است که در ضمن انسان و اسب و گوسفند و غیر از اینها از انو<sup>ب</sup>ع حیوانات وجود دارد.

پس معنای تعقل شده باین ترتیب از حیوان ماهیّت ناقصی است که تحصلی ندارد و

درس شانزدهم ۲۲۱

نیاز به انضمام فصل مختص بیکی از این انواع را دارد تا به سبب این فصل مختص، ماهیت غیر محصل (مثل حیوان)، عنوان ماهیت تامه را پیدا کرده، بصورت یک نوع از انواع حیوانات در آید مثل اینکه فصل انسان که ناطق است منضم به حیوان شده تا حیوان ناطق که نوع انسان است پدید آید.

ذاتی مشترک مثل حیوان که در معنای انسان بعنوان ذاتی مشترک اخذ شده است، بنام «جنس» و محصّل آنرا «فصل» مینامند.

این دو اعتبار در جزء مشترک یعنی ملاحظهٔ جزء مشترک «بشوط لا» و «لا بشوط» در جزء مختّص (یعنی فصل)، نیز جاری میشوند پس جزء مختّص باعتبار اولّی یعنی بشرط لا، نسبت بجزء دیگر مقارن (یعنی جنس مثل حیوان) بنام «صورت» و نسبت به مجموع «جنس و فصل» (حیوان ناطق) «علّت صوری» نامیده میشود و بر هیچ یک از این دو سر آیمنی حیوان و حیوان ناطق) حمل نمیشود.

(پس ناطق به اعتبار «بشوط لا» نه بر حیوان حمل می شود و نه بر حیوان ناطق) و اما (بخزء مختص یعنی ناطق) باعتبار دؤمی (بعنی لا بشرط) فصلِ مُجضل جنس و مُتِمَم نون بوده و بر نوع به نحو «حمل اوّلی» حمل می شود (مثلاً گفته می شود انسان، ناطق است).

خلاصه کلام اینکه، جزء اِعَم در ماهیّات یعنی جنس، به حسب تحلیل عقلی، متقوّم به جزء اخصّ یعنی فصل میباشد.

صدرالمتألّهین شیرازی (ره) در کیفیّت تقوّم جنس به فصل در اسفار چنین مینویسد:

«تقوّم جنس، به فصل به حسب خارج، نیست زیرا جنس و فصل در ظرف وجود خارجی، با هم متحدّند و بدیهی است که دو شیء متّحد در ظرف وجود، امکان ندارد یکی از آندو از لحاظ وجود، متقوّم به دبگری باشد بلکه این تقوّم، تنها به حسب تحلیل عقلی است یعنی عقل در مقام تحلیل ماهیّت نوع، آنرا بدو جزء عقلی (جنس و فصل) تحلیل کرده، حکم، به علّت بودن یکی بر دیگری مینماید.

زیرا بدیهی است بعضی از اجزاء یک ماهیّت (مثل جنس) نیاز به بعض دیگر (مثل

فصل) دارد مسلماً «علّت» و «محتاج الیه» جزء فصل نمیباشد برای اینکه، محال است که «جزء جنس» علّت وجود «جزء فصلی» باشد زیرا لازم می آید که فصول متقابل، همه لازم «جزء جنس» بوده و در نتیجه، شیء واحد (در عین وحدت)، مختلف و متقابل باشند و این، محتنع است.

پس، تنها باقی ماند (این احتمال که) جزء فصلی (مثل ناطق حامل چند خاصیت باشد بقرار ذیل:)

۱- علَّتِ وجود، جزء ماهيَّت يعني جنس باشد.

۲- مُقشم طبیعت جنسیة مطلقه باشد (مثلاً ناطق، حیوان را که جنس بین انواع حیوانات است به حیوان ناطق و غیر ناطق تقسیم میکند.)

٣- فصل، علَّت أن مقدار از جنس كه حصّه نوع خود هست، باشد.

۴- فصل (مثل ناطق) جزئی از مجموعهٔ حاصل از جنس و فصل (یعنی حیوان ناطق)
 بوده، نوعش (یعنی انسان) بوسیلهٔ این فصل (یعنی ناطق) از سایر انواع (حیوانات) تمیز داده
 میشود انتهی.(۱)

#### اشكال

فصل اگر علَتِ مطلقِ جنس (خواه در حضة موجود نوعش یا غیر آن) باشد، دیگر نمی تواند مُقسَّم آن، باشد و اگر علَتِ حضهای ز جنس که در نوعش بوده و مختص به آن است، باشد یس قبلاً باید، تخصص را در فصل فرض کرده، تا فصل، علَت حصهٔای از جنس باشد ولکن فرض تخصص، به عینه، همان دخول در ظرف وجود است که در این صورت، دیگر، نیاز بعلَت، ندارد.

#### پاسخ

خصوصیّتی که جنسِ مبهم با أن، حصّهٔ مخصوص نوع، می شود، از شؤون تحصّل

۱– اسفار ج ۲ ص ۲۹–۳۰

وجودی جنس است که از تاحیهٔ علْتش که همان فصل است، پیدا می شود و علْت، تقّدم وجودی بر معلول خویش، دارد پس تخصّص به فصل (یعنی علّب جنس) پیدا می شود.

فصل با این تخصص، جنس فاقد آنرا، دارای صلاحیت تقسیم به انواع متعدد می سازد و مانعی نیست که فصول متعدد برای یک ماهیت جنسی، به جهت ضعف وحدتش، علیت داشته باشد.

#### اشكال

تحصلَی که جنس، به واسطهٔ آن، داخل در (عالَم) وجود، می شود تحصَل قائم به وجود فرد است پس تا ماد میکه، جنس، متلبّس به وجود خارجی نشده، تام نبوده و برای آن شأنی از شؤون وجودی، نیست پس علت بشمار آوردن فصل برای جنس، چه معنائی دارد؟

#### پاسخ

ِ مراد به تحصَلِ جنس به فصل، ثبوت عقلی برای جنس و ایجادِ ماهیَتِ تـامٌ نـوعی برای آن میباشد.

و آنچه را که جنس با تحقق خود در ضمن فرد بدست می آورد همان تحقق ماهیت تامّه، تحققی که آثار خارجیه بر آن، مترتّب می شود.

پس آنچه را که فصل بر ماهیت مبهم جنسی، اعطا میکند، همان تحصّل است و بودن أن ماهیت، یک نوع تام.

و آنچه را که وجود فردی به جنس، اعطا میکند، تحضل ماهیّت تامه و برگرداندن آن، به صورت حقیقت خارجی که آثار خارج بر آن مترتّب میشود

#### لتايج مباحث كذشته:

أ - جنس، همان نوع است امًا به نحو ابهام و فصل، همان نـوع است امـا بعنوان مُحصّل و نوع، ماهيت تامه است با قطع نظر از ابهام و تحصّل.

۲ - هر یک از جنس و فصل بر نوع، حمل می شود به نحو «حمل اوّلی» و اما نسبت بین جنس و فصل به ملاحظهٔ خودشان، جنس نسبت به فصل، از قبیل «عَرَض عامّ» است و

فصل، نسبت به جنس از قبیل «عرض خاص» است و حمل بین جنس و فصل از قبیلِ حملِ شایع (صِناعی) است (یعنی به حسب مصداق و تحقق خارجی، جنس با فصل و یا فصل با جنس، متّحد است یکی، مصداق دیگری واقع میشود، و اما به حسب مفهوم با یکدیگر مختلف می باشد.)

۳- در یکنماهیّت نوعی، محالوممتنعاست زیادتر از یکجنس واحد، در مرتبهٔ واحد، تحقّق داشته باشد و همچنین در یک ماهیّت نوعی، محال است بیش از یک فصل، در مرتبهٔ واحده، تحقّق داشته باشد زیرا لازمهٔ آن، این است که واحد به عینه، کثیر باشد و این، ممتنع است.

۴ - جنس و عادّه به حسب ذات، متّحد بوده و به حسب اعتبار عقلی مختلفاند پس مادّه، هنگامی که «لا بشرط» اعتبار شود جنس، محسوب می شود و جنس، اگر «بشرط لا» مأخود شود، مادّه به شمار می آید و هم چنین فصل و صورت، به حسب ذات، متّحد بوده و به حسب اعتبار عقلی، مختلفاند پس اگر «به شرط لا» اعتبار شود، صورت است همانطور اگر «لا به شرط» اعتبار شود «فصل» می باشد.

این معنا که در بالا گفته شد در جواهر مادی مرکب، واضح روشن است زیرا ماده و صورت در این جواهر در خارج موجوند و از این دو، معنای ماده و صورت، اخذ میشود و در ذهن، به حسب تحلیل عقلی، «ماده» به صورت جنس و «صورت» به عنوان فصل ملاحظه میشود.

و امّا اغراض چون در خارج بسیط بوده، مرکّب از «مادّه» و «صورت» نمیباشد پس ما به الاشتراک (یمنی آنچه سبب اشتراک در اعراض است) عین ما به الامتیاز (یعنی سبب تمیّز برخی از اعراض از برخی دیگر) است.

لكن عقل، در ميان أغراض نيز، مشتركاتي و مختصاتي مييابد و «مشتركات را به عنوان «اجناس»، و مختصات را به عنوان «فصول» اعتبار ميكند سپس، عقل، اين اجناس و فصول را «به شرط لا»، ملاحظه و آنرا بصورت مواذ عقلي (در اجناس) و صور عقلي (در فصول) در مي آورد.

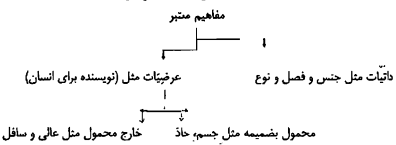
نظیر همین کلام در جواهر مجزد نیز به عینه، جاری میشود.

## خلاصه درس شانزدهم:

 ۱ - مفاهیم معتبر در ماهیات یا از قبیل ذاتیات هستند مثل جنس و نوع و فصل یا از قبیل عرضیّات مثل نویسنده در مورد انسان.

 ۲- عُرْضی یا از قبیل محمول به ضمیمه هستند مثل جسم، حاد است یا از قبیل خارج محمول مثل عالی و سافل.

#### ساختار درختی دو مورد بالا به نحو زیر است:



٣- ذاتي از غير ذاتي به چند امر تميز داده ميشود؟

۴ در تقدّم اجزاء ماهیت بر خود ماهیت اشکالی وارد شده و پاسخی از آن داده شده
 و بدنبال آن از این سؤال که چرا مثل جنس و فصل را جزء ذات می نامند در حالیکه فلاسفه
 میگویند ذاتی عین ذات است؟ پاسخی داده شده است.

ماهیت دارای جنس و فصل مثل انسان و اسب و ...، «نوع» نامیده میشود و معنای ذاتی مشترک در چند نوع مثل حیوان، «جنس» و امر ذاتی مختص بیک نوع مثل ناطق، «قصل» نامیده میشود.

۳- معنای معقول از حیوان مثلاً نسبت به معنای زاید مقارن با آن یعنی ناطق، یعنی حیوان را نسبت به حیوان ناطق که مجموع معنای معقول و امر مقارن با آن میباشد «علّت

#### مادّى، بشمار مىأورند

۷- معنای تعقل شده از حیوان با این ترتیب که یا در ضمن انسان است یا اسب یا گوسفند و یا غیر اینها از انواع حیوانات، ماهیت ناقصی است که تحصلی ندارد و نیاز به انضمام فصل مختص بیکی از انواع را دارد و لابشرط تصور می شود و مُحصل آن، فصل می باشد.

۸− جزء مختض در یک، ماهیت مثل ناطق باعتبار «بشرط لا» نسبت به جزء دیگر مقارن یعنی جنس مثل حیوان بنام صورت و نسبت به مجموع جنس و فصل مثل: «حیوان ناطق». علّت صوری نامیده میشود و بر هیچ یک از این دو نیز یعنی حیوان و حیوان ناطق حمل نمیشود.

پس ناطق باعتبار «بشرط لا» نه بر حیوان حمل می شود و نه بر «حیوان ناطق» و امّا جزء مختص، باعتبار دوّمی یعنی «لا بشرط» فصل مُحصَلِ جنس و متمّم نوع بوده و بر نوع بنحو حمل اوّلی حمل می شود مثل اینکه گفته می شود «حیوان ناطق» ناطق است.

پس جزء اغم در ماهیّات یعنی بحسب تحلیل عقلی متقوّم به جزء اخّس یعنی فصل میباشد. عبارت صدرالمتالهیّن شیرازی (ره) در کیفیّت تقوّم جنس به فصل در اسفار در متن درس ذکر شده مراجعه کنید.

دو اشکال در این فصل گفته شده و مرحوم استاد علاَمه هر دو آنها را نیز پاسخ داده است مراجعه کنید در آخر درس چهار نتیجه از مباحث گذشته ذکر شده است تفضییل آنها همه در متن درس ذکر شده مراجعه نمائید.

درس ِ شانزدهم ۲۷۷

## پرسشها:

- ۱- ذاتی شیء و عرضی شیء را معنی و نوضیح و برای هر کدام مثالی ذکر کنید.
- ۲- دو قسم از غرضی بنام «محمول به ضمیمه» و «خارج محمول» را تمریف و برای هر
   کدام مثالی بیاورید.
  - ۳- تميز ذاتي از غرضي به چيست؟
  - ۴- هر یک از نوع و فصل و جنس را تعریف و برای هر کدام مثالی بزنید
- ۵− فصل قریب و بعید و جنس عالی و متوسط و سافل را بیان و برای هـر کـدام مـثالی بیاوردید.
  - ۶ جای خالی در سؤالات زیر را پر کنید:
  - الف: معنای معقول از حیوان نسبت به معنای زاید مقارن مثل ناطق به منزلهٔ.... است.
  - ب: حیوان نسبت به حیوان ناطق که مجموع معنای معقول و امر مقارن آن می باشد ..... بشمار میرود.
    - ٧- تقوّم جنس به فصل به چه ملاحظهای است؟ توضیح دهید.
- ۸- حمل جنس و فصل بر نوع چگونه است؟ جنس، نسبت به فصل چه رابطهای دارد؟ و رابطهٔ فصل نسبت به جنس چگونه است؟ توضیح دهید.
  - ۹ چرا دو جنس و دو فصل برای یک ثوع محال میباشد؟ بیان کنید.
  - ۱۰ جنس و مادّه و هم چنین فصل و صورت چه فرقی با یکدیگر دارند؟ توضیح دهید.

## ٱلْدَرُسْ السّابِعُ عَشَرَ (١٧)

## الْفَصْلُ السَّادِسُ

# فِي بَعْضِ مَا يَرْجِعُ الِيَ الفُصْلِ

يُسْتَعْمَلُ لِفَظُ ٱلْفَصْلِ فِي كَلِمَاتِهِمْ فِي مَعْنِيَنَ:

اَجُدُهُمٰ اَخْصُ اللَّوازَمُ الَّتِي يَمْرُّشُ الْكُوْعَ وَأَعْرَفُهَا، وَهُوَ إِنَّا يُعَدُّ فَصَلاً وَيُوضَعُ فِي الْجُدُودِ مُوْضِعَ الْفُصُولِ الْمُقْتِعِينَةِ النَّيْ تُقَوِّمُ الْأَتُواعَ وَالْمُولِ عَلَى الْفُصُولِ الْمُقِينِةِ النِّي تُقَوِّمُ الْأَتُواعَ وَالْعَدَمُ وَجُودُ اللَّهِ دَالَّ عَلَيْهَا بِالْمُطْابَقَةَ فِي الْلُغَةِ كَالتَّاطِقِ الْلَّخُرُودُ فَصُلاً لِلْإِنْسَانِ، فَإِنَّ الْمُلَادَ إِلَّا الْمُعَدِّمُ وَجُودُ اللَّهُ وَكُنُ الْمُعَلِّقِ اللَّهُ عَلَى الْمُعْدَمِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُولِينَ الْمُعْدَمُ وَكُونُ عَلَيْهُ الْمُعْدَامِنُ الْمُعْدَامِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُرْمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُرْمُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُ وَلَّالَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَلَاكُمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُولُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُولُومُ وَالْمُلْمُلُومُ والْمُؤْمُولُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ و

وَالثَّانِي مَا يُعَوِّمُ ٱلنَّرَعُ وَ يُعَصِّلُ ٱلْجُنسُ حَقِيَقَةً وَ هُوَ مَبْدَهُ الْفَصُلِ ٱلْمَنْطِقِ، كَكَوْنِ الْاِنْسُانِ ذَانْفُسِ ناطِقَةٍ فِصْلاً لِلْنَوْعَ الْإِنْسُانِيَّ وَيُسِّمَّىٰ فَصْلاً إِشْتِقَاتِيًّا.

مَ إِنَّ الْفُصْلُ الْلَحِيرَ كَمَّامُ حَقِيقَةِ النَّوَعِ، لِكُنَّهُ عَصِلُ الْكِنْسِ الذِّى يُعَصِلُهُ وَيُتَعِمُهُ نَوْعاً. فَمَا أَخَذَى أَجْنَاسِهِ وَ فَصُولِهِ الْأَخْرَ عَلَى وَجُعَ الْإَبْهَامِ مُا خُوذٌ فِيهِ عَلَى وَجَدِ الْتَحِصِيلِ. <u>وَيَتَقَوَّعُ عَلَيْهِ</u> أَنَّ نَوْعِيَّةَ النَّوْعِ عَفْوَظَةً بِالْفَصْلُ وَلَوْ تَبَدَّلَتُ بُعْضَ أَجْنَاسِهِ وَ لَذَا لَوْ قَجَرَدَتْ صُودُتُهُ الْقُ حِمَى الْفَصْلُ بِشَرْطَ لِا عَنِ الْمَادَةِ التِّي عِمَى الْجِنْسُ بِعَثْرَطِ لا في الْمُوكِتَاتِ ٱلْمَاٰدِيَّةِ كَاْلِانْسَانَ تَتَجَرَّهُ نَفْسُهُ فَتُعَارِقُ ٱلْبَدَنَ كَانَتَ حَتِيقَةُ الْتَوْعِ مِحْفُوظَةً بِالْعَنُورَةِ.

ثُمَّ إِنَّ الْفَصْلُ غَيَّرٌ مُّنْدَرُجُ يَّحُتَ جِنْسِهِ الذِّي يُحَصِّلُهُ بَقَعَىٰ أَنَّ الْجِنْسَ غَيْرُ مَالَّخُوذِ فِي حَدِّهِ الْخَذُ ٱلْجِنْسَ فِي النَّوْعَ فَفُصُولِ الْجُواهِرِ لَيْسَتْ بَجُواهِرِ؛

وَ ذَلِكَ لِأَنَّهُ لُو آَنَدُرَجَ تَحْتَ جَنْسُهِ ۖ أَنْتَثَرَ إِلَّ فَصْلَ يُقَوِيّنُهُ وَ نَنْتُلُ ٱلكَلامُ إِلَى فَصْلِهِ وَ يَتَسَلَّسَلُ بِرَّ تَبُ غَيْرِ مُتَنَاهِيَةٍ وَ تَحَقَّقُ أَنُولُعَ غَيْرِ مُتَنَاهِيَةٍ فِي كُلِّ فَصْلٍ وَ يَتَكَرَدُ الْجِنْسُ بِعَدُدِ النُصُول، وَ صَدِيعٌ ٱلْعَقَل يَدْفَعُهُ.

عَلَىٰ أَنَّ النِّسِيةَ بُيْنَ الْجُنسِ وَ الْفَصْلِ تَنْقَلِبْ إِلَى الْغَيْنِيَّةِ وَيَكُونُ الْخَمْلُ بَيْنَهُا حُلاً

أُوَّلِيًّا وَ يَبْطُلُ كُوْنُ الْجِنْسَ عَرَضاً عَامًا لِلْفَصْلَ وَ النَّصْلِ خاصَّةً لِلْجِنْسِ. <u>وَلاَيْنَا فِي ذَٰلِكَ</u> وَقُوعُ الْحَسُلَ بَيْنَ الْجَنْسَ وَ فَصْلِهِ ٱلْمُقَسِّمِ، كَقَّوْلِنَا كُلُّ نَاطِقِ حَيْوانَّ وَ بَقَضُ ٱلْحَيُوانِ نَاطِقَ ، لِأَنَهُ حَلَّ شَائِعَ بَيْنَ الْخَاصِةِ زِ الْعَرَضِ الْعَامِ كُلِا تَقْدَمَّتِ الْاِشُّارَةُ إَلَيْهِ، وَالَّذِي نَفَيْنَاهُ هُوَ ٱلْحَمْلُ الْأَوَّلِ قَالَجُوْهُ مَثَلًا صَادِقَ عَلَىٰ فَصُولِهِ الْفُسَمِةِ لَهُ مِنْ عَلَيْرِ أَنَّ تَنْذَرَجَ تَحْتَهُ فَيكُونَ جُزْءاً مِنْ مَاهِيَتِهَا.

َ فَإِنَّ قُلْتَ: مَا تَقَدَّمُ مِنْ عَدَمَ دُخُولِ فَصَّلِ الْنُوعَ تَحْتَ جِنْسِهِ يِنَا فِي قَوْكُمُ فِي تَتَسِيم الْجُوهِ عَلَى اَلْعَقَّلِ وَالْتَغْسَ وَالْحَيُولُ وَالْصَّورَةِ الْجَسْمَيَّةِ وَالْجِسْمِ بِكُونَ الْصَّورَة الْجَسْمُيْنَةِ وَ الْنَفْسِ نَوْعَيْنِ مِنَ الْجُوَّهُ وَ لَازِمُ كُوْنِ الْشَيءَ نَوْعاً مِنْ مَقُولَةِ إِنْدِزَاجِهِ وَ دُخُولِهِ تَحْتَهُا.

وَ مِنَ ٱلْمَعْلُومِ أَنَّ الْصُّورَةَ الْجِيْسَيِّنَةِ هِي نُصْلُ الْجِيْمِ مَاْخُوذاً بِكُرْطِ لِأَ، فَقِ كُوْنِهِ نَوْعاً مِنَ الْجُوْهِرِ وُخُولُ الْفَصْلِ الْجُوْهِرِيِّ تَحْتَ جِنْسِ ٱلْجُوْهُرِ وَأَخْذِ الْجُوْهَرِ فَي حَدِّه.

وَ نَظِيرٌ ٱلبِيَانِ خِارٍ فِي عَدُّهِمْ النُّفُسَ نَوُّعاً مِنَ ٱلْجُوُّهُرِ.

عَلَىٰ أَنَهُمْ بَيَتُواْ بِالْبُرُهُانِ أَنَّ الْتَفْسَ الْإِنْسَانِيَّةَ جُوْهَزُّ جُزَّدٌ بَاقٍ بُعَدُ مُغَارِقَةِ الْبَدَنِ وَ النَّفْسِ النَّاطِقَة صِوْدَةَ الْإِنسَانِ وَهِيَ بِعَيْنِهَا مَأْخُوذَةُ لا بِشَرَّطٍ فَصْلٌ لِلْاَجِيَّةِ الْإنسَانِيَّةِ.

ِ فُلْتَ: يَخْتَلِفُ حُكُمُ الْمُفَاهِمِ بِإِخْتِلاْفِ الاِعْتِباْرِ الْلَّقَلَّى اَلَذَّى يَطْرُؤُهَا، وَ قَدَّ تَقَلَّمُ فِي يَحْتُ الْوُجُودِ لِنَفْسِهِ وَ لِغَيْرُهِ أَنَّ الْوُجُودُ فِنَفْسِهِ هُوَ الذِّى يُنْتَزِّعُ عَنْهُ مُاهِيَّةُ إِعْتِبارُ وُجُودِ لِفَيْءَ فَلا يُنْتَزَّعُ عَنْهُ مُاهِيَّةً وَ إِنَّ كَانَ وُجُودُهُ لِغَيْرَهُ عَيْنَ وُجُودٍ فِي نَفْسِهِ وَ الْنَصْلُ مَفْهُومٌ مُضَافَّ إِلَىٰ الْجِنْسِ حَيْثِتُهُ أَنَّهُ مُثَيِّزُ ذَاتَيٌّ لِلْنَوْعِ وُجُودُهُ لِلْجِنْسَ فَلَامَاهِيَّةَ لَهُ

مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ فَصَلَّ.

وَ هَٰذَا مَعْنَىٰ قَوْهِمْ: إِنَّ لَازِمَ كُوْنِ الجِنْسِ عَرَضاً عَامَّاً لِلفَصْلِ وَ الفَضَّلُ خِاصَّةٌ لَهُ أَنَّ لَيْسَتَ فُصُولُ ٱلْجُواهِ جُواهِرَ جُلَامُ كُوْنَهَا مُنَدَرِجَةٌ تَحْتَ مَعْنَى ٱلْجَواهِرِ إنْدِراجَ الْإنُواعَ تَحْتُ جِنْسِلها، بَلْ كُانِّدِراجِ ٱلْكَرُوماتِ تَحْتُ لَازِمِها الذِّى لاَيْدَخُلْ فِي مَاهِيَتِهَا.

<u>ٷٲڲڲٵٞڷڞ</u>ۜۅۯ؋ؙٞڝڹٛ حَيْتُ إِنَّهَا صَورَةُ مُفَوّمَةٌ لِلْهَادَّةِ فَخَيْثُ كَانَتُ بِشَرَطِ لَا بِالنِّسَبِةِ إِلَى الْمَاذَةِ لَمَ كُنْ كَانَتُ بَنْمَرَطِ لَا بِالنِّسَبِةِ إِلَى الْمَاذَةِ لَمْ يَكُنْ بَيْنُهُا وَبَيْنَ الْجَنْسُ، وَإِلَّا كَانَتُ مُوَا بَيْنُ الْجَنْسُ عَيْنِيَّةً وَ حَلَّ أَوْلِنَّ هَٰذَا خُلْفَ. وَإِنْ كَانَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الْمَاذَةَ خَلْ شَائِعُ بِنَادٌ عَسَلَى الْقَرْكِيبِ الْإِنْجَادِيِّ بَيْنِ الْمَادَةِ وَ الصَّورَةِ. وَإِنْ كَانَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الْمَاذَةَ رَحْلُ شَائِعُ بِنَادٌ عَسَلَى الْقَرْكِيبِ الْإِنْجَادِيِّ بَيْنِ الْمَادَةِ وَ الصَّورَةِ.

ُنَعَمَّ لَمَّا كَانَتِ الْصَّوَرَةُ قَامَ مَاهِيَّةِ الْتَوْعَ كُمَّا عَرَّفُوهَا بِأَنَّهَا مَا بِهِ اَلشَّىءُ هُوَ هُو بِالْفِعْلِ كَانَتْ فَصُولُ الْجُواهِرِ جُواهِرُ، لِأَنَّهَا عَيْنُ حَقِقَةُ الْنَوْعِ وَ فِعْلِيَّتُهُ، لَكِنْ لا يَسْتَوجبُ ذَلك دُخُوهًا تَحْتَ جِنْسِ الْجُوْهُرِ بِحَيْثُ يَكُونُ الْجُوْهُرُ مَأْخُوذاً فِي حَدِّهَا بَيْنَهُ وَ بَيْنَهَا حُلْ أَوْلِيُّ.

فَتَبَيَّنَ بِهَا تَقَدَّمَ أَنَّ الَّفَصُولَ فِمَا أَنَهَا فَصُولَ بَسَائِطَ غَيْرُ مُزَكَبَةٍ مِنَ أَجَنَسٍ وَ الْفَصْلِ مُتَحَضَةً فِي أَنَّهَا ثَمَيْزاتُ ذَاتِيَةً، وَكَذَٰلِكَ الْصُّوزَ الْمَادِيَّةُ الْتِّي هِى فِي ذَاتِها مَادَيّةٌ مَــُوجُودَة ۖ لِلْهَادَّةِ بَسُائِطُ فِي الْخَارِجِ غَيْرُ مُرْكَبَةٍ مِنَّ الْمَادَّةِ وَ الْصُورَةِ وَ بِسَائِطُ فِي ٱلْعَقلِ غَيْرُ مُرَكَبةٍ مِن الجنس وَ الْفَصْلُ.

وَإِلاَّ كُانَتِ الْوَاحِدَةُ مِنها أَنْوَاعاً مُتِسَلِّسِلَةٌ كُمَا تَقَدَمَت الْإِشْارَةُ إِلَيْها.

وَ أَقَا الْنَفْسُ الْجُرَّدَةُ فَهِي بِاعْتِبَارِ أَنَهَا فَصْلُ لِلنَّوْعَ حَيْثِيَّتُهَا خَيْثَةُ ٱلْوُجُودِ الْنَاعِيِّ؛ رَ قَدْ عَرَفْتَ أَنْ لا مَاهِيَّةَ لِلْأَجُودُ الْنَاعِيِّ، وَأَمَّا مِنْ حَيْثُ عَبُرُدُهَا فِي ذَاتِهَا فَإِنَّ عَجُرُدُهَا مُصَحِّحٌ وَجُودُهَا لِنَقْبِهِا فَإِنَّ عَجُرُدُها مُصَحِحٌ وَجُودُها لِنَفْسِها، كَمَا أَنَهَا مَوْجُودَةً فِي نَفْسِها وَهِي تَمَّامُ حَيْقَةِ النَّوْعَ فَيصُدُقُ عَلَيْهِ الْجُوهُولُ فَتَكُونُ هِي النَّوْعُ النَّوْعُ الْجُوهُولِي النَّوْعُ النَّوْعُ الْجُوهُولِي كَانَتَ جُرْةً صُورِيَّا لَهُ وَلَيْسَتُ بِصُورَةٍ، وَلايُنَافِيهِ كُونُ وَتَكُونُ هِي النَّوْعُ اللَّهُ عَلَى النَّالَةِ فَي اللَّهُ فَي مَقَامِ الْفِعْلِ دُونَ الذَّاتِ فَهِي مَادِيَةً فِي فِيهِلها لَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَي مَقَامِ الْفَعْلِ دُونَ الذَّاتِ فَهِي مَادِيَةً فِي فِيهِلها لا فَي ذَا إِلَيْ هَا أَلْكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ فَي مَقَامِ الْفِعْلِ دُونَ الذَّاتِ فَهِي مَادِيَةً فِي فِيهِلها لا فَي ذَا اللَّهُ اللَّهُ فَا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ الْمُؤْلِقُ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِ وَاللَّهُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ الْوَلِيَّ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ ا

هُذَا عَلَى ٱلْقُولِ بِكُونَ الْتَنْسِ الْجُرَّةَةِ رُوحَانِيّةَ الْخُدُوثِ وَ الْبَقَاءِ كَمَا عَلَيْهِ الْمَشَّارُونَ. وَ أَمَّا عَلَيْ الْمُشَّارُونَ. وَ أَمَّا عَلَيْ الْقُولِ بِكُونَهَا جِلَمَانِيَّةَ الْخُدُوثِ. رَوحَانِيّةَ الْبُقَاءِ فَهِي تَتَجَرُدُ فِي فَاتِهَا أَوَّلاَ وَهِي بِعَدُّ مُتَعَلِقةً بِالْمَادُةِ فِهِلَا أَيْضاً بُفَارِقَة الْبُدُنِ.

## النَّفُصْلُ السَّابِعُ

# فِی َبِعْض اِحْکَام اِلنَّوْع ِ

اَلْتُوع هُو المَّاهِيَةُ الْتَاتَةُ الْيَاتِةُ الْوَجُودِ اَنَازُ خَاصَةٌ وَيَنْقِهِمُ إِلَى مَالاَ يَتَوَقَفُ فِي تَرَبُّ اَنَارِهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى الوَجُودِ الخَارِجِي الَّذِي يُصَخِصُهُ فَرْداً كَالْإِنْسَانِ مَثَلاً وَ يُسَمِي النَّوعُ الْمَعْيِقِ وَإِلَىٰ مَا يَتَوَقَفَ فِي تَرَبُّ اِثَارِهِ عَلَيْهِ عَلَىٰ خُوق وَنَصْلِ اوْ فَصُول بِهِ فَيكُونُ جُنْساً بِالنَّشِيَةِ إِلَىٰ انْوَاع دُونَهُ وَ إِنْ كَانَ نَوْعاً بِالنَّقَطِ اللهِ عَلَىٰ خُوق وَنَصْلِ اوْ فَصُول بِهِ فَيكُونُ جُنْساً بِالنَّشِيةِ إِلَى انْوَاع دُونَهُ وَ إِنْ كَانَ نَوْعاً بِالنَّقَطِ اللهِ عَلَى مُا هِيَةً وَالْمُعَالِيةِ وَ الْمُعَالِيةِ وَ الْمُعَالِيةِ وَ الْمُعَلِيةِ وَ الْمُعَلِيةِ وَ الْمُعَلِيةِ وَ الْمُعَالِيةِ وَ الْمُعَلِيقِ وَ الْمُعَلِيةِ وَ الْمُعَلِيقِ وَ الْمُعَلِيةِ وَالْمُعَلِيقِ وَ الْمُعَلِيةِ وَالْمُعَلِيقِ وَ الْمُعَلِيقِ وَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

يشعى بنوع ، وصبي. <u>فُهِّ إِنَّ الْمَاهِيَةَ الْتَوَّعِيَّةَ تُوجَدُ أُجْزَاؤُه</u>ا فِٱلْحَارِجِ بِوُجُودٍ وَاحِدٍ هُوَ وُجُودُ الْتَوَع، لِأَنَّ الْحَسَلَ بَيْنَ كُلِّ مِنْها وَ بَيْنَ الْتَوَّع أَوَلِيُّ وَ الْتَوْعُ مُوجُودٌ بِوُجُودٍ وَاحِدٍ وَأَمَّا فِ اللَّهْنِ فَبَيْنُهَا تَفْيُّرُه بِالْإِيْهَامَ وَ الْتَحَصُّل، وَ لِذَلِكَ كَانَ كُلُّ مِنَ ٱلْجِنْسِ وَ ٱلْفَصَّلِ عَرَضِيتاً لِلْآخَو كُها تَقَدَّمَ.

وَمِنْ هُنَا مًا ذَكَرُوا أَنَهُ لَابَدُ فِي الْمُرْكَبَاتِ ٱلْحَقِيقَيَة وَ هِيَ الْاَنْوَاعِ الْمَادِّيَةِ أَنَ يَكُونَ بَيْنَ أَجْزَائِهَا فَقُرْ وَ حَاجَةٌ مِنْ بَعْضِهَا إِلَىٰ بَعْضٍ خَنَّىٰ تَرْتَبِطُ وَ تَتَحَبَّدُ حَقِيقَةٌ وَاحِـدَةٌ وَ قَــدُعُدُّوْا الْمُسَأَلَةُ ضَرُّورِيَّةً.

وَ غَيْنَازُ أَلْمُ كُبُ الْحَقِيقُ مِنْ غَيْرِهِ بِالْوَحْدَة الْحَقِيقَيَة. وَ ذَٰلِكَ بِأَنْ يَحْصُلُ مِنْ تَأَلَّمُ فِ ٱلأَجْزَاءِ أَمْرُ آخَرُ وَزَاءَ هَا لَهُ أَثَرُ جَدِيذَ خَاصِّ وَرَاءَ آثَارِ ٱلأَجْزَاءِ، لاَ مِثْلُ ٱلْمُرَكَبَاتِ الإَعْتِبَارِيَّة ٱلْتِي لا أَثَرُ لَمَا وَزَاءَ آثَارِ الْأَجْزَاءِ، كَالْعَسَكُرِ ٱلْمُرَكَّبِرِمِنْ أَفْرَادٍ. وَ الْبَيْتُ ٱلْمُرَكَّبُ مِنَ ٱللِّهُنِ وَ

الجُصِّ وُغُيْرِهِ

َ وَ<u>مِنْ هُنَا يَمُرَجَّحُ ا</u>لْقُولُ بِأَنَّ الْقُرْكِيبُ بَيْنَ الْلَادَّرَ وَ الْصُورَةِ تَرْكِيبُ اِتِحَادِيٌّ لَا (نَضِهَامِئُ كُنَا مَيْأَ إِنِّ شَاءُ اللهُ.

<u>ثُمَّمُ إِنَّ</u> الْمَاْحِيَّاتِ الثَّوْعِيَّةَ مِنْهَا مَا خَوْ كَثِيرُ الْأَفْرُادِ كُالْأَثْوَاعِ الْتِي كَمَا تَعَلَّقُ مَا بِالْمَاذَةِ كَالْمُنْصُرِ وَكَالْإِثَسُانِ وَمِنْهَا مَا هُوَ مُنْتَحَصِرٌ فِي فَرَّدٍ كِالْكَوْعَ الْجُرَّدِعَنَ الْمَاذَةِ ذَاتاً وَفِعْلاً وَهُنَ الْمُقَلُ.

وَ عَلَى الْتَقْدِيوِ الْوَابِعِ، كَانَتَ الكِلْاَةُ بِعَرَض مُفارِقِ يَعْرَضُ الْنَوْعُ تَتَعَقَقُ بِالْضِهامِهِ إلَيْهِ وَعَدَم اِنْضِهَامِهِ ٱلْكِلْاَةُ، وَكُلْ عَرَضٍ مُفارِقِ يَتَوَّقَفُ عُرُوضُهُ عَلَيْ سُبْق اِمْكَان خاطِهِ ٱلْمَادَّةَ فَيْكُولُ ٱلنَّوْعُ مَادِياً بِالضَّرُورَةِ، فَكُلْ نَوْعٍ كُثِيرٍ الْاَفْزَادُ فَهُوَ مادِئُ، وَيُنعَكِسُ بِعَكْسِ الْنَقِيضِ إِلَىٰ أَنَّ كُلِّ نَوْعٍ مُجْرَّدٍ فَهُو مُنْحَصِرُ فَي فَرْدٍ، وَهُو الْطُلُوبُ. درس مقدمَم ۲۸۳

درس هفدهم (۱۷)

## فصل شُشم

## در برخی از مباحث مربوط به فصل

لفظ «فصل» در كلمات فلاسفه، در دو معنا به كار ميرود:

معنای اوّل: فصل، به معنای «اخص» لوازم و اعرف آنها که بر نوع عارض میشوند. این لازم اخص را در حدود اشیاء و تعاریف، به جای فصولِ حقیقی به کار میبرند زیرا (جهت آن ممکن است یکی از دو امر زیر باشد):

(امر اوّل): 'ینکه دستیابی بر فصولِ حقیقی که قوام اشیاء به آنها است، مشکل است.

(امر دوّم): اینکه اسمی که دلالت بر فصول حقیقی به نحوی که مطابقت با معنای لغوی آن بکند، وجود ندارد مثل اینکه «ناطق» که به عنوان فصل انسان، مأخوذ است مراد از نطق یا «تکلّم» است که آن، یک نوع از «کیفیّات مسموعه» است و یا مراد از آن «ادراک کلیّات» است و آن نیز، نزد فلاسفه، از «کیفیّات نفسانیّه» است و بدیهی است که کیفیّت، به هر نحوی باشد از قبیل آغراض میباشد و اعراض نمی تواند مُقوّم جواهر باشد.

این نوع از معنای فصل را «فصل منطقی» مینامند.

معنای دوم: «فصل»، ومُقوم لوع» بوده، مخصل جنس میباشد و این، مبدأ فصل

منطقی است مثل بودن انسان دارای نفس ناطق برای نوع انسان، فصل میباشد و این معنا از فصل را «فصل اشتقاقی» مینامند.

### حقیقتِ نوع به چه چیز تمام می شود؟

فصل اخیر، تمام حقیقت نوع است زیرا فصل اخیر، مُحصَّل جنس بوده، آنرا تقسیم و به صورت نوع در می آورد پس آنچه از فصول (و قیود) در اجناس نوع و فصول دیگر آن بر وجه ابهام، اخذ شده است و نتیجهٔ آن، اینکه نوعیّت نوع به فصل، محفوظ است گرچه برخی از اجناس آن، تبدّل پیدا کرده باشد.

از این رو در مرکبات مادّی مثل انسان اگر صورت نوع که همان فصل «به شرط لا» میباشد، از مادّه که همان جنس «به شرط لا» است مجرّد باشد، خود نوع، تجرد پیدا کرده در نتیجه، مفارق از بدن بوده، حقیقت نوع، همراه صورت نوعی خود محفوظ میماند.

### فصل مُحصِّل: تحت جنس خود مندرج نيست:

فصل، تحت جنسی که فصل، محصّل آن است، مندرج نمی شود به این معنا که جنس در حذ فصل و تعریف آن، مأخوذ نیست، همانطور که جنس (به عنوان جزء مشترک) در نوع مأخوذ است (و جزء ذاتیات نوع، محسوب می شود).

از اینجا، (که فصل، تحت جنس که فصل محصّل أن است مندرج نیست یعنی جنس در حدْ فصل و تعریف أن مأخوذ نیست) این نتیجه را میگیریم که فصول جواهر از قبیل «جواهر» نیستند.

دلیل اینکه فصل تحت جنس خود مندرج نیست اینکه اگر فصل تحت جنس خود، مندرج باشد ناچار، نیاز به فصلی دارد که و مقوّم آن باشد و ماکلام را به آن فصل، منتقل میکنیم که اگر این فصل نیز، مندرج تحت جنس خود باشد ناچار، محتاج به فصلی خواهد بود و همین طور، ترتّب فصول متناهی، تسلسل پیدا میکند و در هر فصلی، انواع غیرمتناهی، محقّق میشود و جنس، به عدد فصول، تکزر، پیدا میکند و عقل، به صراحت ایس را دفع می نماید.

علاوه بر این، لازم می آید که جنس، عین فصل باشد و در این صورت، حمل بین آندو، از قبیل از قبیل حمل اؤلی می گردد. (بدیهی است جنس غیر مُحصُل بوده و حمل بین آندو از قبیل حمل اؤلی نیست.)

و نیز لازم می آید این قول (صحیح نزد فلاسفه) که جنس، نسبت به فصل، از قبیل غرَض عام و فصل، نسبت به جنس، از قبیل غرَض خاص است، باطل شود.

و با این گفته (که حمل بین آندو از قبیل حمل اولی نیست) تنافی ندارد که بین جنس و فصل مُقسّم آن، حمل واقع می شود مثل اینکه می گوئیم: «هر ناطقی، حیوان است» و «بعض حیوان ناطق است» زیرا این نوع حمل، حمل شایع (صناعی) است بین خاصه شیء و غرّض عام چنانکه اشاره به آن گذشت (و آن، جایز است پس در مثال «انسان حیوان ناطق است.» ناطق یعنی فصل نسبت به حیوان یعنی جنس، بمنزلهٔ خاصه به عرض عام است و حمل بین حاضه و عرض عام جایز بوده، از قبیل حمل شایع صناعی است چنانکه گذشت.)

آری؛ ما تنها وقوع «حمل اولّی» بین آندو را نقی میکنیم پس جوهر (که جنس عالی است) بر فصول مُقسّم خودش، صادق است بدون اینکه این فصول، مندرج تحت جوهر بوده و جوهر، جزء ماهیّت فصول مُقسّم بوده باشد.

#### اشكال

آنچه گفته شد که فصل نوع، تحت جنس خودش، داخل نمیشود با گفتهٔ فلاسفه در تقسیم جوهر به اقسام: «عقل – نفس – هیولی و صورت جسمیه و جسم» منافات دارد.

زیرا در این تقسیم، صورت جسمیه، و نفس، دو نوع از جوهر هستند و بدیهی است که لازمهٔ نوع بودن یک شیء از یک مقوله، این است که آن شیء، تحت آن مقوله، داخل و مندرج باشد.

و (باز) معلوم است که صورت جسمیه، فصل جسم بوده که بشرط لا، مأخوذ است پس بودن صورت جسمیه، نوعی از جوهر به این معنا است که فصل جوهری، داخل تحت جنس جوهر باشد و جوهر در حذ أن اخذ شده باشد.

نظیر این بیان، به عینه، در موردیکه فلاسفه نفس را یک نوع از جوهر به شمار آوردهاند جاری است.

علاوه بر این، فلاسفه با برهان ثابت کردهاند که نفس انسانی، جوهر مجرّدی است که بعد از مفارقت از بدن، باقی است و معلوم است (که نفس ناطقه، صورت انسان است که به همان صورت خود (به عینها) به نحو لابشرط، مأخوذ بوده، و قصل ماهیّت انسان میباشد.

#### پاسخ:

حکم مفاهیم، به اختلاف اعتبارات عقلی که به آن عارض می شود، مختلف می باشد و در مبحث «الوجود لنفسه و نفیره» گذشت که «وَجُود فِی نفسه» همان، چیزی، است که ماهیت شیء از آن انتزاع می شود و اما اعتبار وجود یک شیء برای شیء دیگری، ماهیت از این (جنبه)، از آن ابدأ انتزاع نمی شود گرچه وجود آن برای غیر خودش، عین وجود آن «فی نفسه» می باشد (این، یک اصلی بود که سابقاً آنرا بیان کردیم.)

و (با توجّه به این اصل میگوئیم که) فصل، مفهومی است که به جنس نسبت داده میشود و حیثیت آن، ممیز ذاتی بودن برای نوع و وجود آن برای جنس است پس برای فصل از این جهت که فصل است ماهیتی نیست و این است معنای قول فلاسفه:

\_لازمهٔ عَرَض عام بودن جنس برای فصل و عَرَض خاص بودن فصل برای جنس، این نیست که فصول جواهر، مندرج تحت معنای جواهر باشند به این معناکه فصول جواهر، مندرج تحت معنای جواهر باشند مثل اندراج انواع، تحت جنس خودشان، بلکه اینها، از قبیل اندراج «ملزومها» تحت لازم خودشان می باشد که هرگز، لازم در ماهیّت ملزومها داخل نمی شود.

امّا صورت جسمیّه از این جهت که مُقّوم مادّه است و نسبت به مادّه «به شوط لا» ماخوذ است پس بین آن دو (یعنی صورت و مادّه) «حمل اوّلی» نیست پس صورت جسمیّه داخل در جنس نیست و گرنه، صورت جسمیّه، نوع محسوب شده، عین جنس میباشد و در ایعنی این صورت (که صورت جسمیّه نوع محسوب شده، عین جنس باشد) حمل بین آن دو (یعنی صورت و مادّه) «اوّلی» میشود و این، خلاف مفروض است. (چنانکه در بالا گفته شد که حمل

درس مقدهم ۲۸۷

بین مادّه و صورت، حمل اوّلی نیست) گرچه بنابراین مبنی که بین مادّه و صورت، تـرکیب اتّحادی باشد حمل بین صورت جسمیّه و بین مادّه، از قبیل حملِ شایع است (یعنی بین آندو منافاتی وجود ندارد).

آری از آنجا که صورت، تمام ماهیت نوع است، همانطور که آنرا، این گونه تعریف کردهاند که صورت: چیزی است که هویت فعلی شیء به آن، وابسته است (اِنَّ اَلْصُوْرةَ، مَا بِه الَّشِیْ هُوَ هُوَ بِالْفِعْلِ) با این ملاحظه، فصول جو هر، از قبیل جواهر، هستند زیرا عین حقیقت نوع، و فعلیت آن، میباشد ولکن این نکته (هرگز) ایجاب نمیکند که فصول جواهر، داخل تحت جنس جوهر باشد بطوریکه جوهر، در حذ فصول، اخذ شده و بین جوهر و فصول آنها حمل هاولی» باشد.

### نتيجة اين فصل:

از مطالب گذشته، این نتیجه بدست آمد که فصول از این جهت که فصول اند «بسانط» هستند (یعنی) از جنس و فصل، مرکب نبوده و تنها به عنوان ممیزّات ذاتی، مختص هستند.

و هم چنین صور مادی که به ملاحظهٔ ذاتشان مادی بوده و برای ماده، موجود میباشند و در عین حال در خارج، از قبیل بسائط بوده (یعنی) مرکّب از مآده و صورت نیستند.
و نیز صور مادّیه که در عقل «لا بشرط» محسوب شده، به صورت فصل در می آید عقلاً از قبیل بسائط بوده، مرکّب از جنس و فصل نمی باشند و در غیر این صورت، هر فصلی از فصول، انواع متسلسلی، خواهد بود که شاره به آن سابقاً گذشت.

امّا نفس مجرّد از جهت مجرّد بودن آن که به ملاحظهٔ دّاتش میباشد، همانا، مجرّد بودن آن، مصحّح این است که وجودش «لنقبها» باشد همانطور که «فی نقبها» موجود است و نفس مجرّد، تمام حقیقتِ نوع انسان است پس بر آن، جوهر، صادق می آید. پس نفس مجرّد، نوع جوهری بوده و جزء صوری برای نوع انسان به حساب می آید و صورت نست.

و با این، منافاتی ندارد که نفس مجزد، برای مادّه نیز وجود دارد (و با آن در رابطه است) زیرا تعلق و وابستگی (بین نفس مجزد و مادّه) تنها در مقام فعل است نه ذات پس نفس مجرّد، در مقام فعل و انجام کاری، مادّی است (یعنی نفس، فعل خارجی خود را، توسّط مادّه و در عالم مادیّات، انجام میدهد) ولی از حیث ذات، وابسته به مادّه، نیست.

این نظر، بنابراین قول است که نفس، از حیث هحدوث و بقاءه روحانی است (نه جسمانی) چنانکه فلاسفهٔ مشاء به آن قائل هستند. (پس نفس از حیثِ ذات و حدوث مستقلّ و وابسته به ماذه نیست گرچه در مقام فعل نیازمند ماذه است).

و اما بنابراین قول که نفس، به لحاظ حدوث، جسمانی است (یعنی از ماده و همراه ماده پیدا شده و حادث گردیده است) و به لحاظ بقاء، روحانی است (یعنی بعد از مرگ و جدائی از بدن باز موجود مجرّد بوده، بقاء دارد) در ابن صورت نفس در ابتداء پیدایش به ملاحظهٔ ذاتش (فی ذاتها) مجرّد (از ماده) است و امّا از لحاظ فعلیش متعلّق به ماده است، سپس بعد از مفارقت از بدن، در فعل خود نیز حالت تجرّد پیدا میکند.

درس هفدهم ۲۸۹

#### فصل هفتم

### در برخی از احکام نوع

نوع، ماهیّت تامّی است که در (ظرف) وجود، آثار خاصّی دارد و به دو قسم تـقسیم میشود:

<u>۱ –</u> نوعی که ترتُب آثار بر آن، بر هیچ امری جز وجود خارجی، متوقّف نیست وجود خارجی که نوع را مشخص کرده، آنرا بصورت فرد در میآورد مثل انسان که نـوع بـوده و تشخّص آن در خارج، فرد انسان را بوجود میآورد، و این قسم را «ن<u>وع حقیقی»</u> مینامند.

۲- نوعی که ترتب آثار بر آن، متوقّف بر ملحق شدن یک فصل یا فصولی به آن، میباشد.

این قسم از نوع (ممکن است (که) نسبت به انواع دیگر (غیر خودش)، جنس باشد گرچه نظر، به تمام ماهیّت خودش، نوع باشد از قبیل هانواع عالیهه و «متوسّطه» مثل جسم که نوعی از جوهر بوده و نوع عالی است و در عبن حال، نسبت به انواع نباتی و جمادی، جنس است.

و (مثل) حیوان که نوعی از جوهر بوده و **«نوع متوسّط» می**باشد و در عین حال جنس انسان و سایر انواع حیوان، میباشد و این قسم را، **«نوع اضافی» می** نامند.

#### كيفيّت تحقّق اجزاى ماهيّت نوعى:

اجزای ماهیت نوعی (از قبیل حیوان و ناطق که ماهیت نوعی انسان را تشکیل

میدهد) در خارج، بوجود واحدی بنام «وجود نوع» (انسان) تحقق پیدا میکند.

زیرا حمل بین هر یک از این اجزاء (مثل ناطق و حیوان) و بین نوع (مثل انسان) به نحو «حمل اوّلی» است و نوع (مثل انسان) به وجود واحد، موجود است امّا در ذهن، بین آنها (یعنی بین اجزاء مثل ناطق و حیوان در حدّ انسان) تغایر به نحو ابهام (در جنس مثل حیوان که جزء اعم است) و تحصّل (در فصل مثل ناطق که جزء احم است) وجود دارد.

و از اینجا است که هر یک از جنس و فصل نسبت به دیگری از قبیل عَرَضی است چنانکه گذشت (که جنس مثل حیوان در حدُ 'نسان نسبت به فصل مثل ناطق از قبیل عَرَض عام، و فصل، نسبت به جنس مثل حیوان از قبیل عَرض خاص استَ).

و نیز از اینجا است که فلاسفه ذکر کردهاند که در «مرکّبات حقیقیّه» یعنی در «انواع هادّی» بعضی از اجزاء آن از قبیل مادّه به بعض دیگر از قبیل صورت نیازمند هستند تا با هم مرتبط بوده و حقیقت واحدی، نشکیل دهند و این مسأله را از جمله ضروریّات، شمردهاند

و مرکب حقیقی از غیر حقیقی به وحدت حقیقیه»، ممتاز میشود به این بیان که از تألف اجزاء و ترکیب آنها، (و به جهت ارتباط آنها با یکدیگر) آمر دیگری و رأی اجزاء آن، پیدا میشود که اثر جدید خاصی دارد که غیر از آثار اجزاء میباشد.

این، مثل مرکبّات اعتباری نیست که ورای اجزاء خود اثری خـاصَ، بـرخـود مـرکّب است (مجموع من حیث المجموع)، ثابت نیست مثل سپاه (عسکر) که از مجموع افراد، مرکّب است و منل خانه که مرکّب از أجر و گچ (و غیر این دو از مصالح و مؤاد اولیّه ساختمان) میباشد

و از این رو، قول به اینکه ترکیب بین «ماذه» و «صورت»، به نحو «ترکیب اتّحادی» است نه «انضمامی» قوّت پید! کرده و قول را جح میباشد چنانکه تفصیل آن خواهد آمد.

#### اقسام ماهيّت نوعى به ملاحظة افراد:

#### ماهیّات نوعی، دو قسم اسّت:

۱ - برخی از آنها، دارای افراد کثیری هستند مثل انواعی که تعلق، به ماده دارند مثل عنصر و انسان و ...

۲- برخی از آنها، منحصر به فرد واحدی است مثل نوع مجرّد از مادّه «داتاً» و «فعلاً»
 و آن، عقل است.

تفضیل آن اینکه کثرت، یا تمام ذات ماهیت نوعی است یا بعض آن و یا خارج از ماهیت به نحو لازم، یا خارج از ماهیت، به نحو مفارق.

در سه فرض اوّل، محال و ممتنع است که برای ماهیت نوعی (اصولاً) فردی محقق شود زیرا هر چیزی که به عنوان فرد برای آن، فرص شود، واجب است که کثیر باشد (نه واحد) و هر کثیری نیز مرکّب از آحاد است و هر واحد مفروض نیز، واجب است کثیر باشد و هر کثیری نیز، مرکّب از آحاد است، و این امر، در سایر افراد نیز تا غیرمتناهی، ادامه پیدا میکند و بالاخره بواحدی نمی رسد و در نتیجه، واحد محقّق، نمی شود (پس برای ماهیّت نوعی در سه فرض گذشته)، اصلاً فردی، محقّق نمی شود) حال آنکه، آن کثیر الافراد فرض شده بود و این، خلاف فرض است.

و اما بنابر فرض چهارم (که کثرت، خارج ز ماهیت باشد به نحو مفارق) در این فرض کثرت از ناحیهٔ عَرَض مفارق است که عارض بر نوع شده و با ملاحظهٔ انضمام عَرَض و عدم انضمام آن، کثرت پیدا میشود.

بدیهی است که عروضِ هر عَرَضِ مفارقی، متوقف است بر اینکه حاملِ عرض که مادّه است امکان داشته و سابق بر آن باشد و در نتیجه، نوع، بالضرورَة، مادّی می باشد.

پس هر نوع که افراد کثیری دارد از قبیل مادی است و این قضیه، بعکس نقیض<sup>(۱)</sup> به این، منعکس میشود که هر نوع مجرد پس او منحصر، در یک فرد است و این بود مطلوب ما.

۱- عکس نقیض در منطق اینگونه تمریف شده است: عکس نقیض هر قضیّه ادیگری است که نقیض محمول بجای موضوع و نقیض موضوع نیز بجای محمول واقع شده باشد و در مسألهٔ مخل بحث، عکس نقیض ین قضیّه که هر نوع که افراد کثیری دارد از قبیل ماذی است، این می شود که هر چیزی که ماذی نیست دارای فراد کثیر نیست! (شارح)

#### خلاصة درس مفلَّدهم:

۱ - فصل در اصطلاح فلاسفه دو گینه است:

الف: فصل منطقي.

ب: فصل اشتقاقي.

فصل منطقی به معنای اخص لوازم و اعرف آنها که بر نوع عارض می شود می باشد مثل ناطق، این لازم اخص را در حدود اشیاء و تعاریف به جای فصول حقیقی بکار می برند زیرا دست یابی به فصول حقیقی مشکل است علاوه بر این اسمی که دلالت بر فصول حقیقی بنحوی که با معنای لغوی آن مطابقت کند وجود ندارد.

<u>فصل اشتقاقی</u> مبدأ فصل حقیقی بوده، مُقَّوِم نوع و مُحصِّل جنس میباشد مثل نفس ناطقه برای انسان.

۲ در تعاریف اشیاء، فصل آخیر تمام حقیقت نوع است، علّت آن در متن درس ذکر
 شده مراجعه کنید.

"\_\_فصلِ مُحضِل، تحت جنس خود مندرج نیست پس فصول جواهر از قبیل جواهر نیستند، برای اثبات آن سه دلیل آورده شده و بدنبال آن اشکالی در این مورد مطرح شده و پاسخی از آن داده شده، تفصیل همه اینها، در متن درس ذکر شده، مراجعه کنید.

<u>۴- ف</u>صول از این جهت که فُصول اند از قبیل بسانط بوده، از جنس و فصل مرکب نیستند. نیستند و هم چنین صور مادّی در خارج از قبیل بسائط بوده، مرکّب از مادّه و صورت نیستند.

\_\_\_\_\_\_ نفس مجرّد به ملاحظه اینکه فصل نوع انسان است حیثیت آن حیثیت وجود نعتی وجود نعتی بوده، ماهیّت ندارد، نفس مجرّد، وجودش لنفسها و فی نفسها بوده، نوع جوهری و جزء صوری آن به حساب میآید و صورت نیست.

<u>۱ – نفس</u> در مقام فعل، مادّی است و از حیثیت ذات وابسته به مادّه نیست. و این، قول فلاسفه مشّاء است که معتقدند نفس بملاحظهٔ حدوث و بقاء هر دو، روحانی است نـه

درس هفدهم ۲۹۳

جسمانی و در مقابل این قول، قول دیگری است که نفس بلحاظ حدوث، جسمانی و به لحاظ بقاء، روحانی است. توضیح این مطالب نیز در منن درس ذکر شده است مطالعه نمائید.

 ۲ نوع، ماهیت تامی است که در ظرف وجود، آثار خاصی داشته، به دو نوع حقیقی و اضافی تقسیم میگردد.

۸− اجزاء ماهیت نوعی مثل حیوان و ناطق در خارج به وجود واحدی بنام انسان تحقق دارند، دلیل آن در متن درس بیان شده مراجعه کنید.

از اینرو جنس نسبت به فصل از قبیل عرض عام و فصل نسبت به جنس از قبیل عرض خاص می باشد و نیز در انواع ماذی و مرکبات حقیقی، ماذه و صورت با هم مرتبط بوده، حقیقت واحدی را تشکیل می دهند.

و از اینجافرق بین مرکّبات حقیقی و مرکّبات اعتباری روشن میگردد و نوضیح بیشتر این مطالب در متن درس اُمده مراجعه کنید.

ه ماهیاتی که تعلق به ماده دارند مثل انسان و عنصر دارای افراد کثیری هستند و ماهیاتی که هم به ملاحظهٔ ذات و هم به ملاحظهٔ فعل مجرد هستند مثل عقل منحصر به فرد واحدی هستند دلیل این ادعا نیز در آخر درس ذکر شده، مراجعه نمائید.

#### پرسشه*ا:*

- ۱- برای فسل در کلمات فلاسفه دو معنا ذکر شده آندو را توضیح دهید و برای هر کدام
   مثالی بیاورید.
  - ۲- چرا در حدود اشیاء و تعاریف آنها، لازم اخض به جای فصول حقیقی بکار میرود؟
    - ٣- تماميت حقيقت نوع به چيست؟ و چرا؟
- ۴- فصول جواهر از قبیل جواهر نیستند یعنی فصل، تحت جنسی که مُحصل آن است مندرج نمیشود می دانید چرا؟ توضیح دهید.
- آیا این مطلب که فصل نوع، تحت جنس خودش داخل نمی شود با گفتهٔ فلاسفه در
   تقسیم جوهر باقسام پنجگانه: «عقل نفس هیولی صورت و جسم» منافات دارد
   یا نه؟ در هر صورت چرا؟
- خصول از این جهت که فصول اند بسائط بوده، از جنس و فصل، مرکب نـمیباشند و تنها به عنوان ممیزات ذاتی ممخص هستند می دانید چرا؟ توضیح دهید.
- ۷- نوع حقیقی و اضافی را تعریف و چه فرقی با یکدیگر دارند و ضمناً برای هر کدام مثالی
   ذکر کنید.
- ۸- مرکب حقیقی و اعتباری به چه معنا است و چه فرقی با یکدیگر دارند و برای هر کدام
   نیز مثالی بیاورید.
- ۹- عقل را تعریف کنید، آیا عقل بعنوان یک نوع از انواع میتواند افراد کثیری داشته
   باشد یا نه؟ در هر صورت چرا؟ توضیح دهید.

# الْمَرَحَلُهُ الْسَّادِسَهُ

# فِي اللَّمُقُولَاتِ الْعَشَّر

وَ هِيَ الْاَجْنَاسُ الْعَالِيَةُ الْتَبِي إِلَيْهَا تَنْتَهِي ٱلْمَاهِيَاتُ بِٱلنَّكَلِيلِ

وَفِيهَا وَاحِدُ وَعِشْرُونَ فَصْلاً:

### اَلْدُّرْسُ الْتُامِنُ عَشَرَ (۱۸)

# اَلْفُصٰلُ الْاَوَٰلُ

# فِي الْمَقُولَاتِ وَعَدَدِهَا

عَلَىٰ أَنَّ هَٰدِهِ الْأَجْنَاسَ بِاعْتِبَارِ أَخْذِهَا بِشَرْطِ لَا مَوْادَّ خَارِجِيَّةُ اَوْ عَقِلِيَّةٌ وَ الْمَادَةُ مِنْ عِلِل القَوْام وَهِيَ مُتَنَاهِيَةٌ كَمَا كَيَانِي إِنْ شَاءَالَةُ تَعَالَىٰ.

\_ \_ فَتَحَصَّلُ أَنَّ هُنَاكَ أَجْناساً عَالِيَّة كَيْسُ فَوْقَهَا بَجْنَسُ وَهِيَ ٱلْمُسَاّةُ بِٱلْقَوْلاتِ.

<u>وَ مِنَ هُنا</u>يَظُهُر:

اَقُلاَ أَنَّ ٱلْمَقُولَاتِ بَسْائِطُ غَيْرُ مُرَكَّبَةٍ مِنْ جِنْسٍ وَ فَصْلِ وَإِلاَّ كَانَ هُنَاكَ حِنْسَ ٱعْلَىٰ مِنْهَا. هُذَا خُلْفُ.

وَ ثَانِيا أَنَّهَا مُتَبَايِنَةً بِتَام ِ ذَوَاتِهَا ٱلبَسِيطَةِ وَرَالاً كَانَ بَيَّنَهَا مُشَكِّرَكُ ذَاتِي وَ هُو ٱلجِنسُ

لَكَانَ فَوْقَهَا جِنْسُ. هذا خُلْنُ.

وُ عُولِنا أَنَّ الْمَاهِيَّةَ الْوَاجِدَةُ لاَ تَنْدَرِجُ تَحْتَ أَكْثَرَ مِنْ مَقُولَةٍ وَاحِدَةً فَلاَ يَكُونُ مَنَي أَهُ وَاحِدَ جُوْهُراً وَكُتا مَعا وَلا كُتا وَكَيْناً مَعا وَ هٰكُذَا، وَ يَتَفَرَّحُ عَلَيْهِ أَنَّ كُلُّ مَعْنَى يُوجَدُ فِي أَكُثْرَ مِنُ مَقُولَةٍ وَاحِدَةٍ فَهُو غَيْرٌ وَاخِلِ تَحْتَ الْمُقُولَةِ، إِذْ لَوْ دَخَلَ تَحْتَ مَا يَصُدُقُ عَلَيْهِ لَكَانَ بُحَسَسًا بِيِنْسَيْرُ مَتْبَابِنَّيْنِ أَوْ أَجْنَاسٍ مُتَبَايَنَةٍ، وَهُو تَحْالُ وَمِثْلُهُ مَا يَصْدُقُ مِنَ الْفَاهِم عَلَى الْوَاجِبِ وَ الْمُكِن جَيعاً، وَقَدْ تَقَدَّمَت إلَا شَارَةً إِلَىٰ ذَلِكَ.

ُ وَ رَابِعا أَنَّ ٱلْمَاهِيَّاتِ ٱلْبَسِيطَةُ كَالْفُصُّولِ ٱلْجُوْهَرِ يُتَرَمَثِلاً وَكَالْنُوْعِ ٱلْمُفَرَدِ إِنَّ كُـانَ – خارِجَةً عَنِ ٱلْمُفُولاتِ وَ قَدْ تَقَدَّمَ فِي مَوْحَلَةِ الْمَاهِيَّةِ .

وَ خامِما أَنَّ ٱلوُاجِبَ وَ ٱلْمُتَنِعَ خَارِجاً رَعَن المَقُولَاتِ، إِذْ لَا مَاهِيَّةَ هُنَا وَٱلْقُولَاتَ ماهِيَّاتَ جِنْسِيَّةً.

َمُحَ ۚ إِنَّ جُسُهُورٌ ٱلْمَشَّائِينَ عَلَىٰ أَنَّ ٱلْمَتَّولَاتِ عَشُرٌ، وَ هِىَ ٱلْجُوْمُوا وَ ٱلكُمَّمُ وَٱلكَّشِيثُ وَ ٱلوَصْعُ وَأَيْنَ وَمَتَّى وَ الجِدَةِ وَٱلإِضِافَةِ وَأَنْ يَنْعَلَ وَأَنْ يَنْعُولَ.

و المُعُوَّلُ فِيمَا ذَكُرُوهُ عَلَى الْإِسْتَقْرَاءِ وَ لَا يَغَمْ بُرُهٰانَ عَلَىٰ أَنْ لَيْسَ فَوْقَهَا مُعُولَةً هِي أَعَمَّ مِنَ الْبُعِيمِ أَوْ أَعَمُّ مِنَ الْبَعْضِ. وَ أَمَّنَا مَعْهُومُ الْمُسَاهِيَّةِ وَ الْفَلَى وَ الْمُسْوَجُود وَ أَمَّنَا لَمُعُومُ الْمُسْاهِيَّةِ وَ الْحَالِ الْصَاوِقَةُ عَلَى الْتَشْبَعِ عَنْ يَرِ الْمُسْادِقَةَ عَلَى الْسَبَعِ الْأَخِيرَ وَ الْمُسَاةِ بِالْأَعْرَاضِ الْنِشَبَيَةِ وَ الْحَالِ الْصَاوِقَةُ عَلَى الْتَشْبَعِ الْأَخِيرَ الْمُسَاةِ بِالْأَعْرَاضِ الْنِشَبَيَةِ وَهُ الْمُسَاتِةِ فَهِى مَعَاهِمُ عَامَّةً مُنْ تَعْوَ وَكُودُهُ الْمُسْتِعِ الْأَخِيرَةِ الْمُسْتِعِ الْكَوْء فَوَ الْحَلْمُ وَلَا عَلَيْهِ فِي عَلَيْهِ فِي الْمُسْتَعِيقَةُ اللّهُ وَلَا عَلَيْهِ فَى اللّهُ عَلَيْهِ فَلَا الْمُسْتَعِيقَةً لِلللّهُ لِللّهُ لَيْسَاكِكُودُ وَشَيْئِةُ الْقِيْءُ الْكَيْء مُودُودُ فَلْاشْلِيَةَ لَمُ الْمُسْتَعِيقَةُ الْمُعَى الْمُعْرِد وَشَيْئِةُ الْفِي مُنْ عُودُودُ فَالْاشْلِيَّةَ لَا لَكُنْ مَوْدُودُ وَشَيْئِةً الْقِيْءُ مُودُودُ فَالْاشْلِيَةِ لَا لَكُنْ مَوْدُودُ وَسَلَيْئَةً الْقِيلُ مُنْ عُودُ وَاللّهُ عَلَى الْمُنْ لَكُنْ مَوْدُودُ وَشَلْقِهُ الْمُعْرَادُهُ مُعْلَق الْمُعْرَادُ وَلَاكُمُ مَنْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ الْمُعْرَادُهُ وَلَاكُنُ مَا مُولِكُمُ مِنْ عُودُ الْوَلِحِيدُ مِنْ الْمُؤْدُودُ وَالْمُؤْلِلَةُ وَالْمُ اللّهُ الْمُعْلِقَةُ مِنْ عُولِ الْمُؤْدُ وَاللّهُ الْمُؤْدُودُ وَاللّهُ الْمُؤْدُودُ وَاللّهُ الْمُؤْلِلُكُونُ كُوا اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

وَ عَنْ بَعْضِعِهُمْ: «أَنَّ ٱلْقُولَاتِ أَرْبَعُ، بارْجَاعَ الْقُولَاتِ النِّسْبِيَّةِ إِلَى مَقُولَةٍ واحِدَةٍ فَهِيَ الْجَوْهُ وَ وَالْكَمْ وَالْكُمْ وَالْكَمْ وَالْكَمْ وَالْكَمْ وَالْكَمْ وَالْكَمْ وَالْكَمْ وَالْكَمْ وَالْكَمْ وَالْكَمْ وَالْكُمْ وَالْكُمْ وَالْكُمْ وَالْكُمْ وَالْمَالِيَةِ فَالْمُوالْمُوالْفَالِيْكُولُونِ وَالْمَالِيَا وَالْمِلْوَالِيْكُمْ وَالْكُمْ وَالْمُعْمُ وَالْلَّكُمْ وَالْكُمْ وَالْكُولُونُ وَالْكُمْ وَالْمُولِيْلُولِيْلُولُونُ وَالْمُلْعُولُونُ وَالْمُولِيْلُونُ وَالْمُولِيْلُولِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُولِيْلُونُ وَالْمُولِي وَالْعِلَالِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُولِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُولُونُ وَالْمُؤْلِيْلِيْلِيْلُولُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُولِيْلُونُ وَالْمُولِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ ولِلْلْمُولُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَالْمُؤْلِلْلُونُ وَالْمُؤْلِيْلُونُ وَالْل

<u>ۗ وَيَدْفَعُهُ مَ</u> الْتَقَدَمُ أَنْ الْنَشِيةَ مَفْهُوكَمَ غَيْرُ مَاهُرًى مُنْتَزَعٌ مِن غَوْ الْوِجُودِ. وَلَوْ كَلْ مُحَرَّهُ

غُمُوم الْفَهُوم فِي جَعْلِهِ مَتُولَةً فَلْيُرَدِّ الْلَهُ لَاتِ إِلَى مَقُولَتْينِ: الْبُوْهَرُ وَ الْعَرَضَ لِصِدِق مَفْهُومِ الْعَرَض عَلَى غَيْرا الْجُوهُ مِنَ الْلَهُ لَاتَ، بَلَ إِلَى مُقُولَةٍ وَاجِدَةٍ هِى الْلَهِيَّةُ اُو الْشَيْءُ <u>وَعَنْ شَيِحٌ إِلَّا شُواقَ:</u> أَنَّ الْمَقُولَاتِ خَسَلَ، الْجُوهُرُ وَ الْكُمُّ وَ الْكَيْفُ وَالْتَسْبَةُ وَالْحُرَكَةُ. <u>وَ يَودُ عَلَيْهِ مَا يَرِدُ عَل</u>َى سَابِقِةٍ، مُضافا إِلَى أَنَّ الْحَرَكَةَ أَيْضاً مَفْهُومٌ مُنْتَخَعَ مِنْ خَسُو الْوُجُودِ وَهُو الْوَجُودُ الْسَيَالِ عَبَّمَ الْقَالِرِ النَّابِتِ، فَلَامُسَاعَ لِذُخوهِا فِي الْمَقُولَاتِ.

# اَلْفُصْلُ الْكُتَانِي

# فِي تُعْرِيفِ الْجَوْهَرِ وَ أَنَّهُ جِنْشُ لِمَاتَحْتَهُ مِنَ ٱلْمَاهِيَّاتِ رِ

َ تَنْقَسِمُ ٱلْمَاهِيَّةُ إِنْقِسَاماً أَوَّلِيًّا إِلَى ٱلْمَاهِيَّةِ الْقِي إِذَا وُجِدَتَ فِهَا خُسَادِج وَجَدَتُ لَا فِي مَوْضُوع مُسْتَغْنَ عَنْهَا وَ هِيَ مَاهِيَّةُ أَجُوهُو، وَإِلَ ٱلْمَاهِيَّةِ ٱلْقِّيَا إِذَاوُجِدِتُ فِي ٱلْحَارِج وُجِدَتُ فِ مَوْضُوع مُسْتَغْنَ عُنْهَا وَهِيَ الْمُقُولَاتُ ٱلْتَشِيَّعُ ٱلْعَرْضِيَةُ.

فَالْجَوْهُوُ مُاهِيَّةً إِذَا وُجِدَتَ فَ الْخَارِجِ وُجِدَتَ لَا فِ مُوْضُوعِ مُسْتَفَنِ عَنَهَا، وَ هِذَا تَعَرِيفُ بِوَصْفِ لَازَمِ لِلْرُجُودِ مِنْ غَيْرَ أَنْ يَكُونَ حَدَّاً مُّؤَلِّهَا مِنَ الْجِنْسِ وَ الْفَصْلِ مَاذَا لا مُعْنَى لِنَاهِ بِوَصْفِ لازَمِ لِلْمُعْنَى الْعَرْضِ اللّهُ وَكُل أَنَّ تَعْرِيفُ بِوصَّفٍ لازِمٍ لِوُجُودِ الْمَعُولُاتِ الْرَّشِعُ الْعَرَضِيَةِ وَكُيسَ مِنَ الْمَدَّفِي وَكُيسَ مِنَ الْمَدَّفِي فَي إِلْمَ الْمَدَّفِ لَاتِم لِوَجُودِ الْمَعُولُاتِ الْرَّشْعِ الْعَرَضِيَةِ وَكَيشَ مِنَ الْمُدَّرِفِ شَيْعً وَكُيشَ مِنَ الْمَدَّ فِي فَيْهِ.
الْمُدَّرِفِ شَيْءٍ.

وَ الْتَغُرِيفُ تَعْرِيفُ جَامِعُ مَانِعُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ حَدًّا فَعَوْلُنَا: • مَا هِيَّةُ عَيْسُمَلُ عِلَاقَةَ الْمُاهِيَّةُ وَيَعْرَبُ بِهِ الْوَاجِبُ بِالْذَاتِ حَيْثُ كَانَ وُجُوداً صِرْفاً لاَ مَاهِيَّةَ لَهُ، وَ تَقْيِدُ الْمُاهِيَّةُ بِغَوْلِهَا، «إِذَا وُجِدَتَ فَى الْوَيْدِ بِالْذَاتِ حَيْثُ كَانَ وُجُوداً صِرْفاً لاَ مَاهِيَّةَ الْمُؤْمَ الْذَى مُوَ جَسُوهُ وَ بَقَيْدِهُ اللَّهِ عَلَى أَنَّ التَّعْرِيفَ بِالْمِيَّةِ الْمُؤْمَ وَالْذَى مُو جَسُوهُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمِ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمِ عَلَى الْمُؤْمِ عَلَى الْمُؤْمِ عَلَى الْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَمِ عَلَى الْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِ اللَّهُ وَمِ عَلَى الْمُؤْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَ اللَّهُ وَمِ عَلَى الْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يُوجِبُ إِلَيْوَالِمَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللْعَالَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤُمُومُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللِمُوالِقُ

ُ وَ تَقْبِيدُ الْمُوْضُوعِ بِكُوْنَهِ مُسَّتَغِنِياً عَنَهَا، لِلْإِشَارَةِ إِلَىٰ تَعْرِيفُ الْمُوْضُوعَ بِصِفَتِهِ اَلْلَّوْمَةَ رِ لَهُ، وَ هُو أَنْ يَكُونَ قائِماً بِنَفْسِهِ - إِني مُوْجُوداً لِنَفْسِهِ - فَالْجَوْهُوُ مُوْجُودُ لَا فِي مُوضُوعٍ حِرايُّ لَيْسٌ وُجُودُهُ لِغَيْرُهِ - كَالْاَعْراضِ، بَلْ لِنَفْسِمِ وَ أَمَّا مَا قِيلَ: إِنَّ ٱلْتَقِيدَ بِالْاِحْنَاء لِا دُخَال الْمُتُور اَلْمُوهَ يَدَ اَلْحَالُت فِي ٱلْمُاذَة فِي الْمُاذَة فِي الْمُاذَة فِي الْمُادَّة فِي الْمُادَّةِ فِي الْمُعْدَدِ فَا الْمُوادِي الْمُنْفَقِينَ الْمُؤْفُوعِ، لَكِنَّ مُوضُوعُها غَيْرُ مُسْتَفَّنَ عَنها، بَلْ مُفَتَّرَةً الْهَا. فَعَدِي فَا فَالْمُونُونَ الْمُوادِينَةُ مُاهِيّاتُ بَسِيطَةٌ غَيْرُ مُسْدَوْجَة تَحْتَ مُقُولَة الْمُوهُودِ وَلا مُخْتَسَدُهُ عَيْرُ مُسْدَوِجَة تَحْتَ مُقُولَة الْمُوهُودِ وَلا مُخْتَسَدَةً بِعِنْس، كُما تَقَدَمَتِ الإِشَارَةُ إِلَيْهِ فِي مُرْحَلَةِ اللهَيْة.

<u>وَ وَجُوْ</u>دُ الْقِسْمَيْنُ أَعَنَى اَلْكُوْهُرُ أَوْ الْمُرَضَّ فِالْخَارِجُ ضَعُرُورِيٍّ فِالْجُمَلَة، فَنَ أَنكَرَ وُجُودَ الْجُوْهُرِ فَقَدَ قَالِ بَجَوْهُرِيَّةِ الْأَعْرَاضِ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُ وَ مِنَ الْأَعْرَاضِ مَا لَارَيْبَ فِي عَرْضَيَتِهُ كَالْأَعْرَاضِ النَّسَبَيَةِ. عَرْضَيَتِه كَالْأَعْرَاضِ النَّسَبَيَةِ.

وَالْجَوْهَرِ جِنْسُ لِلَّ يَصْدُقُ عَلَيْهِ مِن الْمَاحِيَّاتِ النَّوْعَيَةِ مَثَوَّمَ لَمَا مُانْحُوذُ في حُدُودِها، لِأَنَّ كُونَ الْمَاهِيَّاتِ الْعَرَضِيَةِ مُفَتَقِرَةً في وُجُودِهاَ الْخَارِجِيّ إِلَى مُوضُوعٍ مُسْتَغْن عَنْهَا يَسْتَلْزمُ وُجُودَ مَاهِيَّةً هِيَ فِي ذَاتِها مَوْضُوعَةً لَمَا مُسْتَغِنيَةً عَنْها وَ إِلاَّ ذَهَبَتْ سَلِسُلَةُ ٱلْإِلْ عَيْرِالْنَهَايَةِ فَلَمْ تَتَقَرَرُ مَاهِيَّةً. وَهُوَ ظَاهِرٍ.

وَ أَمَّا مَا اَسْتَدِلَ بِهِ عَلَى جِنْسِيَةِ الْجُوْهِ لِمَا تَحْتَهُ بِأَنَّ كُوْنَ وُجُود الْجُوْهَ لَا فَ مَرْضُوعٍ وَصْفَ وَاحِدُ مُشْتَرِكَ بَيْنَ الْمَاهِيَّاتِ الْجُوْهِ يَّةَ حَاصِلٌ لَمَا عَلَىٰ وَجْهِ اللَّذُومِ مَعَ قَطْعَ النَّظَر عَنَ الْاَمُورِ الْخَارِجَةِ، فَلَوْ لَمْ يَكُن الْجَوْهُ جِنْساً لَمَا، بَلْ كَانَ لَازِمُ وُجُودُهَا وَ هِيَ مُاهِيَّاتُ مُتَبَايِنَةَ بَالْمُورِ الْخَارِجَةِ، فَلَوْ لَمْ يَكُن الْجَوْهُ جِنْساً لَمَا، بَلْ كَانَ لَازِمُ وُجُودُهَا وَ هِيَ مَاهِيَّاتُ مُتَبَايِنَة بَهِم النَّهُ عَلَى كَذَلَك، وهو محال بِهام الذَّات، لَوْم النَّهُ عَلَى كَذَلَك، وهو محال فبين هذه الماهيّات الكثيرة المتباينة جامع ماهويّ واحد لازمه الوجوديّ كون وجودها لا في الموضوع.
في الموضوع.

. ۚ فَالْمَعَوَّلُ إِثْبَاتُ جِنْسِيَّةً إِلْجُوْهِرِ لِلْ تَحْتَهُ مِنَ ٱلْمُاهِيَّاتِ عَلَىٰ مَا تَقَدَّمَ مِسِنْ أَنُّ الْفِيتِّفَارَ

الَعَرُضِ إِلَىٰ مُوْضُوعِ (¹) يَقُومُ بِهُ يَسْتُلْوَمُ ماهِيَّةً قائِمَةً بِنَفَّسِها. وَ يَتَغَوَّعُ عَلَىٰ مَّا تَقَدَّمَ أَنَّ الْتَنْيَءُ الْواحِدَ لَا يَكُونُ جَوْهُراً وَعَرَضِاً مَعاً، وَ ناهِيكَ في ذَٰلِكَ أَنَّ الْجَوَّهُرُ وَجُودُهُ لِا فَى مُوْضُوعٍ وَ الْعَرَضُ وُجُـودُهُ فِي مَـُوضُوعٍ. وَ ٱلْوَصُــفَانِ لَا كِجُتَيِعَانِ فِي شَيْءٍ واحِدٍ بِالبِّدُاهَةِ.

<sup>·</sup> كُوْنُ وَجُودِ الْعَرَضِ لَفِيرَهِ (نَاعِتًا لِلْفَيْرِ) مَعنَى سَلْبِي لا اقْتِضَاءَ لِلَمَهِيّةِ الْعَرَضِيّةِ بِاللِّسِبَةِ الْلِهِ وَليْكِنْ وُجُودُ بِلُوازِمِها وَالْمَعْنَى الْوَاحِدُ لِأَيْنَتَزَعْ مِنْ مَاهِيَاتٍ مُتَبَايِنَةِ وقَدْ أَشَرْنا إِلَيْهِ فِى قُولْنِا: وَإِلاَ ذَهَبَتَ سَلِسَلِلْهُ الْاِقْتِقَارِ إِلَى غُيرٍ النهاية .

### مرحلةِ ششيم:

# درمقولات دهگانه

و آنها اجناس عالی بوده، ماهیّات به تحلیل عقلی به این اجناس، منتهی میگردند، و این مرحله، بیست و یک فصل دارد: درس هیجدهم

درس هیجدّهم (۱۸)

#### فصل اوّل

#### در مقولات و تعداد آنها

در این، شکّی نیست که موجود ممکن، دارای ماهیّت است که همان ذات ممکن است که نسبت آن، به (طرفین) وجود و عدم متساوی بوده، در پاسخ (سؤال بـه) «ماهو»؟ واقع می شود.

باز شکّی نیست که در این ماهیّات، اشیاء مشترک و مختّص، یعنی «اجناس» و «فصول»، وجود دارند.

و باز شکّی نیست که در میان اینها، اجناسی هستند که ۱۰عمّ» از همهٔ اجناس هستند و (باز) اجناسی هستند که از همهٔ اجناس، ۱۰خصّ» میباشند یعنی اجناس از «اخصّ» تا «اعمّ» بطور تصاعدی، یکی بر دیگری، ترتّب پیدا میکنند و ناگریز سلسلهٔ اجناس، منتهی به جنسی میشود که فوق آن دیگر، جنسی نیست.

<u>زیرا</u> ادامهٔ تسلسلِ اجناس، مستلزم رفتن سلسله، به غیر متناهی است که آن هم محال میباشد زیرا ادامهٔ تسلسل اجناس تا بینهایت مستلزم این است که ذات ممکن از اجزاء غیرمتناهی، مرکّب باشد و در نتیجه، برای ما، امکان ندارد که شیءای از این ماهیّات غیرمتناهی را به تمام ذاتیّاتش، تعقّل کنیم.

علاوه بر این سلسلهٔ اجناس، به اعتبار ملاحظه آنها به نحو «به شرط لا» از (قبیل) «موّاد خارجی» (در صورتیکه اجناس ملاحظه شده در دهن در رابطه با خارج باشد) یا «عقلی» (در صورتیکه طرف ملاحظهٔ اجناس تنها در عقل و ذهن باشد) میباشند.

و (بدیهی است که) ماذه، از جملهٔ علل قوام اشیاء بوده، حتماً متناهی میباشد چنانکه بررسی آن بزودی خواهد آمد.

حاصل کلام اینکه در اینجا، اجناس عالیه ای داریم که فوق آنها دیگر، جنسی نیست و این اجناس را (در اصطلاح فلفه) «مقولات» مینامند، (زیرا تنها این اجناس هستند که بر اشیاء حمل میشوند به حمل ذاتی، برای اینکه فوق اجناس، جنسی وجود ندارد تا حملی بر اشیاء داشته باشند و افا حمل فصول بر اشیا، چنانکه گفتیم حمل غرضی است نه ذاتی).

#### از مطالب گذشته چند نکته ظاهر می شود:

۱ - مقولات، از قبیل بسائط بوده، مرکب از جنس و فصل نیستند و گرنه لازم می آید که فوق آنها نیز، جنسی برای آنها، وجود داشته باشد و این، خلاف مفروض است.

 ۲- مقولات با یکدیگر، با تمام ذات بسیطشان، «متباین» هستند و گرنه بینشان مشترک ذاتی که عبارت از جنس او است، وجود خواهد داشت و این جنس، فوق آنها خواهد بود و چنانکه گفتیم این، خلاف مفروض است (یعنی فوق این اجناس، جنسی موجود نیست).

۳- یک ماهیّت، تحت بیش از یک مقوله، مندرج، نیست<sup>(۱)</sup> پس ممکن نیست که شیء واحد در آن واحد، هم جوهر باشد و هم کم باشد و هم کیف و هم چنین است سایر اجناس.

و از اینجه، این نتیجه را میگیریم که هر معنائی که در بیش از یک مقولهٔ موجود است پس آن معنا، حتماً تحت مقوله، داخل نیست زیرا اگر این معنا، داخل باشد تحت مقوله ای که

۱-- ولکن برخی از فلاسفه گمان بردهاند که جایز است شیء واحد هم جوهر باشد و هم عرض، توضیح این نظر و پاسخ آن در آسفار ج ۴ ص ۲۸۰ و ص ۲۸۵ نقل شده مراجعه نمائید. (شارح).

بر أن معنا صادق است، لازم مى آيد، دو جنس يا اجناس متباين، داشته باشد و اين، محال است.

نظیر این، مفاهیمی است از قبیل شیء و وجود و نحو اینها که بر واجب و ممکن، هر دو صادق می آید و در نتیجه، مفاهیمی از قبیل شیء و وجود، تحت هیچ مقولهای از مقولات ده گانه داخل نیست و اشاره به آن سابقاً گذشت.

۴ ماهیات بسیطه مثل «فصول جوهری» (مثل ناطق، فصل انسان که فصل جوهری» (مثل ناطق، فصل انسان که فصل جوهری محسوب می شود) و متل «نوع مفرد» (یعنی نوعی که فوق آن نوعی وجود ندارد) اگر واقعیت داشته باشد همهٔ اینها، از تحت مقولات، خارج هستند و بحث آن، در مبحث ماهیت گذشت.

۵- •واجب» و «ممتنع» از (دائرة) مقولات، خارج هستند زیرا هر کدام از این دو،
 ماهیتی ندارند و مقولات، ماهیّاتی هستند که اجناس (عالی) محسوب می شوند.

#### تعداد مقولات:

جمهور «مشائيون» (۱) عقيده دارند كه مقولات، دهتا هستند و عبارتند از:

«جوهر - كمّ - كيف - وضع - اين - منّى - جِده - إضافه - أن يَفْعَلْ أَنْ يَنْفَعِلْ».

دلیل آنان، استقراء است و برهانی اقامه نشده است که فوق این اجناس، مقولهای وجود ندارد که از همهٔ اینها یا برخی از اینها، اعمّ باشد.

امًا مفهوم «ماهیّت» و «شیء» و «موجود» و امثال اینها (از مفاهیم عامّ) بر جمیع مقولات دهگانه، صادق است و هم چنین مفهوم «عَرَض» و «هیئت» و «حال» که جزء جوهر، برنه تای آنها، صادق است و نیز «هیئت نسبی» که بر هفت تای اخیر که آنها را هاعراض

۱- از جملهٔ مشائین معلّم «اوّل ارسطو» در کتاب خود: «قاصینور یاس» یعنی مقولات و نیز در کتاب: «طو بیقا» یعنی جدل، تصریح دارد که مقولات ده تا است و از فلاسله نیز مثل شیخ الّرئیس ابوعلی سینا در طبیعیّات شفاء فنّ اوّل مقالهٔ دوم ص ۴۲ و صدرالمتأنّهین در اسفار ج ۴ ص ۶ (شارح)

نسبی، مینامند، صادق است.

همهٔ اینها، مفاهیم عامّی هستند که از نحوهٔ وجود این مقولات، انتزاع شده و از سنخ ماهیّت، خارجاند.<sup>(۱)</sup>

پس ماهیت شیء، همان ذات او است که در پاسخ سؤال به «هاهو» آورده میشود پس هویتی نیست جز برای «شیء موجود» و شیئیت شیء، موجود است و برای آنچه موجود نیست، شیئیتی نیست.

و «عَرَض بودن شی» همان، وجود او است در حالیکه قائم به غیر است و قریب به همان معنا است «بودن شیء بعنوان هیئت» و «بودن شیء بصورت حالّ» و (بدیهی است که) نسبت شیء (به هیئت یا حال) همان، بودن شیء است در غیر خودکه خارج از وجود غیر، نیست.

پس همهٔ این مفاهیم، از نخوهٔ وجود، انتزاع شده، بـر زیـادتر از یک مـغوله، حـمل میشود پس، از سنخ مقولات نبوده، و داخل در آنها نیست چنانکه گذشت.

از برخی از فلاسفه<sup>(۲)</sup> منقول است که مقولات، چهار تا هستند (نه دهتا)، بـه ایـن ترتیب که مقولات نسبی: (وضع – این – مثّی – جِده - اضافه - آن یَفْتَلَ آنْ یَنْفَبِلُ) را بر مقولهٔ واحدی، بر میگردانند و آن چهار مقوله عبارتند از «جوهر – کمّ – کیف – و نسبت».

ولكن اشكال آن از مطالب قبلى، روشن مى شود أنجاكه گفتيم كه نسبت، مفهومى است كه ماهيت ندارد و تنها، از نحوة وجود انتزاع شده است.

و چنانچه، عنوانِ «مفهوم بودن و عمومیّت آن» تنها در قرار دادن آن به عنوان «مقوله» کافی باشد لازم است که مقولات ده گانه، بدو مقولهٔ: «جوهر» و «مَرّض» برگردد

۱- این نظر مرحوم استاد علاّمه در فرق بین جوهر و غرّض به اینکه جوهر از نحوهٔ و جود شی انتزاع شده امّا غرّض چنین نیست از طرف برخی از فلاسفه مثل شیخ اشراق در حکمت الاشراق ص ۶۱ و ص ۷۱ و میرداماد در قبسات ص ۴۰ و مرحوم شیخ الرئیس در مطارحات ص ۲۸۱ مورد بحث و ایراد شده است مراجعه کنید (شارح) ۲- مراد از برخی از فلاسفه عمربن سهلان ساوجی مولّف کتاب «البصائر» به نقل از کتاب مطارحات ص ۲۷۸. (شارح)

زیرا مفهوم غزض، بر همهٔ مقولات، غیر از جوهر، صادق میباشد بلکه بالاتر، لازم میآید که همهٔ مقولات ده گانه، بر مقولهٔ واحدی برگردد و آن «ماهیّت» و یا کلمه «شیء» است.

از •شیخ اشراق» (۱) نقل شده است که مقولات، پنج تا هستند: •جوهر -کم -کیف - نست و حرکت».

بر این قول نیز، همان اشکالی وارد است که بر قول سابق وارد کردیم، (که نسبت، مفهومی است که ماهیت ندارد و تنها از نحوهٔ وجود انتزاع شده است در حالیکه لازم است مقولات از قبیل ماهیات باشند.

علاوه بر این لازم می آید که همهٔ مقولات بدو مقولهٔ جوهر و عرض و بالاتر اینکه همهٔ مقولات دهگانه بر مقولهٔ واحدی برگردد چنانکه شناختید).

علاوه بر این (میگوئیم که) حرکت نیز، مفهومی است که از نحوهٔ وجود انتزاع شده و عبارت از وجود سیّالی است که ثبات و قراری بدارد پس مجالی نیست که حرکت، داخل در مقولات باشد.

۱- عبارت شیخالاشراق در کتاب تلویحات ص ۱۱ ذکر شده، مراجعه نمائید (شارح)

#### فصل دوّم

### در تعریف ِجوهر و اینکه آن، جنس است نسبت به ماهیّتِ تحت پوشش خویش

ماهیّین، به انقسام اوّلی، به دو قسم، نقسیم میشود:

۱ ماهیتی که به هنگام تحقق در خارج (نحوهٔ وجودیاش این است که) مـوجود میشود نه در موضوعی که بینیاز از ماهیّت باشد و این، ماهیّت جوهر است، (اَلْماهِیّهُ اِدا وُجِدَتْ فی الْخَارِج، وُجِدَتْ لا فی مُؤخُوع مِسْتَنْنِ عَنْها وَ هِی ماهیّهُ الجَوْهَی).

۲- ماهیتی که اگر در خارج موجود باشد موجود می شود در موضوعی که مستفنی از ماهیت است و این را، بنام «مقولات نه گانهٔ عُرضی» می نامند.

(ٱلْمَاهِيَّةُ إِذَا وُجِدَتْ في الْخَارِجِ، وُجِدَتْ، في مُوْضُوع مِسْتَغْنِ عَنْها)

پس جوهر، ماهیّنی است که اگر در خارج موجود شود، موجود میشود نه در موضوعی که بینیاز از ماهیّت است.

و هم چنین تعریف غرّض (به این نحو:)که «ماهیّتی است که اگر در خارج موجود شود موجود میشود در موضوعی که بینیاز از ماهنت است»

این تعریف، نیز تعریف عَرَض، به وصف لازم وجود مقولات نه گانه عَرَضی است و از قبیل حدّ شیء به جنس و فصل، نیست.

(این نکته قابل ذکر است که) تعریف مذکور، جامع افراد خود و مانع از اغیار است اگر چه از قبیل حدّ، نیست.

پی کلمهٔ ماهیت در تعریف، شامل همهٔ ماهیات می شود و با این قید، ۱۹۰جب بالذّات، وجود صرف بوده، ماهیّت ندارد. ندارد.

و مقیّد شدن ماهیّت با قید «اگر در خارج موجود بشود» (اِذَا وُجِدَتْ فِی الْخَارِج)، برای این است که به حمل شایع، جوهر باشد زیرا اگر مفهوم، به وجود خارجی متحقّق نباشد، «ماهیّت» به عنوان یک «حقیقت» به شمار نمی آید که آثار حقیقی خود را داشته باشد.

با این قید، جواهر ذهنی که به حمل اوّلی، جواهر هستند از تعریف جوهر، خارج می شود زیرا صدق مفهوم بر خودش،از قبیل «حمل اوّلی» بوده، موجب نمی شود که مفهوم، تحت خودش، مندرج باشد.

مقید کردن موضوع در تعریف جوهر به قید «موضوع بینیاز از ماهیت باشد» اشاره به تعریف موضوع، به صفت لازم خودش میباشد و آن اینکه، «قائم به نفسه» یعنی «موجود لنفسه» باشد پس جوهر، موجود لا فی موضوع است یعنی وجود او برای غیر نیست همانطور که در آغراض چنین است. (یعنی وجود آغراض برای غیر بوده و نیاز به موضوع دارد). اما وجود جوهر برای خودش بوده (و لنفسه) میباشد.

اما آنچه گفته شده که: «مقید کردن موضوع به استغناء و بی نیازی» برای این است که «صور جوهریه» که در ماده، حلول کرده است در تعریف، داخل باشد زیرا این صور، گرچه موجود در موضوع است ولکن موضوع آنها (یعنی صاده)، مستغنی از ماهیّت (یعنی صور جوهری) نیست بلکه محتاج آن، میباشد.

این گفته مردود است به اینکه حقّ، این است که «صور جوهری، ماهیّات بسیطی هستند که نه تحت مقولهٔ جوهر، داخل هستند و نه دارای جنسی میباشند چنانکه در بحث

ماهیات اشاره به آن رفت. (که صور جوهزی اگر در ذهن، لا بشرط اعتبار شوند به صورت فصول جوهری در می آیند و چنانکه گفتیم فصول جوهری بسائط هستند و مرکب از جنس و فصل نیستند وگرنه لازم می آید که فصول نیز، نوع محسوب شده به صورت انواع متسلس درآیند و این نیز محال است).

وجود و تحقّق هر دو قسم جوهر و عرض، در خارج في الجمله، ضروري است.

پس اگر کسی که وجود جوهر را در خارج، منکر است این شخص، بدون توجه و التفات، در حقیقت، به جوهریّت اعْراض، قائل شده است (زیرا ما نمی توانیم وجود اشیء مستقل و قائم به ذات اشیاء را منکر شویم اگر اینها از قبیل جواهر نباشند پس ناچار از قبیل اعْراض خواهند بود پس ها بدون التفات، به جوهریّت اعْراض معتقد شده ایم)

و از اَغْراض مواردی هست که در عرضیّت آنها، هیچ گونه شکّ و ریبی وجود ندارد مثل اعراض نسبیّه.

جوهر، جنس ماهیّات نوعیه (از قبیل جسم مطلق و جسم نامی و حیوان و انسان و سایر انواع حیوانات) است که بر آنها، صادق است و مُقِوّم آنها بوده، در حدود و تعاریف آنها اخذ می شود، زیرا، این مسأله که ماهیّت عرضیّة در وجود خارجی خودشان، محتاج موضوعی هستند که آن موضوع از ماهیّات بی نیاز است، مستلزم وجود ماهیّتی است که آن به ملاحظهٔ ذاتش (فی ذاتها) موضوع ماهیّت عرضی بوده، مستغنی از آنها می باشد و گرنه، سلسلهٔ نیاز و احتیاج، به غیر متناهی، می رسد، پس در این صورت، هیچ ماهیّتی، تقرر ندارد و این، واضح است.

امًا آنچه، با آن، بر جنس بودن جوهر، نسبت به ماهیّات نوعی تحت پـوشش خـود استدلال شده است، خالی از اشکال نیست.

توضیحِ استدلال اینکه «بودن وجود جوهر، لا فی موضوع» یک وصف مشترک است بین ماهیّات جوهری که با قطع نظر از امور خارجی، برای آنها، به نحو لازم حاصل است.

حال اگر جوهر، جنس این ماهیّات جوهری نباشد بلکه لازم وجود آنها باشد در حال اگر جوهری نسبت به هم به تمام ذات متباین هستند در این صورت لازم می آید که مفهوم واحد، از مصادیق کثیر متباین از این جهت که کثیر متباین است، انتزاع شود و این

محال است پس ناچار، بین این ماهیّات کثیرمتباین، جامع ماهویِ واحدی، وجود دارد که لازمهٔ وجودی آن، همان وجود آنها، لافی موضوع است.

اما اشکال این استدلال این است که وصف مذکور، معنائی است که از سنخ وجود این ماهنات جوهری، انتزاع شده است نه از خود ماهنات، همانگونه که قید «وجود در موضوع» که وصف واحد و لازم مقولات نه گانه عَرَضی است، معنای واحدی است که از سنخ وجود. جمیع اعراض، انتزاع شده است.

پس اگر وصف انتزاع شده از جوهر، مستلزم این باشد که معنای واحدی بوده، جامع ماهویِ واحدی در میان ماهیّات جوهری دارد، در این صورت لازم میآید که وصف انتزاع شده از مقولات غرضی نیز، معنای واحدی بوده، جامع ماهوی واحدی در میان مقولات غرضی بوده، جنس آنها باشد.

نتیجهٔ آن، این می شود که ماهیات، بطور کلّی، منتهی، به دو مقولهٔ جوهر و عرض بشود (نه مقولات ده گانه).

پس دلیلِ قابل اعتماد در اثبات جنس بودن جوهر، برای ماهیّت تحت پوشش خود، همان مطلبی است که سابقاً گفته شد که نیاز غرض به موضوعی (۱) که عرض، قائم به آن موضوع میشود، مستازم ماهیّتی است که قائم «به نفسه باشد» ونتیجهٔ آن اینکه، شیء واحد، نمی تواند هم جوهر و هم عَرْض، و مانع آن، این است که وجود جوهر، «لا فی موضوع» است (یعنی غرض نیاز به موضوع ندارد) و وجود عَرْض، «لی موضوع» است (یعنی عَرْض نیاز به موضوعی دارد) و بدیهی است که این دو وصف در شیء واحد جمع نمیشوند.

۱- تعت بودن وجود عُرَض برای غیر خود، یک معنای سلبی است و ماهیّت عُرَضی، نسبت به آن اقتضائی ندارد ولکن وجود جوهر، وجود «یه نفسه» و قائم «یه نفسه» بوده، همان ماهیّت جوهر میباشد. و آن ممنای واحد ایجابی است که ماهیّت، مثل لوازم خویش، آذرا، نیز اقتضا میکند.

و بدیهی است که معنای واحد از ماهیّات متباین، انتزاع، نمی شود و دلیل آنرانیز، سابقاً اشاره کردیم که: اگر اینطور باشد یعنی یکی معنای واحد، از ماهیّات متباین از این جهت که متباین است انتزاع شود سلسله نیازها، تسلسل پیدا میکند و تا غیرمتناهی، پیش می رود و آن نیز محال است.

#### خلاصة درس هيجدهم:

در این شکّی نیست که موجودهای ممکن، دارای ماهیّت هستند و ماهیّات نیز جنس و فصل میباشند.

و نیز میدانیم که در میان اجناس و فصول اجناسی هستند که از همهٔ اجناس اغیم هستند و باز اجناسی هستند که از همهٔ اجناس اخض میباشند و اجناس از اخض تا اعمٔ به طور تصاعدی یکی بر دیگری ترتب پیدا کرده و بالاخره منتهی به جنسی میشوند که فوق آنها جنسی نیست و به این ترتیب ترتب در اجناس پدید میآید: دلیل این مطلب در متن درس بیان شده است و این اجناس را در اصطلاح فلیفه «مقولات» مینامند.

مقولات از قبیل بسائط بوده، مرکّب از جنس و فصل نیستند و نیز این مقولات با تمام ذات بسیطشان با یکدیگر متباین هستند و نیز یک ماهینت جایز نیست تحت بیش از یک مقولهٔ مندرج باشد.

ماهیّات بسیط مثل نوع مفرد و فصول جوهری اگر واقعیّت داشته باشد همهٔ اینها از تحت مقولات خارج هستند و امّا مفهوم ماهیّت و شیء و موجود و امثال اینها نیز بزجمیع مقولات صادق است، تفصیل این مطالب و علت احکام بالا همه در متن درس ذکر شده مراجعه کنید در تعداد مقولات چند نظر بین فلاسفه موجود است:

الف: فلاسفه مشاء عقیده دارند که مقولات ده تا هستند، «جوهر – کم – کیف – وضع – أین – مَتْی – جِده – اضافه – آن پفعل – آن لا یَلْفعل.

 برخی از فلاسفه معتقدند که مقولات چهار تا هستند «جوهر – کـم – کـیف و نسبت»

ج: بعضی دیگر از فلاسفه عقیده دارند که مقولات دهگانه، بـدو مـقوله: «جـوهر و عَرَّص» بر میگردند. ا درس هیجدهم

د: از شیخ اشراق نقل شده است که مقولات پنج تا هستند: «جوهر - کټ - کیف - نسبت - حرکت». بیان هر یک از اقوال و اشکالهای وارد بر آنها در متن درس توضیح داده شده، مراجمه کنید.

ماهیّت بانقسام اوّلی به دو قسم جوهر و عرض تقسیم میگردد و تعریف هر یک از جوهر و عرض در متن درس ذکر شده، می توانید آنرا با توضیحاتی مطالعه نمائید.

جوهر نسبت به ماهیّات نوعی تحت پوشش خود، جنس محسوب می شود، توضیح آن و اشکال وارد بر آن در متن درس بیان شده مطالعه کنید.

#### پرمشها:

- ۱- سلسلهٔ اجناس منتهی به جنسی می شود که فوق آن دیگر جنسی نیست می دانید چرا؟
   توضیح دهید.
  - ۲- مقولات از قبیل بسایط بوده، مرکب از جنس و فصل نیستند دلیل آنرا بیان کنید.
    - ۳- چرا مقولات با یکدیگر با تمام ذات بسیطشان متباین هستند؟ دلیل بیاورید.
      - ۴ چرا یک ماهیت، تحت بیش از یک مقوله مندرج نیست ؟ توضیح دهید.
- مفهوم شیء و وجود، تحت هیچ مقولهای از مقولات دهگانه، داخل نیستند میدانید
   چرا؟ بیان کنید.
  - واجب و ممتنع از دایرهٔ مقولات خارج هستند دلیل أنرا توضیح دهید.
- ۲- عقیدهٔ «مشانیون» و «اشراقیون» را در تعداد مقولات توضیح دهید و اشکال وارد بر اشراقیون را نیز ذکر نمائید.
- جوهر را تعریف و مثالی برای أن بیاورید، ضمناً بیان کنید چرا واجب بالذات از تعریف جوهر خارج است؟
- جوهر، جنس ماهیّات نوعی از قبیل جسم مطلق و جسم نامی و حیوان و انسان و سایر
   انواع حیوانات بوده، مُقوم آنها و در حدود تعاریف، اخذ می شود می دانید چرا؟ توضیح
   دهید.
- ۱۰ بر جنس بودن جوهر نسبت به ماهیّات نوعی تحت پوشش خود اشکالی وارد شده، آن
   اشکال را همراه پاسخ آن بیان کنید.

### اَلْدَرْسُ الْتَاسِعُ عَشَرَ (١٩)

### ٱلْفَصْلُ ٱلثَّالِثُ

# ِلِى أَقُسٰامِ الْجَوْهَرِ ٱلْأَوَّلِيَةِ

قَالُوَا: إِنَّ ٱلْجُوْهَرَ إِمَّنَا أَنْ يَكُونَ فِي مَحْلٌ إِوْ لَا يَكُونُ فِيهِ وَالْكَائِنْ فِي الْخَلِ هُوَ الْعَشُورَةُ ٱلْمَاذِيَّةُ، وَغَيْرُ الْكَائِنِ فِيمِ إِمَّا أَنَّ يَكُونَ عَلَا لِشَّى، يَقُومُ بِهِ أَوْ لَا يَكُونُ، وَ الأَوْلُ هُوَ الْجَيْرِلِ وَ اَلْنَانِي إِمَّا أَنْ يَكُونَ ذَا عَلَاجَةٍ إِنْفَعِالِيَّةٍ بِالْجِسْمِ بِوَجْدٍ أَنْ لَا يَكُونُ، وَالْأَوْلُ هُوَ الْجَسْمُ وَ الْكَانِي إِمَّا أَنْ يَكُونَ ذَا عَلَاجَةٍ إِنْفَعِالِيَّةٍ بِالْجِسْمِ بِوَجْدٍ أَنْ لَا يَكُونُ، وَالْأَوْلُ هُوَ الْنَفْسُ وَ الْقَالِي هُوَ الْعَقُلُ: هُوَ الْعَقُلُ:

العقل.

وَ لِيَسْ الْتَقْسِمُ عَقِلِتاً دَائراً بَيْنَ النَّنَى وَالْإِنَّبَاتِ، فَإِنَّ الْجُوْهَرُ ٱلْمُرَكِّبَ مِنَ ٱلْجُنُوهِ الْحَالِّ وَالْجَوْهَرِ الْحُلِّ لَيْسَ يَنْحَصِرُ بِحَسَبِ الْإِحْتَالُ الْعَثْلِ فِٱلْجِسْمَ فِنَ ٱلْجُائِزِ أَنَّ يَكُونَ فِٱلْوَجُودِ جَوْهُرُّ مَادِئٌ مُرَكِّبُ مِنَ ٱلْمَادَةِ وَصُورَةً غَيْرِ ٱلصُّورَةِ ٱلْجُسْمِيَّةِ لِكِنَّهُمْ قَصَرُوا ٱلنَّوَعَ ٱلمَادِئُ الْأَوْلِ فِالْجِسْمِ تَعْوِيلاً عَلَىٰ السَّقِرَائِهِمْ

ٱلأُوّلِ فِي الْحِسْمِ تَعْوِيلاً عَلَى السَّتِقُرَائِهِمْ. عَلَى اَتَّكَ قَدْ عَرَفَتُ أَنَّ الْصُّورَةُ الْجَوْهَرِيَّةَ لَيْسَتْ مِّنْدَرِجُةٌ تَعْتَ مَقُولَة الْجُوْهِرِ ﴾ إِنَّ صَدَقَ عَلْيَهَ الْجُوْهِرِ ﴾ إِنَّ صَدَقَ الْخَارِجُ اللَّازِجُ اللَّازِمُ.

ثُمَةَ قَالَ مُشِيراً إِلَى وَجَهِ جَوْدَةِ هَذَا ٱلتَّقَسِيرِ: «وَ ذَلِكَ لِمَا سَهَظَهَرُ مِنْ تَضَاعِيهِ مأ حَقَقْنَاهُ مِنْ كُوِّنِ الْجُوَهِ النَّفُسَانِيَ ٱلْإِنْسَانِيَ مَادَةً لِلْصُّورةِ ٱلإِدْراكِيَّةِ ٱلتَّى يَتَحَصَلُ بِهَا جَوْهِ الْ آخر كَمَالِيَّا بِالْفَعْلِ مِنَ الْأَنُواعِ الْحُصَّلَةِ التَّي يَكُونُ لَمَا نَحُوُ آخَرُ مِنَ الْوُجُودِ غَلَيْرُ الْوُجُلُودِ الْطَبِيعِيّ الْذِي لَمُنْهِ الْأَنُواعِ الْحُصَلَةِ الْطَبِيعَيَّةِ»، انتهى. (ج ٤، ص ٢٣٤)

وُ لَمَا يَهِ دُ عَلَى ٱلْتَقْسِيمِ ٱلسَّابِقِ يَهِ دُ عَلَيٌّ هَٰذَا ٱلْتَقْسِيمِ أَيْضاً. عَلَى أَنَّ عَسَطَفَ الْصُّــوَرِ الْطَبِيعِيَّةِ وَ هِي مُتَأْجِّرَةٌ عَنْ نَوْعِيَّةِ ٱلْجِسْمِ عَلَى ٱلصُّورَةِ ٱلْإِمْتِوْاتِةِ لِأَيْلائِمُ كَــُونَ ٱلْإِنْـقِسَامِ أُولِيَّا.

وكيفُ كانَ فَالذِّي نُهِنّنا هَهُنا أَنْ نَبُحَثَ عَنْ حَقِيقَة الجِسْمِ وُ جُزَنَيْهِ: اَلْمَادَة وَ الْصُورَة الْجُسْمِيّةِ. وَ أَمّنا النّفُسُ فَإِسْتِيفَاءُ الْبَحْثِ عَنْها في عِلْم النّفْسِ وَ سُتنكَفَفُ حَقِيقَتْها بسُعضَ الإنكِشَافِ في مَرْحَلَق النّقَة وَ الْفِعْلِ وَ الْعَاقِلِ وَ الْمَقْوُلِ، وَ أَمّنا الْمَقَلُ فَيَقعُ النّكِلامُ في حَقِيقَتِنِ فِي مَرْحَلَق النّقَة وَ الْفِعْلِ وَ الْعَاقِلِ وَ الْمَقْولِ، وَ أَمّنا الْمَقَلُ فَيْقُم اللّهُ فَي مَرْحَلَق النّقَة وَ النّقلِ وَ الْعَاقِلِ وَ الْعَلْمُ وَ الْعَاقِلِ وَ الْعَاقِلِ وَ الْعَاقِلِ وَ الْعَاقِلِ وَ الْعَلْمُ وَ الْعَلْمُ وَ الْعَلْمُ وَ الْعَلْمُ وَ الْعَاقِلُ وَ الْعَلْمُ وَ الْعَلْمُ وَ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَ الْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَ الْعَلْمُ وَالْمُ وَالْعَلْمُ وَ الْعَلْمُ وَ الْعَلْمُ وَ الْعَلْمُ وَالْمُولُ وَالْعَلْمُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ

# الفضل الرابغ

# فِي مَاهِيّة الجسّم

لْارَيْبَ فِي وُجُّودِ الجِسْمِ عَعْنِيَ الْجَرَاهِ الذِّي عَكِنْ أَنْ يُقْرَضُ فِيهِ شَلْاتَةُ خُلُوطٍ مُتقاطِعَةُ عَلَىٰ زُوايًا قَوْائُمَ وَإِنْ لَمْ تَكُنُّ مُوْجُودَةً فِيهِ بِالْغَفْلِ كَيَا فِي الكَرةِ وَالاسطُوانَة.

فَحُواشِّنِا التِّي تَنْتَهِي إِلَيْهَا عِلْوُمْنَا وَ إِنْ لَمْ يَكُنْ نِلْهِ إِلْمَا يَثَالُ الْمُوْجُودُةُ ٱلْجُوْهُرِيَّ وَإِنَّا تُدُرُكُ أُحُوالُ الأَجْسَامِ وَ أُوْصَافَهَا العُرِضَيَّةِ، لكِن أَنُواغُ التَّجْرَباتِ تَهْدِينا هِذايةٌ قاطِعة إلى أنَّ مَا بُيْنُ السُّطُوحِ وَ النَّهَايَاتِ مِنَ الأَجْسَامِ ثَمَلُوْءَةً فِي الْجَمَلَةِ غَيْرٌ خَالِيَةٍ عَنْ جَسُوهَوِ ذَى رامتداد في جهاتِهِ النَّلاث.

وَاللَّذِي يَجِدُهُ الجِسِّ مِنْ هذا الْجَوْهِرِ الْمُتَدِّ فِي جَهَاتِهِ الثَّلَاثِ يَجِدُهُ مُتَّصِّلاً واحداً يَقْبُلُ القِسْمَةَ إلى أَجْزَاهِ بِالفِعْلِ لاَ مُحْمُوعًا مِنَ أَجْزَاهِ بِالفَعْلِ دُواتُ فُواصِلُ.

هٰذَا بِحَسَبِ الحِسِّ، وَ أَمَّا غِسَبِ الْحَقِيقَةِ فَاخْتَلَفُوا فِيهِ عَلَى أَقُوالِ:

<u>أُحَدُها أَنَّهُ مَرَكُبٌ مِنْ أَجْزَاءٍ ذَواتِ أَوْضَاعٍ لا تَتَجَزَى وَ لا تَنْقَبُمُ أَصْلاً لا خارِجاً وَ لأ</u> وُ هُمَّا وَ لَا عَقَلاً وَهِي مُتَنَافِيَةً، وَ هُو مَذَّهُبُ جُهُورَ الْمَتَكَلِمِينَ.

الثُّنَانِي أَنَّهُ مَرَكَّبٌ كَيَا فِي الْقَوْلِ الْأُوَّلِ، غَيْرُ أَنَّ الأَجْسَرَاءُ غَسْيٌرٌ مُستناهِيةٍ وَنُسبَ إِلَى

ٱلثَّالِثُ أَنَّهُ مَرَكَّبُ مِنَ أُجْزَاءِ بِالْفُعل مُتَناهِيةٍ صِغار صُلْبَةِ لاَ تَقَبلُ ٱلقِلْسَمةُ الخَارِجيَّةُ لِصِغَرَهَا وَصَلاَبُتُهَا وَلَكُنَّ تَقَبُّلُ الْقَسْمَةُ الْوَهْمَيَّةَ وَالْمُقَلِّيَّةَ، وَنُسبَ إلى ذِيقُ اطيسَ.

ٱلْوَابِعُ أَنَّهُ مُتَصِلٌ وَاحِدُ كُهَا فِي الحِسِّ وَيَعْبَلُ القِمْسَةِ إِلَىٰ أَجْزَاءٍ مُتَنَاهَيةٍ، و نُسبِبَ إِلَى

ا الشّهرُ سِتابِيُ

َ الْخَاهِسُ أَنَّهُ جَوْهُرْ بَسِيطٌ هُوَ ٱلاِتّصِالُ وَ الْإِمْتِدَادُ ٱلْجُوهُرِيُّ الَّذِّي يَسْقَبُلُ ٱلقسمة خَارِجاً وَ وَهُمَّا وَعَقَلاً، وَنُسِبَ إِلَى أَفْلاطُونَ الإَلْمِيّ.

خَارِجاً وَوَهُمَّا وَعُقِلاً. وَنُسِبُ إِلَى أَفْلاطُونَ ٱلِأَلِيِّ. اَلْتَادِسُ أَنَهُ مُوكَّبٌ مِنْ جَوْهَدٍ وَعَرَضٍ وَهُمَا ٱلْجُوهُ وَ ٱلْجِسْبَيَةُ ٱلتَّعِلِيمِيَّةُ ٱلْتِّي هِيَ اِمْتِدَاذُ كُمِّيْ فِي ٱلْجُهَاتِ ٱلْكَلاْتِ، وَ نُسِبَ إِلَى نَيْعَ الإِشْراق.

اَلْسَابِهُ أَنَّهُ جُوْهُو مُركَبُ مِنْ جَوَهُ يُنِ: اَحَدُهُمْا الْمَادَّةُ الْتَي هِى قُوَةً كُلِّ فِعلِيَة و اللَّانِي الْاِسِطالُ الْجُوْهِ فِي الْمَادِينَ الْقَسْمَةَ إِلَى الْاِسْطالُ الْجُوْهِ فِي اللَّاسِطالُ الْجُوْهِ فِي اللَّاسِطالُ الْجُوْهِ فَي اللَّهُ عَلَى الْمَسْمَةَ إِلَى الْمَسْمَةُ اللَّهُ مَنْ الْمَسْمَةُ وَكُذَا الْآلَةُ اللَّهُ الْمَسْمَةُ وَكُذَا الْآلَةُ اللَّهُ الْمَسْمَةُ وَلَا الْمَسْمَةُ وَلَا الْمَسْمَةُ وَلَا الْمَسْمَةُ وَلَا الْمَسْمَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

<u>هٰذا مَ</u>ا بَلَقْنَا مِنْ ٱقْوَالِهِمْ فِي مَّاهِيَّةَ الْكَوُهُرِ ٱلْمُسْمِّىٰ بِالْجِسْمِ. وَ فِي كُلِّ مِنْهَا وَجُهُ ٱوُّ وُجُونُ مِنَ الْضَّعْفِ تُشِيرُ إِلَيْهَا عَا تَيَسَّرَ.

أَمَّا الْقُولُ الْأَوَّلُ الْنَسُوبِ إِلَى الْمُتَكلِمِينَ، وَهُوَ أَنَّ الْجَسْمُ مَرَكَبُّ مِنَ أَجْزا وَلا تَتَجَزَّى أَصَّلاً عَرُّ الْآلِهُ الْقَطاعَةُ عَلى نَوَاصِلُ الْآجْزاءِ وَهِي مُتَناهِيَةٌ تَقَبلُ الْإِشارَةُ الْجِسِيّة

نِفِيهِ أَنَّ الْجُزْءَ الْمُفْرُوضُ إِنْ كُانَ ذَا حَجَّم كُانَ لَهُ جَانِبٌ غَيَّرُ جَانِبِ بِأَلْضَّرُورَةَ فَيَجْرى فِيهِ الْإِنْقِسَامُ الْمُقَلَّىٰ وَ إِنْ لَمْ يُكُنْ تَقْسِيمُهُ خَارِجاً وَ لَا وَهُما لِنِهَا يَهَ صِغَرِه، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ حَجَّمُ الْمُتَنَعَ أَنْ يَحْصُلُ مِنْ الْجِتَاعِهِ مَعَ غَيْره جِنَّعٌ ذُو حَجْم.

و إِيْضَا لَنَفَرُضَ جُزَّءُ لا يَتَجُزَى أَبْيَنَ جُزَّ ثَيْنِ كِذَلَّكَ، فَإِنْ كُانَ يَحْجُزُ عَنْ ثَمَاشَةِ الطَّرَفَيْنِ السَّوَى الْتَصَمَّم، فَانَّ كُلاَّ مِن الطَرَفَيْنِ يُلْقَ مِنْهُ غَيْرًا مَا يَلْقَاهُ الْآَخَرُ، وَ إِنْ لَمُ يَحْجُزُ عَنْ ثَمَاسَتِهَا السَّوَى وَجُودُ الْوَسَطِ وَعَدَمُهُ. وَ مِثْلُهُ كُلِّ وَسَطِ مَفْرُوضِ فَلَمْ يَحْجُبُ شَيْءً وَهُو ضَرُودِيُّ الْإَطُلان.

وَ أَيْضاً لِنُفُرْضَ جُزْءٌ لايتَجْزِي فَوْقَ جُزَنْيِنِ كَذلِكَ عَلَى مُلْتَقَاهَا فَانَ لَقِ بِكَلِّمِ أَنْ

بِمُعْضِدِ كُلُّ كِلَيْهَا غَبَرَّى، وَ إِنَّ لَقَ بِكُلِّهِ كُلُّ أَخَذَهِا فَقَطْ فَلَيْسُ عَلَى أَلْلَتُقِّ وَقَدٌ فَرضَ عَلَيْهِ. وَ إِنَّ لَقَ بِكُلِّهِ أَوْ بِبُعْضِهِ مِنْ كُلِّ مِنْهُما شَيْئاً أَنْقَسَمْ وَ أَنْفَسَها جَبِعاً.

<u>ُ وَقَدْ أَوْرُدُوا فِي بُطَّلَاٰنِ ۗ ٱلْجَزَءِ ٱلِذِي لَايَتَجَزَّى ۖ وَجُرُها ۚ مِنَ ٱلْبَرَاهِينَ، وَ هِيَ كَثِيرَةً ۗ ۚ اللهِ مِنْ الْبَرَاهِينَ، وَ هِيَ كَثِيرَةً ۖ اللهِ مِنْ الْبَرَاهِينَ اللهِ مِنْ كَثِيرَةً ۖ إِنَّا لَهُ مِنْ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللللّهُ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الل</u>

وَ أَقَا الْقَوْلُ الثَّانِي الْمُنْسُوبُ إِلَى النَّظَامِ، رَهُو أَنَّ الْجُسمَ مَرَكُّبُ مِنَ أَجْزَاءِ لِا تَتَجَزَىٰ غَيْرُ مُتَنَاهِيَّةٍ، فَيَرِدُ عَلَيَهُ مَا يَرِدُ عَلَى الْتُوْلِ الْأَوْلِ مُطَافاً إِلَىٰ أَنَّ عَدَمَ تَنَاهِي الْأَجْزَاءِ عَلَى تَقْدِيرٍ كُونَهَا ذَوْاتٍ حَجْم يُوجِبُ كُونَ الْجِسَمُ الْقَكُونِ مِنْ إِجْبَاعِهَا غَيْرَمُتَناهِيَ الْحَجْم بِالضَّرُورَةَ وَكُونَهَا ذَوْاتٍ حَجْم يُوجِبُ كُونَ الْجِسَمُ الْقَكُونِ مِنْ إِجْبَاعِهَا غَيْرَمُتَناهِيَ الْحَجْم بِالضَّرُورَةَ وَ الْخَبَرِ فَاتَحَادُ الْمَسْرُورَةَ وَ الْفَكُرُورَةُ وَ الْفَكُرُورَةُ وَاتَّةً مَدْفَعَةً.

وَ أَمَّا الْقُولُ الْتَّالِثُ الْمَنْسَوْبُ إِلَىٰ فِيقُراطِيسَ وَهُوَ أَنَّ الْجِسْمَ مَوَكَّبُ مِنْ أَجْزَاهِ صِفَارِ صَلْبَة لِا تَتَجَزَى خَارِجاً وَإِنَّ جَازَ تَتَجَزَىٰ وَهَا وَعَقِلاً، فَفِيهِ أَنَّ هَذِهِ الْأَجْزَاءَ لأَعَالَةَ جَوَاهِلَ ذَوْاتِ وَجَهِم فَتَكُونَ أَجْسُاماً ذَواتِ إِيِّصَال جَوْهرِي تَتَأَلَّفُ مِنْهَا الْأَجْسَامُ الْحَسُوسَةُ.

فَالَّذِيُّ يُثْبِنُهُ هٰذَا ٱلْقَوْلُ أَنَّ هُهُنَا أَجُسُاماً أَزَّلْيَةٌ هِيَ مَبَادِي هٰذِهِ ٱلْأُجْسَام ٱلْحُسُوسَة.

عَلَىٰ أَنَّ هَذَا الْقُوْلَ لَايَتَبَكُنُ بِهِ نَقُ الْكَيُولَىٰ وَ إِيْطَالَ تَرَكُّبِ الْجِسْمِ مِنَهَا وَمَنِ الصَّوَرَةَ الْجِسْمِيَةِ وَ سَيَأْقِ إِثْبَاتُهَا فِ الْعَصْلِ النَّالِ، فَيُؤُرِلُ إِلَىٰ إِثْبَاتِ الْصَّورَةِ الْجِسْمِ الْأَوْلِيَّةِ الْقِي هِيَ مُبَادِيءُ هَذِهِ الْأَجْسُامِ الْحُسُوسَةِ وَإِلَيْهَا تَنْهَى بِالْتُجْزَنَةِ.

وَ أَمَّا الْقَوْلُ الْزَابِعُ الْمُنْسُوبِ إِلَى الْشَهْرِشَائِيّ، وَ هُوَ كُوْنُ الْجِسْمِ مُتَّصِلاً وُاحِداً كُمَّا فِي الْجِسْرِ يُقْبِلُ الْقِسْمَةَ إِلَى اَجْزَامٍ مُتَنَاهِمِةٍ، فَفِيهِ أَنَّ لَازَمَهُ وُقُوفُ الْقِسُسُمَةِ الْعَلَقِلَيةِ وَ هُمَوَ ضَرُورِيُّ الْبُطَلانِ.

و أَمَّا الْقُولُ النَّخَامِسُ الْمُنْسُوبُ إِلَى اَفْلَاطُونَ وَ هُوَ كُونْ ٱلجِسْمَ جَوْهُوا بَسِيطاً وَ هُو الْاِتَّضِالُ الْجُوهُوِيُّ الْقَابِلُ لِلْقِيسَمَةِ إِلَى غَيْرِالْبِهَائِةِ، فَفِيهِ مَنْنَعٌ كُونِ ٱلجِسْمِ بَسِيطاً. لِئا سَيُوافِيكَ مِنْ إِثْباتِ الْهَيُولَى لِلْجِسْمِ هُو مَا يَنَالُهُ الْجِسُ مِنَ الْأَجْسَامِ أَلِحُسُوسَة كِلامَا سَيَأْتِي إِنْ شَاهُ اللهُ:

ُ وَ أَمَّا ٱلقَوْلُ الْتُنَادِسُ الْمُنْسَوَبُ إِلَى شَيْحَ الْاَشِرَاقِ وَ هُوَ كُوْنُ ٱلجِسُم مُوَكَبًّا مِنْ جَوْهُ ٍ وَعَرَضِ وَ هُمَا الْمَادَّةُ وَ الجِسْمُ الْتَعَلِيتِيُ الْذَى هُوَ مِنْ اَنْوَاعِ الكُم اِلْمُتَّصِلِ،

فَفِيدِ:

َ اَقَلَا أَنَّ لَا مُعَنَىٰ لِتَقْرِيمِ الْغَرَضِ لِلْجَوْهَرِ مَعَ مَا فِيهِ مِنْ تَأَلَّفُ مِسَاهِيَّةٍ حَـقِيقَيِّةٍ مِـنُّ مَقُولَتَيْنَ وَهُمَا الْجُوْهُرُ وَ الْكُمْ وَ الْكُولَاتُ مُتَبَابِنَةً بِعَامِ الذَّاتِ.

وَ لَانِيا أَنَّ الكُّمَ عَرَضُ مُخْتَاجُ إِلَى الْوَضُوعَ حَيْثًا كَانَ، فَهٰذَا ٱلْإِصْدَادُ الْقَدَّادِيُّ ٱلذَّي يَتَعَيَنُ بِهِ طُولَ الْجَسَمِ وَ عَرُّضُّهُ وَ عُمْقُهِ كَمَ لِمُسْتَاجُ إِلَى مُسُوضُوعٍ يَجِسُّلُ فِسِهِ وَلَوْ لاَ أَنَّ فِي مُوضُوعِةِ إِتّصَالاً مَا يُقَبَلُ أَنْ يُوصُفَ بِالْتَعَيِّنِ لِمَ يَعْرَضُهُ وَ لَمْ يُحَلُّ فَيهِ فَلَوْ أَخَذُنَا مِقْداراً مِنْ شَفَعَة وَسَوَيْنَاهَا كُرَهُ ثُمُّ السَطُوانِيَّا ثُمْ عَزُوطاً ثُمُّ مُكَعَبًا وَ هَكُذَا وَجَدَنا الْأَشْكَالَ مُتَعَبِرَةً مُتَبَدِّلةً وَ لِلشَّمَعَة اِتَصَالُ باق مَعْفُوظٌ فِي الْأَشْكَالِ الْخَتَلِقَةِ الْمُنْبَلِلَةِ.

نَهُنَاكُ اِتِصَالَانِ: اِتِصَالَ مُنْهَمُّ غَيْرٌ مُتَعَيَّتُ فِي نَفْسِهِ لَوْلَاهُ لَمْ يَكُنَ مُهَعَةً، وَ اِتِصَالُ وَ اِلْمَادُ وَ الْمَتَعَيْثُ فِي نَفْسِهِ لَوْلَاهُ لَمْ يَكُنَ مُهَعَةً، وَ التَّصَالُ وَ الْمَتَعَانُ لَوْ مُورَةً الْجُسْمِ. وَ النَّانِي عَرَضُ الْجُسْمُ وَ النَّاقِلُ عَرَضِهِ هٰذَا، وَ أَمَا مِنْ حَيْثُ اِتِّبِصَالِهِ النَّاقِ الْمُهْمَ فَلَهُ إِمْكُانَ الْمُهْمَ فَلَهُ إِمْكُانُ أَنْ يُفْرَضَ فِيهِ أَبْعَادُ لَلاَئْتَةً:

ُ فَاٰلُ الْقَلِيَّةُ فِي الْشَفَاءِ: «فَالْجِسْمِيَةُ بِإِلْمَقِيقَة صُورَةُ الْاَتْصَالِ الْقَابِلِ لِلْ قُلْنَاهُ مِنْ فَرْضِ الْأَبْعَادِ الْقَلْنَاءُ مِنْ فَرْضِ الْأَبْعَادِ الْقَلْنَاءُ مِنْ خَيْثُ الْجَسْمِيَةِ الْتَعْلِيمِيَّةِ فَإِنَّ هَذَا الْجَسْمُ مِنْ حَيْثُ لَهُ هَٰذِهِ الْصُّورَةُ لا يُخالِفُ جَسَماً آخَرَ بِأَنَّةُ أَكْبُرُ أَوْ أَصَغَلُ وَ لاَيْنَاسِبُهُ بِأَنَّهُ مُسْاوٍ اوْمَعْدُودُ بِهِ لَهُ هَٰذِهِ الْصُورَةُ لا يُخالِفُ جَسَماً آخَرَ بِأَنَّةُ أَكْبُرُ أَوْ أَصَغَلُ وَلاَيْنَاسِبُهُ بِأَنَّهُ مُسْاوٍ اوْمَعْدُودُ بِهِ الْمُعَلِيقُ مَنْ حَيْثُ هُو مُقَدَّرٌ وَمِنْ حَيْثُ جُزَهِ مِسْهُ يَعْدُهُ وَ الْمُعَالِلُ الْعَلَى الْعَلَى الْمُعَلِيقُ الْعَلَى الْمُعَلِيقُ الْعَلَى الْمُعَلِيقُ الْمُعَلِيقُ الْمُعَلِيقُ الْمُعَلِيقُ وَكُونُنَاهُا». إنتها في (ص ٤٤)

وَ بِالْجُمْلَةِ فَأَخَذُالْإِمْتِدادُ الْكِتِّي الْعَرضِيّ فِي مَاهِيّةِ الْجُوَّهِ عَلَىٰ مُا فِيهِ مِنَ الفَسُادِ خَلْطُ بَيْنَ الْإِيِّصَالِ الْجُوْهُرِيّ وَ الْإِمْتِدادِ الْعَرْضِيّ الذِّي هُوَ الْجِسْمُ الْتَعْلِيمِيُّ.

وَ أَمَّا اَلَقُولُ الْتَهَامِعُ الْمُنْسُوبُ إِلَىٰ اَرُسُطُو ﴿ وَهُو تَرَكُّبُ اَلْجُسُم مِنَ اَهُمُولَ وَ الْعُمُورَةِ الْجِسَمِيَّةِ وَ هِىَ الاِتِّطَالُ الْبُوْهَرِيُّ عَلَى مَا عِنْدَ الْجِسِّ وَ هُوَ كُونُ الْقُىءَ بِحَسْنِتُ أَيْ يُفَرَضَ فِيهِ إِمْتِدَاوَاتُ ثَلاَئَهُ مُتَقَاطِعَةً عَلَى قُوائِمُ تَقْبَلُ القِسْمَةُ إِلَى اَجْزَاءٍ غَيْرِمُتَنَاهِيَةٍ .

أَمَّا الْمُثِولُ فَسَيَجِيء إِنَّبَاتُها. وَ أَمَّا ٱلْضُّورَةُ ٱلْجِسْتِيَةُ ٱلْتِّي هِي ٱلْاِتِّصَالُ فَقَدَّ شَقَّدَمَ تَوْضُخُهُ. فَفِيهِ أَنَّ كُونَ الِجِسَّمْ مَرَكِّباً مَنْ مَاذَةٍ وَ إِتَصَّالٍ جَوْهَرِيّ يَقْبَلُ القِسَّمَةُ إِلَى غَيْرِ النّهَايَةِ لاُغْبَارُ عَلَيْهِ، لَكِنْ لا حُجَّةَ تَدُلُّ عَلَىٰ كُونِ ٱلجِسْمِ فِى اِتَّضَالِهِ كَمَا هُوَ عَلَيْهِ عِنْدَالْجُسِّ فَخَطَأَ ۗ الْجَسِّ غَيْرُ مَأْمُونِ.

وَ قَدِ اكْتَشَفَ عُلَّمَاءُ الطَّبِيعِيةِ أَخِيراً بَعْدَ تَجَارُبُ دَقِيَةٍ فَيِّيةٍ أَنَّ الاَجْسُامُ مَوْلَقَةً مِسْنُ أَجْزَاءٍ ذُرِيَةٌ لاَحَنْلُ مِنْ جُرَمٍ، يَيْنِهَامِنَ النَّوَاصِل أَضَّعَاتَ مَالِأَجْرَامِهَا مِنَ الاِمْتِدَادِ، فَلْيَنَظِيقُ هٰذَا التَّوْلُ عَلَيْ مَا الاَمْتَفُوهُ مِنَ الْأَجْسَامِ الْذَرِّسَةِ الْتَيْ هِـى مَالِدى مِ تَكُونُ الْأَجْسَامِ الْفَرْسَةِ الْتَيْ هِـى مَالِدى مِ تَكُونُ الْأَجْسَامِ الْفَيْ أَصْلاً مُوْضُوعاً لَنَا.

نَعَمْ لُوسَلِّمَ مَا يُقَالَ: إِنَّ الْمَاتَةَ - يَعْنُونَ بِهَا الْأَجْسَامُ الْذَرِيَةِ الْأُولُ - قَابِلَةُ الْتَبَدُّلِ إِلَى الطَّاقَةِ وَإِنَّهَ عَلَى الْمَاكِمَةِ كَانَ مِنَ الْوَاحِبِ فِي ٱلبَّحِثِ الْحُكْمِي أَخَذُ الطَّاقَةِ وَإِنَّهَ عَلَى الْمُلَاقَةِ وَإِنَّهُ عَلَى الْمُلَاقَةَ وَعَلَى مَا يُنَاسِبُ الطَّاقَةَ وَعَلَى مَا يُنَاسِبُ الْمُنْفَعَ فَلْيُتَامَلُ اللهُ عَلَى مَا يُنَاسِبُ هُونَ الْوَضْعَ فَلْيُتَامَلُ اللهُ عَلَى الْمُؤَوْقِ وَقِبَلَ الْمُلْسَمُ ثُمَّ تَرْتِيْبِ ٱلْأَبْحَاتِ الْمُتَقَرِقَة عَلَى مَا يُنَاسِبُ هُذَا ٱلْوَضْعَ فَلْيُتَامَلُ اللهُ اللهُ الْمُنْفَرِقِة عَلَى مَا يُنَاسِبُ

### درس نوزدهم (۱۹)

#### فصل سوّم

### در اقسام اوّليهٔ جوهر

«فلاسفة مشّاء میگویند که: جوهر، یا در محلّی قرار دارد یا نه؟

اوّلی را، «صورت مادّی» مینامند و دوّمی نیز یا خودش مخل است برای شی، دیگر که قائم به آن مخل باشد یا نه؟ اوّلی را مهیولی» مینامند و دوّمی نیز یا مرکّب از «هیولی» و «صورت» است یا نه؟

اوّلی را مجسمه میگویند «و دوّمی» نیز با جسم به نحوی از انحاء، علاقه انفعالی دارد یا نه؟ «اوّلی» را منفیه و دوّمی را معقل، مینامند پس اقسام اولیه جوهر پنج تا است:

#### **حصورت مادّی - هیولی - جسم - نفس - عقل.**

(مبنای این تقسیم این است که هبولی به عنوان جزئی از ماهیات جوهری مادی. موجود باشد پس ناچار جزء دیگری برای ماهیات جوهری مادی مادی مادی میباشد در نتیجه، اقسام جوهر پنج تا می گردد، و اما بر مبنای اشراقیون و محقق طوسی (ره) که وجود هیولی را منکر هستند اقسام جوهر سه قسم میباشند: «مجزدات تام – نفوس و جواهر جسمانی».

(روشن است که) این تقسیم، عقلی، نبوده (یعنی) دائر بین نفی و اثبات نمی باشد زیوا جوهری که مرکّب است از «جوهر حالّ» مثل صورت جسم و «جوهر محلّ» مثل ماذه جسم به حسب احتمال عقلی، منحصر در جسم، نیست.

پس جایز است اینکه در (عالم) وجود، جوهرِ مادّی باشد مرکّب از مادّه و صورت که غیر از صورت جسمیه است ولکن فلاسفه به دلیل استقراء و اعتماد بر آن، نوع مادّی اوّل را، منحصر در جسم نمودهاند.

این یک نظر در این تقسیم، علاوه بر این، سابقاً شناختید که صورت جوهری، تحت مقولهٔ جوهر مندرج نیست، گرچه، بر آن، صادق است مثل صادق آمدن (وصف) خارج لازم شیء، بر خود شیء (در حالیکه شیء، مندرج تحت وصف خارج لازم نیست)، صحیح نیست ک صورت ماذی در این تقسیم مندرج تحت جوهر باشد و آنرا یکی از اقسام پنجگانهٔ جوهر بدانیم گرچه جوهر بر آن صدق میکند.

#### كلام ملاصدرا در اين تقسيم:

صدرالمتالَهین «ره» در اسفار بعد از اشاره به تقسیم مذکور مینویسد:

«بهتر و مناسب در این تقسیم، این است که گفته شود:

اگر جوهر، قابل ابعاد سه گانه (طول و عرض و عمق) باشد أن، جسم است.

اگر جوهر، قابل ابعا سهگانه نباشد این نیز دو صورت دارد: یا جزء جسم است یا نه (صورت اوّل) یعنی آنچه که جزءِ جسم است و فعلیّت جسم قانم به آن جزء بوده و به اصطلاح (هو به بالفعل) باشد خواه در جنساش باشد یا در نوعاش، این را «صورت» مینامند خواه این صور از قبیل صور امتدادی باشد (مثل صور موجود در اقسام دارای امتداد سهگانهٔ طول، عرض و عمق مثل جسم تعلیمی یا دارای امتداد دوگانه مثل سطح، یا دارای یک امتداد باشد مثل خط و بطور کلی مراد از صور امتدادی، صور موجود در جسم میباشد) یا طبیعیّه

مثل عناصر و معادن و غیر اینها<sup>(۱)</sup>.

(صورت دوّم) یعنی آنچه، جزء جسم باشد ولکن جزء بالقوّه (ما به بالقوّه) باشد آنر! (ماذه) مینامند و اگر (جوهر 'صلاً) جزء جسم نباشد نه جزء بالفعل مثل صورت و نه جزء بالقوّه مثل ماذه، این نیز دو صورت دارد:

۱ - جوهر، به گونهای است که می تواند تصرف بالمباشره در جسم بکند یعنی جسم را استخدام کرده، بکار گیرد و در آن تصرفات بنماید «نفس» می گویند و از اینرو گفتهاند که نفس، جوهری است که از لحاظ ذات قائم بنفسه بوده، بی نیاز از ماده و جسم است ولی از فعل و بکارگیری از ماده و جسم، بی نیاز نیست.

۲- و اگر تصرف آن، در جسم، بالماشره، نباشد آن جوهر را «عقل» مینامند (و از اینرو گفته اند که عقل، جوهری است که هم ذاتاً و هم فعلاً از ماذه و جسم بینیاز است).

سپس به متانت و وجاهت این تقسیم اشاره کرده چنین مینویسد:

«دلیل متانت و خوبی این تقسیم، از نحقیقات ما در آینده روشن خواهد شد و حاصل آن اینکه، جوهر نفسانی انسانی، «هادهٔ صورت ادراکی است (که یک نوع حالتی برای نفس میباشد) به نحویکه این جوهر نفسانی، به وسیلهٔ این صورت ادراکی (که حالتی است در نفس و خود، تحصّل و فعلیّت دارد)، موجب تحصّل جوهر دیگری کمالی و بالفعل بر میگردد و این جوهر متحصّل بالفعل نیز، از سنخ انواع محصّلهای است که برای آنها، نحو دیگری از وجود است غیر از وجود طبیی که از این انواع محصّله، آنرا دارند»(۲).

حاصل متین بودن این وجه در نظر مرحوم صدرالمتألهین این است که موجود در محل، مختص به صور ماذی نیست زیرا صورت ادراکی نیز، حالتی در نفوس بوده، موجود در مخل میباشد).

(ناگفته پیدا است که) اشکالی که بر تقسیم سابق وارد بود (و ذکر شد) بر این تقسیم نیز

١- عبارت اسفار در اين مورد چنين است: «... فإن كَانَ جُزْءَ مِنْهُ هُوَ بِهِ بِالْقِفْلِ سواءً كَانَ فِي چِنْسِهِ أَوْ فِي نَوْعِهِ
 ١- عبارت اسفار در اين مورد چنين است: «... فَصُورَةُ إِما إِمْتِدادِيّةَ أَوْ طَبِيعِيّةٌ».
 ٢- اسفار ج ۴ ص ٢٣٣

وارد است (و حاصل اشكال مذكور اين بود كه ممكن است در عالم وجود، جوهر ماذي قابل ابعاد سه گانه باشد كه غير جسم و صورتِ جسمیه باشد ولكن فلاسفه بدلیل استقراء و اعتماد بر آن، آنرا منحصر در جسم نموده اند و نظیر این اشكال در محل مورد بحث نیز، جریان دارد)

علاوه بر این، عطف کردن مرحوم ملاًصدرا «سور طبیعیه» را که متأخّر از نوعیت جسم است، (یعنی مثلاً در عالم خارج یک نوع از جسم از میان اجسام تحقق پیدا میکند سپس صور طبیعی مثل عنصر بودن یا معدن بودن به آن ملحق میگردد) بر صورت امتدادی (به این نحو: «اِمَّا اِمتدادیهُ اَوْ طبیعیهُ»...)، با اوّلی بودن انقسام سازگار نیست (زیرا صورت) امتدادی (یعنی صور جسمی) قبل از نوعیّت جسم و در نتیجه قبل از صور طبیعی که بعد از نوعیّت جسم بر جسم ملحق میشود در اثر لحوق فعلیّتها در مرحلهٔ جنس پدید میآید پس در تحقق جسم ابتداء صور امتدادی یعنی صور جسمی با تحقق اجناس پدید میآید، در این مرحله تصور صور طبیعی (مثل عناصر و معادن و غیر اینها) وجود ندارد بلکه این صور بعد از لحوق فصول جدید به این اجناس، تحقق ییدا میکنند.

پس صور طبیعی بعد از تحقق نوعیّت اجسام پدید می آید، حال از عطف «صور طبیعیّه» به «صور امتدادی» توهم این مسأله پیش می آید که آن دو در یک ردیف و در یک مرتبه بوده، انقسام به این دو از قبیل اولی می باشد در حالیکه چنین نیست).

بهرحال آنچه برای ما در اینجا مهم است اینکه از حقیقتِ جسم و دو جزء او (مادّه و صورت) بحث کنیم:

و اما بحث از نفس و حقیقت آن مربوط به «علم النّفس» است که مقداری از آنرا در دو مرحلهٔ «قوّه و فعل» و «عاقل و معقول» در آینده بحث خواهیم کرد.

و اماكلام در حقيقت «عقل» به مبحث الهيّات «بالمعنى الاخّص» موكول است و در اين حال مقدارى از أنرا در دو مبحث «قوّه و فعل» و «عاقل» إن شاءالله بررسى خواهيم كرد

## فصل چهارم

## د*ر* ماهیّتِ جسم

شکی نیست در وجود جسم به معنای جوهری که ممکن است فرض شود در آن خطوط سه گانه متقاطع برزاویای قائمه، گرچه این خطوط متقاطع بالفعل، در آن، موجود نباشد، مثل کره و استوانه.

پس حوّاس ما که علوم (ماذی تجربی) ما به آنها، منتهی می شود گرچه این حوّاس، ما را به موجود جوهری نمی رساند (بلکه) تنها حوّاس (ظاهری)، حالات اجسام و اوصاف غرّضی آنرا از قبیل رنگ و شکل و وزن و نرمی و درشتی و سایر خواض، ادراک می نماید ولکن انواع تجربه ها، بطور قطعی، ما را به این حقیقت هدایت می نماید که ما بین سطوح و نهایت های اجسام، فی الجمله پر و مملو است و از جوهر دارای امتداد در جهات سه گانه خالی نیست.

آنچه را که حس ما از این جوهر مفتد در جهات سه گانه می باید یک امر مقصل واحدی است که بالفعل، قبول قسمت به اجزاء می نماید، نه اینکه مجموعه ای از اجزاء بالفعل بوده، که دارای فواصل می باشد.

این که گفته شد به ملاحظهٔ حش بود و اما به حسب حقیقت، فلاسفه در این، اختلاف داشته اقوالی ذکر کردهاند بدین ترتیب:

قول اوّل: جسم (یعنی این جوهر منتد در جهارت سه گانه) مرکّب از اجزائی که دارای اوضاع بوده، اصلاً تجزّی و انقسام را قبول نمیکند نه در خارج و نه در وهم و نه در عقل، این

درس نوزدهم ۳۲۷

اجزاء، متناهى مىباشند اين قول، قول جمهور منكلمان مىباشد.

قول دوّم: اینکه این جوهر، مرکّب است، همانطور که در قول اوّل گفته شد اجزاء اَن، غیرمتناهی است و این قول به نظام<sup>(۱)</sup> نسبت داده شده است.

قول سوّم: اینکه این جوهر مفتد، مرکّب است از اجزاء «بالفعل» و «متناهی» که بسیار کوچک و سخت میباشند و به جهتِ کوچک بودنِ اجزاء و صلابتشان، قابل قسمت در خارج نیستند ولکن قسمتِ وهمی و عقلی را قبول میکنند این قول، به «دی مقراطیس» نسبت داده شده است. (۲)

قول چهارم: اینکه این جوهر مفتد، متصل واحدی است، همانطور که در حش ما، چنین است و تقسیم به اجزاء متناهی را می بذیرد و این قول به «شهرستانی» (۳) نسبت داده

۳- ابوالفتح محمدَین ابوالقاسم عبدالکریم فقیه و متکلّم و عالم ادیان از دانشمندان آشعری، متولّد در «شهرستان» یا «شهرستانهٔ» خراسان به سال ۴۷۹ و متوفّیٰ در ۵۴۸ ها وی نزد ابوالمظفر خوافی قاضی طوس و

۱- ابراهیم بن سیّار ابنهانی بلخی بصری، کینهٔ او ابواسحق مشهور به نظّام از اعاظم دانشمندان عهد بنی عبّاس و از اجلهٔ علمای معتزله است؛ در علم کلام و طبیعیّات و الهیّات تبحرّ داشت و در عهد خلافت مأمون و معتسم، شهرتی فوقالباده یافت؛ فرقه نظامیّه بدو منسوب است، تسنیفات او را تا ۱۰۰ جلد نوشته اند وی به سال ۲۳۱ هـ.ق در گذشت (ریحانهٔ الادب ج ۴ ص ۲۰۶ – روضات الجنّات ص ۴۲ الموسوعة العربیّه المیشرة لغتنامه دهخدا ماده نظام ص ۵۹۱) (شارح).

۲- « فومقراطیس» فیلسوف یونانی، وی در مانهٔ پنجم قبل از میلاد میزیست او مدام به دیوانگی بشر میخندید چنانکه «هراقلیطس» بر آن میگریست، وی معتقد بود که جهان، مرکّب از ذرّات بیشماری میباشد که در خلاه در حرکت است و اجسام را مرکّب اجزای لاینجزی میدانست و ظهور به زمان بهمن اسفندیار باز میگردد، در «ترجمهٔ نزهة الارواح» چنین آمده: «وی همیشه، بشاش بود، مردم بلد او از اینرو او را دیوانه گمان بردند و بقراط را به علاج وی مأمور کردند و او به خوردن شیر تجویز کرد چون شیر بیاوردند گفت این شیر بزی سیاه و جوان است و چون تحقیق کردند چنان بود که او گفته بود و بقراط از فراست او در عجب شد و دیری با او در علوم حکمیّه بحث کرد و از آن پس بقراط گفت: همشهریان وی دیوانه اند نه او (لقت نامه دهخدا مادهٔ دی مقراطیس ص ۱۸۵۶) (شار ح)

شده است.

قول پنجم: اینکه جسم، جوهر بسیط میباشد و عبارت از اتصال و امتداد جوهری است که قسمت خارجی و وهمی و عقلی را قبول میکند و این قول، به دافلاطون و (۱۰ الهی و (رواقیون) (۲) نسبت داده شده است.

قول ششم: اینکه این جوهر منتد در جهات سه گانه، مرکب از جوهر و غزض یعنی

از آثار او: ١ - كتاب «السيّاسة» كه حنين بن اسحاق أنرا تفسير كرده است.

- ٣-كتاب «النؤاميس» كه حنين بن اسحاق أنرا نقل كرده است.
  - ٣- كتاب «التُوحيد» در نفس و عقل و جومر و عرض،
    - ۴-کتاب مطسطس
    - ۵- تأديب الاحداث.

<sup>«</sup>أبونصر قشيرى» و «أبوالقاسم سلمان بن ناصر انصرى» و ابوالحسن على بن احمد مدينى علم اموخت و در بحث و مناظره و وعظ و تذكير از مشاهير عهد گرديد، مدّتى در خوارزم به سر برد و سه سال در بغداد زيست و پس از بازگشت از بغداد، باقى عمر را در خراسان گذرانيد، و مدّتى ملازم مجدالدّين ابوالقاسم على نقيب سادات ترمذ بود و دو كتاب خود «الملل و النحل» و «المصارعة» را بنام او تأليف كرد و سپس بخدمت سلطان سنجر پيوست و آنگاه به مولد خود، «شهرستان» رفت و همانجا بود تا در گذشت. ديگر از آثار او «نهاية الاقدام» است. (فرهنگ فارسى معين) و اعلام زر كلى ج ٣ ص ١٩٨٨ و غزالى نامه ص ٢٧٧ عيون الاخبار ص ٢٠ و ادواردبراون)، روضا تأليف احمدامين، خاندان نوبختى تأليف عباس اقبال، كلام شهلى، تاريخ اكبيات ايران (ادواردبراون)، روضا تأليخ اكبيات خوانسارى ص ٢٧٥ و معجم "مطبوعات العربيّة) ج٣ ص ١١٥٣ مراجعه شود. (شارح) ۱ ما افتان طبيعى، اگاهى داشت اثار گرانبهائى در علوم فلسفى تصنيف نمود -گويند افلاطون در حال گام زدن به تعليم متعلّمان مى پرداخت و به همين جهت به فرقه «مشائيان» شهرت يافتند وى در سال ٢٣٧ قبل از ميلاد متولد و در سال ٢٣٧ ق.م درگذشت.

منابع: فهرست ابن ندیم - تاریخ الحکماء قفطی - سیر حکمت در اروپا لفتنامهٔ دهخدا ماکه افلاطون ص۳۱۴۱ و ص۳۱۴۲. (شارح) ۲- حکمهٔ الاشراق ص ۸۰ و ص ۸۸ (شارح)

«جوهر» و «جسم» تعلیمی اس*ت ک*ه عبارت از امتداد کمّی در جهات سه گانه (طول و عرض و ع*مق)* میباشد و این قول، به «**شیخ اشراق»<sup>(۱)</sup> ن**سبت داده شده است.

قول هفتم: اینکهٔ جسم، جوهری است مرکب از دو جوهر:

اوّنی مادّهایکه (در اشیاه موجود بوده و منشاء پیدایش و) قوّه هر نوع فعلیتی (در اشیاء) به شمار میرود.

دوّمی، اتصال جوهری که صورت ماده است (که ماده و قوّهٔ موجود در اشیاء را فعلیت می بخشد یعنی) صورت، اتصال و امتداد جوهری است که قابلیّتِ قسمت به اجزای غیرمتناهی به معنای (حدّ لایّقف) را قبول میکند زیرا دو غرّض (مثل سیاهی و سفیدی) موجود در صورت یک شیء، صورت یعنی اتصال و امتداد جوهری یک شیء را بدو قسم تقسیم میکند. و هم چنین آلت برندهٔ (قطاعه) یک شیء با قطع کردن شیء صورت را نیز تقسیم میکند حتّی اگر به جهت کوچکی جزء یا به جهت صلابتش، در (ظرف) خارج قبلقسمت نباشد به حسب وهم، قابل تقسیم میباشد تا آنجا که وهم نیز، در اثر بی نهایت بودن جزء، اگر از تقسیم آن، عاجز شد «عقل» با آنرا به نحو کلّی، تقسیم میکند به این ترتیب که هنگامی که چیزی به اجزائی تقسیم شنه باشد، جزء جدید آن، حتماً حجم داشته، دارای دو جانب است (جانب راست و چپ) و قبول قسمت میکند بدون اینکه قسمت، متوقّف دارای دو جانب است (جانب راست و چپ) و قبول قسمت میکند بدون اینکه قسمت، متوقّف شود پس ورود قسمت در آن، جسم را، معدوم نمیکند و این قبول «ارسطوه (۲) و بـزرگان حکمای اسلام است.

تا اینجا مجموعهٔ اقوال حکما و فلاسفه میباشد در ماهیّت جوهری است که «جسم» نامیده میشود و بر هر یک از این اقوال، اشکال و یا اشکالاتی، (ضعف و یا ضعفهائی) متوجّه

۱- این نظر در کتاب تلویحات ص ۱۴ بیان شده است. (شارح)

۲- ارسطو حکیم مشهور یونانی ملقب به معلّم اوّل و پیشوای «مشائیّن» پدر وی «نیقوماخس» طبیب «نیلبس» پدر اسکندر بود، او از شاگردان افلاطون است - گویند در اوّل سلطنت «بطلمیوس لاغوس» به شصت وشش سالگی درگذشت. ارسطو آثار متعددی در علم منطق و علم طبیعی و علمالهی و غیر اینها از خود بیدگار گذاشت (برای توضیح بیشتر به لغت نامه دهخدا ماده ارسطو ص ۱۸۲۴ تا ۱۸۲۳ مراجعه کنید) (شارح).

است که ما به نحو اجمال، به آنها اشاره میکنیم:

### اشكال بر قول مُتكلِّمين:

قول متکلمین، این بود که جسم، مرکب از اجزائی است که هرگز تجزی را قبول نمیکند بطوری که آلت مقطاعه میتواند بر فواصل اجزاء آن بگذرد، اجزائی که متناهی بوده، قابل اشاره حسی هستند.

## این قول به سه طریق، قابل ردّ است:

طریق ِ اوّل: اینکه جزء مفروض (دو صورت دارد: صورت اوّل اینکه) دارای حجم بوده، دو طرف دارد که هر یک از طرفین به بداهت، غیر طرف دیگر است پس در این حال انقسام عقلی، در آن جاری میگردد گرچه تقسیم خارجی و وهمی به جهت زیاد کوچک بودن در آن، ممکن نباشد.

(صورت دوّم اینکه) جزء مفروض (از اجزاء جسم) دارای حجمی نباشد در این صورت محال است که از اجتماع آن با جزء دیگر، جسم دارای حجم، پیدا شود.

طریق دوّم: اینکه، جزء لایتجزائی را، بین دو جزء لا یتجزای دیگر و وسط آن دو. فرض میکنیم به نحوی که آلتِ وقطاعه بر فاصلههای آن اجزاء بتواند مرور کند و اجزاء نیز، متناهی بوده، قابل اشادهٔ حسیّه باشند، این جزء از دوشق، خالی نیست:

یا مانعی از مماس بودن یکی از طرفین با طرف دیگر وجود ندارد یا نه، اگر مانعی باشد حتماً این جزء وسطی، قابل قسمت است، زیرا محل تلاقی یکی از این طرفین با آن جزء، غیر محل تلاقی طرفِ دیگر با آن است (پس آن جزء، دارای حجم بوده، قابل تقسیم میباشد).

و اگر مانعی از مماس بودن یکی از طرفین با طرف دیگر، وجود نداشته باشد پس در این صورت، وجود وسط و عدم آن، در یک سطح بوده، مساوی میباشند (و این نیز، خلاف مفروض است زیرا ما آنرا وسط بین دو جزء قرار دادهایم). پس وسط قرار دادن آن با فرض عدم آن، سازگاری ندارد) و نظیر این کلام، در هر وسطِ مفروض دیگری نیز از اجزاء لا ینجزًا،

درس نوزدهم ۲۳۱

جاری است و نتیجه، این میشود که هیچ شی!ی، حاجب و مانع، برای شیء دیگر، نبوده باشد و بُطلان آن نیز واضح و آشکار است.

طریق سوّم: اینکه جزء لایتجزائی (یعنی جزئی که قابل تجزیه نیست) را بالای دو جزء لایتجزأی دیگری فرض میکنیم به نحویکه ابن جزء، در محل تلاقی با آن دو جزء، واقع بشود و این از چند صورت خالی نیست:

یا تمام این جزء لایتجزا با بعضی از آن جزء یا هر دو جزء لایتجزا تلافی میکند، قطماً آن جزء، قسمت و تجزّی را می بذیرد.

یا تمام این جزء با هر یک از آن دو فقط، تلافی میکند بر تلافی کننده، قسمت و تجزی نیست در حالیکه تجزی و قسمت برای آن، در قول متکلّمین مفروض است.

یا تمام این جزء یا بمضی از آن جزء با برخی از هر یک آن دو، تلاقی می کند هم این جزء و هم دو جزء دیگر، همهٔ اینها، قسمت و تجزی را می پذیرند.

(ناگفته پیدا است که) فلاسفه در «جزء لابتجزا» و بطلانِ آن، براهین کثیری ذکر کردهاند که در کتابهای مربوطه به تفصیل بیان شده است (مراجعه کنید).

### بطلان نظريّة نظّام:

حاصل قول منسوب به نظام، این است که جسم، از اجزاءِ لایتجزّایِ غیرمتناهی، مرکّب میشود.

بر این قول علاوه بر اشکالات سابق که بر قول متکلّمین وارد بود اشکال دیگری نیز وارد است و آن اینکه غیرمتناهی بودن اجزاء، با فرض اینکه اجزاء، دارای حجم میباشند (چنانکه قبلاً آن را اثبات نمودیم) ایجاب میکند که جسم متشکّل و پیدا شده از اجتماع اجزاء غیرمتناهی نیز، بالبداهه، از لحاظ حجم، غیرمتناهی اشد، و بطلان آن نیز، واضحو روشن است،

#### بطلان نظریهٔ دی مقراطیس در ماهیّت جسم:

نظریهٔ منسوب به «ذیمقراطیس» این بود که جسم، مرکب از اجزاء کوچکِ سخت

بوده، در خارج تجزّی را نمی پذیرد گرچه، بملاحظهٔ وهم و عقل جایز است که قابل قسمت به اجزاء باشد.

این قول نیز مردود است به اینکه این اجزاء، لا محاله، از قبیل جواهر بوده، دارای حجم هستند پس اجسامی هستند که دارای اتّصال جوهری بوده، اجسام محسوس از آنها مرکب میشود.

نتیجهٔ این قول: این می شود که آنچه را که این قول ثابت می کند، این است که اجسام اولیّهای وجود دارد که مبدأ پیدایش این اجسامِ محسوس، به شمار می روند.

علاوه بر این با (فرض قبولِ) این قول، نفی هیولی و اِبطال مرکّب بـودن جسـم از هیولی و صورت جسمیة، چندان واضح نیست و در فصل آینده، اثبات مرکّب بودن جسم از هیولی، و «صورت» و اثبات «صورت جسمیّه» خواهد آمد.

پس برگشت این قول، به اثبات صورت جسمیّه است برای اجسام اولیّهای که اینه، مبادیِ این اجسام محسوس میباشند بطوریکه اجسام محسوس در مقام تجزیه به این اجسام اولیّه بر میگردند.

#### بطلان قول شهرستاني:

قول منسوب به «شهرستانی» این بود که جسم، متّصل واحد است همانگونه که در حسّ نیز چنین است و تقسیم به اجزای متاهی را می پذیرد.

این نیز، مردود است زیرا لازمهٔ آن، اینکه نقسیم عقلی همهٔ اجزاء ادامه نداشته و توقّفی پدید آید و بطلان این، نیز ضروری است.

#### بطلان نظریه افلاطون در ماهیّت جسم:

نظریهٔ افلاطون این بود که جسم، جوهر بسیط یعنی جسم، تصال جوهریِ قـابلِ قسمت به اجزاءِ غیرمتناهی میباشد.

و این نیز، باطل است زیرا چنانکه اثبات خواهیم کرد جسم، بسیط نبوده، مرکّب از

هیولی و صورت میباشد علاوه بر این، این مطلب که اتصال جوهری برای جسم، از قبیل اجسام محسوس بوده، حسّ، در آن، راه پیدا میکند، مسألهای است، قابل بحث و بررسی که به زودی به آن، خواهیم پرداخت.

## نظّريهُ شيخ إشراق و بعللان آن:

قول شیخ اشراق چنانکه گفتیم، این بود که جسم، مرکّب از جوهر و عَرْض است و آن دو: یکی، مادّه (که از قبیل جوهر است) و دیگری جسم تعلیمی است که از انواع کمّ متّصل میباشد (که از قبیل عَرْض است).

### بطلان آن نیز، به اموری است:

امرِ اوّل: اینکه مُقوّم بودن غرض برای جوهر، معنای محصلّی ندارد و صحیح نیست. علاوه بر این در اینجا (لازمهٔ قول شیخ اشراق این است که) ماهیّت حقیقی (مثل جسم) از دو معقوله، مرکّب شده و آن دو هجوهر و کمه میباشد (یعنی جسم که خودش از قبیل جوهر است متقوم باشد به غرض که جسم تعلیمی بوده، از انواع کُم متّصل به شمار میرود زیرا عرض نیاز به موضوعی دارد و عقلاً جایز نیست چیزی که در تقومتش نیاز به غیر دارد مثل جوهر، مُقّوم همان چیز باشد) در جای خود به تفصیل بیان شده است که «مقولات» به تمام ذات، با یکدیگر مباین، میباشند (و چگونه ممکن است دو مقولهٔ متباین جوهر و کم با هم ترکیب شده، ماهیّت حقیقی مثل جسم را بوجود آورند؟).

امر دوم: اینکه «کَم» عرض است که هر کجا تحقّق پیدا کند، نیازمند موضوعی است پس امتداد در مقدار که بواسطهٔ آن، طول و عرض و عمق و جسم، تعیّن پیدا میکند، کمّی است محتاج به موضوعی که این مقدار در آن، حلول میکند.

و اگر نبود که در موضوع امتداد در مقدار، اتضائی است (به هر نحو که اتضال باشد) که به واسطهٔ آن، وصف «تعیّن» را قبول و به وصف تعیّن متصف میگردد هرگز بر آن عارض موضوع نمی شد و مقدار (یعنی کّم) در آن، حلول نمی کرد.

پس (از باب مثال) اگر ما، مقداری از مادّه شمعی را بگیریم اوّل، بصورت کُره سپس به صورت استوانه، بعد به صورت مخروط و بعد از آن به صورت مکفّب و سایر اشکال درآوریم در این صورت، ما اشکال را، متغیّر و متبدّل می یابیم و شمع (یعنی مادّه این اشکال) را به عنوان سبب اتصال همهٔ اشکال مختلف متبدل، باقی و محفوظ می یابیم.

### پس در اینجا دو اتصال است:

اقل: اتضال مبهم غیر متعیّن فی نفسه در میان این اشکال وجود دارد به نحویکه اگر این نوع اتضال در میان این اشکال هندسی موجود نبود اصلاً شمعه ای (بصورت مادّه اصلی این اشکال) وجود نمی داشت.

دوّم: اتضال و امتداد متعین بطوریکه اگر این نوع اتصال، باطل باشد (بطلان آن، به جسم «شمعه» و اصل آن، سرایت نکرده و جسم «شمعه» باطل نمی شود.

«اتصالَ اوَل» همان «صورت جسم» و «اتّصالِ دوّم» نیز عَرْضی است که عارض به جسم میباشد و انقسام نیز، به ملاحظهٔ این عَرْض، عارض بر جسم می شود.

اها به ملاحظهٔ اتضال ذاتی مبهم یعنی (اتضال نوع اوّل) پس ممکن است که در آن «ابعاد سه گانه» فرض شود.

## شیخ الزلیس (ره) در شفا می کوید<sup>(۱)</sup>:

«بس جسمیّت، در حقیقت، صورتِ اتضال (موجود در اشیاء) است بطوریکه می پذیرد در آن، ابعاد سه گانه، فرض شود و این معنی، غیر مقدار و غیر جسم تعلیمی (که عبارت امتداد عَرَضی سه گانهٔ فعلی در اجسام است) می باشد.

زیرا این جسم، از این جهت که برای آن، صورت اتصّالِ قابل ابعادِ سه گانه، وجود دارد پا جسم دیگر، مخالفتی ندارد به اینکه گفته شود این بزرگتر از آن است یا کوچکتر.

١٠- الهيّات شفا فصل دوّم - مقاله دوّم ص ٢٦ چاپ مصر - اسفار ملاصدراج ٥ ص ٣١.

و نیز این جسم (از این جهت که برای آن، صورت اتصالِ قابل ابعاد سه گانه است) نسبتی با جسم دیگر به نحو تساوی و یا شمارش با آن و یا عاذ بودن به وسیلهٔ آن و یا مشارکت و یا تباین، ندارد زیرا همهٔ اجسام که دارای صورت اتصال قابل ابعاد سه گانه هستند چنین ویژگیها را دارند) بلکه این اعتبار برای جسم، تنها از این جهت است که آن دارای مقدار بوده و باز از این جهت است که جزئی از جسم ازرا عاد میکند. (یعنی جسم، بتوسط جزءاش، قابل عدو شمارش میشود) و این اعتبار، غیر اعتبار جسمیت است که آنرا ذکر کردیم انتهی، بطور خلاصه، اخذ کردن امتداد کمی غزضی (یعنی جسم تعلیمی) در ماهیت جوهر علاوه بر این که فاسد است» خلط بین «اتصال جوهری» و «امتداد غزضی» است که عبارت از «جسم تعلیمی» میباشد.

### نظریّهٔ ارسطو در مورد جسم و بطلان آن:

نظزیهٔ ارسطو، این بود که جسم از «هیولی» و «صورت جسمیّه» مرکّب است و صورت جسمیّه، همان اتضال جوهری (در اشیاء است) به نحوی که نزد حسّ (محسوس) موجود است و آن، بودن شیء است به حیثیّتی که ممکن است در آن فرض شود امتدادهای سه گانهٔ متقاطع بر زوایای قائمه در حالیکه قسمت به اجزاء غیر متناهی را می پذیرد.

و امّا هیولی، اثبات أن به زودی خواهد آمد و امّا «صورت جسمیّه» که عبارت از همان اتصال جوهری اشیاء است، توضیح أن قبلاً گذئت.

این قول نیز، مردود است به اینکه (مسألهٔ) مرکّب بودن جسم از مادّه و اتصال جوهری قابل قسمت به اجزاء غیرمتناهی، شخی در آن، نیست ولکن حجنت و دلیلی (کافی) وجود ندارد که دلالت کند بر اینکه جسم، در اتصال خود، همانگونه است که در نزد حسّ وجود دارد پس حسّ، از خطا، ایمن نیست (از این رو صحت قول ارسطو مبنی بر این است که اثبات شود جسم در اتصال خود همانگونه است که در نزد حسّ وجود دارد).

علماء علم طبیعی در سالهای اخیر بعد از آزمایشات دقیق فنی، دریافتهاند که «اجسام مرکّب از اجزاء بسیار ریز (اتم) است که خالی از جرم نیست و بین اجزای آن، فواصلی چند برابر بیشتر از امتدادی است که برای جرمهای جسم، وجود دارد. پس لازم است که وجود جسم به این معنی برای ما به عنوان یک «اصل موضوعی» (در مباحث مربوط به علوم طبیعی) تلقی شود.

آری اگر قبول کنیم آنچه را گفته می شود که: «مادّه که از آن قصد می کنند اجسام اوّلیّهٔ بسیار ریز، قابایت تبدّل، به نیروی اتمی (انرزی) را دارد و اینکه آن، مجموعه ای از اتمها و ذرّات انرژی متراکم، می باشد» (در حالیکه هنوز با پیشرفت علوم و تکنیک حقیقت این نیروی موجود در ذرّات اجسام و اتمهای موجود آن، بدرستی معلوم نشده است) ولی اگر آنرا به عنوان یک اصل موضوعی مسلم فرض کنیم واجب است در بحث از احکام مادّهٔ نیروی اتمی (طاقة) را، نوع عالی مترتّب بر جوهر، قبل از جسم قرار دهیم سپس بحثهای متفرّقه را به نحو مناسب با این وضع و بر این اساس ترتیب بدهیم، (دقّت کنید).

## خلاصة درس نوزدهم:

اقسام ابتدائی جوهر پنج تا هستند: صورت مادی، هیولی، جسم، نفس، عقل» این تقسیم، تقسیم دائر بین نفی و اثبات نمیباشد یعنی این تقسیم بر اساس استقراء و جستجو بیان گردیده است.

مرحوم استاد علامه بر این تقسیم دو اشکال ذکر و سپس عبارت صدرالمتألهین را در کیفیّت تقسیم جوهر به اقسام پنجگانه: جسم – صورت – مادّه – نفس و عقل را در مـتن درس نقل و نیز کلام ملاصدرا را در مورد دئیل متانت و خوبی شیوهٔ تقسیم او متذکّر و بدنبال آن مرحوم استاد علامه دو اشکال نیز بر نحوهٔ تقسیم ایشان ذکر و در نتیجه اثبات میکند که تقسیم ایشان نیز چندان و جاهت نیز ندارد!

تفصیل مطالب بالا در متن درس ذکر شده مراجعه نمائید.

安务场

در وجود جسم به معنای جوهر ممتد در جهات سه گانه بنحوی که حس آنر یک امر متصل واحدی می یابد که بالفعل قبول قسمت باجزاء می نماید شکّی در آن وجود ندارد ولکن این مسأله که جسم، مجموعهای از اجزاء بالفعل بوده، داری فواصل، می باشد محّل اختلاف فلاسفه بوده، اقوال هفت گانه دربارهٔ آن ابراز شده است که در متن درس ذکر شده است.

مرحوم استاد علامه هر یک از این اقوال را مورد اشکال و انتقاد قرار داده و در خاتمه درس، نظریهٔ علماء علم طبیعی در عصر جدید را که آنرا مجموعهای از آتم و ذرّات آتمی متراکم میدانند مورد پذیرش قرار داده، میگوید بر این مبنی در بحث از احکام مادّه لازم است نیروی اتمی را نوعی عالی مترتّب بر جوهر قبل از جسم قرار دهیم و بحثهای متفزقه را بر این اساس ترتیب بدهیم.

## پرمشها:

- ۱۰ نحوة تقسیم جوهر به انواع پنجگانه را نزد فلاسفه بیان و اشکال وارد بر آن را توضیح
   دهبد.
- ۲- صدرالمتآلهٔین به چه نحوی جوهر را به اقسام پنچگانه قابل تقسیم میداند؟ آنرا ذکر
   سیس اشکال وارد بر آن را نیز بیان کنید.
  - ٣- عقيدهٔ متكلّمين را در حقيقت جسم بيان و اشكال وارد بر أن را نيز توضيح دهيد.
    - عقیدهٔ «نظام» را در حقیقت جسم ذکر سیس اشکال وارد بر آنرا نیز بیان کنید.
    - ۵- نظریهٔ «ذی مقراطیس» را در حقیقت جسم بیان و ایراد وارد بر آنرا بیان کنید.
- ۶- قول «شهرستانی» در حقیقت جسم چبست؟ و اشکال وارد بر آن کدام است؟ توضیح
   دهید.
  - ۷- قول ۱۰فلاطون، را در حقیقت جسم شرح و ایراد وارد بر آن را نیز بیان کنید.
- ۸- «شیخ اشراق» در حقیقت جسم چه نظری دارد؟ و اشکال وارد بر آنرا نیز توضیح دهید.
- قول ارسطو در حقیقت جسم کدام است؟ و اشکال وارد بر أن چیست؟ توضیح دهید.
  - نظر مرحوم استاد علامه در حقیقت جسم را بیان و توضیح دهید.

َلْدُرُّسُ الْعِشْنُرْوَنَ (۲۰)

## الَّفُصُلُ الْحَامِسُ

# فِي مٰاهِّيَة ِٱلْمٰادِّةِ وَإِثْبَاتُ وُجُودِهٰا

لُارِيّبُ أَنَّ الْجَسَمُ فِي أَنَّهُ جَوْهُرُ يُحْنِ أَنْ يُغَرَضَ فِيهُ الْإِصَّدِادُاتِ الْكَلاَّةِ أَمْرُ بِالْفَسُل، وَ فَى أَنَهُ بُكِنْ أَنْ يُوجَدَ فِيهِ كَاللاَّ أَخَرَ أَوَلِيَّةً مُسْأَةً بِالْصُورَةِ النَّوْعِيَّةِ الَّتِي تَكِلُ جَوْهُرهُ، وَ كَاللاَّتُ ثَانِيَةً مِنْ الْأَعْرِضَ الْخَارِجَةِ عَنْ جُوهِرِهِ، أَمْرُ بِالْقُوةِ وَ كَيْبِيَّةُ الْفِعْلِ غَسْمُ حَسَّمُ عَنْ جُوهِرِهِ، أَمْرُ بِالْقُوةِ وَ كَيْبِيَّةُ الْفِعْلِ غَسْمُ خَسْمُ حَسَّمَةً لَلْاَرَمُ الْفَقْدَانُ فَالذِّي يَقْبَلُ مِنْ ذَاتِهِ هَلَهُ الْمَالَاتِ الْإِنْ الْفِعْلُ الْمَيْمُ الْمُنْافِقِيقُ الْمُوسُلُونِ وَالْفَوْدُ مُنْ الْفَعْلِ الْمُؤْمِنَ وَالْمَا فَالْمُوسُونِ فَي الْمُعَلِّقُ اللهُ عَلَى اللهُ الْمُؤْمُونُ لَا لَاجْقَةً وَ إِمْكَامُهُا فَأَمْرُ خَارِحُ عَن الإِتَصَالُ الْمُورُورُ وَالْأَعْرَاضِ اللّهَ عَلَيْهُ اللّهُ مَا اللّهُ وَهُولَ الْمُؤْمِرِي جُزْهُ آخَر حَيْثِيَّةً قَبُولِ الْصُّورِ وَالْأَعْرَاضِ اللّهُ حَمْدُ اللّهُ وَالْمُونَ وَالْمُوالِي اللّهُ الْمُؤْمُونَ وَالْمُورُ وَالْأَعْرَاضِ اللّهُ وَمُو الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُونَ فَي الْمُورِ وَالْأَعْرَاضِ اللّهُ وَمُولِ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالِمُوالُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْم

فَتَنِيَّنَ أَنَّ الْجِسْمَ جُوْهُزُ مَركَبٌ مِنْ جُزْنَينِ جَوَهَ يَبِينِ: اَلْمَاذَةُ اْلَقَ إِنَّيَتُهَا قَبُولُ الْصُوَدِ اَلْنَعَلَقِةٌ نَوْعَ تَعَلُقَ بِالْجِسْمِ وَالْأَعْرَاضِ اَلْتُعَلِّقَةَ بِهَا، وَالْصُّورَةُ الْجِسْمِيَّةُ، وَأَنَّ الْمَادَّهَ جَسُوهُوَ نَابِلَ لِلْصُّورَ وَ الْأَغْرَاضِ اَلِجُسُهُ إِنِيَّةٍ، وَ أَنَّ الإَمْتِذَادَ الْجَوْهُرِيِّ صُورَةً كَمَا.

لِأَيْفَالُ: لِأَرْبُ أَنَّ أَلَصُّورَ وَالْأَغْرَاضَ الْحَاوَةَ الْلْأَجِنَةَ بِالْأَجْسَامِ يَشَبُتُهَا إِمْكَانًا فِي

ٱلْحَلِّ وَ اِسْتَعِدَادَّ وَتَهَيُّؤُفِيهِ لَمَا، وَكُلِّنَا قَرُبَ الْمُنْكِنُ مِنَ الْوُقُوعِ زَادَ الْاسْتَعِدَادُ اِخْتِصَاصَاً وَ اشْتَدُّ حَتَّىٰ إِذَا صَارَ اِسْتَعِدَاداً تَامَّاً وَجَدَ الْمُنْكِنُ بِإِفَاضَةِ مِنَ الفَّاعِلِ. فَمَا الْمَانِعُ مِسنَ إِسْسَنادِ الْقَبُولِ إِلَى آلِبُسْمِ، أَعَنَى الْاَتِصَالَ الْجُوَهِرِيَّ بِواسِطَةٍ قِيَامِ الْاِسْتَعِدَادِ بِهِ عُرُوضاً مِنْ غَــْيرٍ خَاجَةٍ إِلَى السِّتِقِدَادِ وَكَبُولَ جَوَّهُرِيَ نَصْبُتُهَا نَجْزَءَ لِلْجَسِّمَ؟

عَلَيْ الْنَّ الْقُبُولَ وَالْا يُرْتَعَدَّادُ مَفْهُومُ عُرَضِيٌّ قَائِمُ بِالْفَيْرِ وَلَا يَصَلَحْ أَنْ يَكُونَ حَتِيقَةً

جوهريّة

عَلَىٰ أَنَّ مِنَ الْضَّرُورِيِّ أَنَّ الْاسِتعِدَادَ يَبْطُلُ مَع تَحَقُّقُ الْسُتعِدِّ لِهُ، فَلَوْ كَانَ هُناكَ هَيُوكَ هِيَ اسْتَعِدَادُ وَ قَبُولُ جَوْهُرِيَّ وَجُوْءُ لِلْجُسْمِ لِبَطْلَتْ بِتَحَقَّق ٱلْمُكِنِ ٱلْمُسْتعِدِّ لَهُ وَبَطَلَ آلِجُسْمُ بِبُطْلُانِ جُوْنِهِ وَانْغَدَمَ بِانْعِدَامِهِ وَهُوَ خِلَاكُ الْطَّيْرُورَة.

<u>ۚ فَالَنَهُ يُقَالَ</u>ُ: مُغَايَرَهُ الْجَسَّمِ بِهَا أَنَّهُ اِتِّصَالُ جَوْهُوِئَ لَاغْيُرُ مَعَ كُلِّ مِنَ الْصَّوَرِ ٱلنَّوْعِيَّةِ تَأْبِىٰ أَنْ يَكُونَ مَوْضُوعاً لِلْقَبُولِ وَالْإِسْتَجْدَاهُ لِمَا بَلْ يَعْتَاجُ إِلَىٰ أَمْرِ آخَرِ لَايَأْبِيٰ أَنْ يُتَّحِدُ مَعَ كُلِّ مِنَ الصُّورِ الْلاَحِنَةِ فَيكُونُ فِي ذَاتِهِ فَابِلِا لِكُلِّ مِنْهَا وَ تَكُونُ الْإِسْتِعْدَادَاتِ الْخُاصَةِ الْتِيِّ تَتَوَسَّطُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْصُّورِ الْمُكِنَةِ أَضَّامُ تَعَيَّنَاتِ الْقَبُولِ الذِّي لَهُ فِي ذَاتِهِ.

فَيْسَبَهُ الْإَسْتِهُ الْآسَتِهُ الْاَتَى الْمُتَفَرَقَةِ الْمُتَعَيِّدَ إِلَى الْإِسْتِهْدَادِ الْلَهُمُ الْكَيْمَ الْكَاكَةِ فِي ذَاتِهَا يَسْبَهُ الْأَجْسَامِ الْتَعْلِيمِيَّةِ وَ الْإِمْسَالُ الْجُوْهُرِيِّ الْأَجْسَامِ الْتَعْلِيمِيَّةِ وَ الْإِمْسَالُ الْجُوْهُرِيِّ الْآتُ الْحُسَامُ اللَّهُ الْحَسَالُ الْجُوهُرِيِّ هُوَ الْمُوضُوعُ للْاسَّبِتَعْدَادِ وَ الْإَسْمُ مِنَ الْحَوْادِثِ الْجَوْهُرِيِّ وَلَوْكُانَ الْجِسْمُ مِنَ الْحُوادِثِ الْجَوْهُرِيِّ وَلَوْكُانَ الْحُلَالُ كَانَ خَامِلاً الْإَمْكُانُ نَفْسِهِ فَكَانَ مُتَقَدِّماً عَلَى نَفْسِهِ الْمُكَانَ نَفْسِهُ مِنَ الْحُوادِثِ الْكِي يَسْبِقُهُا إِمْكُانَ كَانَ خَامِلاً الْإَمْكَانُ نَفْسِهِ فَكَانَ مُتَقَدِّماً عَلَى نَفْسِهِ الْمُكَانَ نَفْسِهُ فَكَانَ مُتَقَدِّماً عَلَى نَفْسِهِ الْرَّمُانِ.

<u>ُ وَأَمَّا مَٰاقِيلَ: إِنَّ الْمَهُوْمَ مِنَ الَقَبُولِ مَعْنَى عَرَضِيًّ قَائِمٌ بِالْفَيْرَ فَلاْ مَعَنَى لِلْقَوْلِ بِكُونَ ،</u> المَّادَّة قَبُولاً بِذَاتِهِ وَهُو كُونُ الْقَبُولِ جَوْهُراً.

<u>َ فَيَدَوُفِهُ أَنَّ ۚ الْبَحْثَ جَقِيقٌ</u> ۚ وَ الْكَتَبَعُ فِي الْأَبْحَاثِ الْخَيقِقِيَّةِ، الْبُرَهُ الْ وُوْنَ الْأَلْفَاظِ : عَفَاهِيمِهَا الْلُقُويَةِ وَ مَعَانِيهَا الْفَرَّقَيَّة.

ُ وَأَمَّا حَدِيثُ بُطُلاَن ٱلاِسْتَعِدَادِ بِفِيلِيُة تِحَقُّق ٱلْمُسْتَعِدَ لِهَ ٱلْمُثَوِّيّ عَلَيْهِ فَلا ضَيْر فِيهِ فَالَّ ٱلْمَادَّةَ هِيَ فِي ذَاتِهَا قُوَّةً كُلَّ شَيْءٍ مِن غَيْرِ تَعَيِّنِ شَيْءٍ مِنْهَا وَ تَعَيِّنُ هٰذِهِ ٱلْقَرَة الْمُسْتَثِيعِ لِتَعَيِّنِ ٱلْقُوِّي عَلَيْه عَرَضُ مُوْضُوعُهُ الْمَادَّةُ وَ بِفِقَائِيَةٍ الْمُنْكِنِ الْقُوْيِّ عَلَيْهِ تَسْطُلُ الْقُوَّةُ الْمُسْتَعِنَّتَهُ وَالْإِسْتَغِدَادُ الْخَاصُ وَالْمُأْذَةُ عَلَىٰ مَاهِي عَلَيْهِ مِنْ كَوْنِها قُوَّةً عَلَى الصُّورِ ٱلْمُنكِنَةِ

وَوِالْجُمْلَةِ إِنْ كَانَ مُرَادُ الْمُسْتَشَكِل بِقَوْلَهِ: إِنَّ الْاِسْتِعِذَادُ يَيْطُلْ بِغَفِلِيَّةَ الْمُسْكِنِ الْمُسْتَعِدَّ لَهُ هُو مُطْلَقَ الْإِسْتَعِدَادُ الْذِّي لِلْهَادَّةِ فَمَنْوَعُ ، وَإِنْ كَانَ مُرَادُهُ هُو الإِسْتَعِدَادُ الْخَاصُ الَّذِي هُو عَرَضُ قَامِمٌ بِالْمُادَةَ فَسَلَّمُ ، لَكِنَ بُطُلادَةُ لَا يُرِجِبٌ بِطُلانَ ٱلمَاذَةِ .

لأيفال: اكَنْخَةُ اعَنْ السَّلُوك إلى اثبات المادّة بِمُغَايَرة الَّتُوّة وَ الْفِعْلِ مَنْقُوضَةُ بِالنَّعْسِ الْإِنْسَانِيَّة، فَإِنِّهَا بَسِيطَةٌ مُحَرَّدَةً مِنَ المَادَّةِ وَ لَمَا آنَارُ بِالْقَوَّة كِسُنُوحُ الْإِراداتِ وَالْتَصَوُّراتِ وَ غَيْرِ ذُلِكَ فَهِيَ أَمْرُ بِالْفِعْلِ فِي ذَاتِهَا الْجَرَّدَة وَ بِالْنُوَّة مِنْ حَيْثُ كَمَالاتِهَا الْكَانِيَةِ فَإِذَا جَارَكُونُها عَلَى بَسَاطِتِهَا بِالْفِعْلِ وَبِالْقَوَّةِ مَعاً فَلْيُجْزُ فِي الْجِسْمِ أَنَّ يَكُونَ مُتَصَفاً بِالْفِعَلِيَّةِ وَالْقُوّة مِنْ عَيْرِ أَنْ يَكُونَ مُرَكِّباً مِنَ الْكَادَةِ وَ الصَّورَةِ.

فِاتَّهُ يَقَالِ: اَلتَّفَشُ كَيْسَتَ بُحُرَّدَةً تَاهَةً ذَاتاً وَ نِعَلاً، بَلَّ هِيَ مُتَعَلَّقَةً بِالْمَادَة فِعَلاً فَسَلَهَا الْفِلْيَةُ مِنْ حَيْثُ تَعَلُّقِهَا بِالْمَادَة. الْفِلْيَةُ مِنْ حَيْثُ تَعَلُّقِهَا بِالْمَادَة.

لاُيُقَالَ: ٱلْحَجَّةُ مَنْتَوُضَةُ بِالْتَفْسِ ٱلاِنسَانِيَّة مِنْ جَهَة الْحَدِى، وَ هُـوَ أَنَّهُـُمْ ذَكَرُوا ــوهُواْلَحَقُّ ــ أَنَّ الْتَفْسَ الإِنسَانِيَّةِ الْعَثَلِيَّةِ مَادَّةً لِلْمَعْقُولَاتِ الْجُرَّدَة وَ هِـنَ بُحَـرَدَةً كُـلُنَا تَعْفَلَتَ مَعْقُولاً طَارُتْ هِى هُو.

فَالِنَّا نَقُولُ: خُرُوجُ النَفْسِ الْجُرَدَةِ مِنَ الْقَوَةِ إِلَى الْفِعْلِ بِالْجِادِهَا بِعَقَلِ بَعْدَ عَقَل كَيْسَ مِنَ الْمَابِ الْخُرَكَةِ الْمُقَوَّةِ وَإِلاَّ إِسْتَلْزُمُ قُوَّةً وَ الْمَابِ الْفَوْةِ وَالْمَالُومُ قُوْةً وَ إِلاَّ إِسْتَلْزُمُ قُوْةً وَ إِلاَّ إِسْتَلْزُمُ قُوْةً وَ إِلاَّ إِسْتَلْزُمُ قُوْةً وَ إِلَّا إِلَيْهُ مِنَ الْفَعَلِيَةُ الْتَاكَمَةُ الْعَارِيَةُ مِنَ الْفَعَدَاداً وَ تَغَيَّراً وَ زَمَاناً وَ كُلِّ ذَٰلِكُ أَينًا فِي الْتَجُوّدُ الذِّي هُوَ الْفِقِلِيَةُ الْتَأْمَةُ الْعَارِيَةُ مِنَ الْفَوْدَ. الْفَوْدَ.

مُكُلُ بَلِ ٱلْمُاهُ بِكُوْنِ ٱلتَّفْسِ مَادَّةُ لِلْصُّورِ ٱلْمَقُولَةُ اِشْتِدَادُ وُجُودِهَا ٱلْجَرَّدُ مِنْ غَيْرِ تَغَيَّرٍ وَ زَمَانِ بِالِخَادِهَا بِٱلْمُرَبِّيَةِ ٱلْمَقَلِيَةِ ٱلْنِي فَوْقَ مَوْتَبَةٍ وُجُودِهَا بِالضَافَةِ الْمُرَبِّ الْشَرُطُ فِي إِفَاضَةِ ٱلْمُرْتَبَةِ ٱلْتُي هِي فَوْقَ مَافَزَقَهَا.

ُ وَ بِالْجُمْلَةِ مَادَّيَّةُ اَلْتُنْسُ لِلْصُّور ۚ الْجَرَّدَةِ الْمُعَوْلَةِ غَيْرِ الْمَادِّيَّةِ بِالْمَنَ الذِّي فِي عَـَالُمَ الْأَجَـُــام نَوْعاً. وَ نَاهِيكَ فِي ذَٰلِكَ عَدَمُ وَجُودٍ خَواصٌّ الْمَادَةِ الْجَسَمَانِيَّةِ هَنَاك لَايُقَالُ: ٱلْحَجَّةُ مِنْتَوُضَةُ بِنَفْس اِلْمَادَةِ فَالِنَهَا فِى نَفْسِهَا جَوَهُوْ مُوْجُودُ بِالْفِعَل وَلَهَا قُوَّةُ قَبُولُ ٱلأَشْيَاءِ فَيَلْزَمٌ تَرَكُّهُا مِنْ صُورَةٍ تَكُونَ بِهَا بِالْفَعْلِ وَمَادَّةً تَكُونُ بِهَا بِالْقُوَّةِ وَنَسْتُلُ الْكَلاَمُ إِلَىٰ مَاذَةً ٱلْمَادَةِ وَهَلَمُ جُرًا فَيَتَسَلَسُلُ، وَبِذِلِكَ يَتَبِيَّنُ أَنَّ ٱلْإِشْبِالَ عَلَى الْقُوَّةِ وَ ٱلفِعَلِ لاَيسَتَلَوْمُ تَرُكُّباً فِي ٱلجَسْمِ.

ِلْأَتَهُ يُقِالَ، كَنَا أَخُابَ عَنْهُ الْشَيْخُ الِنَّ الْمَادَّةُ مُتَضَبِّنَةُ لِلْتُوَةِ وَ الْفِكْلِ الْكِنَّ قُوَتُهَا عَيْنُ فَعُلِيّتُهَا وَ فَالِيَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

لَا يِقَالَ: ٱلْمُجُدُّةُ مُنْقُوضَةً بِالْعَقُلِ فَإِنَّهُ مُؤَثِّرُ فِيهَا دُونَهُ مُتَآثِرٌ عُمَّا فَوْقَهُ فَفِيهِ جَهَتَا فِعْلِ وَ إِنْفِعَالِ فَيَلْزُمُ عَلَىٰ قُوْلِكُمْ تَرَكَّبُهُ مِنْ مَادَّةً وَرَضُورَة رِحَتَىٰ يَفَعَلَ بِالْصُورَة وَ يَنْفَعِلُ بَالْمَادَّة.

فَإِنَّهُ يَقَالُ: إِنَّ ٱلإَنْفِعَالُ وَ ٱلْتَبُولُ هُنَاكُ عَيْرُ ٱلْاَنْفِالِ وَٱلْقَبُولِ ٱلْمَبْحُوثِ عَسَهُ فَ الْأَجْسَامُ فَانَفُعِالٌ وَٱلْقَبُولُ ٱلْمَبْحُوثِ عَسَهُ فَى الْأَجْسَامُ فَانَفُعِالٌ الْفَقْلُ الْمَقْلُ الْمَقْلُ الْفَقْلُ الْمَقْلُ الْمَقْلُ اللَّهُ الْفَقْلُ الْمُقَلِّ الْمُقَالُ الْفَقْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفَاقُ اللَّهُ الْمُعُلِلِ اللَّهُ اللَ

درس بیستم (۲۰)

## فصل ينجم

## در ماهیّت مادّه و اثبات وجود آن

جسم، جوهری است که ممکن است در آن ابعاد سه گانه، فرض شود و شکّی نیست که این، فعلیّت دارد.

و باز شکّی نیست که ممکن است در جسم، کمالات اوّلیهٔ دیگری، مـوجود بـاشد و فلاسفه، آنرا «صورت نوعیّه» مینامند و مُکیَل جوهر جسم، میباشد.

و نیز شکّی نیست که در آن، کمالات ثانویه ای است که از قبیلِ أغراضِ خارج از جوهر جسم می باشد و این امر، «بالقوّه» است.

پس شکّی در این نیست که در جسم هم حیثیَتِ فعل موجود است و هم حیثیَت قوّه و بدیهی است که، حیثیَت «فعل» در جسم، غیر حیتیت «قوّه» است زیرا «فعلیّت» جز با وجود و حصول، تمامیّت ندارد بخلاف «بالقوّه بودن» که (همواره) ملازم فقدان (و عدم فعلیّت) است.

پس چیزی که به ملاحظهٔ ذاتش، این کمالات اولیه و ثانویهٔ ممکنه را، قبول میکند و متحد با آنها است این، غیر صورت اتصالی آن است که جسم به و سطهٔ آن، فعلیت پیدا میکند زیرا داتصال جوهری است نه زیرا داتصال جوهری است نه

### غير أن.

و امّا حيثيت قوةِ كمالاتِ لاحق و امكانِ لحوقِ كمالات، همهٔ اينها از (حقيقت) اتّصال جوهرى نامبرده، خارج بوده، با أن مغاير مىباشد.

پس برای جسم، غیر از اتّصال جوهری که دارد، جزء دیگری است که حیثیّت ذاتش، حیثیّت قبولِ صور و أغراضِ لاحق، میباشد و أن، •هیولیْ» و «مادّه» نامیده میشود

پس از مطالب بالا، روشن گردیدکه جسم، جوهر مرکّب از دو جزء جوهری است:

یکی «هاده» که انیت و تحقّق آن، همان قبول صُورِ متعلّق به آن است که یکنوع تعلّق و وابستگی با جسم و آغراض متعلّق به صور دارد.

### و دؤمي - صورت جسميّه.

(بطور خلاصه) «مادّه»، جوهری است که قابلیّت دارد که صور و اعراض جسمانی بر آن، عارض شود و «صورت»، همان امتداد جوهری میباشد.

### اشكال:

قبل از اینکه، صور و اعراضِ حادث و لاحق بـر اجسـام عـارض بـر اجسـام شـود، «امکان» و «استعداد» و «تهیّؤ» در محلِّ اعْراض و صور وجود دارد.

و هر مقدار که «ممکن» بطرف وقوع صور و (عروض) أغراض، نزدیک شود، استعداد، اختصاص بیشتری یافته، شدیدتر میشود نا آنجا که به صورت استعداد تام درمیآید و در این حال ممکن است، با کسب فبض وجود از ناحیهٔ فاعل، محقّق شود.

پس در این صورت (سؤال این است که:) چه مانعی وجود دارد که قبولِ صور و أغراض را، به جسم یعنی اتصالِ جوهری، اِسناد دهیم، از این جهت که استعداد، به لحاظ عروضاش، قائم به جسم میباشد بدون اینکه نیاز به اثبات این باشد که استعداد و قبولِ جوهری، جزء جسم میباشد؟

علاوه بر این، فبول (صور متعنّق به جسم) و استعداد (برای لحوق صور و اعراض به

درس بیستم ۳۴۵

آن)، یک معنای غزضی قائم به غیر است پس صلاحیت ندارد یک حقیقت جوهری، محسوب شود.

از اینها گذشته، بدیهی است که «اِستعداد» با تحقّق «مُسْتَعدُلُهُ» (در خارج)، باطل میشود پس، اگر در اینجا «هیولی» به معنای «استعداد» و قبول جوهری و جزء جسم، بوده باشد هر آینه هیولی با تحقّق ممکنِ «مُشتَعدُلُهُ» باطل میشود و (در نتیجه) حسم نیز با باطل شدن جزءاش، باطل و با انعدامش، منعدم میشود و این، خلاف ضرورت است (زیرا با تحقّق مستعدله در خارج، جسم هرگز باطل نشده، منعدم نمیگردد).

#### پاسخ:

مغایرت جسم، از این جهت که تنها اتصال جوهری است با هر یک از صور نوعی، مانع از این است که به تنهائی، موضوع قبول و استعداد برای صور نوعی باشد بلکه به امر دیگری نیز نیاز دارد و آن امر، همان استعدادهای خاضی است که بین جسم و بین صورِ ممکن واسطه میباشد) و آن امر نیز، آباء ندارد از اینکه با هر یک از صورِ لاحق به جسم، متحد شود.

پس جسم، به ملاحظهٔ ذاتش (فیذته) میتواند هر از این صور را قبول کرده بپذیرد. (و این، همان استعدادهای مبهم و بالقوه است که برای مادّه به ملاحظهٔ ذاتش وجود دارد) و نبز برای جسم استعدادهای خاص و متعیّنی است که بین جسم، و بین صورِ ممکن واسطه میباشد، همهٔ آنها انحاء تعیّنات قبول است قبولی که برای جسم، فی ذاته وجود دارد.

پس استعدادهای گوناگون متعین، نسبت به استعدادهای مبهمی که برای ماده به ملاحظهٔ ناتش (فی ناتها)، وجود دارد، به مثابهٔ اجسام تعلیمی و امتدادهای مقداری هستند نسبت به اتصال جوهری (به این ملاحظه که همهٔ آنها یعنی اجسام تعلیمی و امتدادهای مقداری، تعینات امتداد، و اتصال جوهری میباشند).

و احر فرض کنیم «جسم» از این جهت که اتصال جوهری است به تنهائی موضوع استعداد باشد و جسم نیز، از موجودات حادثی است که امکان، سابق بر آنها قرار دارد، لامحاله لازم می آید که جسم، حامل امکان خودش باشد و در نتیجه جسم، در ظرف زمان، و به زمان،

متقدّم بر خودش باشد.

آمًا اشکال به اینکه معنای قبولِ (صورِ نوعی)، معنای عَرَضی قائم به غیر است پس معنا ندارد اینکه بگوئیم: مادّه، «بذاته»، قبول بوده و قبول (صور نوعی)، جوهر است (و داخی در جسم بوده و جزء جسم میباشد).

به این نحو مردود است که بحث بحث حقیقی است و در ابحاث حقیقی، تنها، برهان، قابل تبعیت است نه الفاظ به معنای لغوی و عرفیاش (پس بحث از معنای قبول که چیست؟ بحث لفظی است و در علوم عقلی متّبع نیست).

و اما جریان باطل بودن استعداد. با فعلیت و تحقق «مُشتَعدُّلَهُ» که حالت بالقزه بودن را، دارا بود در این بحث ما، ضرری ندارد زیرا «مادّه»، به ملاحهٔ ذاتش، قوهٔ هر شیء است بدون اینکه شیءای از آن، تعیّن داشته باشد.

و تعیّن این قوّه که تعیّن «مقوی علیه» (یعنی مستعدّله) را به دنبال خود دارد، عَرّضی است که موضوع آن «مادّه» است و با فعلیّتِ ممکن که مورد بالقوّه است سه امر زیر باطل میشود:

«قَوَهُ شيء متعين» و «استعداد خاص» و «مادّه» به ملاحظه اينكه قوّهُ صورِ ممكن بوده و اينكه به فعليّت رسيده است.

خلاصهٔ پاسخ اشکال اینکه اگر مراد اشکال کننده به قول خودش: «اینکه استعداد، با فعلیت ممکن «مستعدّله» باطل می شود» مطلق استعدادی میباشد که برای ماده است، این، مسلم معنوع است و اگر مرادش، استعداد خاصی است که غرضی بوده، قائم به مادّه است این، مسلم میباشد ولکن بطلان آن، موجب بطلان مادّه نمی شود.

#### اشكال:

دلیل اثباتِ «مادّه» از طریق مغایرت «قوّه و فعل» «به نفس انسانی» منقوض است. زیرا نفس انسانی، بسیط و مجرّد از مادّه بوده، برای آن آثار بالقوّهای است مثل ارادات و تصوّرات پیدا شده و غیر اینها. درس بیستم ۳۴۷

پس نفس انسانی، به ملاحظهٔ ذاتش، امر بالفعلی بوده، مجزد از مادّه است و امّا به ملاحظهٔ کمالات ثانوی (یعنی کمالاتی که بالفعل وجود ندارد و بتدریج در اثر تحقق شرائط آن، وجود پیدا میکند)، بالقوّه می باشد.

پس جائیکه جایز است نفس انسانی، با وجود بسیط بودنش هم بانفعل، باشد و هم بالقوه پس باید جایز باشد در جسم، هم، منصف به «بالفعل» باشد و هم منصف به «بالقوه» بدون اینکه مرکّب از مادّه و صورت شده باشد.

#### پاسخ:

نفس انسانی از جهت ذات و فعل، مجرّد تام نیست بلکه از جهت فعلش، «به مادّه» وابستگی دارد پس فعلیّت آن، به ملاحظهٔ «تجرّدش» و بالقوّه بودن آن، به ملاحظهٔ تعلّقش هیه مادّه» می باشد.

#### اشكال:

(دلیل اثبات مادّه از طریق مغایرت قوّه و فعل)، منقوض است به نفس انسانی از جهت دیگرد (غیر از جهتی که در اشکال سابق مطرح گردید).

و آن ایتکه، مطلب حقّی است که فلاسفه گفتهاند که: «نفس انسانی» از جنبهٔ تعقّلی که دارد، «مادّهٔ معقولات مجرّد» است درحالیکه خود نفس، موجود مجرّد است (پس نفس که خود موجود مجرّدی بوده و مرکّب از مادّه و صورت نیست، مادّهٔ معقولات مجرّده واقع میشود، هر زمانی که معقولی را تعقّل کند، صورت همان معقول را پیدا میکند و «ایسن» میشود.

#### باسخ:

خروج نفس مجرّد، از قوّه به فعلیّت، از طریق اتّحاد آن با معقولات مترتّب یکی بعد از دیگری، از باب حرکت معروف (و متداول در علوه طبیعی) که حرکت، اوّلین کمال شیء بالقوّه

است از جهت اینکه بالقوه است، نیست (یعنی خروج نفس مجرّد از قوه به فعلیّت از طریق حرکت که اوّلین کمال شیء بالقوّه است توجیه نمیگردد).

زیرا اگر مراد از خروج نفس از قؤه به فعل از طریق حرکت متداول در علوم طبیعی باشد لازم می آید که نفس انسانی، «قوّه» و «استعداد» و «تغیّر» و «زهان» همهٔ اینها را (که لازمهٔ حرکت معروف طبیعی به شمار می رود) در مرحلهٔ ذات خود دارا باشد و (بدیهی است که) این امور، با تجرّد نفس که فعلیّت تامّه خالی از قوه است، منافات دارد.

بلکه مراد به اینکه نفس، مادّه صور معقوله است، این است که وجود نفس مجرّد انسانی، بدون اینکه، «تغیّر» و «زمان» را قبول کند با اتّحاد با «مرتبهٔ عقلی» که فوق مرتبهٔ وجود نفس است، اشتداد میپذیرد به این طریق که مرتبهٔ عالی (از عقول و نفوس از طریق مرتبهٔ عقلیّه که فوق مرتبهٔ وجود نفس است) با نفس انسانی در رابطهٔ نزدیکی بوده به آن اضافه میشود (و در نتیجه، وجود نفس را قوی تر و شدیدتر میسازد).

و اضافه مرتبهٔ عالی فوق نفس بر نفس شرط افاضهٔ مرتبهای است که فـوق هـمهٔ مراتب قرار دارد (پس مرتبهٔ عقلی، فوق هـمهٔ مراتب، توسّط مرتبهٔ عالی فوق نفس یا نفس در رابطه نزدیکی قرار داشته، وجود نفس را قوی تر و شدیدتر میسازد).

بطور خلاصه نوع (و سنخ) «مادّه بودن نفس، برای صور مجرّد معقول، غیر ماذیتی است که در عالم اجسام، وجود دارد زیرا خواص مادهٔ جسمانی، (از قبیل قابلیّت انقسام و تجزیهپذیری و ...) در «مادّه بودن نفس برای صور مجرّد معقول» موجود نیست.

## تق<u>ض دیگری در اثبات مادّه برای جسم:</u>

و نیز دلیل اثبات (هیولی از طریق مغایرت قوّه و فعل) بخود «مادّه» نقض شده است زیرا خود «مادّه»، جوهم موجود بالفعل می اشد و برای آن، قوّهٔ قبول اشیاء هست پس لازم می آید که خودش، مرکّب باشد از «صورتی» که با آن، فعلیّت پیدا کند و از مادّهای که با آن، بالقوّه است و نقل کلام به مادّهٔ مادّه می نمائیم و همین طور نقل ادامه پیدا کرده، تسلسل می یابد (و بدیهی است که تسلسل، محال است).

و از اینجا روشن می شود که اشتمال جسم بر قوه و فعل، مستلزم مرکّب بودن آن،

يست.

پاسخ این نقض، همان پاسخی است که شیخ الزئیس داده است که: ماده، متضمن قوه و فعل هست و «بالفعل بودش» نیز عین «بالقوّه بودن آن»، «عین بالفعل بودنش» و «بالفعل بودش» نیز عین «بالقوّه بودنش» میباشد پس مادّه در ذات خود، محض قوّهٔ اشیاء است و برای آن، فعلیتی نیست جز فعلیت اینکه قوّهٔ همهٔ اشیاء است.

#### نقض ديكر!

دلیل مذکور به «عقل» نیز، منقوض است زیرا «عقل» در مادون خود مؤثّر و از مافوقِ خودش، مُتأثّر است پس در آن، هر دو جهت: «فعل» و «انفعال»، وجود دارد (زیرا مؤثّر بودن ز آثار فعل و متأثر بودن از آثار انفعال است)

پس بنابر قول شما، لازم می آید که عقل، مرکّب از هادّه و صورت باشد تا فاعلیّتش با صورت و منفعل بودنش با «مادّه»، انجام بگیرد

#### پاسخ:

«انفعال» و «قبول» در باب عقل، غیر از «انفعال» و «قبولی» است که در باب اجسام، مورد بحث قرار میگیرد پس انفعال عقل و قبول وجود، از مافوقش به معنای وجود مافوقش میباشد که وجود برای عقل از او، فیضان میبابد بدون اینکه قبل از اخذِ فیض، برای عقل، قوّه و استعدادی باشد که موضوع (بالقوّهٔ) خود را به فعلیت نزدیک سازد.

عقل برای «عقل» تنها ماهیتی فرض میکند که قابل وجود و عدم است و در نتیجه، تلبّس ماهیت بوجود را به عنوان قبول و انفعال عتبار میکند.

پس قبول، مثل انفعال، مشترک است بین دو معنا (یکی قبول به معنای استعداد و قوه که قبل از فعلیت تحقّق دارد و دیگری قبول به معنای فیضان وجود) و آنجه مُستلزم مرکّب بودن از مادّه و صورت است، قبول به معنای استعداد و قوّه که قبل از فعلیّت، تحقّق دارد نه قبول، به معنای «فیضان وجود» پس عقی، فاعلیّت دارد به عین آنچه قابلیّت دارد و با همان نیز، منفعل می شود.

## خلاصة درس بيستم.

جسم، جوهر مرکّب از دو جوهر است یکی مادّه و دیگری صورت جسمیّه؛ مادّه، جوهری است قابلیّت دارد که صور و اعراض جسمانی بر آن عارض شود و صورت، همان امتداد جوهری است.

دلیل اثبات مادّه یعنی قوّه و هپولی بعنوان یک جزء از جسم در متن درس بیان و سپس پنج نقض و ایراد از طرف برخی از فلاسفه بر این دلیل وارد شده نقل و پاسخ از آنها نیز داده شده است، تفصیل این مطالب در متن درس ذکر گردیده مراجعه نمائید.

## پرسشها:

- ۱ مادّه به عنوان جوهری که قابلیّت دارد که صور و اعراض جسمانی بر آن عارض شود
   چگونه اثبات میگردد؟
- ۲ این اشکال که قبول صور متعلق به جسم یک مفهوم، عَرْضی قائم به غیر است پس
   صلاحیت ندارد یک حقیقت جوهری محسوب شود چگونه باسخ داده میشود؟
- ۳- دلیل اثبات ماده بنفس انسانی از دو جهت نقض شده، اصل آندو نقض را بیان و پاسخ
   از آندو را نیز توضیح دهید.
  - ۳- دلیل اثبات «مادّه» به خود «مادّه» نقض شده، اصل نقض و پاسخ آنرا نیز ذکر کنید.
    - ۵- دلیل اثبات «مادّه» به «عقل» نقض شده، اصل نقض و پاسخ آنرا نیز بیان نمایید.

## اَلْدُّرْسُ الْحادِي وَالْعِشْرُونَ (۲۱)

## اَلفُّصَلُ السَّادِسُ

# فِي أَنَّ الْمَادَّةَ لَاٰتُفَارِقُ الْجِسْمِيَّةِ وَالْجِسْمِيَّةِ لَاٰتُفَارِقُ الْمَادَّةَ اِیُ أِنَّ کُلَّ وَاحِدَة مِیَلٰا لَاٰتُفَارِقُ صَاحِبَتِہا

اَتُنَا أَنَّ الْمَادَةَ لَا يَتَعَرَّلِى عَنِ الصُّورَةِ فَلِأَنَهَا فِي ذَاتِهَا وَ جَوْهُ إِهَا قُوَةُ الْأَشَيَاهِ، لِأَتَصِيبُ لَمَا مِنَ النَّعِلِيَةِ اَنَّهَا لِا فَعِلِيَّةُ لَمَا، وَمِنَ الصَّّرُودِيِّ أَنَّ الْوُجُودُ يُلازِمُ الْفَعْلَيَةُ الْمُتَالِيَّةَ لَلْقَوَّةَ فَهِى أَعْلَى الْوَجُودِ وَلَعَلِيَّ عَصَلِ الْوَجُودِ وَتَتَّحِدُ بِهِ فَتَحَصَّلَ بَتَحَصُّلِهِ وَ أَعْلَى اللهُ جُودِ تَتَّحِدُ بِهِ فَتَحَصَّلَ بَتَحَصُّلِهِ وَ هُولَ الْمُسْتِينَ صُورَةً.

وَإِيَّضًا كُوْ وُجِدَتِ الْمَادَّةُ مُجَوَّدَةً عَنِ الْصَّورَةِ لَكَانُ هَمَّا فِمِلِيَّةُ فِي وُجُودِهُا، وَ هِي ثَوَّةُ الْاَشْيَاءِ عَضًا، وَ فِيهٍ إِجْبَاعُ الْكُتَافِيَانِ فِي ذَاتٍ وُاجِدَةٍ، وَهُوَ عَالُ.

ثُومَ إِنَّ الْمَادَّةُ لَمَّا كَانَتْ مُتَقَوِّمَةً الْكُجُودُ بِوُجُودُ الصَّورَةِ فَسِلِّصُورَةِ جَهَةُ الفاعِلِيَةِ بِالْقِسَبَةِ النَّهَا غَيْرُ أَنَّهَا لَيُسَتُ تَامَّةُ الفَاعِلِيَّةِ لِتَبَدُّلُ الصُّورِ عَلَيْهَا. وَ المَفْلُولُ الوَاحِدُ لاَتَكُونُ سَرِهْا إِلاَّ عِلَّةً وَاحِدَةً، فَلِلْهَادَةِ فَاعِلُ أَعْلَىٰ وُجُودًا مِنَ المَادَّةِ وَ الْمَادِّيَاتِ يَنْعَلُ المَادَّةَ وَ يَحْمَعُظُ وَجُودَهُمْ بِاتِجَادِ صُورَةٍ عَلَيْهَا بَعْدَ صُورَةٍ، فَالْصَوْرَةُ شَرِيكَةُ ٱلْعِلَّةِ لِلْمَادَّةِ.

لْأَيْقَالَ: ٱلْمَادَّةَ، عَلَى مَا قَالُوا، وَاجْدَةٌ وِٱلْعَدَدِ، وَصُورَةٌ مَّا وَاجِدَةٌ بِٱلْعَدُوم، وَٱلْوَاجِدُ

بِالْعَدَدِ أَتَوْنَىٰ وُجُوداً مِنَ الْوَاحِدِ بِالْمُمُومِ فَلَازِمُ عِلْلِتَةِ صُورَةٍ مِنَا لِلْهَادَةِ كُوْنُ مَا هُـوَ أَفُـوىٰ وَجُوداً مَعْلُولاً لِلْأَضْعَفِ وُجُوداً، وَهُوَ كَالَّ.

فَانَهُ يُقَالُ: إِنَّ الْمَادَّةُ وَإِنْ كَانَتُ وَاحِدَةٌ بِالْعَدُدِ لِكِنْ وَحَدَثِهَا مُنْهَمَةٌ ضَعِيلَةٌ لِإِبْهَامِ وُجُودِهَا وَكُونُهُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ لِكِنْ وَحَدَثُهِ الْعِلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ وَوَحِدُهُ الْعَلَمُ وَمَ شَرِيكُ أَلْمَالُولُ إِلَّهُ الْمَالُولُ وَحِنْظُرُ الْمَادَّةِ بِصُورَةٍ مِمَّا مَثَلُ الْكَثَفِ يُعْتَظُمُ مِنَ الْمَادِةُ وَعَامَةً بَعَدُ وَعَامَةً فَيَعَلُمُ مِنَ الْإِنْهَدُام بَنِصْب وَعَامَةً بَعَدُ وَعَامَةً.

وَ سَيَاْقَ فِي مَبَاحِثِ الْحَرَكَةِ الْجَوْهِ يَترَإِنَ شَاءَ أَفَهُ مَا يُنكِشِفُ مِهِ حَقِيقَةُ الْحَالِ في كِفُرَة هٰذه الْصُّورُ الْكُتَعَاقِيَةِ عَلَى الْمُأدَّةِ.

وَ أَمَّا أَنَّ الْصُورَةَ الْجِسْمِيَةَ لَاتَتَعَرَّىٰ عَنِ الْلَادَةِ فَلِأَنَّ ٱلْجِسْمَ أَيَّا عَاكَانَ لَايُعَلَوُ عَنْ عَوْارِضَ مُفَارِقَةٍ تَتَوَارُهُ عَلَيْهِ مِنْ أَقْسُامِ الْجَرِكَاتِ وَالْكَمِّ وَ ٱلْكَيْفِ وَ الْأَيْسَنِ وَالْوضْسِمِ كَ عَيْرِهَا. وَكَذَلَكِ الْثَيْنِ وَالْوَضْسِمِ كَ عَيْرِها. وَكَذَلَكِ الْثَيْنَ وَالْمَائِيةُ عَلَيْهِ، وَهِيَ جَبِيعاً تَتَوَقَفُ عَلَىٰ اِمْكُانِ وَالْسِتَهُدادِ سَابِقَ لأَخَامِلُ لَهُ إِلاَ الْمَاذَةِ فَلأَجْسَمُ إِلاَّ في لمَاذَةٍ.

وَ أَيْضَا الْمَيْسَمُ عَا أَنَهُ حَوْمَعُ فَا بِلِ لِلْأَبْغَادِ الثَّلَاثِةِ طَبِيعَةً نَوْعَيَةً تَامَّةُ راحِدَةً وَإِنْ كَانَتُ تَعْتَهُ أَنُواعَ وَكُيْسَ كَمُ الْآلُنَ يَكُونَ مَاهِيّةٌ جِنْسِيّةٌ لَا حُكُمْ لَهُ إِلاَّ الْنَهَكُونَ مَاهِيّةٌ جِنْسِيّةٌ لَا حُكُمْ لَهُ إِلاَّ الْنَهُ عَلَمُ أَنُواعِهِ الْمُنْدَرِجَة تَحْتَهُ فَإِذَا كَانَ طَبِيعَةٌ نَوْعِيّةٌ فَهُو بَطِيعَةٍ وَ فِي ذَاتِهِ إِثَا أَنْ يَكُونَ عَنِيّاً عَنْ الْمَادَّةِ عَلَيْهُ مُفْتِقٍ إِلَيْهَا أَوْ مُفْتَقِرًا إِلَيْهَا، فَإِنْ كَانَ غَنِيّاً بِذَاتِهِ السَّخَالُ أَنْ يَكُونَ عَنِيّاً الْمُؤْتَةُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِي اللَّهُ الل

سَسِرَ، بَهِ بِسَبِهِ، بَبِ الْمِيْسِرِ وَلَوْ اَصَوْلُ إِنْ مِنْ فِيهُمْ . لَا يُقَالُ: لِمَ لاَيجُوزُ أَنْ يُكُونُ غُنِيًا عُنْها بِحَسَبِ ذَاتِهِ وَ تَعْرُضُهُ الْقَارِنَةُ فِي بَعْضِ الْأَقْزَادِ لِسَبَبِ خِارِجٍ عَنِ الذَّاتِ كَغُرُوضِ الْأَعْرَاضِ الْمُفَارِقَةِ لِلْطَلِّبَائِعِ النَّوْعِيَّةِ.

ُ لِأَنَّهُ يَفُالُ: مُعَادَنَةُ الْبِسُم لِلْهَادَّةِ كُمَا اَصُهُرَ إِلَيْهِ عِمُلُولِهِ فِيهَا وَبِعِيارَة إِنْحُرى: بِعِسَيْرُودَة.

وُجُودِهِ لِلْنَادَّةَ نَاعِتاً لَمَا فَعَنَىٰ عُرُوضِ الْإِنْتَقَارِ لَهُ بِسَبَبِ خارِج بَعْدُ غِنَاهُ عَنْهَا فِ ذَاتِهِ صَيْرُورَةً وُجُودِ لِغَيْرِهِ بِعَدُ مَا كَانَ لِنَفْسِهِ، وَهُو مُحَالُ بِالْطَّعُرُورَةِ.

وَ ٱعلَمُ أَنَّ الْنَسَأَلَةَ وَ إِنْ عُوَدَتَ فِي تَهُرُّهُ الْسُورَةَ الْجُسْرِيُّةِ لِٰكِنَ الْدَٰلِيلُ يَهُوي فِي كُلِّ صُورَة فِي إِمْكُانِهَا أَنْ يُلْحَتُهَا كُيَٰلِاٰتُ طَارِثَةً .

ثُوَّسَيْأَقِ فِي عَشَّوا الْمُرْكَة الْكُوْهُرِيَّة أَنَّ الْبُوْهُرِ الْلَاقِيِّ مُتَحَرِّكُ فِي صُورِهَا حَتَى يَتَخَلَّصُّ رَاللَّ فِي اللَّبُسُ لِابِالْفُلْعِ وَٱللِّبُسُ، فَبَنَاهُ عَلَيْهُ يَكُونُ لَا الْفُلْعِ وَٱللِّبُسُ، فَبَنَاهُ عَلَيْهُ يَكُونُ السِّحَالَةُ تَجَرُّدِ الْمُشُورَةِ ٱلْمُلَادِيَّةِ عَنَ الْمُأْذَةِ مُقَيْدًة بِالْطَرُكَةِ دُونُ مُارَافًا قَتَ الْمُسَرَكَة وَ بَسَلَعَتُ السَّحَالَةُ تَجَرُّد الْمُشُورَةِ ٱلْمُلَادِيَّة عَنَ الْمُأْذَةِ مُقَيْدًة بِالْطَرِكَة دُونُ مُارَافًا قَتَ الْمُسَرَكَة وَ بَسَلَعَتُ الْفَائِدَة مُنْ الْمُؤْدَة مُقَادًا الْمُسْتَحِلَة الْمُسْتَعِلَا اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ الللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وَ يَتَالَيْدُ ذَٰلِكَ عِمَا ذَكَرَهُ الشَّيْخُ وَ صَدْرُالْتَاكِيْنَ أَنَّ ٱلْمَادَّةَ غَيْرُ دَاخِلَةِ فِي حَسَرٌ الْجِلْسِمِ وُخُولَ الْإَجْنَاسِ فِي حُدُودَ أَنُواعِها فَاهِيَّةُ الْجِلْسِمِ وَ هِيَ الْجُوْهُنُ الْقَابِلُ لِلْأَبُقَادِ فَهَا عَنِ الْمَادَّةِ ٱلْتَى هِيَ ٱلجُوْهَرِ ٱلذِّي فِيهِ قُوَّةُ الْاَشْيَاهِ، لِكِنَّ الْجِلْسُمُ مَثَلًا مَأْخُوذً فِي حَرِّ الْجِلْسَمِ الْنَّامِي وَالْجُلْسُمُ الْنَامِي مَأْخُوذً فِي حَرِّ الْجِيْوَانِ وَالْحَيْوانْ مَأْخُوذً فِي حَرِّ الْإِنْسَانِ.

النَّامِى وَالْجِسْمُ الْتَامِى مَأْخُوذُ فِ حَتِرَاْلِجِيْوَانِ وَالْعَبُوانِ مَأْخُوذً فِي حَتِرَالْإِنْسَانِ. وَقَدْ بَيْنَهُ صَدَّرَاثُمْتَا بِهِينَ بِلَنَهَا لَوْ كَانَتْ دَاخِلَةً فِي مُاحِيَّةُ الْجِسْمِ لَكَانَتْ بَيَّنَةَ الْقُبُوتِ لَهُ عَلَى مَاهُوَ خَاصَّةُ الدَّاقِ، لَكِتَا نَشُكَ فِي ثُبُوتِهِا لِلْحِسْمِ فِي بِنَادِيءَ النَّظِرِ، ثُمَّ نُشْبِتُهَا لَهُ بِالْبُرُهُانِ، وَلاَبُرُهُانَ عَلَىٰ ذَاقِيًّا

وُلا مُنَافَاقاة بَيْنَ الْقُولِ عِنْرُوجِهَا عَنْ مَاهِيَةِ الْجِسْمِ وَالْقُولِ بِالْجِنَادِهَا مَعِ الْعَسُورَةِ الْجِسْمِيَّة عَلَىٰ مُاهُو لَازِمُ الْجَرَاعِ مَا بِالْقُوّةِ مَعَ مَا بِالْفِقْلِ، لِآنَ الْاِتْحَادُ الْكُدعى إِغَنَا هُو فِي الوُجُودِ لا في الْمَاهِيَّةِ.

 أَنَّ الْمَادَّةَ مِنْ لُواٰذِمٍ وُجُودِهِ لِأَجُزَّهُ مَاهِيَتِهِ. أَنَّ الْمَادَّةَ مِنْ لُواٰذِمٍ وُجُودِهِ لِأَجُزَّهُ مَاهِيَتِهِ.

## درس بیستویکّم (۲۱)

## فصل ششّم

## در اینکه مادّه از جسمیّت و جسمیّت نیز از مادّه جدا نمیگردد یعنی هر یک از آن دو از دیگری جدا نمیشود

امّا اینکه «مادّه» از «صورت» خالی نمیشود برای اینکه مادّه، به ملاحظهٔ ذاتش و جوهر ذاتش، قوّهٔ اشیاء است و برای قوّه از فعلیّت، نصیبی نیست جزء فعلیّتِ اینکه برای آن فعلیّتی نیست و بدیهی است که وجود، ملازم فعلیّتی است که مقابل قوّه است.

پس مادّه در وجود و تحقّق، نیازمندِ موجود بالفعل است که وجود بـرای او تـحضل داشته و این مادّه در وجود خارجی با آن موجود بالفعل، متّحد است و با تحضل ان، تحضل پیدا می کند و این موجود بالفعل را «صورت» می نامند.

و دلیل دیگر اینکه، اگر مادهٔ، مجرّد از صورت، تحقّق پیدا کند لازم می آید که در وجودش، فعلیّت باشد درحالیکه ماذه، محضِ قوّهٔ اشیاء می باشد و این دو، با هم متنافی بوده و جمع این دو امر متنافی، در یک ذات (مثل ماذه) محال می باشد.

#### فاعلیّت صورت برای مادّه

چون وجود «هادّه» متقوم بوجود «صورت» است پس برای صورت نسبت به مادّه،

جهتِ فاعلیّتی است، منتها این فاعلیّت، تام نیست زیرا صور، بر مادّه، متبادل است (یعنی صور، یکی بعد از دیگری، بر مادّه وارد میشوند و مادّه با این صور مـتبادل، بـاقی و ثـابت میماند

پس صور متبادل نمى توانند بر مادّهٔ ثابت و باقى، فاعلیت تام داشته باشند).

و (از طرفی نیز معاوم است که) معارل واحد (مثل ماده) برای صورِ متبادل، نمی تواند باشد مگر به این صورت که صور متبادل، مجموعاً علّت واحد، محسوب شود (منتها علیّت و فاعلیت آن، تامّه نیست، پس، مادّه جز علّتِ واحد، ندارد) پس ناچار برای مادّه، فاعلی است که از جهت وجود، بالاتر است از مادّه و مادّیات که در مادّه عمل میکند و مادّه را (به تـوسّط عروضِ صورتهای متبادل یکی بعد از دیگری) و ایجاد اتّحاد بین آنها، حفظ می نماید پس صورت، در علیّت برای مادّه، شرکت دارد (و جزء علّت، محسوب می شود).

#### اشكال:

بنابر آنچه فلاسفه گفتهاند، مادّه، واحدِ بالعدد است (یعنی از حیث عدد یکی است) و صورت مبهم و غیر متعیّن (یعنی صورةً ما) از قبیلِ واحدِ بالعموم است (یمنی یکی است و در عین یکی بودن، معنای عام داشته، دارای موارد و مصادیق است).

بديهي است كه واحد بالعدد از لحاظ وجود، قويتر است از واحد بالعموم.

حال لازمهٔ علّت بودن صورت غیر مُتعین (یعنی صورةٌ ما) برای مادّه این است که آنچه از لحاظ وجود قویتر است (مثل مادّه) معلول ضعیف تر (مثل صورت) باشد و این، محال است.

#### پاسخ:

ماده گرچه از قبیل واحد بالعدد است ولکن وحدت آن، مبهم و ضعیف می باشد زیرا وجودش، مبهم و محضِ قوه است و اما صورت گرچه از قبیل واحد بالعموم می باشد و در علیت برای ماده با موجودِ مفارق، شریک می باشد ولکن وحدت صورت به وحدت موجود

مفارق (فوق آن) مورد تقویت قرار میگیرد.(۱)

پس باقی و پابرجا نگه داشتن علَتِ مفارق، مادّه را و محفوظ بودن مادّه در طی صورتهای متبادل به صورت مبهم (صورة ما)، به منزلهٔ سقفی میماند که با زدن ستونهای متدّد یکی بعد از دیگری از انهدام آن جلوگیری به عمل میآید.

و به زودی در مباحثِ حرکتِ جوهری، حقیقت حال در مسألهٔ • کثرت صورٍ متعاقب بر مادّه» روشن خواهد شد.

### از مباحث گذشته سه مطلب روشن کردید:

مطلب اوّل: اینکه هر فعلیت و تحصّلی که عارض بر مادّه می شود، تنها به فعلیت صورت است.

مطلب دوم: اینکه صورت، شریک علّت برای مادّه است.

مطلب سوّم: اینکه صورت از لحاظ وجود و تحقّق، متقدّم بر مادّه است گرچه مادّه از لحاظ زمان، متقدّم بر صورت است.

### صورت حسمیّه نیز خالی از مادّه نیست

امّا اینکه صورت جسمیت خالی از «مادّه» نیست برای اینکه «جسم» در هر حالتی که باشد خالی نیست از عوارضِ مفارق که یکی بعد از دیگری بر جسم وارد می شود از قبیل اقسام حرکات و کمّ و کیف و آین و وضع و غیر اینها از عوارض و همچنین است صور نوعی که به نماقب (یعنی یکی بعد از دیگری) وارد بر جسم می شود.

همهٔ اینها متوقف بر امکان و استعدادی است که جسم (قبل از عروض صور نوعی بر مادّه) آنرا دارد و این امکان و استعداد، حاملی جز مادّه ندارد، پس هیچ جسمی نیست جز در

۱- و به تعبیر مرحوم صدرالمتألّهین در اسفار ج ۵ ص ۱۵۲: «این موجود مفارق، جوهر نوری الهی و فعلِ فدسی سبحانی میباشد. (شارح)

مادّه (زيرا تنها مادّه است كه حامل استعداد جسم بودن مىباشد).

و دلیل دیگر اینکه جسم، از این جهت که جوهر قابل ابعاد سه گانه است یک طبیعتِ نوعیِ تامی است گرچه تحت آن، انواع (گوناگون) بوده باشد پس جسم مثل مفهوم جوهر نیست که این خاصیت دارد که برای آن جز ماهیت جنسی نیست و حکمی برای آن ماهیت جنسی جنسی جز حکم انواع مندرج تحت آن نیست.

حال اگر جسم، طبیعت نوعی باشد به ملاحظهٔ طبیعتش و ذاتش (از دو شقّ خالی نیست):

یا بینیاز از ماده بوده، احتیاج به أن ندارد یا اینکه نیازمند ماده است.

اگر به ملاحظهٔ ذاتش بی نیاز از مادّه باشد (شقّ اوّل) محال است که در مادّه، حلول کند زیرا حلول، عین نیاز و احتیاج است (و ما آنرا بی نیاز فرض کردیم) درحالیکه بعضی از اجسام را می یابیم که حلول در مادّه دارند (پس جسم از مادّه، بی نیاز نیست).

و اگر جسم به ذاته محتاج به مادّه باشد (شقّ دوم) افتقار و بی نیازی یعنی حلول (جسم و مادّه) در هر جسم، ثابت می شود.

#### اشكال:

برای چه جایز نباشد که جسم (یعنی طبیعت نوعی) به حسب ذاتش بینیاز از ماده باشد؟

و اما (مسألهٔ) عارض شدن مقارنت جسم با مادّه که در برخی از افراد جسم دیده میشود با این تنافی ندارد زیرا آن، به سبب شیء خارج از ذات میباشد، همچنانکه عروضِ اعراضِ مفارق بر طبیعتهای نوعی چنین است.

#### پاسخ:

مقارنت و همراهی جسم با مادّه همانطور که اشاره شد، به جهت حلول جسم، در مادُه است. و به عبارت دیگر، این، به آن جهت است که وجودِ جسم، به حالت صفت و نبت برای

مادّه درمیآید.

پس معنای عروض افتقار و احتیاج برای حسم به سبب خارج از ذات، بعد از اینکه به حسب ذات (فی ذاته) از مادّه بی نیاز است این می شود که وجود جسم برگردد و وجود، برای غیر خودش بشود بعد از اینکه برای خودش مستقلاً وجود داشت (یعنی وجود مستقل و بنفسه و لنفسه او، متبدّل بر وجود لغیره، یعنی غیر مستقل شود) و بدیهی است که این، محال میباشد.

## تذكّر:

تذکر این نکته لازم است که مسألهٔ محلّ گفتوگو، گرچه در باب تجرّد صورت جسمیّه طرح و ذکر شده است ولکن دلیل، جاری میشود در هر صورتی که لحوق کمالات عارض بر آن صورت امکان دارد.

و به زودی در بحث حرکت جوهری می أید که جوهر ماذی در (دائرهٔ) صور خویش، (همواره) متحرّک بوده تا اینکه به فعلیّت محض خالص برسد که با أن دیگر قوّهای وجود ندارد و این، از طریق، «لَبْس بعد از لَبْس» (یعنی پوشیدن جسم، صورت، یکی بعد از دیگری) انجام می گیرد نه از طریق «خَلْع» و «لَبْس» (یعنی کندن صورتی و پوشیدن صورت دیگر انجام می گیرد) پس بنابراین محال بودن تجزد (و خالی بودن) صورت ماذی از ماذه، مقیّد به حرکت است نه آنگاه که حرکت، تمام و غایت (مسیر حرکت) و انتها، فرا رسد.

«شیخ الرئیس» و «صدرالمتا آهین» نیز گفتار بالا را مورد تأیید قرار دادهاند آنجا که میگویند که: «مادّه»، در حدود و تعاریف انواع خود، داخل هستند.

پس در ماهیت چسم که جوهر قابل ابعاد سه گانه است، از ماذهای که جوهر بوده، قوهٔ همهٔ اشیاء میباشد، خبری نیست لکن جسم مثالاً، (بعنوان جنس) در تعریف جسم نامی نیز (به عنوان جنس) در تعریف حیوان و حیوان نیز (به عنوان جنس) در تعریف حیوان و خیوان نیز (به عنوان جنس) در تعریف انسان مأخوذ است.

#### و صدرالمتألِّهين آنرا چنين نوضيح داده است كه:

ممادّه اگر داخل در ماهیّت جسم بود (و جزء ذاتیّات جسم بود) هر آینه ثبوت آن، بر جسم، بین و بدیهی میبود همانطور که این، از خواص امر ذاتی است ولکن ما در ثبوت مادّه برای جسم در ابتداء نظر، شک میکنیم سبس آنرا، با برهان ثابت میکنیم و معلوم است که برهان، بر امر ذاتی، اقامه نمیشود».

و این (نکته نیز لازم به تذکر است که) منافانی بین قول به خروج ماده از ماهیت جسم و قول به اتّحاد مادّه با صورت جسمیّه که لازمهٔ اجتماع «بالقوّه» و «بالفعل» در یک مورد است، ندارد زیرا اتّحاد ادّعا شده، تنها در مورد وجود است نه ماهیّت.

لازمهٔ مطلب بالا، این است که (بفرض محال) اگر بعضی از انواع ماذی، مجزد از ماذه باشد (اشکال) انقلاب از طریق تغییر حذ (و تعریف)، لازم نمی أید زیرا ماذه از لوازم وجود أنست نه جزء ماهیتش میباشد (تا تغییر حذ بوده، اشکال انقلاب در حذ پدید أید).

## خلاصهٔ درس بیست ویکم:

در درسهای گذشته گفتیم که جسم از دو جوهر «ماذه» و «صورت» مرکب میشود حال میگوئیم که مادّه از صورت خالی نمیشود و صورت جسمیّت نیز از ماده خالی نیست.

برای اثبات اینکه مادّه از صورت جدا نمیگردد دو دلیل در متن درس آورده شده است بلکه بالاتر برای صورت، نسبت مادّه، جهت فاعلینی است منتهی این فاعلیّت، تامْ نیست.

اشکالی در متن درس در فاعل بودن صورت برای مادّه از طرف فلاسفه ذکر شده و پسخ آن نیز داده شده است.

پس تحصل ماده به تحصل صورت است و نیز صورت در علت بودن ماده، شرکت دارد. و نیز صورت: از لحاظ تحقق و وجود، متقدم بر ماده است گرچه ماده از لحاظ زمان متقدم بر صورت است.

تفصیل مطالب بالا در متن درس بیان گردیده مراجعه کنید.

دو دلیل برای اثبات اینکه صورت جسمیت خالی از مادّه نیست در متن درس بیان گردیده است.

مقارنت و همراهی جسم با مادّه بجهت حلول جسم در مادّه است یعنی این، به آن جهت است که وجود جسم به حالت صفت و نعت برای مادّه درمی أید پس جسم نمی تواند بحسب ذاتش بی نیاز از مادّه باشد زیرا معنای عروض افتقار و 'حتیاج برای جسم به سبب خارج از ذات، سبب این می شود که وجود جسم برگردد و وجود برای غیر خودش بشود بعد از اینکه برای خودش مستقلاً وجود داشت یعنی وجود مستقل و بنفسه و لنفسه او، متبدل بر وجود لغیره یعنی غیر مستقل شود و بدیهی است که این، محال می باشد.

توضیح اشکال و پاسخ آن در متن درس داده شده مراجعه نمائید.

### در خاتمهٔ درس دو نکته یاد آوری شده است:

نکته اوّل اینکه مادّه در حدّ جسم دخل نیست همانطور که اجناس در حدود و تعاریف انواع خود داخل هستند پس در ماهیّت جسم که جوهر قابل ابعاد سهگانه است از مادّه که جوهر بوده، قوهٔ همهٔ اشیاء میباشد خبری نیست لکن جسم مثلاً در تعریف جسم نامی ماخود است و جسم نامی نیز در تعریف انسان مأخود است چنانکه این مطلب مورد تأیید شیخ الرئیس بوعلی سینا و صدرالمتألهین نیز قرار گرفته برای اثبات آن دلیل آوردهاند، مراجعه به متن درس کنید.

نکتهٔ دوّم اینکه بین قول به خروج مادّه از ماهیّت جسم و قول به اتّحاد مادّه با صورت جسمیّه که لازمهٔ اجتماع بالقوّه و بالفعل در یک مورد است منافاتی وجود ندارد بدلیلی که در متن درس ذکر گردیده است.

پس هاده از لوازم وجود صورت جسمیه بوده، جزو ماهیت آن نـمیباشد تـا اشکـال انقلاب از طریق تغییر حد و تعریف لازم بیاید برای توضیح بیشتر به متن درس مراجعه کنید

### پر*مشها:*

- ۱- دو دلیل در متن درس بیان شده برای اثبات اینکه ماده از صورت خالی نمیشود آن دو
   دلیل را بیان کنید.
  - ۲- فاعلیّتِ صورت برای مادّه چه نحوی است توضیح دهید؟
- ۳- در فاعلیت صورت برای ماده، اشکالی وارد شده، آن اشکال را همراه پاسخ آن بیان
   نمائند.
- ۴- دو دلیل در متن درس ذکر شده برای اثبات اینکه صورت جسمیّت خالی از مادّه نیست
   آن دو دلیل را بیان و توضیح دهید.
- مقارنت و همراهی جسم با ماذه بجهت حلول جسم در ماده بوده، عروض افتقار و احتیاج برای جسم به سبب خارج از ذات جسم نیست می دانید چرا؟ توضیح دهید.
- اليل «صدرالمتألهين» را در اثبات اينكه مادّه در ماهيّت جسم داخل نبوده و جزء ذاتيات جسم محسوب نمي شود بيان نمائيد.
- ۲- چرا بین قول به خروج ماده از ماهیت جسم و قول باتحاد ماده با صورت جسمیه که
   ۷زمهٔ اجتماع بالقوه و بالفعل در یک مورد است تنافی وجود ندارد توضیح دهید.
- ۸ بفرض محال اگر بعضی از انواع مادی، مجرد از ماده باشد اشکال انقلاب از طریق تغییر حد و تعریف، لازم نمی آید می دانید چرا؟ بیان کنید.

# ٱلْدَّرْسُ ٱلثَّانِي وَ الْعِشْرُونَ (۲۲)

# ٱلْفُصْلُ الْسَّابِعُ

# فِى اَثِباتِ الْصُّورِ النَّوعِيَّةِ وَهِيَ الْصُّورُ الْجَوْهَرِيَّةُ ٱلْمُلَوِّعَةُ لِجَوْهَرِ الْجِسْمِ الْمُطَلَق

رِانًا تَجِدُ فِي الْأَجْسَامِ إِخْتِلَافاً مِنْ حَيْثُ صِدْقَ مَفَاهِمَ عَلَيْهَا هِيَ بَيْنَةُ الْنُبُوتِ هَا أَكْبَنِعَةُ الْاَتَفِكَاكِ عُنْها، فَإِنَّا لَاَتَقْدِرْ أَنْ نَتَصَوَّرَ جِسَماً دُونَ أَنْ نَتَصَوَّرُهُ مَثَلًا عُنْصُّماً اَوَّمُرَكِّباً مَعْدَنِيًّا اَوْ شَجَراً اَوْ حَيْواناً وَ هَكُذَا: وَ تَلَبُسُ الْجِسْمِ بِهِذِهِ اللَّهَاهِمَ عَلَىٰ هذا ٱلنَّحْوِ أَمَارُهُ كُونِهَا مِنْ مَقَوِمُاتِهِ.

ُ وَكَا كَانَ كُلِّ مِنْهَا أَخَصَ مِنَ أَلِمِسْمَ فَهِى مُعَوِّمَةٌ لِلْوَهُرِ ذَاتِهِ فَيُحْصُلُ بِالْنِضِامِ كُلِّ مِنْهَا إِلَيْهُ نَوْعَ مِنْهُ، وَلاَيْقَوْمُ الْمُوهُرَ إِلاَّ جَوْهُرَ، فَهِى صُورً جَوْهُ يَتَأَمُنُوعَةً .

لَايُقَالِ: لَاتُسَكَّمُ أَنَّ الْبَوَهُمَ لَأَيْقَوْمُمُ إِلاَّ جُوْهُوْ فَكَثِيراً مَّا يُوجَدُ الْتَقَيْءُ وَيُقَالُ عَلَيْهِ اَلْجُوهُوْ فِي جَوْابِ مَاهُوَ، ثُمَّ يَنْضَمُّ إِلَيْهِ شَقَى ثُمِنَ الْأَعْرَاضِ وَيَتَفَيَّرُ بِهِ جَوَابُ السُّوال عَنْمُ عَا هُوَ، كَاهُويه لَاذَى هُوَ جُوهُنُ فَإِذَا صَٰنِعَ مِنْهُ السَّيْفُ بِضَمَّ هَيَعَاتِ عَرَضِيَةٍ إِلَيْهُ وَسُئلَ عَنْهُ بِ«مَاهُوَ» كَانَ الْجُوابُ عَنْهُ غَيْرً الْجُوابِ عَنْهُ وَهُوحُدِيدٌ، وَكَالْطِينَ وَالْحَجُو وَهُمَانَ عَنَهُ فَاذًا بُنِي مُنْهَا بَنَاءً وَقَعَ فَى جُوابِ السُّوَالِ عَنْهُ لِمَا هُوَ الْبَيْتُ وَلَمْ يَنْضَمَّ إِلَيْهَا إِلاَّ هَمَانَاتُ عَلَى الْمَالِ عَنْهُ لِمَا هُوَ الْبَيْتُ وَلَمْ يَنْضَمَّ إِلَيْهَا إِلاَّ هَمُعَاتَ الْعَالِي عَنْهُ لِمَا هُوَ الْبَيْتُ وَلَمْ يَنْضَمَ إِلَيْهَا إِلاَّ هَمُعَاتَ

ء عرضية

ُ فَانَهُ يُقَالَ: فِيهِ خَلُطَ بَيْنَ الْأَنُواعِ الْحَقِيقِيَّةِ الْتَّى حِى مُرَكَّبَاتَّ حَقِقِيَّةً تَحْصُلُ مِنْ تَرَكَّبِهَا أُخُوزَاءً وَالْمَانَاصُرِ وَالْمَوْالِيدِ، وَبَهْنَ الْمُرَكَّبَاتِ الْمُوزَاءَ وَالْمُوالِيدِ، وَبَهْنَ الْمُرَكَّبَاتِ الْمُعَنَّامِ وَالْمُوالِيدِ، وَبَهْنَ الْمُرَكَّبَاتِ الْمُعَنِّارِيَّةً وَالْمَوْدَاءُ الْأَجْزَاءِ وَلاَ أَثَرَ وَذَاءُ آثارِهَا كَالْسَيْفِ وَ الْمُعَنَّارِهُا كَالْسَيْفِ وَ الْمُعَنَّامِ وَلاَ أَثَرَ وَذَاءُ آثارِهَا كَالْسَيْفِ وَ الْمَعَنَّادِ مِنْ الْمُرْدِدِ الْعَبْنَاعِيَّةِ وَعَهْمُ هَا.

<u>وَ بِالْجُمْلَةِ</u> ٱلْمُرْكَبَّاتُ ٱلْاِعْتِبَارِيَّةُ لَاَيَعْصُلُ مِنْهَا أَمَرْ ُ وَلَا مُنْفَسِ ٱلْاَجْزَاءِ وَ ٱلْمُرَكَّبُ مِنْ مَجْوَهِ وَ عَرَضَ لَاجْوَهُ وَ لَلْمَرْكَبُ مِنْ مَجْوَابِ مَالْحَقَ، كُلِّ ذَٰلِكَ لِتَبَايُنِ الْمَوْدُونِ فَالْحَقَ مَنْ فَالِكَ لِتَبَايُنِ الْمُقَوْدُ وَمِنْهَا مَاهِيَّةً . الْمَوْلُاتِ بِتَهَامِ ذُواتِهَا ٱلْبُسِيطُةِ فَلا يَتْكَوَّنَ مِنَ أَكْثَى مِنْ وَاجِدَةٍ مِنْهَا مَاهِيَّةً.

<u>وَلاَيْقَالُ:</u> كُوْنُ الْصُورِ الْنَوْعَيِّةُ جَواهِر يُنافِي قَوْلَهُمُّ: إِنَّ فُصُولَ اَلْجَوَاهِرِ غَيْرُ مُنْدَرِجَةٍ تُحْتَ جِنْسِ الْجَوْهُرِ.

فَالَّهُ يُقَالُ: قَدْ تَقَدَمُ الْبَحْثُ عَنِّهُ فِي مَرْحَلَةِ الْمَاحِيّةِ وَاتَّضَّحَ بِهِ أَنَّ مَعْنَى جَوْهُ يَتَرَفْصُولِ الْجَوْاهِ ِ سَوَ هِيَ الْصُّورُ الْتُوْعِيَّةُ مَأْخُوذَةً بِشَرْطِ لا سَـ أَنَّ جِنْسَ ٱلْجَوْهُ صِادِقُ عَكَيْهَا صِدْقَ الْعَرَضِ الْعَامِ عَلَ ٱلْخَاصَةِ فَهِيَ مُتَوِّماتُ لِلْأَنْوَاعِ غِارِضَةً عَلَى الْجِنْسِ.

حُجَّةُ أُخُوىٰ: إِنَّا يَجِدُ ٱلْأَجْسَامُ مُخْتَلِفَةُ بِعَسَبِ ٱلآثارِ ٱلْقَائِمَةِ بِهَا مِنُ ٱلْعَوَارِضِ ٱللَّآزِمَةِ وَٱلْمُفَارِقَةِ وَالْجَتِصَاصُ كُلِّ مِنْ هٰذِهِ ٱلْمُثَلِقَاتِ ٱلآثارِ بِمَا ٱلْحَتَصَ بِدِمِنَ ٱلآثارِ كِيْسَ إِلاَّ أَخْصِصٍ بِالْضَّرُورَةِ.

وَمِنُ الْحَالِ أَنْ يَكُونُ الْخَصَصُ هُوَ الْجِسْدَيَّةُ الْمُشَكَّرِكَةُ لِإِشْوَاكِهَا بَيْنَ جَمِيعَ الْأَجُسَامِ، وَلا الْمَادَّةَ اَلْمُشْتَرَكَةَ لِأَنَّ شَأَنَهَا الْقَيُولُ وَالْآسِتَعَذَادُ دُونُ الْفَسْطُ وَ الْإَصْتِخاء، وَلاَ مَسْوجُوهُ مُفَارِق لِإسِّتِوا وِنِسْبَتِهِ إِلى جَمِيعِ (الْأَجْسَامِ وَ يَثَيَّعُ أَنْ يَكُونَ الْفَيْعَيْصُ هُو بَعْضُ الْأَعْسَانِ الْلاَّحِنَةَ بِإِلَى يَتَخَصَّصَى أَنُوبَالْرُ سَابِق فَإِنَّا لَنْقُلُ الْكَلَّامُ إِلَى الْأَثُو السَّابِقِ فَيَتَسَلَّسَلُ اَوْ يَدُودُ اَوْ بَشَهَى إِلَىٰ آمَرَ عَيْرَ خَارِجٍ عَنْ جَوْهِ الْجِسْمِ الْلَّي عَنِدُهُ الْأَثُولُ وَالْأَوْلَانَ مَالَانَ عَلَالِ كُلاَمُ اللَّهِ الْمَلْوَدِقَ وَلَا اللَّهُ اللهُ وَهُبَيْقَ الْفَالِثُ وَهُو السِّينَادُ الْآثَارِ إِلَى الْمَرْ عَيْرِ خَارِجِ مِنْ جَوْهُ الْجِسْمِ فَيكُونُ مُقْوَما لَهُ وَ مُقَومً جَوْهَ . وَإِذْ كُانَ هَذَا الْمُقَوْمُ الْجَوْهِ عِنْ أَخِوْمَ عَنْ الْجِسْمِ الْمُظْلُورَ فَهُو صُودَةً جَوْهُ مَا الْمَعْوَمُ الْمُؤْلِقِ وَلَهُو صُودَةً جَوْهُ مَا لَا عَلَى مَنْ الْجِسْمِ الْمُظْلُورَ فَهُو صُودَةً جَوْهُ مَهُ أَلْمُ الْعَلْمَ قَنِي إِلْأَجْسَامِ عَلَىٰ اِخْتِلاٰفِهَا صُوَدُّ نَوْعِيَّةً جُوْهَرِيَّةً هِىَ مَبَادٍ لِلْآثَارِ الْغَتَلِفَةِ بِاِخْتِلافِ الْأَثُواعِ.

َ لَايُفَالُ: إِنَّ فِى أَفْرَادِكُلِّ نَوْعِ مِنَ ٱلْأَنْوَاعِ إِلْجُسُّمَانِيَّةِ آثَاداً نُخْتَصَّةٌ وَعَوَادِضَ مُشَجِّصَة الْمَيْوجُدُمَا هُوَ عِنْدُ فَرْدِ مِنَهُا عِنْدُ غَيَّرِهِ مِنْ ٱلْأَفْرَادِ، وَيَجْرِى فِيهَا مَا سَقْتُمُوهُ مِنْ ٱلْحُبَّةِ فَهَلاَّ أَثْبُتُمْ بَعْدَ الْصُورَ ٱلِقَ صَمْيَتُنُوهَا صُورًا نَوْعِيَّةٌ صُوراً شَخْصِيَّةً مُقَوَّمَةً لِأَجْتَةِ الْ

# خُاتِمَةُ لِلْفَصْلِ

كَا كَانَت اِلْصُورَةُ الْتَوْعِيَّةُ مُتَوَمَّةً لِمَاذَيْهَا الثَّانِيةِ الِيِّي هِيَ ٱلجِسَّمُ الْمُؤَلَّفُ مِنَ الْمَاذَةِ وَ الْصُّورَةِ الْجِسِّسِيَّة كَانَتْ عِلَّةُ فَأَعِلِيَّةٍ لِلْجِسَّمِ مُتَقَدَّمَةٌ عَلَيْهِ كَمَّا أَنَّ ٱلْصُّورَةُ الْجِسْمِيَّةُ شُرِيكَةُ ۖ الْعِلَّةَ لِلْمَاذَةِ الْأُولِلِ.

وَ يَتَفَرَّعُ عَلَيْهِ آوْلاً، أَنَّ ٱلوُجُودُ أَرَّلاً لِلْسَوْرَةِ النَّرْعِيَّةِ وَ بِوُجُودِها تُوجَدُ الْسَـُورَةُ الْسَلَوِينَةُ الْمُلْتُ الْمِنْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْدَدُهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِيقُ الْمُعْلَى الْمُعْلِيلِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْعُلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْعِلْمُ الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِي الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِيلِ الْمُعْلِي الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِ

َ وَ لَٰنِيا ۚ أَنَّ الْصَّوْرَ الْنَّوْعِيَّةَ لَاَ كَفَظُ الْجِسْمِيَّةَ إِلَىٰ بَدَلِ بِل تُوجَدُ بِوُجُودِهِا الْجَسْمِيَّةُ ثُمَّ ۖ ﴿ إِذَٰا تَبَدَّلَتُ إِلَىٰ صُورَةِ ٱخْرَىٰ ثَخَالِفُها نَوْعاً بِطَلَ بِبُطْلَانِها الْجَسْمُ ثُمَّ حَدَثَتَ جِسَمِيَّةُ ٱخْسَىٰ عِحُدُوثِ الْصَّورَةِ التَّالِيَّةِ

## ٱلْفَصْلُ ٱلثَّامِنُ

# فِي ٱلْكُمِّ وُهُوُ مِنَ ٱلْمَقْولَاتِ ٱلْعَرَضِيَّةِ

قَدْ تَقَدَّمُ أَنَّ الْعَرَضَ مَاهِيَّةً إِذَا وُجِدَتْ فِي الْأَعِيانِ وُجِدَتْ فِي مَوْضُوعٍ مُسْتَغَنْ عُنَهُ وَ أَنَّ الْعَرَضِيَّةَ كَعَرَضٍ عَامَ لِسَسَعَ مِنَ الْكَوْلَاتِ هِمَ أَجْنَاسُ عَالِيَةً لِأَجِنْسَ فَوْقَهَا. وَلِذَا كَانَ مَا عُرِّفَ بِهِ كُلِّ وَاحِدَةً مِنِهَا تَعْرِيفاً بِأَلْمَاصُّةِ لِأَحَدَّا حَتِيتِيًّا ذَاجِنْسِ وَ فَصْلٍ:

ُ وَ قَدَّ عَرَّفَ ٱلْثَيْخُانَ، الْفَارَابِي وَ ابْنِسِيْنَا، اَلْكُمَّ بِالْنَهُ الْقَرَحَٰنُ ٱلْذِّي بِذَاتِهِ يُمَكِنُ أَنَّ يُوجَدُ فِيهِ شَيْءً وَاجَدُ يَعُدُّهُ وَ هُو أَجْسِنُ مَا أَوْدِهُ لَهُ مِنَ ٱلتَّقْرِيفِ.

وَ اَمَّا تَغْرِيفُهُ بِالَّهُ الْفَرَضُ الْذِي يَقْبِلُ القِسْمَةُ لِذَاتِهِ، فَقَدُ اُورِهُ عَلَيْهِ بِالْكُهُ تَعْرِيثُ بِاللَّهُ تَعْرِيثُ بِاللَّهُ تَعْرِيثُ الْأَخْصِ، لِإِخْتِصَاصِ قَبُولِ الْقِسْمَةِ بِالْكُمْ الْمُتَّعِلِ، وَاَمَّا الْمُنْصِلُ فَهُو ذَوْ أَجْزَاء بِالْفُهلِ. وَكَذَا تَعْرِيفُهُ بِأَنَّهُ اَلْعَرَضُ الذِّى يَقَبُلُ اللَّهَاوَاةَ، فَقَدْ أُورِهُ عَسَلَيْهِ بِأَنَّهُ تَسْمِيفُ دَوْرَى الْفُهلِ. وَكَذَا تَعْرِيفُهُ مِنْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا يَشْتَمِلُ عَلَيْهِ هَذِهِ النَّعَارِيفُ خَواصَ عَلَاثَةً إِلَيْكُمْ، وَهِي اللَّهُ وَالْمُسَاوَاةُ.

## الفَصْلُ التَّاسِعُ

# فِي اِنْقِسٰاماتِ الْكُمِّ

يَنْقَسِمُ الْكُمُّ إِنْقِسَاماً أَوَٰلِياً إِلَى ٱلْمُتَّصِل وَالْمُنْفَصل. وَالْكَتَصِلْ هُوَ ٱلكُمُّ الْذَي يُمكِنْ أَنْ يُقُوضَ فِيهِ أَجْزَاهُ تَتَلَاقَ عَلَىٰ خُدُودِ مُشْتَرَكُنُّ. وَالْحَدُّ الْمُشُتِّرَكُ هُو ٱلذِّي يُكُن أَنْ يُجْعَل بِدَايِةٌ رَجُوْهِ، كَمَا يُكِنْ أَنْ يُجْعَلَ نَهَايَةً لِآخَو، كَالْجَعْلِ إِذَا فَرضَ انْقِسَامُهُ إِلَى ثَلَاثَةِ أَجْزاءٍ، فَإِنَّ ٱلقِسْمَ ٱلْمُتُوسِّطِيُ يُمْكِنُ أَنْ يُجْمَلَ بِدُالِيَّةَ لِكُلِّ مِنَ الجَانِبِينَ وَنَهَايَةُ لَهُ، فَيَكُونُ ٱلقِسَمانِ قِسَماً واحِيداً

وَعُرُكُ ٱلمُّتُصِّلُ إِيْضاً مِا يُقْبَلُ الْانْتِسَامُ إِلَىٰ غَيْرِ ٱلنَّهَايَةِ، وَ ٱلمُنْفَصلُ خِلافُ الْتَصل وَ هُوَ الْعَدَةُ الْخَاصِلُ مِنْ تَكَوّْرُ الْوَاحِدِ، فَإِنَّهُ مُنْتُسِمِّ إِلَى أَجْزَاءٍ بِالْفِقْلِ، وَلَيْسَ بَسْنَهَا حَسَةُ مُشْتَرَكُ، كَانَّ الْخَمْسَةَ مَثِلاً إِذَا تُسِّمَ إِلَىٰ اِتَنَيْنَ وَ ثَلاثةٍ فَإِنْ كَانَ بَيْنَهْا حَبَدُّ مُشَـتَرَكُ مِـنَ الْأُجْزَاءِ كَانُتْ أَرْبُعَةٌ اَوْمِنْ خُارِجٍ كَانَتْ سِتَّنَّا

وَالْمُتَصِلُ يَنْقَسِمُ إِلَىٰ قِسْمَيْنِ قارُّ وَغَيْر قَارِّ وَ الْقَارُ هُوَ الْنَّامِتُ الْجُنْمَعُ الْأَجْزاءِ بِالْفِعْل كَالسَّطْعِ, وَ غَيْرٌ آلْقَارٌ هُوَ الَّذِّي لِأَيُجْتِيهُ ۚ أَجْزَاؤُهُ ٱلْمَنْ وَضَةُ بِٱلْفِقُل كَالُزَّمَان. فَإِنَّ كُلَّ جُزْء مِّنهُ بِالنِعلِ قَوَّةً لِلْجُزْءِ الْتَالِى نَلاَيَجْتَمِعٰان بِٱلْنِعْل، إِذْ نِعِلِيَّةُ الشَّيْءَ لاتُخَامِعُ ثَوَّتُهُ.

وَالْقَازُّ يَنْقُسِمُ إِلَى الْجُسْمِ الْتَعْلِيسِيّ وَهُوَ الْقَابِلُ لِلْاَنِقِسَامِ فِي جَهَاتِهِ الْقَلَاثِ: الْعَرَضُ وَالْطُوَّلُ وَالْعَنْقُ، وَالْسَطْعِ وَهُوَ الْقَائِلُ لِلْإِنْقِسَامِ فِي الْجَهَتَيْنِ: الْقُرْضُ وَالْطُولُ، وَالْخَطِّ وَ هُوَ ٱلْقَابِلُ لِلْإِنْتُسَامِ فِي جَهَةً وَاحِد. <u>وَٱلْكُمُّ الْمُنْفَصِلُ وَهُوَ الْعَدُدُّ مُ</u>رْجُودُ فِي ٱلْخارِجِ بِالْضَّرُورَةِ. وَ الْكُمُّ ٱلْتُصِلْ غَيْرُ ٱلْقارِ،

بِوَ الزَّمَٰانُ، سَيَأَقِ إِنْبَاتُ وُجُودِهِ فِي مُبَاحِثِ الْفَوَّةِ وَ الْفِعْلِ. رَوْنِ (رَدُهُ أَنْ مُنَّ أَنْ أَنْهُ الْقَالِمُ أَنَّ مُنْ أَنَّهُ أَنْ مُنْ الْفَوْرِةِ وَ الْفِعْلِ.

<u>وَاُقَا الْكُمُّ الْمُتُّصِلُ الْقَاتُّ فَا لِمِسَّمُ الْتَعَلِيمِيُّ وَ السَّطَح</u> مِّوْجُودانِ فِي الْخِارِج، لِأَنَّ مُنَاكَ الْجَسُاماً طَبِيعِيَّةٌ مُنْفَصِلاً بَعْضُها مِنْ بِعْضِ مُتَعَيِّنَةُ مُتْنَاهِيَةٌ، وَ لاَذِمْ تَعَيُّنِها الْجُسُمُ الْتَعَلِيمِيُّ وَ لاَزِمْ تَعَيُّنِها الْجُسُمُ الْتَعَلِيمِيُّ وَ لاَزِمْ تَناهِها السَّطْحُ.

<u>ُ وَأَمَّا ۚ إِلْمَطَا</u> ُ فَهُو َ مُوجُوةً فِ ٱلْحَارِجِ إِن قَبَتْ أَجُسُامٌ كَمَّا سُكُوحٌ مُسُتَقَاطِعَةٌ كَــُالْكَعُبِ وَالْحَثْرُوطِ وَ الْحَرْمِ وَتَحْوَلُها.

مُمُ إِنَّ كُلُّ مُرْتَبَةً مِنْ مُراتِبِ الْعَدَدِ غَيْرالْتَنَاهِيَةِ نَوْعٌ خَاصَّ مِسْنَهُ مُسْبَايِنَ لِسُسَاتِرِهَا ِلإَخِتِصَاصِهَا بِخَواصَّ عَدْدِيَّةٍ لَاتَتَقُداهُا إِلَى غَيْرِهَا.

وَالْزَّمَانُ نُوْعٌ وُاحِذٌ وَإِنْ كَانَ مَعْرَوُضُهُ أَنْوَاعَ الْحَرَكَاتِ الْجَوْهِرِيَّةِ وَ العَرَضِيَةِ لِمَا أَنَّ بُينَ اَفْرادِهَا عَادًا مُشْتَرَكاً.

وَالْأَجْسَامُ الْتُعْلِمِيَّةُ اَلَقَ لَاعَادٌّ مَشَةَى اَبَيْنِهَا كَالْكُوّةِ وَالْمَزُوطِ وَ الْمَكَتَبِ وَ عُهُوهَا الْوَاعُ مُسْلَمًا كَالْكُوّةِ وَالْمَزُوطِ وَ الْمَكَتَبِ وَ عُهُوهَا الْوَاعُ مُسْلَمًا كَالْسَطْحِ الْمُسْتَوَى وَأَقْسَامِ الْسَّطُوحِ الْمُدَّبَةِ وَ الْمَشَوَى وَأَقْسَامِ الْسَّطُوحِ الْمُحَدَّبَةِ وَ الْمَشَعَدِى الْمَشْتَوَى وَالْمَسْطُوحُ وَ الْمَنْعَلِمَ الْمُسْتَغِيمَ وَ الْمَنْعُوطُ عُيْرُ الْمُثْتَظِمَةُ وَلَيْسَتُ بِأَنْوَاعُ بَسَلَ مَوَجُودَةً كَلَيْسَتُ بِأَنْوَاعُ بَسَلَ مَوَكَبَةُ مِنَ الْوَاعِ مُشَى الْمُعَلِمُ وَ الْمُطُوطُ عُيْرُ الْمُثْتَظِمَةُ وَلَيْسَتُ بِأَنْوَاعُ بَسَلَ مَوْالِولُ السِّلَولُ وَ الْمُطُوطُ عُيْرُ الْمُثْتَظِمَةُ وَلَيْسَتُ بِأَنْوَاعُ بَسَلَ مُوالِكُونُ وَ الْمُطُوطُ عُيْرُ الْمُثَعِمَ الْمُعَلِمَةُ وَلَيْسَتُ بِأَنْوَاعُ بَسَلَ

## درس بیست و دوّم (۲۲)

### فصل هفتم

## در اثبات صور نوعی و اینکه صور نوعی، صور جوهری هستند که جوهر جسم مطلق را، به انواع، تقسیم مینمایند

ما در میان اجسام، تفاوتهانی را می یابیم و منشأ این تفاوت، صدق مفاهیمی است که ثبوت آنها برای اجسام، بین بوده، انفکاک این مفاهیم از این اجسام، ممتنع است.

زیرا ما قدرت نداریم جسمی را تصوّر کنیم بدون اینکه عنصر و یا مرکّب معدنی باشد و یا بدون اینکه درخت و یا حیوان و غیر اینها از اجسام باشد و تلبّس جسم به این مفاهیم بر این طریقه، نشانهٔ این است که اینها، از مُقوّمات جسم میباشند (یعنی جسم بدون اینها قوام نمییابد).

از آنجا که هر یک از این مفاهیم، از (مطلق) جسم، اخض است پس، این مفاهیم، مُقوّم جوهر ذات جسم، نـوعی از جسم، پدید میآید و بدیهی است که جوهر را جز جوهر، نمی تواند مُقوّم باشد پس این مفاهیم از قبیل صور جوهری بوده که انواع مختلف جسم را پدید میآورند.

#### اشكال:

ما قبول نداریم که جوهر را جز جوهر، مُنوّم نیست زیرا موارد زیادی پیدا می شود که در مقام سوّال به «ماهو»؟، جوهر، پاسخ داده می شود سپس از آعراض به آن، منّضم می گردد و به واسطهٔ آن، پاسخ سوّال به «ماهو» تغییر پیدا می کند مثل آهن «حدید» که از جواهر است و هنگامی که با ضمیمه کردن هیئتهای عارضی به آن، از آن شمشیر ساخته شده و از آن سوّال به «ماهو» بشود پاسخ آن غیر از پاسخ به آهن است که داده می شود و مثل «گِل» و «سنگ» و نحو این دو که از قبیل جوهر هستند و هنگامی که از آن دو، بنائی ساخته شود و از آن سوّال به «ماهو» بشود در پاسخ آن، خانه، گفته می شود (درحالیکه) جز، هیئتهای غرضی، شیء دیگری بر آن دو، منضّم نشده است.

#### پاسخ:

ما دو نوع مرکّب داریم: «مرکّب حقیقی» و «مرکّب اعتباری»، در این مثالها، بین این دو، خلط شده است، یعنی خلط، بین انواع حقیقی که آنرا، «مرکّبات حقیقی» مینامند و از ترکیب آنها، هوَیت واحدی، غیر از هوَیت یک یک اجزاء، پدید میآید و برای این هویت، آثاری است غیر آثار خود اجزاء مثل عناصر و موالید (یعنی اشیائی که در عناصر اوّلیه پیدا شده و برای هر کدام از اشیاء، آثار خاصَی مترتّب است غیر آثاری که بر اجزاء آنها مترتّب است).

و بین مرکّبات اعتباری که از ترکیب اجزای آن، امری، ورای اجزاء آن پیدا نمیشود و آثاری ورای آثار اجزاء، ندارند مثل شمشیر و خانه و غیر اینها، که از امور صناعی، بـه شـمار میروند.

خلاصهٔ کلام اینکه از مرکبات اعتباری، ورای خود اجزاء، امری حاصل نمیشود و مرکب از جوهر و غرض، نه جوهر است و نه عرض پس، ماهیّتی ندارد تا در جواب سؤال به «ماهو»؟ واقع شود.

و این، به این جهت است که مقولات (عشره مثل جوهر و کم و کیف و ...) به تمام ذات بسیط خود نسبت بهم، متباین هستند پس ماهیت، با بیش از یک مقوله، از این مـقولات،

تكؤن پيدا نمىكند.

#### اشكال:

جوهر بودن صور نوعى، منافات با ين قول فلاسفه دارد: «إنْ فُصولَ الْجَواهِر غَيرُ مُنْدَرِجَةٍ تَحتَ الجواهر» «يمنى فصول جواهر، تحت جنس جوهر، مندرج نيست».

#### پاسخ:

از بحثی که در مبحث ماهیّت گذشت روشن شد که معنای جوهر بودن فصول جواهر که عبارت از صور نوعیّهٔ مأخوذ «بشرط لاه هستند، این است که جنس جوهر، بر فصول، صادق است مثل صدق عَرَض عام، بر خاصه پس این فصول، مقوّمات انواع بوده، بر جنس، عارض میباشد.

#### دلیل دؤم برای اثبات صور نوعی

ما اجسام را به حسب آثار قائم بر آنها، مثل عوارض لازم و مفارق، گوناگون می ابیم و اختصاص هر یک از این اجسام به آثار خاصه، مخصصی برای آن، لازم دارد و محال است که مخصص، همان جسمیت مشترک بین اجسام باشد زیرا همهٔ اجسام در آن مشترک اند.

و نیز مخصّص، مادّهٔ مشترک بین احسام، نیست، زیرا شأن «مادّه»، «قبول» و «استعداد» است نه «فعل و اقتضاء».

و نیز موجود مفارق، نمی تواند سبب اختصاص این آثار به اجسام باشد زیرا نسبت موجود مفارق، به همهٔ اجسام، متساوی است.

و باز محال است که مُخصِّص، بعض اعراض لاحق بر جسم باشد به اینکه اثری سابق، ایجاد تخصّص یک اثری (لاحق)، در جسم بنماید (زیرا) ماکلام را نقل به اثر سابق میکنیم و امر آن یا به «تسلسل» میکشد و یا به «دور» و یا منتهی میشود به «اهری» که خارج از جوهر جسم نیست و اثر با او همراه است.

و بدیهی است که دو امر اوّل: «تسلسل» و «دور» محال است پس شق سوّم باقی میماند و آن استناد آثار، به امری که خارج از جوهر، نیست پس مُقوّمِ جسم بوده و مُقوّمِ جوهر نیز، حتماً جوهر میباشد.

و از آنجا که این مُقوّم جوهری از جسم مطلق، اخص میباشد پس آن، صورت جوهری بوده، مُنوّع جسم میباشد.

نتیجه این می شود که در اجسام با وجود گوناگون بودنشان، صورت نوعی جوهری، وجود دارد که مبداء و منشأ آثار مختلف، در صورت اختلاف انواع می باشد.

#### اشكال:

در افراد هر نوع از انواع جسم، آثار خاص و عوارض مشخّصی است که در فر دیگر، آن مشخّصه و عوارض، وجود ندارد.

حجّت و دلیل سابق در اینجا نیز جاری می شود پس چرا این نوع صور مشخصی را که مُقوّم ماهیّت نوع می باشند به هنگام اثبات صوری که به نام «صور نوعیّه» نامیدید متذکر نشدید؟

#### باسخ:

آعراضي که بنام «عوارض مشخصه» ناميده مي شود از لوازم تسخّص بوده و خود، مشخص نيست (زيرا) تشخّص تنها با وجود، پديد مي آيد چنانکه در مبحث ماهيت گفته شد و تشخّص اعراض نيز با تشخّص موضوعات آنها است زيرا معنا ندارد که غيرَضِ قائم به موضوع مشخّص، عام باشد، و مبداء اعراض فعلي لاحق به فرد، طبيعت نوعيّه اي است که در فرد وجود دارد و اين طبيعت نوعي (موجود در فرد) اعراض فعلي لاحق بر فرد را از قبيل کم و کيف و وضع و نحو اينها را در دائره وسيعي اقتضاء مي کند.

سپس اسباب و شرایط خارجی اتفاقی، آنجه را که طبیعت نوعیّه، مقتضی آن است، آرا به فرد خاصی تخصیص می دهد و با تغیر این اسباب و شرائط، فرد، از امر عارضی که متلبس به آن بود منتقل به عارض دیگر در میان نوع خود و یا جنس خود میشود.

#### خاتمة فصل و نتيجة آن:

از آنجاکه «صورت نوعی» مُقوّم «ماده» دوّم خودش که جسم است میباشد و جسم نیز، مرکّب از مادّه (یعنی هیولٰی) و صور جسمیه، است در نتیجه، صورت نوعی، علّت فاعلی جسم بوده، مقدّم بر آن میباشد همانطور که صورت جسمیه، در علّیت برای مادّه اوّلیه، شریک میباشد.

### از این گفتار دو نتیجه حاصل می شود:

اول: اینکه وجود، در ابتداء برای صورت نوعی محقق است و با وجود تحقق صورت، صورت جسمیه تحقق پیدا میکند و بعد از آن، «هیولی» با وجود صورت که فعلیت پیدا میکند موجود می شود.

دوّم: اینکه صور نوعی، در تبدّلاتِ عارض بر جسمیّت، جسمیت را بحال خود نگه نمی دارد بلکه با وجود صور نوعی و تحقق آن، موجود میشود سپس اگر صورت جسمی بصورت دیگر، تبدّل پیدا کند که با صورت قبلی به حسب نوع مخالف باشد، جسم با بطلان آن، باطل میشود سپس با پیدایش صورت بعدی، جسمیّت دیگری پیدا میشود.

درس ِبیستودوّم ۳۲۵

## فصلِ هشتم

## در (مقوله)کمّ و آن از مقولات «عَرَضي» است

سابقاً گذشت که عَرَض، ماهیّتی است که در اعیان، موجود شود، محلّ وجود آن، موضوعی است که خود، مستفنی از عَرَض میباشد.

و باز سابقاً گذشت که عرضیت، خود، به منزلهٔ عَرَض عامی است که شامل نه مقوله بوده که اینها، اجناس عالیه، به شمار میروند و فوق اینها، جنس دیگری نیست و از اینجا (که اینها اجناس عالی بوده، فوق آنها جنس دیگری نیست) هر تعریفی که برای هر یک از اینها انجام گرفته، از قبیل تعریف بخاضه هستند و حقیقی، نبوده، دارای جنس و فصل نیستند.

دو شیخ (بزرگوار) فارایی<sup>(۱)</sup> (ره) و «این سینا (ره)» مقولهٔ «کم» را اینگونه تعریف کردهاند: «إِنَّهُ الْمَرْضُ الَّذِی بِداتِه یُمْکِنُ اَنْ یُوجَدَ فِیهِ شَیءٌ واحِدٌ یَفَدُّهُ» «یمنی کم، عرضی است که به ملاحظهٔ ذاتش (بذاته) ممکن است در آن، شیء واحدی موجود باشد که آنرا عادّ

۱- ابونصر فارابی در قریهٔ «ویسج» قرب فاراب از شهرهای خراسان در سال ۲۶۰ هـ متولد شد و وفات وی بدمشق در سال ۳۳۰ هـ در سن هشتاد سالگی بوده است از بزرگترین فلاسغهٔ مسلمین و به قول ابن خلکان تحزیج رئیس ابوعلی ابن سینا از کتب او است و از کلام او در تصانیف خویش فوائد بسیار گرفته است و مسافرتی به بغداد داشته است و کتابهای تألیفی او از شروح و رسائل و کتب مستقل، ۱۰۲ کتاب است. برای توضیح بیشتر در حالات و زندگانی و تألیفات او به لفتنامه دهخدا و تحقیق مرحوم بدیمالزمان فروزانفر در ترجمهٔ احوالِ ابونصر فارابی مراجعه کنید، ماکهٔ ابونصر ص ۸۹۸ تا ص ۹۰۷ (شارح)

بنماید<sup>(۱)</sup>».

و این تعریف بهتر از سایر تماریف است.

و اما تعریف «کَهّ» به اینکه: «إِنَّهُ الْعَرْضُ الَّذِی یَقْبَلُ الْقِسْمَةَ لِلْاقِهِ» یعنی «که، عَرَضی است که لذاته قبول قسمت میکند» اشکال بر أن شده که این، تعریف شیء به اخض است زیرا قابل قسمت بودن، مختص به کم متصل میباشد (که یکی از انواع کم به شمار میرود) و امّا «کمّ منفصل» دارای اجزاء بالفعل است.

(پس قابل قسمت بودن در كُم منفصل محقق نيست پس تعريف مطلق كم يعنى كم متصل و منفصل با تعريف بالا صحيح نيست}.

و هم چنین تمریف کم به این نحو که: «اِنَّهُ الْعَرَضُ الَّذِی یَقْبَلُ الْمُسْاؤَاةَ» یعنی «کم، عَرْضی است که مساوی بودن (اجزاء را) قبول میکند» خالی از اشکال نیست زیرا این تعریف، مشتمل، بر دور باطل است<sup>(۲)</sup> برای اینکه مساوی بودن همان، یکی بودن و اتّحاد در کم (و مقدار) است (پس مُعرِّف یعنی قبولِ مساوات، عینِ مُعرِّف است که عبارت از کم میباشد و تعریف یک شیء با خودش مستلزم توقّف شیء بر خودش میباشد که ملاک دور و بطلان آن میباشد).

بهرحال این سه تعریف که برای کُمّ گفته شد، مشتمل بر سه خاصَیت «کُمّ» است که در این تعاریف بکار برده شده است:

١- عد، داشتن كم (يمنى قابل شمارش و سنجش بودن كم، بوسيله عادً).

۲- قابل قسمت بودن.

٣- قابليّت تساوي داشتن (براي اجزاء كمّ).

 ۱- عاد، عددی را گویند که عدد دیگر را تجزیه کننده باشد مانند سه که عاد نه است و چهار که عاد دوازده است و پنج که عاد پانزده است (لفت نامه دهخدا ماده عاد). (شارح)

۲- بیان دور این است که مُعرّف بکسر راه یعنی معرفی کننده همان مُعرّف یعنی شیء تعریف شده، بوده باشد و این نوع تعریف از دور از قبیل تعریف شیء بنفسه است که عقلاً محال و ممتنع میباشد و در جای خود بطلان ان ثابت شده است. (شارح)

### فصل نهّم

## در اقسام کمّ

کمّ، به دو قسم متّصل و منفصل، تقسیم میشود و این دو قسم از اقسام اولیّهٔ کمّ به شمار میرود.

متّصل، کمّی است که امکان دارد در آن اجزائی فرض شود که هـمدیگر را بـر روی حدود مشترک، تلاقی نمایند.

و حد مشترک، حدی است که ممکن است ابتداء قرار داده شود برای جزئی همانگونه که ممکن است آن، نهایت برای جزء دیگری قرار داده شود مثل یک پاره خط هنگامیکه فرض شود انقسام آن به سه جزء که قسم وسطی آن ممکن است هم ابتداء هر یک از دو طرف خط قرار داده شود و هم نهایت هر یک از این دو پس (در حقیقت) دو قسم، محسوب شده (یعنی قسم وسطی و پارهٔ خط جانبی بعد از انضمام) و خط (که در ابتداء به سه قسم تقسیم شده بود) دارای دو قسم میباشد(۱) (یعنی هر یک از دو خط جانبی به انضمام خط وسطی).

کِمٌ مِتَّصل، بصورت دیگری نیز، تعریف شده به این نحو که کم متَّصل کمَی است که تا بینهایت قابل انقسام است.

وكم مُنفصل، معنائي است در مقابل كم متصل (و مخالف با آن) يعني عددي كه از

نکرار واحد، بدست می آید زیرا عدد به اجزاء بالفعل منقسم می شود و بین اجزاء آن، حذ مشترکی وجود ندارد پس مثلاً عدد پنج، هنگامیکه به دو و سه تقسیم شود (این دو قسم، دارای حد مشترکی نخواهند بود). زیرا اگر بین آن دو، حد مشترکی از اجزاء باشد آن، عدد چهار بوده و اگر حد مشترک، خارج از اجزاء باشد، آن عدد شش می باشد (۱).

(پس نمی توان واحدی را به عنوان حدّ مشترک بین عدد دو و سه در نظر گرفت و آنرا بهریک از دو قسم اضافه نمود تا آغاز یکی و پایان دیگری باشد، نظیر آنچه که در مورد پاره خطّ در کم متّصل عمل می کردیم).

#### قارّ و غير قارّ:

کم متصل به دو قسم «قاز» و «غیر قاز» منقسم می شود، کم متصل قاز، امر ثابتی بوده، اجزاء آن بالفعل مجتمع باشند مثل سطح و غیر قاز، امری است که اجزاء مغروضهٔ آن، بالفعل، مجتمع نباشند مثل زمان، زیرا هر جزء بالفعل آن، قوق جزء بعدی است (و تا زمان سابق، تحقق نداشته باشد، زمان لاحق، محقق نحواهد شد) پس (جزء سابق از زمان و جزء لاحق، بالفعل، یکجا جمع نمی شوند زیرا فعلیت شیء با قوه بودن آن، قابل جمع، نیست.

#### اقسام قارً:

كمّ متصل قارّ، سه قسم مىباشد:

۱ - جسم تعلیمی که عبارت از قابل انقسام بودن جسم در جهات سه گانه: «عَرَض» و «طول» و «عُمَى» میباشد.

۲- سطح که عبارت از قابل انقسام بودن، در دو جهت: «عَرَض» و هملول» است.

٣- خط كه عبارت از قابل انقسام بودن در يك جهت (طول تنها) مىباشد.

کم منفصل عبارت از عدد است و بدیهی است که در خارج، موجود است<sup>(۲)</sup> و کم متّصل

۱ مطارحات ص ۲۳۶ (شارح)

٢ الهيات شفأ مقالة سوم فصل ينجم - التحصيل ص ٣٤٧ - مطارحات ص ٣٢٥ و ص ٢٣٦ (شارح)

غیرقاژ که همان زمان است، اثبات موجودیّت آن در مبحث «قوّه» و «فعل» به زودی خواهد آمد.

امّاکم متّصل قارّ، دو قسم: «جسم تعلیمی» (یعنی حجم) و «سطح» از اقسام سه گانه آن، در خارج موجودند زیوا در خارج، اجسام طبیعی، جدا از هم و متمیّن و متناهی، وجود دارد و لازمهٔ تعیّن آنها، جسم تعلیمی (یعنی جسم) است و لازمهٔ متناهی بودن آن، سطح است.

و خطّ نیز، در خارج، موجود است درصورتبکه اجسام محققٌ شده و برای آن، سطوح منقاطع، باشد مثل مکتب و مخروط و هزم و امثال این اجسام.

هر مرتبهای از مراتب غیرمتناهی عدد، نوع خاصّی از عدد است که با سایر مراتب عند، مباین میباشد.

زیرا هر مرتبه از مراتب عدد، اختصاص به خواض عددی دارد که غیر این مرتبه، آن خواض را ندارند<sup>(۱)</sup>. (عدد شش از باب نمونه شامل شش واحد است که هیچ یک از اعداد بالاتر از این عدد و پائین تر از این عدد این خاصیت را ندارند).

زمان، نوع واحدی است گرچه معروض آن، انواع حرکات جوهری و عَرَضی است زیرا بین افراد این انواع، عاد مشترکی وجود دارد.

اجسام تعلیمی که عاد مشترکی بین آنها نیست مثل کره و مخروط و مکعب و مثل اینها همه انواع متباین هستند و همچنین، سطوح که عاد مشترکی بین آنها نیست مثل سطح مستوی و اقسام سطح محدّب و مقدر (انواع مختلفی بوده، با یکدیگر متباین میباشند) و همچنین، خطوطی که عاد مشترکی بین آنها وجود ندارد اگر در خارج موجود باشند مثل خط مستقیم و انواع قوسها (انواع مختلف خطِ متباینی به شمار میروند) و اما «اجسام» و «سطوح» و «خطوط» نامنظم، انواع (مستقل) نیستند بلکه مرکّب از انواع مختلف میباشند.

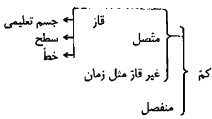
### خلاصهٔ ِدرس بیست و دوّم:

منشأ تفاوت اجسام، صدق مفاهیمی است از قبیل حیوان بودن و درخت بودن و انسان بودن و غیر اینها از مفاهیمی است که ثبوت آنها برای اجسام روشن و آشکار بوده، انفکاک آنها از این اجسام ممتنع میباشد این مفاهیم، مُقوّم جوهر ذات جسم بوده، با انضمام هر یک از این اجسام ممتنع میباشد این مفاهیم، مُقوّم جوهر را جز جوهر نمی تواند مُقوّم باشد، این مفاهیم را فلاسفه حصور جوهر نوعی، مینامند، بر دلیل بالا دو اشکال و دو پاسخ از آندو در متن درس ذکر شده مراجعه کنید.

دئیل دوّهی برای اِثبات صور نوعی، در متن درس ذکر شده و بدنبال آن اشکالی مطرح و پاسخی از آن همراه دو نتیجهای که از این مطالب برای ما حاصل میگردد بیان شده مراجعه نمائید.

کمّ» یکی از مقولات غزضی میبانید و چون یکی از اجناس عالی محسوب میشود
 دارای حد حقیقی نیست و تعریف آن از قبیل تعریف به خاصه است.

در متن درس، سه تعریف برای مقولهٔ کیف از طرف فلاسفه نقل شده است و مرحوم استاد علاَمه تعریف اول را که توشط دو شیخ بزرگوار «فارابی» و «ابن سینا» انجام گرفته است بر دو تعریف دیگر ترجیح داده و آندو را خالی از اشکال نمیداند. تفصیل سه تعریف برای مقولهٔ کم و اشکال وارد بر دو تعریف از سه تعریف مذکور، در متن درس آمده مراجعه نمائید. ساختار درختی اقسام کم بفرار زیر است:



تعریف هر یک از این اقسام و مسائل مربوط بآنها در متن درس بیان گردیده، مراجعه ائید.

### پرسشه*ا:*

- ۱ دلیل اوّل برای اثبات صور نوعی را ذکر کنید.
- ۲- در دلیل اوّل اشکالی وارد شده أن اشکال را همراه پاسخ أن توضیح دهید.
- آیا جوهر بودن صور نوعی با این قول فلاسفه: فصولِ جواهرِ تحتِ جوهر، مندرج
   لیست» منافات دارد؟ در هر صورت چرا؟
  - ۳- دلیل دوم را برای اثبات صور نوعی ذکر نمائید.
  - △- اشكال بر دليل دوم وارد شده أن اشكال را با ياسخ أن توضيح دهيد.
    - تعریف فارابی و ابنسینا بر مقولهٔ کم را بیان کنید.
- ۲- غیر از تسریف بالا، دو تسریف دیگر برای مقولهٔ کم از طرف فلاسفه ذکر شده آندو را
   بیان و اشکال وارد بر آن دو را نیز توضیح دهید.
  - برای کم، سه خاصیت از طرف فلاسفه گفته شده، آن سه خاصیت را بیان کنید.
- ۹ کم متصل و کم منفصل را معنی و تفاوت بین أندو را نیز ذکر و ضمناً برای هر یک نیز مثالی بیاورید.
  - 1 كم متصل قاز و غير قاز را تعريف كرده، براى هر كدام مثالى بياوريد.
- ۱۱ اقسام متصل قار را بیان و هر یک را تعریف و ضمناً برای هر یک از آن سه، مثالی ذکر
   کنید.

## اَلدَّرْسُ الطَّالِثُ وَالْعِشْرِونَ (٢٣)

# الْفَصْلُ الْعَاشِرُ

# فِي أَحْكام مِخْتَلِفَة لِلكُمّ

قَدُّ تَقَدُّمت الْاِشَارَةُ إِلَىٰ أَنَّ مِنْ خُواصِ ٱلْكُمِّ الْسُلَاوَاةُ وَ ٱلْفَاوَتَةُ وَ مِنهَا اللِّسْقِسَامُ خِارِجًا كُمَا فِي الْعَدَدِ أَوْ وَهُمَّا كُمَّا فِي غَيْرُهِ وَمِنْهَا وُجُودُ عَادٌّ مِنْهُ يَعَدُّهُ. وَهُناكَ أَحْكَامُ أَخْرُ أَوْرُدُوها:

\_ أَحَدُها أَنَّ الْكُمَّ الْمُنْفَصِلَ وَهُوَ الْعَدْدُ يُوجَدُ فِي الْمَادِّيَاتِ وَ الْجَوْداتِ جَسِيعاً. وَ أَشَا الْمُتَصِلَّ غَيْرٌ الْقَارِّ مِنْهُ وَهُوَ الْزُمَانُ فَلا يُوجَدُ إِلاَّ فِي الْمَادِّيَاتِ. وَأَمَّا الْمُتَصِلُ الْقَارُّ وَهُوَ الْجَسْمُ الْتُعَلِيمِيِّ وَ السَّطَّعُ وَالْخَطْ فَلا يُوجَدُ فِي الْجَرُّداتِ إِلاَّ عَنْدُ مَنْ يُشْبِثُ عَالِمًا مُقداريًا مُجَرِّداً لَهُ آثارُ الْمَادُة دُونَ نَفْسِ الْمَادَة.

َ الْثَانِيَ أَنَّ الْعَدَّدُ لَا تَضَادُّ فِيهِ، لِأَنَّ مِنْ شُرُوطِ النِّضَادٌ عَايَةَ الخِلَافَ بَيْنَ الْمَضَادُّيْنَ، وَ لَيْسَتُ بَيْنُ عَدَّدِيْنِ عَايَةُ الْخِلَافِ، إِذْ كُلُّ مُرَّتَبَتَيْنَ مَفْرُوضَتَيْنَ مِنْ الْعَدَدِ فَانَ الْاَكْثَرِ مِنْهُمَا يَزِيدُ الْمُسَتَّ بَيْنُ عَدَدُ فِانَ الْاَحْدِ الْمِنْدِ فَاللَّهِ مِنْ أَمُّ مُرَّتَبَتَيْنَ مَفْرُوضَتَيْنَ مِنْ الْعَدَدِ فَانَ الْاَكْثَرِ مِنْهُمَا يَزِيدُ

بُعْداً مِنَ الْأَقُلِ بِإِضَافَة وَاحِدٍ عَلَيهُ.

 مُرَجَّح وَ هُوَ مُحَالً. وَقَوْلُ الْرِياضِيِّينَ: إِنَّ الْعَشَرَةَ بَحْمُوعُ الْقَانِيةِ وَالْاتِنْيِنِ، مَعْنَاهُ مساواةً مَرْتَبُة مِنَ الْعَدَدِ لِرَبَّبَيْنِ، لَاكُوْنُ الْمُرْتَبَة و هِيَ نَوْعُ واحدًّ عَيْنَ الْمُرْتَبَتَيْنَ وَهُمَّا نَوْعُانِ إِثْنَان. وَ نَظِيرُ الْكَلَامِ يَجْرَى فِي الْكَمْ الْمُتَّصِّلُ مُطْلَقاً. وَكُذا لايُضادُّ الْجُسُمُ التَّعْلِيمِيُّ سَطُحاً وَلا خَطَآ وَلا سَطَعٌ خَطاً. إِذَ لا مُوَّضُوعَ واحداً هُنا في يَتْعَاقَبُانِ عَلَيْهِ وَلاَيَتَّصَوَرُ هُناك غاية الْخِلافِ.

<u>ٱلثَّالِثُ</u> أَنَّ ٱلْكُمَّ لاَيُوجُدُ نِيهِ التَّشكِيكُ بِالْشَّكَةَ وَ ٱلصَّعْفِ وَ هُوَ صَوُودِئُ اَوْ قريبُ مِنْهُ، نَعَمْ يُوجَدُ نِيهِ اَلتَّشُكِيكُ بِالْإِيادَةِ وَٱلتَّصْ كَأَنْ يَكُونَ خَطَّ أَزْيَدَ مِنْ حَطِّ في الطُّولِ، إِذَا قِيسَ إِلَيْهِ وُجُودًا، لاِ فِي أَنَّ كَهُ مَاهِيّةُ الْخَطْرِ، وَكَذَا السَّطُّحُ يَزِيُدُ وَيْنَقُصُ مِنَ سَطِّح إِخَرَ مِنْ

نَوْعِهِ، وَكُذَا الْجِسْمُ النَّعَلِيمِيُّ.

وَلَوْابِعُ، قَالُوْادِانَّ ٱلْأَبْعَادَ مُتَنَاهِيَةً، وَ اسْتَدَّلُوا عَلَيْهِ بُوْجُوهِ مِنْ أَوْضَجُهَا أَنَا نَفُرْضُ خَطًا غَيْرُ مُتَنَاهِ وَكُوةٌ خَرَجَ مِنْ مَوْكَوْهَا خَطَّا مُواوْ لِذَالِكَ الْخَطِ غَيْرُ الْمَتَنَاهِي، فَاذَا تَحَرَّكُتِ خَطًا غَيْرُ الْمَتَنَاهِي الْمَنْوَلِي عَلَيْهُ الْمَنْوَلِي الْمُحَطِّ الْكُوقُ مُنْ الْمُرْوَقُ مُسْامِتًا لِلْمُخطِّ غَيْرالْتَنَاهِي الْمُووَقُ مُسَامِتًا لِلْمُخطِّ غَيْرالْتَنَاهِي الْمُووَقُ مُعَلَى الْمُووَقِي الْمُووَقِي الْمُعَلِّ عَلَيْهِ الْمُنَاهِي الْمُووَقُ مُلْمَاعِتُهُ وَلَا يُعْلَى الْمُؤْمِنَ عَلَى الْمُووَقُ مُسْامِتَةُ إِلاَ وَعَلَى الْمُوافِقُ مُسْامِتَةُ إِلاَ وَعَلَى الْمُؤْمِنَ عَلَى الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُؤْمِنَ عَلَى الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعْلِقُ اللهِ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَالِقُ اللهِ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ عَلِيلًا وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَعُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وَقَدْ اقْيَمُ عَلَىٰ اِسْتِحَالَةِ وُجُودِ بَعْدٍ عَيْرِ مُتَنَاهِ بُرَاهِينُ أُخُرَ كُبُرُهُانِ ٱلتَّطْبِيقِ وَ الْبُرُهُانِ السَّلْمَ وَ غَبُرُ الْمِنَاءِ بَرَاهِينُ أُخُرَ كُبُرُهُانِ ٱلتَّطْبِيقِ وَ الْبُرُهُانِ السَّلْمَ وَغَبُرُ وَلِكِ.

بَصِيتِي وَكَيْرِ وَكِيرِ وَكِيرِ <u>الْخَامِسُ</u> أَنَّ الْخَلَاءُ وَ لاَزِمُهُ قِيامُ الْبُعْدِ بِنَفْسِهِ مِنْ دُونِ مَعْرُوضٍ يَسْقُومُ بِهِ عَسْالُ، وَسَيَأْتِي الْكَلَامُ فِيهِ فِي بَحْثِ الْأَيْنَ؟

السَّادِسُ أَنَّ الْعَدُدُ لَيْسَ بَعْتُنَاهٍ، ومَعْنَاهُ أَنَّهُ لاْتُوجُدُ مَرَّتَبَةٌ مِنَ الْعَدَدِ إِلاَّ وَ يُمَكِنُ فُوشُ مَا يَزِيدُ عَلَى آئز الله وَلاَ تَفِفُ السَّلْسَلَةُ حَقَّ تَسْتَقِطَعُ بِالْقَطَاعِ الْاَعْتِبَادِ، وَيُسْتَىٰ غَيْرِ الْمُتَنَاهِمِ الْلاَيْقِقِ وَلاَيْوَجَدُ مِنَ السِّلْسِلَةِ دَاعًا بالْفِعْلِ إِلاَّ مِقَدَارُ مَّنَاهِ وَمُا يَزِيدُ عَلَيْهُ فَهُو فَ الْقَوْةَ. وَ اللَّا يَقِقِ وَلاَيْوَجَدُ مِنَ السِّلْسِةُ بِالْفِعْلِ إِلَى عَيْرَ النَّهَايَةِ عَلَىٰ نَحُو الْعَدُولِ وَمُا يَرِيدُ عَلَيْهُ فَهُو وَالْعَدُولِ وَمَا يَرْبُونُ مَنْ السِّلْسِةُ بِالْفِعْلِ إِلَى عَيْرَ النَّهَايَةِ عَلَىٰ نَحُو الْعَدُولِ وَمُ الْعَدُولِ السَّلْسِةُ بِالْفِعْلِ إِلَى عَيْرَ النَّهَايَةِ عَلَىٰ عَو الْعَدُولِ وَمُ السَّلْسِةُ بِالْفِعْلِ اللَّهُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ وَلاَ تَعْتَلَى وَلاَ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلاَ تَعْتَلُولُ وَلاَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّلِلْمُ وَالْقُلُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُ الْعُلْمُ ولَا الْمُسْلِقُ اللْمُلْكِ وَالْمُلْكِ وَالْمُلْكِالِ الْمُلْكِ وَالْمُعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكِ وَالْمُلْكِ وَالْمُلْكِلُولُ الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُسْلِكُ الْمُلْكِلِي اللْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللْمُلْكِلِي الْمُعْلِمُ الْمُلْكِلِي الْمُلْكِلِي الْمُلْكِلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُلْعُلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلِ اللْمُعْلَى الْمُؤْمِلِي الْمُعْلَى الْمُؤْمِلُولِ الْمُؤْمِلَ الْمُؤْمِلُ اللْمُعْلِمُ الْمُؤْمِلِ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُعَلِمُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْ

## الفَصْلُ الحادِيعَشَرَ

# فِيالْكَيفُ وَالْقِسَامِهِ ٱلْأُوَّلِيّ

عَرَّهُوهُ بِأَلَّهُ عَرَضٌ لاَيُقَبِلُ الْقِسْمَةَ وَلاَ الْتَسْبَةَ لِذَاتِهِ. فَيُخُرُّجُ بِ «العَرَضِ» ٱلْواجِبُ لِذَاتِهِ وَالْجُوَاهِلُ، وَ يَقَيْد «عَدَم قَبُولِ ٱلقِسْمَةِ» ٱلْكُمَّ، وَ يَقْبُدِ عَدَم قَبُولِ ٱلنِّسْبَة الْسَّبِعِ الْتِسْبَيةِ، وَ يَذَخُلُ بِقَيْدِ «لِذَاتِهِ» لَمَا يَعْرُضُهُ قِسْمَةٌ أَوْ نِسْبَةْ بِٱلْعَرْضِ.

قَالَ صَدُّراُلُمَتَا لِهِينَ: «اَلْمُتُولُاتُ لَمَا كَانِتُ أَجْنَاسًا عَالِيَةٌ كَيْسَ وَوْقَهَا حِنْشَ لَمْ يَكُنَ أَنَ يُورَدَ لَمَا حَدَّةُ وَ لِذَٰلِكَ كَأَنَ لَمَا يُورَدُ لَمَا مِنَ التَّعْرِيفَاتِ رُسُوماً نَاقِصَةٌ يُكُسَى الْخَوَاصِ لِإِنَّاهُ وَ الْكَيْدِ، وَلَمْ يَطْلُقُ فِي الْكَيْفِ خِنَاصَة لِأَرْمَةٍ خَامِلَةٍ إِلاَّ الْمَرَكَّبِ مِنَ الْمَرَخِيَة وَ الْخَاكِرة لِلْكُمْ وَالْأَعْرَاضِ الْنِسْبَيْة ،

فَكُوكُ بِمَا تُعَضَّلُهُ أَنَّهُ عَرَضٌ يَغَايِرُ الْكُمَّ وَالْأَعْرَاضُ النّسبيّة. لَيْنَ هـذا التَّعريفَ تَعْرِيفُ لِلشَّى مَهُا يُسُاوِيهِ فِي الْمُعرَفَةِ وَالْجُهْالَةِ لِأَنَّ الْأَجْنَاسُ الْعَالِيَةَ لَيْسُ بَعْضُهَا أَجْلَىٰ مِنَ الْبَقَعْنِ، وَلَقَ جُازَ ذُلِكَ كِلَازَ مِثْلُهُ فِي سُائِرِ الْمُقُولُاتِ، بَلْ ذَلِكَ أَوْلَى، لِأَنَ الْأَمُورُ النَّسِيَّةَ لاتُعْرَفُ إِلاَّ بَعْدَ مَعْرُوضَاتِهَا النِّي هِيَ الْكَيْفِيَاتُ. فَعَدَلُوا عَن ذِكْرَكُ لِمِنَ الْكُمْ وَالْأَعْرَاضِ الْتِشْبِيَةِ إِلَى ذِكْرِ الْخَاصَةِ النِّي هِيَ أَجْلَىٰ الْنَهِي مُلَكَّصاً. (الأَسفار جَ ٤، ص ٥٥).

وَ يَنْفَسِمُ الكَيْفُ إِنْفِسُاماً أَوْلِياً إِلَى أَرْفَعَةِ أَقَسُام كُلِّتَةٍ: هِمَ ٱلكُنِفِتاتِ الْحَسُسوسَةُ، وَالْتَفْسُانِيَّةَ، وَالْخَتْصُةُ بِالْكِيّاتِ، وَالْإِشْتِعُدادِيَّةُ. وَتَعْوِيلُهُمُ فِي حَصْمِهُا فِي الأرْسُعَةِ عَلَى الإِشْتِقَرَاء.

# اَلْفَصُّلُ الْثَّانِيعَشَرُ

# فِي ٱلْكِنَّفِياتِ الْمَحْسُوسَةِ

وَ مِنْ خَاصَتِها أَنَّ فِعْلَهَا بِطَرِيقِ التَّشْبِيهِ، إِنْ جَعْلُ الْفَيْرِ شَبِيها بِنَفْسِها، كَهَا تَجْسَعُلُ الْحُرَارَةُ نَجَاوِرَهَا خَارًا، وَكَمَا يُلْقِ السَّوَادُ مَثَلاً شَبَحَهُ إِلَى مِثَالَهُ عَلَى الْعَيْنِ. وَالْكِيْفِيّاتُ الْعَسُوسَةُ تَنْقَسِمُ إِلَى الْبُصْرِاتِ، وَالْمُسْمُوعَاتِ، وَالْمَذُوقَاتِ، وَالْمُطُومَاتِ، وَالْمَلُوسَاتِ

<u>وَالْمُبْصُراتُ: مِنهَا الْأَلْوَانَ، فَالْمُسُهُوْرِ أَنَّنَا كَيْفِتَّاتُ عَيْنَةُ مُوْجُودَةً فَي خارِج الْجِسَّ، وَ</u> أَنَّ الْبَسِيطُ مِنْهَا الْبَيَاضُ وَالْشُوادَ، وَبِهِ الْأَلُوانِ خَاصِلَةً مِنْ تَرَكِّبِهَا أَقْلِياماً مِنَ اللَّرِيبِ. وَقِيلَ: اَلْأَلُوانُ الْبَسِيطَةُ الْتِي هِمَ الْأُصُولَ خَسَةً: السَّرَادُ، وَ الْبَيَاضُ، وَ الْحَمْرَةُ، وَالْضَّفَرَةُ، وَالْحَضْرَةُ. وَيِاقَ الْأَلُوانِ مَرَكِّبُ مِنْها.

وَقِيلَ: اَلْلُوْنُ كَيْفِيَّةُ خِيَالِيَّةُ لَاوْجُودَ لَمَا رَزَاءَ الْجِسِّ، كَالْمَالُة وَقَوْسَ قَرَح وَغُيْرِهِمَا، وَ حِنَ حُاصِلَةً مِنَ أُنُواعِ إِخْتَلَاطِ الْمُواهِ بِالْأَجْسُامِ المُشِفَّةِ أَوْ انْعِكَاشَ مِنْهَا.

وَ مِنَ ٱلْمَبْصَرَاتُ ٱلنُّوْزُ، وَ هُوَ غَنَّ عَن ٱلتَّمْرِيفُ، وَاٰرَكُمَا يُعَرَّفُ بِالْنَهُ ٱلطَّاهِرُ بِـذَاتِـهِ ٱلْظُهِرْ اِلْغَيْرِهِ، وَ يَنْبَغِى أَنْ يُرادَ بِهِ إِظْلَمَازُهُ ٱلْأَجْسَامُ لِلْبَصَرِ، وَلَوْ ٱُطْلِقَ الْإِظْلَمَارُ كَانَ ذَٰلِكَ خَاصَةٌ لِلْوُجُودِ.

<u>وَكَيْفَ كَانَ</u>، فَالْمَعْرُوفُ مِنْ مَذْهَبِهِمْ أَنَهُ كُيفِيَةُ مُبْصِرَةُ تُوجُدْ فِي الأُجْسَامِ النُيَّرَةِ بِذَاتِهَا أَوْ فِي ٱلجِسَمِ الْذِّي يُعَابِلُ مُيِّراً مِنْ عَيْرِ أَنْ يُنَتَقَلُ مِنَ النَيِّرِ إِلَى الْلَسْتَنِيرِ، وُيُعَابِلُهُ الْظُلْمَةُ مُقَابِلَةَ الْعَدَمَ لِلْمَلِكَةِ, وَقِيلَ: إِنَّ النِّورُ جَوْهُزَ جِسْمَانِيَّ. وَقِيلَ: إِنَّهُ ظُهُورُ اللَّوْنِ

وَالْمُسَّمُوْعَاتُ هِي الْأَصْوَاتْ، وَالْصَوَّتْ كَيْفَيَّةٌ حَاصِلَةٌ مِنْ قَرْعٍ عِنيفٍ اَوْ قَلْع عَنيفٍ

مُشَتَتَبِعٌ لَهُوَّج إِلْهُواءِ الْخَامِلِ لِلْأَصُواتِ، فَإِذَا بِلَغُ الْقَوَّجُ الْهُوَاءُ الْجَاوِرَ لِصِاحِ الْاُذُنِ أَحَسَّ الْصَّوْتَ. وَكَيْسُ الْصَّوْتُ هُوَ الْقَوُّجُ وَلَا نَفَسُ الْقَلْعِ وَالْقُرَعِ، وَكَيْسُ الْصَوْتُ الْمُسْوسُ خِيالاً في الْجِسّ مُعْدُوماً في خَارِجِ الْجِسِّ.

<u>وَٱلْمِدُوفَاتُ هِ</u>يَ ٱلْطَّعُومُ ٱلْمُدَرَكَةُ بِإِلْكَائِقَةِ، وَقَدْ عَدَّوْا بِسَائِطُهَا تِسْعَةٌ، وَهِيَ الْحَرَافَةُ، وَ الْمُلَاحَةُ، وَ ٱلْمِرَارُةُ، وَالْدُّسُومَةُ، وَ ٱلْحَلَاوَةُ، وَالتَّفَهُ، وَالْعُنُوصَةُ، وَ الْقَبْضُ، وَالْحُمُوصَةُ، وَ مَا

عَدا هَٰذِو ٱلْطُغُوم طُعُومٌ مُرَكَّبَةً مِنها.

والمَشْمُومَاتُ أَنْواغُ الْرُوْاتِعِ الْحَسُوسِةِ بِالشَّامَّةِ وَ لَيْسَ لِأَنْوَاعِ الْرُواتِعِ الْقِي نُدْرِكُهَا أَسُّهَا ءَ عَنْدُنْ الْمُوتُعِ الْقِي نُدْرِكُها أَسُّهَا عَنْدُنَا نَهْرُفُها بَهَا إِلاّ مِنْ جَهَةِ إِضَافَتِنَا لَهَا إِلَى مُوْضُوعًاتِها. كُهَا نَقُولُ: رَائِحَةُ الْمُسْكِ وَ رَائِحَةُ الْوَرَدِ، أَوْ مِنْ جَهَةِ مُوانِقَتِهَا لِلْطُبَعِ وَ نَالِغَتُها لَهُ، كَلَا نَقُولُ: رَائِحَةٌ طَيِّبَةً وَ رَائِحَةً مُنْتَبَةً، أَوْ مِنْ جَهَة نِسْبَتِها إِلَى الطَّعْمَ كَيَا نَقُولُ: رَائِحَةٌ حُلُوةً وَ رَائِحَةٌ خَامِضَةً. وَخَذَاكُلُهُ دَلِيلُ ضَعْفِ الْائْسَانِ فِي شَامَتِه، كُمَا وَكُرَهُ الشَّيْخُ.

درس ِبیست و سوّم (۲۳)

## فصلِ دهْم

## در احکام مختلف کمّ

#### سبقاً گذشت که از خواص کم:

ا - مساوی بودن اجزاء نسبت به یکدیگر و تفاوت آنها.

۲ قبول قسمت و آن یا خارجی است چنانکه در عدد است و یا وهمی چنانکه در غیر
 عدد (از اقسام کټ) است.

٣- وجود عادَی از کمَ که بوسیلهٔ آن، کمَ (مقدار) قابل شمارش (و تجزیه) است. در اینجا احکام دیگری است که فلاسفه آنها را ذکر کردهاند:

حکم اوّل: کم منفصل یعنی عدد، در موجودات ماذی و مجرّد هر دو، موجود میشود و اما کمّ متّصل غیر قار یعنی زمان، جز، در موجودات ماذی، موجود نمیشود و اما متّصل قار یعنی جسم تعلیمی و سطح و خطّ در موجودات مجرّد، موجود نمیشود مگر نزد کسی که معتقد است به عالم مجرّدی که دارای مقدار است یعنی عالمی که آثار مادّه (از قبیل شکل و وزن و حجم و ...) را دارد بدون اینکه خود مادّه، در آنجا، باشد(۱).

۱- مثل عالم برزخ که با جسد مثالی، مجرّد و دارای مقدار مبجود است ولی از خود ما که خبری نیست چنانکه از

حکیم دقم: در عدد، تضادی نیست<sup>(۱)</sup> زیرا یکی از شروط تضاد (و قیود آن) این است که تخالف و تفاوت بین دو امر متضاد به غایت خود برسد و بدیهی است که بین دو عدد، نهایت اختلاف نیست زیرا اگر دو مرتبه از عدد را فرض کنیم با اضافه کردن عدد یک، بر عدد بزرگتر، تفاوت و فاصله بین آن دو، زیادتر میشود و (ولی هنوز بُعد و تفاوت به غایت بین آن دو، حاصل نشده است).

بر این مطلب که در عدد، تضادّی نیست، استدلالی به این نحو شده است که خالی از ضعف نیست.

خلاصهٔ استدلال، این است که هر مرتبه از عدد، بعدد پائینتر از خود، متقوّم بوده، وابسته به آن میباشد و بدون آن عدد بالاتر، تقوّمی و تحقّقی ندارد (صغری) و بدیهی است که اصولاً در دو امر متضّاد، یکی مُتقوِم به دیگری نیست (کبری) (نتیجه این دو مقدمهٔ صغری و کبری این است که در عدد اصولاً، تضادی نیست).

ضعف این استدلال این است که مرتبهای از عدد، اگر مرکّب، از مراتب پائین تر از خود باشد لازم می آید که مراتبی که پائین تر از آن مرتبه هستند در مُقوّم بودن برای مرتبهٔ فوق، مساوی باشند مثل عدد ۱۰ جایز است فرض بشود که مرکّب از «۹ و ۱» و یـا «۸ و ۲» و «۶و ۴» و «۵ و ۵» باشد.

حال اگر برخی از این مراتب را برای جزئیت و مُقوّم بودن برای عدد ۱۰، انتخاب کنیم نه بعض دیگر را، این، ترجیح بدون مرجّح بوده، محال میباشد.

و ۱۹ نظر ریاضی دانها که عدد ۱۰ (مثلاً) مجموع «۸ و ۲» است معنایش این است که یک مرتبه از عدد که یک مرتبه از عدد که یک مرتبه از عدد که یک نوع محسوب می شوند.

۱- مباحث مشرقیه ج ۱ ص ۱۸۸ - ص ۱۹۰ - المطارحات ص ۲۴۰ - اسفار ج ۴ ص ۱۸ و ص ۳۰ التحصیل ص ۳۶۱ - تا ص ۳۶۴ (شارح)

و نظیر این کلام در همهٔ موارد کم متصل (مثل جسم تعلیمی یعنی حجم اشیاء و سطح و خطاً) نیز جاری میشود. (پس بین هیچ حجمی با حجم دیگر و سطحی با سطح دیگر و خطی با خط دیگر، سبب تضادی وجود ندارد).

و همچنین سطح با خط (و خط با حجم و حجم با سطح با یکدیگر) تضاذی ندارند. زیرا (یکی از شرایط تضاذ بین دو شیء این است که متضاذین موضوع مشترکی داشته باشند و هر دو بطور تعاقب بر آن وارد شوند ولی) در این موارد، موضوع واحدی، وجود ندارد که این دو (یعنی سطح و خط منلاً) بر آن، تعاقب (و توارد) داشته باشند (زیرا موضوع سطح، حجم و موضوع خط، سطح میباشد و چنانکه ملاحظه میکنید آن دو غیر هم میباشند).

و (علاوه بر این) در اینجا، نهایت اختلاف (که یکی در شرایط مُحقَّقِ تضَاد بین دو شیء میباشد، اصلاً) تصور نمیشود.

حکم سوّم: در کم، تشکیک به شدت و ضعف، موجود نمی شود و این مطلب، بدیهی است و یا نزدیک به بدیهی است. (مثلاً بدیهی است که گفته نمی شود که این حجم از آن حجم و یا این خطّ از آن خطّ شدیدتر و یا ضعیف تر است پس شدت و صعف که از آثار شیء دارای حجم و جرم موجود در خارج است در کم جریان ندارد.

آری تشکیک به نحو زیادت و نقص در مقولهٔ کم موجود است مثل اینکه خطی از لحاظ طول، زیادتر از خط دیگر، باشد این تشکیک به نحو زیادت و نقص هنگامی است که آن دو از حیث وجود، بهم قیاس شود و این تشکیک از این جهت نیست که برای آن ماهیّت خط است، (زیرا از دیدگاه فیلاسفه اصولاً مورد تشکیک تنها وجود است و در ماهیّت، تشکیک، موردی ندارد وگرنه انقلاب محال لازم میآید که در جای خود بیان شده است، پس مفهوم و معنای خط با خط دیگر و حجم با حجم دیگر و سطح با سطح دیگر اصلاً فرقی ندارد بلکه وجود این خط از خط دیگر ممکن است کوچکتر یا بزرگتر باشد) و نیز سطح، ممکن است زیادتر یا کمتر از سطح دیگر از همان نوع باشد و همچنین است جسم تعلیمی (نسبت به جسم تعلیمی (نسبت به جسم تعلیمی دیگر ممکن است بیشتر یا کمتر باشد).

حکم چهارم: فلاسفه گفتهاند<sup>(۱)</sup> که: ابعاد (جسم) متناهی است و به وجوهی به آن استدلال کردهاند که واضح ترین آنها، این است که، یک خط غیرمتناهی و یک کره را فرض میکنیم که از مرکز این کره، خطی موازی با خط غیرمتناهی، خارج شده است.

حال اگر این کره، به حرکت درآید این دو خط مطابق «قانون اقلیدس» (که دو خط متوازی، جسم دیگر را قطع نمی کنند گرچه تا بی نهاست ادامه داشته باشند و هنگامی از وضعیّت متوازی بودن خارج شوند ناگزیر همدیگر را قطع می کنند) با هم تلاقی می کنند، پس خط خارج از مرکز، مایل به سمت خط غیر متناهی مفروض، واقع می شود درحالیکه این دو خط (بنابر مفروض) با هم موازی بودند پس در روی خط غیر متناهی مفروض، نقطه ای است که ناچار، اؤلین نقطه از نقطههای هم سمت می باشد (یعنی خط خارج شده از مرکز کره و امتداد آن برای اؤلین بار، آن خط غیرمتناهی را در آن نقطه قطع می نماید) ولکن بودن این نقطه، اؤلین نقطه هم سمت با خط غیرمتناهی محال است زیرا، ممکن نیست که بر روی خط نقطه ای فرض شود مگر اینکه فوق آن نقطه، نقطه ای باشد که قبل از آن، خط با آن، هم سمت قرار گیرد (۲) پس نمی شود ادعا کرد که این نقطه، باشد که قبل از آن، خط با آن، هم سمت قرار گیرد (۲) پس نمی شود ادعا کرد که این نقطه، اولین نقطه هم سمت با خط غیرمتناهی است، (در نتیجه ابعاد غیرمتناهی محال است).

بر محال بودن وجود غیرمتناهی (علاوه بر قانون «مُساعَته» که ذکر شد) برهانهای دیگری نیز اقامه شده است مثل برهان «تطبیق» (۳) و برهان «سُلِّمِیّ» (۴) و غیر اینها.

اسفارج ۲ ص ۲۱-۲۲ - شرح منظومه ص ۳۲۵ - طبیعیّات شفا، فن اوّل مقاله سوّم فصل هفتم و هشتم - النجاة ص ۱۲۳ - ۱۳۸۷ (شارح)
 ۲- الشغارج ۴ ص ۲۲.
 ۲- السفارج ۴ ص ۲۲.

۳- توضیح برهان تطبیق در اثبات تناهی ابعاد و نیز در ابطال تسلسل این است که دو رشته ممتد متوازی، فرض و قسمتی از یکی از ان دو رشته مغروض، قطع و جدا میشود و بعد، رشتهٔ مقطوع و ناقص بر جا، منطبق برشتهٔ غیر مقطوع میشود (از طرفی که از رشته دیکر قسمتی قطع شده است) در این صورت مسلّم است که رشته ای که قسمتی از آن قطع شده به همان اندازه که قطع شده است در طرف دیگر کوتاه تر از رشتهٔ دیگر است و آن دیگر به همان اندازه بزرگتر است و نمی توان گفت که با این فرض هم، هر دو متساویند زیرا تساوی کامل

حکم پنجم: خلاء (یعنی فضای خالی از هر جوهری) محال است و «لازمه » آن این است که بُند به خودش قائم بوده، بدون اینکه معروضی (و موضوعی) داشته باشد که بُند به أن (موضوع) قائم باشد و این محال است (زیرا بُند از قبیل کم است و کم، عَرْض بوده، نیاز به موضوعی دارد که بر آن عارض شود و قائم به آن باشد) و تفصیل آن در بحث «اَیْنَ» خواهد آمد.

حکم شمم: عدد، متناهی نیست و معنای آن، این است که مرتبه ای از عدد، موجود نمی شود مگر اینکه امکان دارد زیادتر از آن مرتبه، فرض شود و همچنین، ممکن است بیشتر از این مرتبه نیز، فرض شود و این سلسله، متوقف نمی شود جز اینکه اعتبار آنرا، متوقف کئیم و این را، حمیر متناهی لایقفی، می نامند و از این سلسله، بالفعل، جز مقدار متناهی، موجود نمی شود و آنچه زائد بر آن فرض شود همه، بالقؤه است.

و اما حرکت سلسلهٔ بالفعل تا به بینهایت (۱۵) به نحو «عدول» (مثل اینکه بگوئیم:
«عدد، غیرمتناهی است» در اینجا غیر یعنی نفی جزء محمول باشد و آنرا یک امر مثبتی
فرض کرده، بر عدد، حمل کنیم) نه «سلب تحصیلی» (به این نحو که بگوئیم: عدد، متناهی
نیست و عدم متناهی به این معنی از یکی از احکام عدد باشد یعنی عدد تا بینهایت به معنای
«غیر متناهی لایَقِفی» میتواند ادامه داشته باشد و این حکم سلبی در اینجا صحیح است امّا

با ناقص، عقلاً محال است و به حکم آنکه زائد بر متناهی به اندازهٔ متناهی، خود، متناهی است در نتیجه، لازم میآید که رشتهٔ کامل و ناقص هر دو متناهی باشند (اسفار ج ۲ ص ۱۴۵) مراجمه کنید – (شارح)

۴- «برهان سُلّمِی» را برای اثبات تناهی ابعاد اقامه کردهاند و بیان آن اینکه زاویهٔ منفرجه ای فرض می شود که دو ضلع آن بطور بینهایت امتداد یابد به همان اندازه که دو ضلع آن امتداد یابد به همان اندازه هم به فواصل میان دو ضلع افزوده شود و در نتیجه هرگاه امتداد دو ضلع بینهایت باشد آخرین فاصله آن دو از یکدیگر نیز بینهایت خواهد بود درصور تیکه محصور بین دو حاصر است که عبارت از دو ضلع باشد و محصور بوئن با غیرمتناهی بودن منافات دارد یعنی محال است که امری که محصور بین حاصرین می باشد نیز غیرمتناهی باشد زیرا معنی غیرمتناهی بودن این است که حدّ و حصری نداشته باشد (اسفار ج ۲ ص ۱۲۵)

(شارح)

حرکت سلسلهٔ بالفعل تا به بینهایت بنحو عدولی) هرگز معقول نیست. زیرا غیرمتناهی به این معنی نه کل دارد و نه مجموع (برای اینکه کل و مجموع، مستلزم محدود بودن و در نتیجه، مستلزم داشتن مبداء و منتها میباشد. پس غیرمتناهی، غیر محدود بوده، نه مبداء دارد و نه منتها پس حمل کردن چیزی را که نه مبداء دارد و نه منتها به نحو عدول صحیح نیست) و نیز (در این سلسله) برای نسبتهای کسری مثل نصف (یکدؤم) ثلث (یکسؤم) و ربع (یکچهارم) تحققی نیست وگرنه غیرمتناهی به متناهی برمیگردد زیرانصف شیء یا ثلث شیء و یا ربع آن و نحو اینها از نسبتهای کسری، اقتضا میکند آن شیء از قبیل عدد یا غیر عدد محدود بوده، غیرمتناهی نباشد. پس عددی که بناء بر فرض نامحدود است 'گر نصف یا ثلث با ربع و غیر آنها از نسبتهای کسری را داشته باشد طبعاً محدود خواهد بود.

### فصل يازدهم

## دركيف واقسام اوّليهُ آن

«كيف» را فلاسفه اينگونه تعريف كردهاند: «عَرَضى است كه به ملاحظة فاتش نه
 قبول قسمت مىكند و نه قبول نسبت (عَرَضٌ لأَيَقْبَلُ الْقِسْمَةَ وَ لا النَّسْبةَ لِذَاتِهِ).

پس با اخذ کلمهٔ «عُرِض» (در تعریف کیف)، واجبالوجود لذاته و جوهر و با قید «عدم قبول قسمت» (در تعریف) کم و با قید «عدم قبول نسبت»، مقولات هفتگانه (مثل مقولهٔ کم، وضع، أین، جده، اضافه، فعل و انفعال) از تعریف کیف، خارج می شود و با قید «لدا ته» کیفی را که قسمت یا نسبت را بالعرض یعنی به تبعیت محلِّ کیف می پذیرد داخل در تعریف کیف می کند.

صدرالمتالّهین (ره) می گوید (۱۱): «چون مقولات، اجناس عالیه بوده، بالاتر از آنها دیگر جنسی نیست لذا ممکن نیست برای آنها حدّی باشد و از این دو تعاریفی که برای کیف (در کتب فلسفه و منطق) وارد شده، همه از قبیل «رسم ناقص» هستند (یعنی) که به منظور تمیّز آن از غیر، اکتفاء بذکر خواص آن می شود.

و در مورد (تعریف) کیف، به یک ویژگی و خاصهٔ لازمی برخورد نشده که شامل همهٔ افراد آن باشد جز این که: «کیف، معنائی مرکّب از عرضیّت و مغایر با کمّ و اعراض نسبی میباشد» پس اینگونه، تعریف شده است که: «کیف، عَرَضی است مفایر با کمّ و اَصّراض

١- اسفارج ٢ ص ٥٨ - حاشية شفا ص ١٣١ - التحصيل ص ٣٩٣ - مباحث مشرقيه ج ١ ص ٢٥٧ (شارح)

نسبيّه.

ولكن اين تعريف، تعريف شيء است به چيزيكه أن در مقدار معرفت و جهالت با مفهوم كيف مساوى است (يعنى در تعريف كيف از عرضيّت و كمّ و اعراض نسبى نام برده شده است كه خود أنها نيز مثل كيف از جملة مقولات ميباشند و اين نوع تعريف صحيح نيست) زيوا در ميان اجناس عالى، بعضى از بعضى دبگر، شناخته تر و معناى واضح و روشن ترى ندارند (و در تعريف شيء لازم است كه معنا و مفهوم مُعرّف (بكسر راء) از معنا و مفهوم مُعرّف (بكسر راء) اجلى و روشن تر باشد).

حال اگر تعریف به مساوی در مورد کیف جایز باشد لازم می آید که در سایر مقولات نیز جایز باشد بلکه سایر مقولات از کیف، از این جهت سزاوارترند زیرا امور نسبی، تنها بعد از شناخت معروضهای خود که از قبیل کیفیات هستند تعریف و شناخته می شوند و از این رو فلاسفه بجای ذکر هر یک از کم و اعراض نسبی در تعریف کیف، خاصهٔ آن مقولات را که واضح تر از خود مقولات می باشد ذکر کردهاند». این، فشرده کلام صدرالمتالهین در این مورد

کیف به چهار قسم کلّی تقسیم میشود و این تقسیم، از تقسیمهای اوّلی و ابتدائی برای کیف است:

1- كيفيّات محسوس.

٢- كيفيّات نفساني.

٣- كيفيّات مختصّ به كميّات.

<u>۴</u>- کیفیّات استعدادی.

دلیل و مدرک فلاسفه در انحصار اقسام کیف در چهار قسم بالا، استقراء می باشد.

## فصل دوازدهم

## دركيفيّات محسوس

از مشخصات و خواص این نوع از کیفیات این است که فعل موجود در آن بطریق شبیه سازی انجام میگیرد یعنی غیر را، شبیه خودش قرار میدهد همانگونه که حرارت، مجاور خود را نیز، گرم میسازد و همانگونه که سواد و سیاهی، شبحی مثل خود را بر روی چشم (بیننده) می اندازد.

#### كيفيّات محسوس به پنج قسم، منقسم مي شوند:

مبصرات (دیدنیها) و مسموعات (شنیدنیها) و (مدوقات) (چشیدنیها) و مشمومات (بونیدنیها) و ملموسات (اشیاء قابل لمس).

#### مبصرات:

از جملهٔ مبصرات، رنگها است و مشهور میان فلاسفه این است که آنها، کیفیّات عینی بوده، در خارج از (محدودهٔ) حسّ، تحقّق دارند و بسیط آنها، سفیدی و سیاهی و باقی رنگها از ترکیب آن دو به نحو خاصی (با نسبتهای گوناگون) پیدا میشوند.

۱- اسفار ج ۴ ص ۶۴ و ص ۱۰۲ – مباحث مشرقیه ج ۱ ص ۳۶۵ و ص ۳۱۵ - التُحصیل ص ۳۹۳ – الهیّات شفا مقالهٔ سوّم فصل / ۷ (شارح)

(در پیدایش رنگها و بساطت آنها دو نظریهٔ دیگر نیز وجود دارد):

اوّل: اینکه رنگهای بسیطی که اصول سایر رنگها، به شمار میروند، پنج تا هستند: «سیاهی» و «سغیدی» و «سرخی» و «زردی» و «سبزی» و باقی رنگها، از ترکیب اینها با یکدیگر پدید میآیند.

دوّم: اینکه رنگ (اصولاً) کیفیّت خیالی است که خارج از دانـرهٔ حسّ، بـرای آنـها، وجودی مثل دهانه (که پیرامون ماه در هوای ابری مشاهده میگردد) و «قوس و قزح» و غیر این دو از رنگها و کیفیّات خیالی.

این کیفیّت خیالی از اختلاط گوناگون هوا با اجسام شقّاف یا از انعکاس اجسام شفّاف در برابر هوا، پیدا میشود.

از جملهٔ مبصرات، نور است و آن بینیاز از تعریف میباشد و اینگونه تعریف شده است که: وَإِنَّهُ الْطُاهِرُ بِدَاتِهِ ٱلْمُطْهِرُ لِغَيْرِهِ، يعنی «نور چیزی است که خودش به مالاحظهٔ داتش ظاهر بوده و غیر خودش از اشیاء را (برای چشمهای بیننده) ظاهر و روشن میسازد».

و شایسته است که از آن (یعنی آشکار کردن غیر خودش از اشیاء) اینگونه اراده شود که نور، اجسام را بر چشم (بیننده) ظاهر و روشن می سازد ولی اگر کلمهٔ «المُظْهِرُ» در تعریف نور، مطلق باشد (نه آنطور که ما گفتیم که نور اشیاء را برای چشم بیننده ظاهر و آشکار می سازد) این تعریف برای نور، خاصّهٔ وجود، محسوب می شود. (زیرا مطلق نمود و آشکار کردن اشیاء از ویژگیهای وجود است که با تحقق خود، اشیاء را ظاهر و موجود می سازد).

بهرحال عقیدهٔ معروف فلاسفه در مورد (حقیقت) نور این است که نور، کیفیّت قابل رؤیت است که بذاته در اجسام نورانی (مثل آفتاب) و یا در جسمی که مقابل جسم نورانی است پدید میآید بدون اینکه از شیء نور دهنده به شیء نور گیرنده منتقل شود

مقابل نور، ظلمت است و نحوهٔ تقابل بین أندو، از قبیل «مقابلهٔ عدم و ملکه» است (یعنی ظلمت، عدم نور است درحالیکه از شأن أن، این بود که نور داشته باشد ولی ندارد).

و دو نظریّهٔ دیگر، در مورد نور و ظلمت، وجود دارد: اوّلی اینکه: نور (از قبیل عَرْضِ نیست بلکه) جوهر جسمانی است و دومی: نور ظهور رنگ (در خارج) است.

#### مسموعات:

همسموعات»، همان صوتها هستند، صورت، کیفیتی است که از کوبیدن سخت و شدید و یا کندن سخت (و با فشار) پیدا میشود و بدنبال آن موج در هوا پدید آمده، صداها را با خود حمل میکند و هنگامیکه تموج هوای مجاور، با این صداها به سوراخ گوش رسید، گوش صدا را درک میکند.

پس صوت، خود تموّج نیست و نیز کندن (قلع) و کوبیدن (قرع) نیست و نیز صـوتِ محسوس، از قبیل حسّ خیالی نیست که در خارج از حسّ، معدوم باشد.

#### مُدوقات:

مدوقات، عبارتاند از چشیدنیها که حتی چشائی، آنها را درک میکند و بسائط آنرا ادانشمندان علوم طبیعی)، نه تا شمردهاند:

تندی در مزه (مثل فلفل – حرافت) شوری (ملاحت)، تلخی (مرارت)، مزهٔ مخصوص چربیها (دسومت)، شیرینی (حلاوت)، مزهٔ نه شیرین و نه ترش و نه تلخ (بی مزه بودن = تَفه)، نلخی و تندی مزه (عفوصت مانند مزهٔ میوههای نارس که ظاهر زبان و دهان را جمع میکند)، مزه (باطن زبان و) دهان با أن جمع می شود (قبض)، و ترشی (حمو ضت) و غیر اینها از مزهها، پیدا می شود.

### مشمومات;

«مشموهات» عبارتاند از انواع بوها که حس بویائی، آنها را درک میکند، برای انواع بوهائی که آنها را درک میکند، برای انواع بوهائی که آنها را درک میکنیم نامهای بخصوصی نیست که ما آنرا با این نامها بشناسیم جز اینکه یا با اضافه کردن بوها به موضوعاتشان، آنها را، میشناسیم چنانکه میگوئیم: بوی میشگ - بوی گل و ... و یا از طریق خوشایند بودن بوها و یا خوشایند نبودن آنها با طبع انسان بوجود آنها، پی میبریم مثل اینکه میگوئیم: بوی خوب و بوی بد و یا از طریق نسبت دادن بوها، به طعم و مَزه، آنها را شناسائی میکنیم مثل اینکه میگوئیم: بوی شیرینی و بوی

#### ترشى.

همهٔ این مطالب (یعنی اینکه ما بوها را مستقلاً با نامهای بخصوصی شناسائی نمیکنیم بلکه از طریق نسبت دادن به طعم و مزه و یا نسبت دادن بوها، به موضوعاتشان، آنها را می شناسیم).

#### ملموسات:

«ملموسات» (اشیاء قابل لمس)، انواع کیفیّاتی هستند که با قوهٔ لامسه قابل درک هستند فلاسفه، انواع آنها را دوازده نوع دانستهاند: «حرارت - برودت - رطوبت - خشکی (یبوست) لطافت و نازکی - ضخامت و کلفتی (کثافت) چسبندگی (لزوجت) عدم چسبندگی (هشاشت) خشکی (جفاف) تری (بلت) سنگینی (فقل) سبکی (حفّت).»

برخی از علماءِ علمِ طبیعی چهار نوع دیگر به انواع بالا اضافه و ملحق نمودهاند (و در نتیجه انواع کیفیّات قابل لمس را به شانزده نوع رساندهاند).

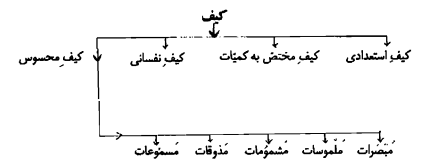
آن چهار نوع عبارتند از: «خشونت» (زبری) و ملاست (نرم شدن در مقابل زبری) و صلابت (سختی) و لین (نرمی در مقابل سختی) و لکن معروف نزد علماء علم طبیعی این است که این چهار نوع، مرکّب بوده، از ترکیب انواع دوازده گانهٔ قبل بدست می آید.

### خلاصهٔ درس بیست و سوّم:

برای «کمّ» خواه متّصل و خواه منفصل احکام خاصّی است و مرحوم استاد علاّمه نه حکم و ویژهٔ کمّ را به تفصیل در متن درس بیان کرده مراجعه نمائید.

کیف، غرضی است که به ملاحظهٔ ذاتش نه قبول قسمت میکند و نه قبول نسبت
 کیف به چهار قسمت کلی تقسیم میشود:

ساختار درختی این اقسام چهارگانه بقرار زیر است:



مبنای این تقسیم استقراء بوده، دائر بین تقی و اثبات است یعنی تقسیم، عقلی نیست شرح هر یک از این اقسام باضافهٔ مطالب دیگر در متن درس ذکر شده مراجعه نمائید.

## يرسشها.

- ۱- ویژگی کم متصل غیر قاز و کم منفصل و متصل قاز را بیان کنید
- ۲- چرا در عدد تضادی نیست اشکال وارد بر این استدلال را نیز بیان کنید؟
  - ۳- ابعاد جسم، متناهی است میدانید چرا؟ بیان کنید.
  - ۴- معنای اینکه عدد، متناهی نیست چیست؟ بیان کنید.
  - ۵- کیف را تعریف و بیان کنید چرا این تعریف از قبیل رسم ناقص است؟
    - اقسام کیفیّات محسوس را ذکر و برای هر کدام مثالی بیاورید.

# ٱلْدَرْسُ الْرَابِعُ وَالْعِشْرُونَ (۲۴)

# اَلْفَصْلُ الْقَالِثُ عَشَرَ

# فِي ٱلْكَيْفِيّاتِ ٱلْمْخُنَصَّةِ بِالْكُمِيّاتِ

وَ حِنَ ٱلكَيْفِيَّاتُ ٱلْعَارِضَةُ لِلْجِسُمِ وَالسِطَةَ كَمِيْتِهِ فَيَتَصِفُ بِهَا ٱلْكُمُّ أَوَلاً ثُمَّ الْجُسُمُ لِكِيتِهِ كَالْإِسْتِدَارَةٍ فِي ٱلْحَطِّ وَٱلْزِّوْجِيَّةِ فِي ٱلْعَدَةَ.

وَ هِيَ ثَلَاثُةً ۚ أَقَسَامٍ بِالْإِسْتِقْرَاءٍ: ٱلْأَوَّلُ ٱلنَّبِكُلُ وَ ٱلزَّاوِيةُ.

اَلْثَانِي مَٰا کَيْسَ بِشِكُلْ وَ زُاوِيَةٍ، مِثْلُ الْاِشَتِدَارَةً وَ الْاِسْتِتَامُةِ مِنَ الْكُبِينِيَاتِ الْعارِضَةَ لِلْخَطِّ وَ الْشَطْعَ وَ الْجِسْمِ الْتَعْلِيمِيّ.

يعت و الشيخ و المستقديم المستقري و المستقري و المنظفة و المنظفة و المنظفة و المنظفة المنظفة المنظفة و الم

وَ أَلْمَقَ بَعْضُهُمْ بِالنَّلَانَةِ ٱلْخِلْقِةَ، وَمُرادُهُمْ بِهَا بَعِمْوُعُ ٱللَّوْن وَٱلْشِّكُل.

وَ يَدَّ فَعُهُ أَنَهًا لَيْسَ لَهَا وَحَدَةً خَقِيقِيَّةُ دَاتَ مَاحِيَة حَقِيقِيَّة، بَـلُ هِـَى مِـنَ ٱلْمَركَبَاتِ ٱلإِعْتِبَارِيَّة، وَكُو كَانَتُ ذَاتَ مَاحِيَّة كَانَ مِنَ ٱلْوَاجِبِ أَنَّ يُنْدَرِجُ تَحْتَ ٱلْكَلَيْفِيَاتِ ٱلْمُـبُّصِرَة َ وَٱلْكِيَنِيَّاتِ ٱلْمُثَصَّةِ بِالْكِيَّاتِ وَمُمَّاجِنْسُانَ مُنْبايِنَانَ، وَ ذَٰلِكُ مُحَالً.

َ أَقَا الْقَسْمِ ٱلْأَوَّلُ، فَالِشَّكِلُ هُيْنَةُ حَاصِلَةً لِلْكُمَّ مِنْ إَحَاطَةٍ حَدِّ أَوْ حُدوْد بِدِ إحْاطَةً تَامَّةً، كَثيِكُلِ الدَّائِرةِ الْتِي تُحِيطُ بِهَا خَطَّ وَاحِدٌ وَشِكِلَ الْمُثَلَّثِ وَ الْمُرْتَعِ وَكِير يُحيطُ بِهَا حُدُودٌ. وَالْكُرَةُ الَّتِي يُحِيطُ بِهَا سَطَّحُ واحِدُّ، وَالْفَرُوطُ وَالاَسْطُوانَةُ وَالْمُكَتَّبُ الْتِيَّ تُحِيطُ بِهَا سُطُوحُ فَوْقَ الْوَاحِدِ.

. وَجَوَّزَ ٱلْثَيْثُ كُوْنَ ٱلْمَيْنَةِ الْخَاصِلَةِ مِنْ إِحَاظَةِ الْسَّطْحَيْنِ مِنَ ٱلْمُكَتَّبِ مَثَلاً ٱلْتَلاِقْيِينِ

فِي خَطٍّ زَارِيةً لِإَنْطِبُانِ خُواصٌ الزَّاوِيةِ عَلَيْهَا.

وَ أَمَّا الفِّسِمُ الثَّانِي فَالْاسْتِقَامَةٌ فَى الْغَطْ وَتَقابُلُهَا الْاِسْتِدَارَة مِنْ مَقُولَة الكَيْفِ دُونَ الْكَمْ وَبَيْنَهُمْ الْفَالْهُ الْاِسْتِدَارَة مِنْ مَقُولَة الكَيْفِ دُونَ الْكَمْ وَبَيْنَهُمْ تَغُلُونَى الْاِسْتِقَامَة وَالْاِسْتِدَارَة وَ هُمَّا مَنْهُومَى الْاِسْتِقَامَة وَالْاِسْتِدَارَة وَ هُمَّا مَنْهُومَانِ ضَدُّ ورِيّانِ وَلاَجِدُ فِيهِما مَسْفِقُ قَسُولِ الْاِسْتِسَام وَإِنْ كَانَا لَايُعَارِقَانِ ذَلِكَمْ وَلِيَّ كَانَ قَبُولُ الْإِنْقِسَام جُزَة مِنْ حَدَّيْهَا أَوْ مِنْ أَغُرُفرونَانِ وَلاَ كَانَ قَبُولُ الْإِنْقِسَام جُزَة مِنْ حَدَّيْهَا أَوْ مِنْ أَغُرُفرونَانِ وَلاَ كَانَ قَبُولُ الْإِنْقِسَام جُزَة مِنْ حَدَّيْهَا أَوْ مِنْ أَغُرُفرونَانِ وَلَوْ كَانَ قَبُولُ الْإِنْقِسَام جُزَة مِنْ حَدَّيْهَا أَوْ مِنْ أَغُرُفرونَانِ وَلاَ عَنْهُ لَعُلَمْ الْفَارِقُونَانَ فَلْوَالْ الْإِنْقِسَام جُزَة مِنْ حَدَّيْهَا أَوْ مِنْ الْمُعْرِقُونَانَ فَالْوَالْقِيْلُونَا أَوْلَالْمُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ الْمُعْدَى وَالْوَلَالُونُ فَالْوَالْمُ الْمُؤْمِنَا مَنْ مَنْ مَنْ عَلَيْهُا إِلَيْ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَانَ فَالْمُؤْمِنَامُ الْمِنْ مُعْلَقُهُمْ الْمُؤْمِنَانِ فَاللَّهُ الْمُؤْمِنَانِ فَالْمُ الْمُؤْمِنَانَ فَالْمُ الْمُؤْمِنَانَ فَالْمُعْدِمُ اللْمُعْرِقُونَا وَالْمُؤْمِنَانُ الْمُؤْمِنَانَ فَالْمُ الْمُؤْمِنَا مُنْ الْمُؤْمِنَانَ فَالْمُؤْمِنَانُ وَلَالُونَانِ فَالْمُؤْمِنَانِ فَالْمُؤْمِنَانَ فَيْعِلْمُ الْمُؤْمِنَانَ وَلَالْمُ الْمُؤْمِنَانُ الْمُؤْمِنَالُونَ فَلْكُونُ الْمُؤْمِنَانَ الْمُؤْمِنَانُ الْمُؤْمِنَانَ أَمُعَلَى الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَانِهُ وَلَوْمُ الْمُؤْمِنَانِهُ وَالْمُؤْمِنَانَ الْمُؤْمِنَانِهُ وَالْمُؤْمِنَانَ الْمُؤْمِنَانَ الْمُؤْمِنَانَ الْمُؤْمِنَانَ أَنْ الْمُؤْمِنَانُ أَنْ أَنْ مُعْرِقُونَانَ مُؤْمِنَانَ أَلْمُ الْمُؤْمِنَانَ الْمُؤْمِنَانِهُ الْمُؤْمِنَانِهُ الْمُؤْمِنَانَ الْمُؤْمِنَانِهُ الْمُؤْمِنِينَانِهُ وَالْمُؤْمِنِينَانِهُ وَالْمُؤْمِنِينَا لَالْمُؤْمِنَانِهُ الْمُؤْمِنِينَا لَمُنْ الْمُؤْمِنَانِ الْمُؤْمِنِينَانِ الْمُؤْمِنِينَالِمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَانِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِينَانِ وَالْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِينَا الْمُ

و أَمَّا كُوْنُهُا نُوْعَيْنُ مُتَخَالِّهُ يِن مُتَخَالِّهُ مُتَبَايِنَيْنَ فَلِأَنَّهَا لَوْ كَانَا نُوعاً واحِداً كَانَ مَا يُوجَدُ فِيهِا مِنَ الْتَخَالَفُ عَرَضِيّا غَيْرَ جُزْمِ لِلْذَاتِ وَلَا لَازِماً لَهُ، فَكَانَ مِنَ الْجَائِزِ عِنْدَ الْعَقْلِ أَنْ يَزُولَ مَن الْخَائِفِ عَن الْخَطْ الْمُسْتَقِيمِ وَيَبْقُ أَصُلُ الْحَطِّ ثُمَّ يُوصَفُ بِالْاسْتَدِازَةِ، لَكِنَّ ذَلِكَ مَالًا الْمَسْتَقِيمِ عَلَا أَنَّ الْسَطْعَ نَهَايَةُ الْجَسْمِ، وَلا يُحْرُنُ أَنْ يَتَغَيَّرُ حَالًا النَّهَايَةِ إِلاَ يَعَدَ تَغَيَّرُ حَالِ ذَى النَّهَايَةِ فَلَوَ لَم يَتَغَيَّرُ حَالُ النَّسَطَعِ فِي النِيسَاطِهِ وَ غَنَدُهِ وَلَا يَكُنُ الْخَطِّ فِي الْمِسَاطِةِ وَ غَنَدُهِ وَلَا يَكُنُ وَلَا الْمَسْطَعِ فِي الْمُسْاطِةِ وَ غَنَدُهِ وَلَا يَكُولُونَ وَلَا الْمَسْطَعِ فِي الْمُسْاطِةِ وَ غَنَدُهُ وَلَا الْمَسْطِعِ وَلَا الْمَسْطِعِ وَ غَلَا الْمَسْطِةِ وَ غَنَدُهِ حَالُ الْمُسْطِعِ فِي الْمُسْاطِةِ وَ غَنَدُهُ وَلَا الْمَسْطِةِ وَلَا الْمَسْطِعِ وَلَا الْمَسْطِةِ وَلَا السَّلُومِ وَلَيْكُولُونَ وَلَوْلَ الْمَالِمِ فَي الْمُنْ وَلَى اللّهُ الْمُعْلَى وَلَا الْمُسْلِمِ اللّهُ اللّهُ الْعَلْونِ وَلَا الْمُعْلِقُ وَلَا الْمَسْلِمِ اللّهُ الْمُولُونِ الْمَانَةُ عَلَيْلُولُ الْمُلْ الْمُعْلِقِ مَا الْمُنْ الْمُعْلِقُ مَعْ وَاللّهُ السَلَّعِيمُ عَلَى الْمُعْلِقُ الْمَالِقُ الْمَلْمُ الْمُعْلِقُ الْمُ الْمُلْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمَالِقُ الْمُعْلِقُ الْمَنْ الْمُعْلِقُ الْمُسْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعُلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِ

نَصْلُهُ أَوْ لِازِمُ فَصْلِهِ، فَالْمُسَتَقِمُ يُغَايِرُ ٱلْمُسَتِدِيرَ فِ نَوْعِيَتِهِ وَ كَذَا ٱلسَّطْعُ ٱلْمُسَتَوِى وَ غَيْرُهُ وَأَيْضَا ّغَيْرُهُ بِلَا يُخَالِفُهُ وَكَذَا ٱلْاَجْسُامُ ٱلتَّعْلِيمِيَّةً لِلاَ يُخَالِفُهُا.

وَ يَتَفَرَّعُ عَلَىٰ مَا تَقَدَّمُ اَوَّلَا أَنَّ لاَتَضَادٌ بَيْنَ ٱلْمُسَتِيمِ وَ ٱلْمُسَتدِيرِ لِعَدَمِ التَّعَاقُبِ عَلَىٰ مَوْضُوع وَاحِدٍ وَ لِعَدَم غَايَة ٱلِحَلَافِ، وَكَذَا مُلَيْنُ الْحَطِّرِ اَنْفُسِهَا وَبَيْنِ الْاَجْسَامِ ٱلتَّعلِيمِيَّة ِ انْفُسِها.

وُ ثانِيا أَنْ لا اِشْتِدادَ وَ تَضَعُّفَ بَيْنَ ٱلْسُتَقِيمِ وَالْسَتَدِيرِ، إِذْ مِنَ الْوَاجِسِرِ فِي التَّشَكِيكِ
أَنْ يَشُمُلُ ٱلشَّدِيدُ عَلَى ٱلصَّعِيفِ وَ زِيادَةً وَ قَدْ تَبَيَّنَ أَنَّ الْسُتَقِيمَ لا يَتَضَمَّنُ الْسُتَدِيرُ وَ
بِالْعُكُسِ.

وَ أَمَّا الْقِسُمُ الْثَالِثُ فَالْزَوْجُيَّةُ وَالْفَرْدِيَّةُ الْعَارِضَتَانِ لِلْعَدَدِ وَكِذَا الْكَرْبِيعِ وَ الْتَجْذِيرِ وَالْتَكِعَيبِ وَ مَا يُنَاظِرُهَا وَهِى مِنَ الْكِيْفِيّاتِ دُونُ الْكُمَّ لِصِدَّق حَدَّالْكَيْفِ عَلَيْهَا وَهُوَ طُاهِرُ بِالْنَظَرِ إِلَىٰ أَنَّ كُلَّ مَرْتَبَةٍ مِنْ مَواتِبِ العَدَد زَوَّعُ مِنَهُ مُسْتَقِلٌ فِي نَوْعِيَّتِهِ مُبَائِنَ لِغَيْرِهِ يُشَارِكُ سَائِرُ الْمُرَاتِبِ فِي الْإِنْقِسُامَ وَكُونَ الْإِنْقِسَامَ عِيْسَنَا وَيَهِنَ وَ عَدَم كُونِهِ كَذَٰلِكَ نَفْتَ لِلْإَنْقِسَامَ غَيْرُ قَابِلَ فِي نَفْسِهِ لِلْإِنْقِسَامَ وَكُونَ الْإِنْقِسَامَ عِيْسَامِ فَلَيْسَ. بِكُمْ وَلَا يَوْاحِدٍ مِسَ الْأَعْدَاضِ الْيَسْبِيَةَ فَلْيَسَ مَنْ فَى الْالْوَاحِدِ مِنَ الذَّوْجَةِ وَ الْفَرْدِيَّةِ إِلاَّ كُفا عَارِضٍ اللَّكَةِ

وَ نَظِيرُ ٱلَيٰانِ يَجْرِى فِي سَاثِر أَحُوااَلِ ٱلْأَعْدَادِ مِنَ ٱلثَّرْبِيعِ وَ ٱلْتَجْذِيرِ وَ غَيْرِ ذَلِكَ. وَبِالْتَامُّلِ فِيهَا تَقَدَّمَ يَظَهَرُ <u>أَوَّلاً</u> أَنْ لَاتَضَادَّ بَيْنَ هَٰذِهِ ٱلْأَخُوالِ الْعَدَوِيَّةِ، إِذْ لَامَوَضُوعَ مُشَتَرَكا َبَيْنَ ٱلزَّوْجِيَّةِ وَٱلفَرْدِيَّةِ يَتَعَاقَبَانِ عَلَيْدِ عَلَى مَا هُوَ شَرَّطُ ٱلتَّضَادِّ.

وَ ثَانِيا أَنْ لَا تَشْكِيكُ بِالشِيَّةِ وَ الطَّعْفَ وَلا بِالزَّيَادَةِ وَ التَّقِيصَةِ فِي هَٰذِهِ الأَحْوالِ الْعَدَدِيَّةِ فَكَا لاَيَتَبَدَّلُ تَقَوُّشُ وَاسْتِدَارَةً إِلَى تَقَوَّسِ وَ اِسْتَدَارَةً أَخْرَى الاَّ مَعَ بُطُلانِ مُوضُوعِهِ وَ وُجُودُ مُوضُوعِ آخَرَ غَيْرَهُ بِالْعَدَد، كَذَٰلِكَ لاَ تَتَبَدَّلُ أَرُوجِيَّةً مَثَلاً إِلَى يُوجِيَّة زَوْجَ الْآوجِ إِلاَّ مَع بُطُلان مَوضُوعِ آخَرَ غَيْرَهُ بِالْعَدَد، كَوْفِي الْاَوْمِ إِلاَّ مَع بُطُلان مَوضُوعِ آخَرَ غَيْرَهُ بِالْعَدَد. وَ فِي الْرَوْجِ الْآمَع بُطُلان مَوضُوعِ آخَرَ غَيْرَهُ بِالْعَدَد. وَ فِي الْكَانُ الزَّوْجِ اللَّهَ مَع بُطُلان مَوضُوع آخَرَ عَرضٌ وَ وُجُودُ ذَوْجِيَّةً إِنْ الْكَدُور وَ لَيْسَ ذَٰلِكَ مِن النَّسَرِكِيكِ فِي مُنْ مِن اللهُ الْمُورِيقِيقُ الْمُعَلِي فِي مُنْ مِن الْمُعَلِيقِ فَي عَرضٌ وَ وُجُودُ ذَوْجِيّةً إِنْ الْمُورِي بِالْعَدَّدِ وَ لَيْسَ ذَٰلِكَ مِن الْمُعَامِدِي فِي مُنْ مِن الْمُع بِعُلْمُ اللّهِ الْمُعَامِلُونَ اللّهُ الْمُعْرِقِيقُ الْمُعْمِ بُطُلان اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الل

<u>ُ وَ ثَالِثا</u>َ يُعْلَمُ بِالتَّذَكُّرِ لِمَا تَقَدَّمَ أَنَّ الْكِيْفِيّاتَ الْخَتَصَّةِ بِالْكِيّاتِ تُوجَدُ في الْسَادِّيّاتِ وَ الْجَرَّدَاتِ الْمِثْلِيَّةَ جَبِعاً بَنَاءُ عَلَى نَجَرَّهُ الْمِثَالِ.

# ٱلْفَصْلُ الْرّابِعُ عَشَرُ

# ِفِى الْكِيْفِيَّاتِ الْاُسۡتِعۡدٰادِیَّـة وَ تُسَمَّـٰی اِیۡضاً اَلْقُوَّۃُ وَ اَلْلاَّقُوٰہَ

وَالْكُوْى الْجَامِعُ بَيْنِهِا الْذَى هُو بَهُنزِكَةِ الْتَوْعِ مِنْ مُسطُلَق الْكَيْفِ وَ بَسُنزَلةِ الْجِسْسِ الْاَتَوَاعِها الْحَاصَةِ بِهِا أَنَّهَا اِسْتِعَدَادَ شَدِيدَ جِسْهَانَ كَنُواُمْرِ خَارِج يَعْنَى الَّهُ الذِّى يَتَرَجَّعُ بِهِ حَدُوثُ الْمَدِيدُ عَلَى أَنْ يَنْعَلَى وَلَا اللَّهِ عَلَى أَنْ لاَيْنَعْدادُ الشَّدِيدُ عَلَى أَنْ يَنْعَلَ الْلِينِ. وَالْتَالِي الْإِسْتِعَدَّادُ الشَّدِيدُ عَلَى أَنْ لا يَنْعَلِل، كَالْمُصاحِدَة وَالصَلاَبةِ

وَ رَدَّهُ الشَّدِيدُ نَحْقَهُمْ مِ الْنَوْعُيْنِ ثَوْعاً ثَالِناً وَهُو ٱلْإِسْتَعِْدادُ اَلشَّدِيدُ نَحُو الْفِعُل، كَالْمُصَارِعِيَّةٍ. وَ رَدَّهُ الشَّيْخُ وَتَبَعَهُ صَدَّدُالُكَتَاجِّينَ، قَالَ فِي ٱلاَشْفَارِ:

وَإِنَهُ لَا خَلِاكَ فِي أَنَّ اللَّمَّةَ عَلَى الْآنِفِهُالِ وَالْقَوَّةَ عَلَى الْتُفُومِةِ وَاجْلَتَانِ تَحْتَ هَٰذَا الْكُوعِ. وَ أَمَّا الْقُوَّةُ عَلَى الْفُعلِ هَلَ هِى وَاجْلَةً تَحْتُ هَٰذَا النَّوْعِ؟ فَالْمَشْهُورُ أَنَّهَا مِنْهُ، وَالْشَيْخُ أَخْرَجُهَا مِنْهُ، وَهُو الْحَقَّ، كَمَا سَيَظْهُرُ لَكَ وَجْهُةُ. فَإِذَا الرِيدُ تَلْخِيصُ مَعْنَى جُامِع لِلْقِسْمَيْنِ دُونَ الْأَمْرِ التَّالِثِ، فَيُقَالُ: إِنَّهُ كَيْفِيَّةُ مِهَا يَتَرَجَّحُ أَحَدُ جُانِئِي الْقَبُولِ وَ الْلاَّقَبُولَ لُقَالِلْهَا.

وَ أَمَّا بَيِانُ أَنِّ ٱلْقُوَّةَ عَلَى ٱلْفِعْلِ لا تَصَلَّحُ أَنْ تَكُونَ داخِلَةٌ تَحْتُ هَٰذاَ ٱلنَّوْعِ. كَهَا ذَهَبَ إِلَيْهِ الْشَّيْخِ، فَيَحْتَاجُ أَوَّلاً إِلَىٰ أَنُ نُعْرِفَ أَصْلاً كُلِيًا وَهُو أَنَّ جَهَاتَ ٱلْفِعْلِ دُاعِاً تَكُونُ مِنْ لَوَازِمِ ٱلذّاتِ، لأَنَّ كُلُّ ذَاتٍ لِهَا حَقِيقَةً، فَلَهَا إِنْتِضَاءُ أَثَرَ إِذَا خُلِّى وَطَّبُعُهُ وَلَمْ يَكُنُ مُانِعٌ يَفُعَلُ ذَٰلِكَ ٱلأَثَرَ فَلاَيَخْتَاجَ فِي فُعِلِهَا إِلَى قُوَّةٍ زُائِدَةٍ عِلَيْهًا، وَإِذًا فُرِضَ إِضَافَةُ ثُوَّةً إِّخْرَىٰ لَهَا مُ تُكُن تَلْكَ أُلذَّاتُ بِالْقِياسِ إِلَيْهَا فَاعِلَةً هَٰ أَبَلَ قَابِلَةً إِيَّاهَا، وَإِذَا اعْتَجَرَتُ الْذَاتُ وَ ٱلْفَوَةُ مَعَاكَانَ ٱلْجَمُوعُ عَيْنَا آخَرَ إِنْ كَانَ لَهُ فِعِلُ كَانَ فِعِلُهُ لَا رَمَا مِنْ عَيْدِ تَرَاخِي السِتَعْدَاد لَهُ لِمُصُولِ ذَٰلِكَ الفَعلِ. وَلَكَ مَا نَعْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ لَا مَا يَعْمُ لَا عَلَيْهُ فَاعِلَةً فَلْكَ الْإِسْتِعْدَادُ لِلْفَاعِلِيَّةِ لَهُ كَانَ يَلْزَمُهُ أَوَّلاً قُرَّةُ الْنَعْالِيَةِ فَيْصُولِ مَا يَتَمُ بِهِ كَوْنُهُ فَاعِلاً، فَذَٰلِكَ ٱلاِسْتَعْدَادُ ٱلْفَرُوضُ لَمْ يَكُنْ بِالْخَبِيقَةِ لِفَاعِلِيَتِهِ لِللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

لِّلْفَاعِلَيَّةِ إِسْتِعْدَادُ. بَلْ لِلْمُنَفَعِلِيَّةِ أَوَلاً وَ بِٱلذَّاتِ وَ لِلْفَاعِلِيَّةِ بِٱلْمَرْضِ فَقَبَتَ عَا بَيِّنَا بِٱلْبُرْهَانِ أَنْ لاَتُوَّةَ وَلاالْسَعْدَادَ بِالذَّاتِ لِكُوْنِ الشَّيْءِ فاعِلاً، بُلْ إِفَّــا الْقُوَّةُ وَالْإِسْتِعْدَادُ لِلْانِفِعَالِ وَلِّصُّيْرُ وَرَوَّ ٱلشَّيْءِ قابِلاً لِشَيْءٍ بَعْدَ أَنْ لَمْ يَكُنْ» أِنْفِيل. (الاسفار

ج ۴، ص ۱۰۵)

وَأَمَّا نَفْسُ الْإِسْتِعِدَاهُ فَقَدَ قِيلَ: إِنَّهَا مِنَ الْمُضَافِ، إِذَّ لَايُمَثَلُ إِلَّا بَٰيَنَ شَيْئَيْنِ مُسْتَعَدِّ و مُسْتَعِدِّ لَهُ فَلاَيْكُونُ نَوْعاً مِنَ الكَيْفِ. وَيَظَهَرُ مِنْ بَعْضِهِمْ أَنَّهُ كَيْفَ يَلْزُمُهُ إِضَافَةً كَسَالِعَلْمِ النَّذِي هُوَ مِنَ الكِيْفِيَاتِ النَّفَسُانِيَّةِ وَيُلْزُمُهُ الْإِضَافَةُ بَيْنَ مُوْضُوعِهِ وَ مُتَعَلَّقِهِ اَعْرِى الْعَالَمُ وَالْمَعْلُومُ وَكَالْقُدُرَةِ وَ الإِرَادَةِ.

## درس ِبيست و چهارم (۲۴)

# فصل سيزدهم

# در كيفيّات ِمختصّ به كميّات

کیفیّات مختص به کمیّات، کیفیّاتی هستند که به واسطهٔ کمیتاش عارض بر جسم می شوند پس در مرحلهٔ اوّل، کمّ، به این کیفیّات، متصف می شود سپس جسم به جهت اینکه کمیت دارد، به آن متصف می گردد مثل شکل دایرهای بودن در خطاً و زوجیّت در عدد (که ابتداء خط که یک نوع از کمّ است کیفیت و شکل دائرهای بودن را پیدا می کند و بر او عارض می شود سپس بر جسم و همچنین است زوجیّت در عدد که اوّلاً و بالذّات، عدد دو، متّصف به زوجیّت می شود سپس معدود عدد دو، به واسطه خود عدد دو، متّصف به زوجیّت می گردد مثل دو دفتر و دو کتاب و غیر این دو).

اقسام کینیات مختص به کمیات به حکم استقراء سه قسم می شود:

اول: شکل و زاویه.

دوم: کیفیّتی که سُکل و زاویه نیست مثل دائرهای بودن و مستقیم بودن که از کیفیّات عارض بر خط و سطح و جسم تعلیمی است.

سقم: کیفیّاتِ عارض بر عدد مثل زوجیّت و فردیّت و ضرب نمودن یک عدد در خودش (یعنی به توانِ دو به معنای تربیع مثل اینکه می گوئیم مربّع عدد چهار، عدد شانزده

میباشد) و جذر داشتن (یعنی ریشهٔ دوّم مثل اینکه جذر عدد شانزده، چهار است) و غیر اینها... برخی از فلاسفه «خلقت» را نیز ملحق به سه قسم مزبور کردهاند و مرادشان از «خلقت» مجموع مرکّب از رنگها و شکلها میباشد.

و این نظر مردود است به اینکه «خلقت» یعنی مجموع مرکب از رنگها و شکلها برای آنها وحدت حقیقی که دارای ماهیّت حقیقی باشد نیست بلکه آن، از قبیل مرکّبات اعتباری است.

و اگر بر فرض، خلقت، یک مرکّب حقیقی بوده، دارای ماهیتی باشد، واجب و ضروری است که هم مندرج شود تحت کیفیّات مُبْضر (زیرا رنگ از قبیل کیفیّت مبصر است) و هم تحت کیفیّات مختص به کمیّات (زیرا که شکل کیفیّت مختص به کمیّات میباشد) درحالیکه هر دو اینها، دو جنس متباین میباشند و اندراج (یک ماهیّت در دو جنس متباین میباشد.

## قسم اوّل:

امًا قسم اوّل یعنی شکل، هیئتی است که از احاطهٔ کامل یک حدّ یا حدود، به کمّ پدید می آید مثل شکل دائره که از احاطهٔ کامل یک خط بر سطح پدید می آید و مانند شکل مثلث که از احاطهٔ کامل سه خط) و مربّع (که از احاطهٔ کامل چهار خط) و کثیرالاضلاع که چند خط انرا احاطهٔ کامل ست و مثل کره که یک سطح بر آن احاطهٔ کامل دارد و مخروط و استوانه و مکعب که بیش از یک سطح، آنرا احاطه کرده و بوشانده است. (مخروط را دو سطح و استوانه را سه سطح و مکعب را شش سطح احاطه کرده است).

و «شکل» از قبیل کیفیّات میباشد زیرا تعریف «کیف» بر اُن صادق می آید (زیرا شکل عرضی است که ذاتاً نه قبول قسمت میکند و نه قبول نسبت پس) شکل عبارت از سطح یا جسم (و حجم) و یا حدود احاطه شده به اَن و یا مجموع مرکّب از اینها (یعنی سطح و حدود اَن) نمیباشد بلکه هیئتی است که در سطح یا جسمی که حدود مخصوصی اُنرا احاطه کرده است یدید می آید.

صدق میکند.

زاویه، هیئتی است که از احاطهٔ ناقص دو حدّ یا حدودی که در یک نقطه با هم تلاقی میکنند حاصل می شود، مثل «زاویهٔ مُسطّع» که از احاطهٔ دو خطّ متلاقی در یک نقطه پدید می آید و مثل «زاویهٔ مجسّم» که از احاطهٔ سطح مخروط که منتهی به نقطه رأس مخروط می دد حاصل می شود.

زاویهٔ مُکفی، هیئتی است که سه سطح، آنرا احاطه کرده باشد و کلام در اینکه، زاویه از مقولهٔ «کیف» است. از قبیل مقولهٔ کیفاست نه کم، نظیر کلامی است که در شکل گذشت که، از مقولهٔ «کیف» است. شیخ الرّئیس، جایز دانسته است که هیئت حاصل از احاطهٔ دو سطح از یک مکسب مثلاً که در یک خطّ، با هم تلاقی کرده اند، زاویه بوده باشد زیوا خواص زاویه، در این مورد نیز،

قسم دوّم: امّا قسم دوّم یعنی مستقیم بودن خط و مقابل آن، مدوّر بودن خط است، این از مقولهٔ «کیف» محسوب می شود نه «کمّ» و اختلاف بین آن دو (یعنی مستقیم بودن خط یا دائرهای بودن آن) اختلاف نوعی است. (یعنی دو نوع مختلف از مقولهٔ کیف به شمار می آیند)

امّا این ادّعا که آن دو (یعنی استقامت و انحناء) از قبیل مقولهٔ «کیف» هستند برای این است که ما دو مفهوم استقامت و انحناء را جداگانه، تعقّل میکنیم و آن دو، دو مفهوم ضروری هستند و ما در این دو، معنای قبول انقسام را (که ویژگی کمیّت محسوب میشود) نمی یابیم گرچه استقامت و استداره، از لحاظ وجود و تحقّق از معنای قبول انقسام، منفک نمی شوند. (یعنی استقامت و انحناء چون بر کفیت عارض میشود طبعاً این دو عارض به تبع محروضشان قابل انقسام اند)

زیرا (این دو، عارض بر کم، هستند و) اگر قبول انقسام، جزء حدّ این دو و یا از معروف ترین خواض آن دو، بودند حتماً تعقّل این دو، خالی از آن جزء نمی شد (و حال آنکه این دو یعنی استقامت و انحناء را تصور میکنیم بدون اینکه قبول انقسام از آن استفاده شود).

امًا اینکه مستقیم بودن خط (یعنی استقامت) و مدوّر بودن آن (یعنی انحناء) دو نوع مخالف متباین با یکدیگر، هستند برای اینکه اگر هر دو، یک نوع بودند، لازم می آمد که

اختلاف آن دو در این صورت، از قبیل اختلاف در امر غرّضی بوده، بدون اینکه جزء ذات و یا لازم آن، بوده باشد و در این صورت نزد عقل جایز بود که وصف استقامت، از خط مستقیم، زیل بشود و اصل خط، باقی بماند سپس، متّصف باستداره بشود ولکن این، محال است (یعنی محال است که با زوال وصف استقامت از خط، معروض خود خط، باقی بماند و همان خط، متّصف به انحناه شود بلکه بدیهی است که خط، که محروض استقامت است همراه با زوال استقامت، زایل میگردد.

زیرا خطّ، نهایت سطح است، همانگونه که سطح، نهایت جسم است، و ممکن نیست حال «نهایت» تغییر بکند مگر بعد از تغییر که در حال «ذینهایت» (یعنی چیزیکه نهایت در آن واقع میگردد) پیدا شود.

پس اگر حال سطح در انبساطش و تمذدش تغییر نیافته باشد، حال خط نیز در استقامتش، تغییری نمی بابد و اگر حال جسم در انبساطش و تمددش تغییری نیافته باشد، حال سطح نیز در این مورد، تغییری نمی بابد، اما اگر تغییری در جسم رخ دهد، «جسم تعلیمی» باطل می شود و غیر آن، موجود می گردد و همچنین سطحی که نهایت جسم تعلیمی است از بین می رود و همچنین خطی که نهایت سطح است نیز زایل می گردد، زیرا هنگامیکه معروض باطل شد و معروض دیگری بعدد، موجود گشت، عارض نیز چنین حالی، پیدا می کند.

پس هنگامیکه باقی ماندن خط مستقیم با زوال (وصف) استقامت، ممتنع شد نتیجه میگیریم که (وصف) استقامت (در خط مستقیم) یا فصلِ خط مستقیم است یا لازم آن.

پس مستفیم یا مستدیر، دو نوع مخالف و مغایر هم هستند و همچنین، سطح مستوی و غیر مستوی (مثل سطح محذب و سطح مقعر) با مقایسه با مخالف خود، هنین حال را دارند (یعنی در مقایسه با مخالف خود، چنین حالی را دارند (یعنی اختلاف آنها با یکدیگر یک اختلاف نوعی بوده و انواع گوناگون هستند).

#### دو نتيجه:

از مطالب گذشته دو نتیجه زیر بدست می آید:

اولاً: بین «مستقیم» و «مُنحنی» تضادی نیست زیرا هر دو، تعاقب بر موضوع واحدی ندارند (یعنی هر دو به دنبال هم بر موضوع واحد عارض نمی شوند) و نیز بین آن دو، نهایت اختلاف، نیست (زیرا تعاقب بر موضوع واحد و نهایت اختلاف، دو خاصه تضاد بین دو چیز محسوب می شوند اگر این دو خاصه در دو امر مخالف هم مثل خط مستقیم و منحنی وجود نداشته باشند آن دو از قبیل دو امر متضاد نیستند، زیرا می شود خط مستقیم فرض کرد و منحنی تر از آن نیز ترسیم نمود).

و نیز بین «خطّ» و «سطح» و بین «سطح» و «جسم تعلیمی» و نیز بین سطوح بین خودشان و بین خود اجسام تعلیمی، تضادّی وجود ندارد (به همان دلیلی که در بالا به أن اشاره شد).

ثانیا: بین مستقیم و منحنی، حالت شدت و ضعفی وجود ندارد زیرا در اختلاف تشکیکی، لازم است که مرتبهٔ شدید، شامل مرتبهٔ ضعیف بوده و زیادی بر آن نیز داشته باشد درحالیکه (مستقیم و منحنی در رابطه با یکدیگر چنین خاصیتی ندارند زیرا) سابقاً روشین گردید که نه مستقیم، شامل منحنی بوده و نه عکس آن یعنی منحنی، متضمن مستقیم نمیباشد.

## قىم سوم:

و آمّا قسم سوّم یعنی مثل زوجیّت و فردیّت که هر دو عارض بر عدد هستند و همچنین تربیع (یعنی به توان دو رساندن عددی) و جذر داشتن (یعنی عددی را به ریشهٔ دوّم رساندن) و مکغب بودن (یعنی عددی را به توان سه رساندن) و آنچه نظیر اینها است همه از قبیل «کیفیّات» هستند نه «کمّ» زیرا تعریف و حدّ کیف بر آنها، صادق است و این، ظاهر و روشن است به ملاحظه اینکه هر مرتبهای از مراتب عدد، نوع مستقلّی از عدد بوده، مباین با غیر خود از مراتب عدد میباشد و در عین حال این مرتبه از عدد با سایر اقسام عدد، در یذبرش قسمت، مشارک میباشد و بذیرش (یک عدد) و انقسام آن بدو عدد متساوی (یعنی زوجیّت) و یا عدم انقسام آن به دو عدد متساوی (یعنی فرد بودن) نعت انقسام بوده ولی خود عدد (فینفسه) قابل انقسام آن به دو عدد متساوی (یعنی غید رفینفسه)

یکی از اعراض نسبیه نیست.

پس زوجیت و فردیت، شیای جز کیفِ عارض بر کم نیست و نظیر این بیان در سایر احوال اعداد مثل تربیع (یعنی به توان دو رساندن عددی) و جذر داشتن (یعنی به ریشهٔ دوم رساندن عددی) و غیر این دو جاری میشود.

#### سه نکته:

با تأمّل در مطالب گذشته سه نکتهٔ زیر حاصل می شود:

<u>۱</u> بین احوال عدد (زوجیت و فردیت و تجذیر و ...) تضادّی نیست زیوا بدیهی است که موضوع مشترکی، بین زوجیّت و فردیّت نیست که هر دو، تعاقب بر آن داشته، پیدرپی بر آن عارض گردند.

جـــ در این احوال عدد، تشکیکی بشدت و ضعف و زیادت و نقیصه وجود ندارد پس همانگونه که قوس، به قوس دیگر و نیز یک انحنا، به انحنا، دیگری تبدل پیدا نمیکند مگر با باطل بودن موضوعش و وجود موضوع دیگری غیر آن بعدد (بطور مشخّص) همانطور زوجیّت یک عدد مثلاً (عدد دو) به زوحیّت زوچ زوج (یعنی عدد چهار) تبدل بیدا نمیکند مگر با باطلان موضوعش که همان معدود میباشد و وجود موضوع دیگری غیر آن بعدد، و لازمهٔ آن بطلان زوجیّتی است که آن، عَرض میباشد و تحقّق زوجیّت دیگری بعدد (بطور مشخّص) و بدیهی است که آن، عَرض میباشد و تحقّق زوجیّت دیگر بطور مشخّص) از قبیل تشکیک نیست (زیرا تشکیک در موردی صدق میکند که یک مرتبه مشتمل بر مرتبه دیگر بوده و چیزی زاید بر آن باشد و این خاصیّت در زوجیّت عدد چهار نسبت به عدد دو موجود نیست زیرا زوج بودن عدد چهار اینگونه نیست که مشتمل است بر زوجیّت عدد دو و چیزی زاید بر آن باکه زوجیّت عدد چهار اینگونه نیست که مشتمل است بر زوجیّت عدد دو و چیزی زاید بر آن بلکه زوجیّت عدد چهار باطل میشود و زوجیّت عدد دو پدید میآید).

۳- از مطالب سابق این نکته دانسته می شود که کیفیّات مختص به کفیات هم در مادیّات و هم مجرّدات مثالی هر دو، موجود می شود بنابر ابنکه بگوئیم موجود «مثالی» نیز «مجرّد» است. (یعنی موجود مثالی دارای جرم نبوده ولکن آثار مادّه از قبیل کم و کیف و وضع و نحو اینها را دارد و بحث آن در جای خود خواهد آمد).

## فصل چهاردهمّ

## در كيفيّات ِاستعدادي(١)كه قوّه و لاقوّه نيز ناميده ميشود

معنای جامع بین کیفیّات استعدادی که به منزلهٔ یک نوع از مطلق کیف بوده و به منزلهٔ جنس برای انواعِ مخصوص به این کیفیّات میباشد، استعداد شدید جسمانی به سوی یک امر خارجی است به این معناکه پیدایش امری از خارج به واسطهٔ این استعداد رجحان پیدا میکند.

### این کیفیّات، دو نوع میباشند:

<u>۱ – ا</u>ستعداد شدید برای منفعل بودن و پذیرش فعلی مثل آمادگی زیاد بدن انسـان برای پذیرش بیماری و نرمی.

ستعداد شدید برای عدم انفعال و عدم پذیرش فعلی مثل آمادگی بدن برای صحت و سلامت و سفتی و سختی.

برخی از فلاسفه، به این دو نوع، نوع سؤمی را ملحق کردهاند و آن، استعداد شدید برای انجام فعلی مثل حالت آمادگی و استعداد برای کشتی گرفتن و شکست دادن حریف. «شیخ الزئیس» و به دنبال او، «صدرالمتألّهین» آنرا ردّ کردهاند:

«صدرالمُتا لهين» در اسفار چنين مي گويد (١٠): «در ميان فلاسفه اختلافي نيست كه قوه

۱۰۱سفار ج ۴ ص ۱۰۴ - مباحث مشرقیه ج ۱ ص ۳۱۵ - الهیات شفای بوعلی سینا مق ۱۵ه چهارم فصل دوّم حاشیهٔ مالاًصدرا بر الهیات شفا ص ۱۶۱ و ۱۶۵ (شارح)

انفعال (و استعداد پذیرش) و قوّهٔ مقاومت (یعنی استعداد بر عدم انفعال) هـر دو، داخـل در کیفیّات استعدادی میباشد یا نه؟ مشهور کیفیّات استعدادی میباشد یا نه؟ مشهور میان فلاسفه اینکه، داخل است ولی شیخالزئیس آنرا خارج از کیفیّات استعدادی میدانـد و این، حقّ است چنانکه وجه آن، بزودی روشن میگردد.

اگر بخواهیم معنای جامع ملخّصی بدست آوریم که شامل دو قسم قبلی گردد (یعنی استعداد شدید برای منفعل بودن و استعداد شدید. برای عدم انفعال هر دو را شامل شود) ولی قسم سوّم (یعنی قوّه بر فعل) را شامل نگردد اینگونه گفته می شود که کیفیّت استعدادی کیفیّتی است که به واسطهٔ آن، یکی از دو جانب بذیرش و عدم پذیرش برای محل قابل خود ایعنی برای معروضش) رجحان، پیدا می کند.

امّا توضیح و بیان اینکه قوّهٔ فعل، صلاحیّت دخول در این نوع از کیفیّات را ندارد (یمنی قوّهٔ فعل یک نوع از کیفیّات استعدادی به شمار نمیآید) همانطور که •شیخ الرّئیس، به آن معتقد است، نیازمند این است که، در ابتداء یک اصل کلّی را توضیح دهیم:

و آن اینکه، جهات فعل و حیثیّات مربوط به فعل همواره، داخل در لوازم ذات فاعل است زیرا هر ذاتی برای آن، حقیقتی است و هر ذاتی به ملاحظهٔ ذاتش و حقیقتاش در صورت عدم مانع، اثر ذاتی خویش را اقتضاء کرده، برای تحقّق اثر خود، فاعلیّت دارد و در این فاعلیّت، نیازی به قوهای زائد بر اقتضای ذات ندرد. (مثل روشنائی نسبت به نور که ذات نور اگر مانعی در آن نباشد روشنائی را اقتضاء میکند).

حال اگر قومای زائد بر اقتضای ذاتی، در ذات فرض شود پس این ذات، نسبت به این قوم، فاعلیتی ندارد، (زیرا فاعل، این قوه را ایجاد نکرده است) بلکه تنها، حقابلیّت، برای آن دارد و اگر ذات فاعل و قوه با هم، اعتبار شود مجموع این دو، شیء دیگری می شود و اگر برای این شیء، فعلی باشد این فعل، لازم بر ذات فاعل بوده، بدون اینکه قبلاً استعدادی برای حصول این فعل در ذات فاعل، فرض شود.

و اگر این استعداد، به جهت فاعلیّتاش، برای او، فرض شود لازمهاش این است که قبل از هر چیز، قوهٔ انغعال (یعنی قوّهٔ پذیرش) در ذات برای حصول آنچه که به آن فاعلیّت

دارد، پیدا شود.

پس این استعداد مفروض، در حقیقت، به جهت فاعلیتش، نیست بلکه استعداد برای انفعال ذات میباشد و به این ترتیب برای فاعلیت، استعدادی نیست بلکه برای حالت انفعالیش اولاً و بالذات و سپس برای فاعلیتاث ثانیاً و بالعرض.

پس با توجه به مطالب گذشته با برهان، ثابت گردید که برای فاعل بودن شیء بالذّات، نه قوّه ای است و نه استعداد بلکه قوّه و استعداد تنها، برای انفعال و گردیدن شیء قابل برای شیء دیگر، وجود دارد بعد از اینکه برایش نبود»، «کلام صدرالمتألهین در اینجا بهایان رسید<sup>(۱)</sup>».

حال باید این نکته را مورد توجه قرار داد که خود استعداد (که به مثابهٔ جنس برای کیفیت استعدادی است داخل در چه مقولهای است؟) دربارهٔ آن، چنین گفته شده که آن، از قبیل مضاف میباشد زیرا استعداد، به حکم عقل، جز، بین دو شیء «مستعد» و «مستعدله»، تصور نمیشود پس، آن، یک نوع از کیف، محسوب نمیشود.

ولكن از كلمات برخى از فلاسفه، استفلاه مى شودكه أن، از قبيل كيف، بوده و اضافه بودن، لازمهٔ أن است مثل علم كه از كيفيات نفسانى است و اضافهٔ و نسبت بين موضوع و معلقم، لازمهٔ أن مى باشد و نظير أن، قدرت و اراده است.

۱--اسفار ج ۴ ص ۱۰۵.

### خلاصهٔ درس بیست و چهارم:

کیفیّات مختص به کمیّات، کیفیاتی هستند که بـواسِطهٔ کـمیّت، عـارض بـر جسـم میشوند و به حکم استقراء سه قسم میباشند:

۱ – شکل و زاویه.

۲- دائرهای بودن و مستقیم بودن.

٣- كيفيّاتِ عارض بر عدد.

برخى از فلاسفه، «خلقت» را نيز ملحق به سه قسم بالا كردهاند و ايـن الحـاق را مرحوم استاد علامه ردّ مىكند.

تفصیل این چهار قسم در متن درس ذکر شده مراجعه نمائید.

مرحوم استاد علاَّمه از مطالب گذشتهٔ خود چند نتیجه میگیرد:

الف: بین «مستقیم» و «مستدیر» تضادی نیست و نیز بین خط و سطح و بین سطح و جسم تعلیمی و نیز سطوح، بین خودشان و بین خود اجسام تعلیمی، تضادی وجود ندارد.

ب: بین «مستقیم» و «مستدیر» اشتدادی و تضعفی وجود ندارد.

ج: بین احوال عدد مثل زوجیت و فردیت و ... تضادی نیست.

د: در احوال بالا: عدد تشکیکی به شدّت و ضعف و زیادت و نقیصه، وجود ندارد.

ه کیفیات مختص به کمیات در مادیات و مجزدات مثالی هر دو موجود جاری است. تفصیل این مطالب در متن درس ذکر شده، مراجعه نمائید.

كيغيّات استعدادي كه همان قوّه و لاقوّه مي باشد به سه نوع تقسيم شده است:

 ۱ - استعداد شدید برای منفعل بودن و پذیرش فعلی مثل ناتوانی و علیل بودن و نرمی.

۲- استعداد شدید برای عدم انفعال و عدم پذیرش فعلی مثل سالم بـودنِ مـزاج و
 حالت و سفتی و سختی.

۳- استعداد شدید برای انجام فعلی مثل حالتِ آمادگی و استعداد برای کشتی گرفتن.
 «شیخ الرئیس بوعلی سینا» و «صدرالمتألهین» هر دو، قسم سوّم را زد کردهاند مرحوم استاد علاّمه عبارت صدرالمتألهین را از اسفار نقل و آنرا توضیح میدهد.

### پرمشها:

- ۱ کیفیّات مختص به کمیّات را تعریف و برای آن مثالی ذکر کنید.
- ۲- اقسام سه گانهٔ کیفیّات مختص به کمیات را بیان و برای هر کدام مثالی بیاورید.
- ۳ برخی از فلاسفه، «خلقت» را به اقسام کیفیات مختض به کمیات اضافه کردهاند:
- اولاً مراد از «خلقت» چیست؟ و ثانیاً این الحاق صحیح است یا نه؟ در هر صورت چرا؟
  - ۴- «شكل» به چه معنا است؟ آيا از قبيل كبغيّات است؟ چرا؟
  - ۵ مستقیم بودن و مدور بودن، هر دو از مقوله کیف هستند میدانید چرا؟ بیان کنید.
- ۱- «مستقیم بودن خطّ» و «مَدور بودن آن» چرا دو نوع متباین با یکدیگر هستند؟ بیان
   کنید.
  - ۲- چرا تضائی بین شکل مستقیم و مستدیر نیست؟ ذکر کنید.
  - ٨ بين مستقيم و مستدير، حالت شدت و ضعف وجود ندارد، مى دانيد چرا؟ بيان كنيد.
    - ۹ بین احوال عدد مثل زوجیت و فردیت نضادی نیست بیان کنید و دلیل بیاورید.
      - ۱ کیفیّات استعدادی سه گونه است آنها را توضیح و برای هر کدام مثالی بزنید.
- ۱۱- برخی از فلاسفه معتقدند که خود استعداد از قبیل «مُضاف» میباشد علّت آنرا توضیح دهید.

# اَلْدَرْسُ الخَامِسُ وَ الْعِشْرُونَ (٢۵)

# ٱلْفَصْلُ ٱلخُامِسُ عَشَرَ

# ڣِي ٱلكِيٛفِيّاتِ ٱلنَّفُسٰائِيّة ِ

ٱلْكِيْفِيَّةُ ٱلْتَفْسُانِيَّةُ وَهِى كَمَا قَالَ ٱلْقَيْعُ مِمَالاَ يَتَعَلَّقُ بِٱلاَجْسَامِ عَلَى الْجَسُلَةِ إِنَّ لَمُ تَكُنَّ وَاسِخَةٌ شُمِّيَتُ حَالاً وَإِنْ كَانَتْ وَاسِخَةٌ شُمِّيَتْ مَلَكَةً، وَإِذْ كَانَتِ النِّسَبَةُ بَيْنِ الحَالَّ وَ ٱلْمَلَكَةِ نِشَبَةَ ٱلْفَيْعَفِ وَ ٱلشِّدَّةِ وَ هُمْ يَعْدُونَ ٱلْمُرْتَبَتِيْنِ مِنَ ٱلضَّعْفِ وَٱلشِّدَّةِ نَوْعُيْنِ كُتَلَقِيْنِ، كَانَ لاَرْمُهُ عَدَّ الْحَالَّ مُغَايِراً لِلْمُلْكَةِ نَوْعاً وَ وُجُوداً.

وَّالْكَيْفِيَّاتُ ٱلْكَثْمَا اِنْيَّةُ كَثِيَرُةً، وَإِغَّا أُوْرَدُوا مِنْهَا فِي هذا البابِ بَعْضَ مَايُهِمُّ الْبَحْثُ عَنْهُ

فَوِنْهَا الْارَادَةُ، قَالَ فِي الْأَسْفَارِ: «يَشْبُهُ أَنْ يَكُونَ مَعْنَاهَا وَاضِحاً عِنْدَ الْمَثْقَلِ غَيْرَ مُلْتَبَسِ بِغَيْرِهَا إِلَّا أَنْهُ يَعْسُرُ التَّعْبِيرُ عَنَهَا بَا يُغِيدُ تَصَوَّرُهَا بِالْحَقِفَةِ. وَهِى تُغَايِرُ الشَّهُوَةُ، كُمَّا أَنَّ مُقَابِلُهَا وَهِى الكُرَاهَةُ يُغَايِرُ النَّقَرَةُ، إِذْ قَدْ يُرِيدُ الْإِنْسَانُ مَا لَا يَشْتَهِيهِ كَشُرَّبِ وَوَامِ كُويِهِ يَنْفَعُهُ، وَقَدْ يَشْتَهِى مَالًا يُرِيدُهُ كَاكُل طَعَامٍ لِذِيدِيهِ فِي رَبِّنِيلَ (جٍ ؟، ص ١١٣)

وَ عُمُلُ الْبَيَانِ يَظْهَرُ أَنَّ الإَرَادَةَ غَيْرُ ٱلثَّمُوقِ الْمُؤَكِّدِ الذِّي عَرَّفَهَا بِهِ بَعْضُهُمْ وَ مَلَخَصُ الْقَوْلِ الْفَاعِلِ الْغَثَارِ هُوَ أَنَّ مُقْتَضَى الْاصُولِ الْفَقلِيَّةِ أَنَّ كُلَّ نَوْعٍ مِنَ ٱلْأَثَواعِ الْجُوْهِرِيَّةِ مُبْدَهُ فَسُاعِلُمُ لَلِأَفْسَالِ ٱلْقَى يْنَسَبُ إِلَيْهُ صَدُّودُهٰا ۚ وَحِيَ كَهٰ لأَتَ الْإِنْيَةُ لِلْنَوْعِ فَالْنَفْسُ الْاِتَسَانِيَةُ الْتِي هِيَ صُورَةً جَوْهِ يَّةً مُحَرَّدَةً مُتَعَلِّقَةٌ الْفِعْلِ بِالْلَادَةِ عِلَّةً فَاعِلَيَّةً لِلْأَفْعَالِ الصَّادِرَةِ عَنِ الْاِتَسَانِ لَٰكِيَّهَا مَبْدَهُ عِسْلِمِيًّ لِلْعَصْدُرُ عَنْهَا إِلاَّ مَا مَيْزَتَهُ مِنْ كَهٰ الاِتِهَا الثَّانِيةِ مِنْ عَثْيرِهِ وَ لِذَا تَحْتَاجُ قَبْلَ الْفِعْلِ إِلَى تَصُوّدِ لاَيْعَلِ وَالتَّصْدِيقِ رِكُونَةٍ كِهَالاً فَهَا الثَّالِيةِ مِنْ عَثْيرِهِ وَ لِذَا تَحْتَاجُ قَبْلَ الْفِعْلِ إِلَى تَصُوّدِ الْقِعْلِ وَالتَّصْدِيقِ رِكُونِهِ كَهَالاً فَهَا.

فَانْ كَأَنُ ٱلْتَصَدِيقُ حَدُورِيّا ٱوْ مَلَكَةٌ رَاسِخَةٌ قَضَتْ بِكُون الْفِقْلِ كَالِاً وَكُمْ تَأْخُذُ الْمَرْفِ مِنْ غَيْرَ تَرُو، وَلَوْ تَرَوَى فِي بَعْضِهَا لَتَبَلَّدَ وَ لَكَةً وَانْتَظَعُ عَن الْكَلَامِ وَإِنْ لَمْ يَكُن ضَرُورِيّا مُقضِيًا بِهِ تَرَشَّلُت إِلَى ٱلْتَرَوى وَٱلْفَعْصِ عَن الْكَلَامِ وَإِنْ لَمْ يَكُن ضَرُورِيّا مُقضِيًا بِهِ تَرَشَّلُت إِلَى ٱلْتَرَوى وَٱلْفَعْصِ عَن الْكَرْجِحاتِ، فَإِنْ ظَفْرْتُ عِنا يَقْضِى بِكُون الْفِعْل كَمَالاً قَضَت بِهِ، ثُمْ يَتَبعُ هُذُو الصَّوْرَةُ وَالْمَلْكِيَةُ وَكُمْ لَا أَلَهُ كَمَالُ ثَان مَعْلُولٌ هَا، ثُمَّ يَتَبعُ الشَّوقَ ٱلاَرْادَة أَلَا اللهَ عَن الْمَعْمِ وَالْعَلْمُ اللهُ اللهُ كَمَالُ ثَان مَعْلُولٌ هَا، ثُمَّ يَتَبعُ الشَّوقَ ٱلاَرْادَة أَلَا وَهُ عَن اللهُ عَن يَدِيدُ الْفَضَا وَ هَذَا اللهُ وَهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ يَوْمِدُ وَالْمَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَن يَوْمُ اللهُ اللهُ عَلْ يَسْتَطِيعُ ٱلْفُولُ وَهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ عَلْ يَسْتَطِيعُ الْفَولُ وَ قَدْ أَلُودُهُ مُ عَنْ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ وَكُولُ وَقَدْ أَلُودُهُ مَا عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْ يَسْتَطِيعُ الْفُولُ وَ قَدْ أَلُودُهُ مُعَ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

فَلِادِي ٱلْفِعْلِ الإِرَادِيّ فِينَا هِيَ ٱلْمِلْمُ وَالْفَشُوقُ وَالْإِرَادَةُ وَ ٱلْقَوَّةُ الْعَامِلَةُ الْفَرَّكَةُ. هٰذَا مَا يَجِدُهُ مِنْ اَنْفَسِنَا فِي اَفْعَالِنَا ٱلاِرَادِيّةِ وَرَامْعُانُ ٱلتَظرِ فِي خَالِ سَائِرِ ٱلْحَسْبُوانِ يُسعَطِى ٱنَّهُا كَالْإِنْسُانِ فِي ٱنْعَافِهَا ٱلْإِرَادِيَّةِ.

وَ ثانِيا إِنَّ أَفَعَالَ الْإِنْسُانِ عَمَّا لِلْعِلَّمِ دَّخَلُ فِ صُدُورِهِ لِاتَحْتَلَوُ مِنْ إِدَادُةِ الفَّاعِلِ حَسَقًى ۗ الْفِعْلِ ٱلْجَبْرِيّ. وَسَيَأْتِي فِي ٱلْبُحْثِ عَنِ أَقَسًامِ الْفَاعِلِ مَا يَنْفَعُ فِي ٱلْقَامِرِ

َ ۗ وَ ثَالِثًا أِنَّ الْلِلَاکَ فِي اِخْتِياْرِيَّة اِلْفِعَلَ تَسَاوِى نِسْبَةَ الْاِنْسَانِ إِلَى الْفِعْلِ وَ التَّرَّكِ وَ إِنَّ كَانَ بِاَلْتُظَرِ الْبِهِ وَهُوَ تَامُّ الْفَاعِلَيَةِ ضَدُّودِيُّ الْفِعْلِ. ُ وَمِنَ ٱلكَيْفِيَّاتِ ٱلْتُفْسَانِيَّةِ اَلْقُدُرَةُ، وَ هِيَ خُالَّةً فِي الْحَيْوُانِ بِهَا يَعَيِّحُ أَنَّ يَصْدُرَ عَنُهُ ٱلفِعَّلُ اذَا شَاءُ وَلاَيَصْدُرُ عَنْدُ إِذَا كُمْ يَشَاً. وَيُعَابِلُهَا ٱلْفَجْزُ.

وَ أَمَّا الْقُدُرَةُ الْمُنْسُونِيةُ إِلَى الْوَاجِبِ تَعَالَىٰ فَاذَ كَانَ الوَّاجِبُ الوُجُودُ بِالْذَاتِ وَاجِبُ الْوُجُودِ مِنْ جَمِعِ الْجُهَاتِ فَهِي مَبَّدَنِيَّتُهُ الْفِعْلِيَّةِ بِذَاتِهِ لِكُلِّ شَيْءٍ، وَإِذْ كَأَنتَ عَيْنَ الْذَاتِ فَلاَ

مَٰاهِيَّةَ كُمَّا، بَلْ هِيَ صِيرُفُ ٱلوُّجُودِ.

وَ مِنَ اَلْكَيْفِيَاتِ الْنَفْسَانِيَةِ \_عَلَىٰ مَا قِيلَ \_اَلْفِلْمُ وَالْمُرَّادُ بِهِ الْفِلْمُ الْخَصُولَيُّ الْذَّحِنُّ مِنْ حَيْثُ قِلْهِ مِهِ بِالنَّفْسِ قِيامَ الْعَرَضِ بَمُوْضُوعِهِ لِصِدْق حَدِّ الْكَيْفِ عَكَيْهِ وَ أَتَّنَا العِلْمُ الْخَصُورِيُّ فَهُوَ حُضُودُ الْمُعْلُومِ بِنُوجُودِهِ الْخَارِجِيِّ عِنْدَ الْعَالَمِ، وَالْوَجْنُودُ لَيْسُ بَعِبُوهِ وَلَا عَصَد رَيِّ فَهُو حُضُودُ اللَّعْلُومِ بِنُوجُودِهِ الْخَارِجِيِّ عِنْدَ الْعَالَمِ، وَالْوَجْنُودُ لَيْسُ بَعِبُوهِ وَلَا عَد مِنْ الْعَلَمِ مَنْ الْعَلَمُ مَنْ الْعَلَمُ مِنْ الْعَلَمُ مِنْ الْعَلَمِ اللّهُ الْعَلَمُ مَنْ مَنْ الْعَلَمُ مِنْ الْعَلَمُ مِنْ الْعَلَمُ مِنْ اللّهُ الْعَلَمُ مِنْ الْعَلْمُ مِنْ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ مِنْ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ مِنْ اللّهُ الْعَلْمُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وَ ٱلطِّهُ ٱلذِّى هُوَ مِنَ الْكَيْفِ مُخْتَحَى بِذُواتِ الْأَنْفُس. وَأَمَّا ٱلْفَارِقَاتُ فَقَدْ تَقَدَّمَ أَنَّ عُلُومَهَا خُطُورِيَّةُ غَيْرٌ حُصُولِيَّةً، غَيْرُ أَنَّ الْفَلُومُ ٱلْخَصُولِيَّةً الَّتِّي فِي مُغَالِيلِهَا خَاضِرَةً عَندُهَا وَإِنْ كَانَتُ هِيَ أَيْضًا عِنَا أَنْهَا مِنْ صُنْعِهَا خَاضِرَةً عِنْدُهَا.

وَ مِنْ هَذَا الْبَابِ الْخُلُقُ، وَهُو الْلَكَةُ الْتُقَسَّانِيَةُ الْتِي تَصَدُّر عَنَهَا الْأَنْعَالُ سِنْهُولَةٍ مِنْ عَيْرِ رَوِيَةٍ. وَلاَ يُسَمِّى خُلْقاً إلاَّ إِذَا كَانَ عَقلاً عَمَلِيًا هُوَ مُبَدَءُ الْأَنْعَالُ الْإِرَادِيَّةِ، وَلَيْسَ هُنَ الْقَدْرَةُ عَلَى الْعَقْلِ، لِأَنْ يَسْبَةُ الْقَدْرَةِ إِلَى النَّفُلِ وَ التَّرَّكِ مُتَسَاوِيَّةُ وَلاَ سِنْبَةُ لِلْخُلْقِ إِلاَّ إِلَى الْفَلْ وَ التَّرَّكِ مُتَسَاوِيَّةً وَلاَ سِنْبَةُ لِلْخُلْقِ إِلاَّ إِلَى الْفَلْ وَ التَّرْكِ مُتَسَاوِيَّةً وَلاَ سِنْبَةً لِلْخُلْقِ إِلاَّ إِلَى الْفَلْ وَ التَّرْكِ مُتَسَاوِيَّةً وَلاَ سِنْبَةً لِلْخُلْقِ إِلاَّ إِلَى الْفَلْ وَ التَّرْكِ مُتَسَاوِيَّةً وَلاَ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْأَلْفُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلِيْ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّ

وَ لِلْخُلْقِ اِنشَفَايَاتُ كُثِيرَةً تَكَادُ لِأَغْصَى الْشُعُبُ الْحَسَاصِلَةُ مِسْنَهَا، لَكَنْ أُصُسولُ ۖ الْاَّعَلَاقِ الْاِنْسَانِيَةِ نَظَرَا إِلَى الْقُوى الْبَاعِنَةِ لِلْإِنسَانِ غَنْ الْفَعْلِ ثَلَاثَةٌ، وَهِى قُوى الطَّهُوةِ الْمُلَاعِثَةُ لَمُ إِلَى الْقَهْوَةِ الْمُسَلِّ الْبَاعِثَةُ لَمُ إِلَى وَلَكَ الْكَهُوءَ وَقُوى الْفَضِبِ الْبَاعِثَةُ لَمُ إِلَى وَلَعَ الْشَرِّ وَالْشَعَادَةِ وَيَرْجُوهُ عَنْ الْفَصِّ وَالْشَعَاءِ. وَالصَّارِ، وَالْعَقْلُ الَّذِّى يُهْدِيهِ إِلَى الْحَيْرَ وَ الْشَعَادَةِ وَيَرْجُوهُ عَنْ الْشَرِّ وَالشَّعَاءِ.

فَالْمَلَكُةُ الْعَامِلَةُ فِيَّ الْمُشْتَهِياتِ إِنْ لاَزَمَت الْاعْتِدالَ بِفَعْلَ مَا يَنْبَغِي كَمَا يَنْبَغِي سُمِيّتُ عِنَهُ وَإِنْ إِخْرَفَتَ إِلَى الْتَغْرِيطِ سُمِيّت خُمُوداً. و عِنَّةٌ، وَإِنْ إِخْرَفَتَ إِلَى خَدِّ الإِفْرَاطِ شَمِيَّتْ شَوْها، وَ إِنْ نَزَلَتَ إِلَى الْتَغْرِيطِ سُمِيّت خُمُوداً. و كَذَلِكَ الْلَكَةُ الْمُرْتِبِطَةُ بِالْغَصَبِ لِمَا إِعْتِدالَ تَسْتَىٰ شُجَاعَةٌ، وَطَرَفًا إِفْرَاطٍ يُسْتَىٰ تَهَوُّراً، وَ نَفْرِيطٍ يُسْتَى جُبِّنا. وَكَذَٰلِكُ الْلَكَةُ الْخَاكِمَةُ فِرِ الْخَيْرِ وَالْنَافِعِ وِ الْضَارِّرَانَ لأزَمَتْ وَسَطَّ الْإِعْتِذَالِ فَاثْنَتَعَلَّتْ بَمَا يَنْبَغِى شِيَّتْ حِكَمَةً، وَإِنْ خَرَجْت إِلَى حَرِّ الْإِفراطِ شَمِيَّتْ جُوْبُوْةً أَذْ إِلَىٰ حَدِّ الْتَغْرِيَطِ شَمِيَّتَ غَبْاوَةً.

وَالْكَيْنَةُ الْخَاصِلَةُ مِنْ اِخْتِاعِ الْلَكَاتِ الْكَلاتِ الْتَى نِسْبَتْهَ الْكَيْلَا نِسْبَةَ الْمِلْزاجِ إلى الْمَتَرَّج وَ أَثْرُ هُ الْمَعْنَ مُذَالَةٌ مَا اللهُ اللهُ مَدَّ الْكَثْرِيطِ شَمِيَتُ النظاما .

وَ وَسَكُمْ الْإِعْتِدَالِ مِنْ لِحَذِهِ الْمَلَكَاتِ الَّتِّي هِيَ الْاَصُولُ وَ مُايَتَفَرَّعُ عَلَيْهَا مِنْ الْفَرُوعِ فَضِيَكَةٌ مَمَّدُوحَةٌ، وَالْطَرُفَانَ اعْنِى طُرَقَ الْإِفْرَاطُ وَ الْتُفْرِيطِ وَدِيلَةٌ مَدْمُومَةٌ. وَ الْبَحْثُ عَسَنُ ﴿ هَٰذِهِ الْفَضَائِلِ وَ الْرَّذَائِلَ مُوكُولُ إِلَى عَثِرَ لِحَذِهِ الْصَٰنَاعَةِ.

وَ قَدْ ظَهَرَ بِمَا تَقَدَمَ أَوَّلاً أَنَّ الْخُلْقُ إِلَّمَا يُؤجُدُ فِي الْفَالِمِ الْإِسْسَانِيّ وَ غَيْرِهِ حِينٌ ذُواتِ الْأَنْفُسِ الْتِي تُسْتَكُلُ بِالْأَفْعَالِ الْإِرَادِيَّةِ عَلَى مَا يُنَاسِبُ كَمَالَ وُجُودِهِ فَلاْ خُلْقَ فِي ٱلْمَفَارِقَاتِ إِذَّ لاَ عَقْلَ عَمَلِيًّا وَلا اِسْتِكُالَ اِرَادِيًا بِنِها.

و النيا إِنَّ كُلاَّ مِنْ هُذِهِ الْآخُلاَقِ الْتَى حِنَ مِنُ الْكُيْفِيَّاتِ الْتُفْسَانِيَةِ مِنَا أَنَهَا مَلَكَةُ رُاسِخَةً تَفْابِلُهَا حُالُ مِنْ تِلْكُ الْكَيْفِيَةِ كَالشَّهْوَةِ وَٱلْفَضَبِ وَالْكَوْفِ وَالْفَزَعِ وَالْفَزْنِ وَالْمُمَّ وَالْحَجلِ وَالْفَرِح وَ الْسُرُودِ وَ الْعَمْ وَ غِيَّرُ ذَلِكَ. وَ الْبُحْثُ عَنْ أُسْبَابِهَا الْطَبِيعِيَّةِ فِي الْطِّبِ وَ عَـنَ أُسْبَابِهَا الْطَبِيعِيَّةِ فِي الْطِّبِ وَ عَـنَ أُسْبَابِهَا الْطَبِيعِيَّةِ فِي الْطِّبِ وَ عَـنَ أَسْبَابِهَا وَالْعَرِمُ الْعَلَى الْمُؤْمَالُ وَالْعَرِمُ الْعَلَى الْمُؤْمَالُ وَالْعَالِمُ الْمُؤْمَالُ وَالْعَلَى الْمُؤْمَالُونَ وَالْعَلَى الْمُؤْمِنِ وَالْعَلَى الْمُؤْمَالُونَ اللَّهُ وَالْعَلَى الْمُؤْمِنُ وَالْعَلَى الْمُؤْمِلُونَ وَالْعَلَى الْمُؤْمِنِ وَالْعَلَى وَالْعَلَى الْمُؤْمِنِ وَالْعَلَى وَالْمَالُولُونَ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمَالِيَّةِ فَى الْعَلَى وَالْمَالِيَةِ وَالْمَالِيَّةِ وَالْمَالُولُولُونَ وَ الْعَلَى الْمُؤْمِلُ وَالْعَلَى وَالْمُومِ وَ الْعَلَى الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَ الْعَلَى وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمَالِمُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمِيْعِيْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِلِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ

وَ ٱللَّذَةُ عَلَىٰ أَى خَالِ وُجُودِيَّةً ، وَٱلْأَلَمُ عَدَمِيٌّ يُقَابِلُهُا تَقَابُلُ الْعَدُّم و المَلكَةِ

لاَيْقَالُ: لاَرَيْبَ فِي أَنَّ الْأَلَمَ شَوَّرِبِالذَّاتِ وَ إِذْ كَانَ هُوَ إِذَرَاكُ الْنَافِ عَا أَنَّهُ مُنَافٍ كَانَ أَمْرًا وُجُودِيّاً، لِأَنَّ الإِدْرَاكَ أَمْرً وُجُودِيَّ، رَبِهِذَا يَنَفَسِخُ قَوْفُكُمْ: إِنَّ الشَّرَّ عَدَمٌ لاَغَيْرُ لِلَّانَةُ يِقَالُ: وْجُودُ كُلِّ شِنْ وَجُو نَفْسِ ذُلِكَ الشَّنَّ وَخِيبًا كَانَ اوْ خَارِجِيّاً، فَخُضُورٍ أَيْ

أَمْرُ عَدَمِيّ عَنَدَالْكُذِرِكِ هُوَ نَفْسُ ذَلْكَ ٱلْأَمْرُ الْعُدَمِيِّ لِإِنْجَادِ ٱلْوُجُودِ وَٱلْسَاجِيَّةِ وَالِعِلْمِ وَ الْمُلُومِ. فَالْأَلُمُ الْوَجُودُ فِي طَرْفِ الْإِذْراكِ مِصْداقُ لِلْأَلَمِ وَهُوَ بِعِيْنِهِ ٱلْآثُمُ الْعَدَمِيُّ ٱلذِّي هُوَ صَرَّيَالَذَّاتِ.

تَنِبِيهُ:

َ مَٰ اَمَرَّ مِنَ الْقَوْلِ فِي الْكَيْفِ وَ أُحكَامِهِ وَ خَواصِّهِ هُوَ اَلْمَاثُورُمِنَ الْخُكَاءِ الْمُتَقَرِّمِينَ، رَ لِلْمُتَأْجِّرِينَ مِنْ عُلَهَاءِ الْطَّبِيعَةِ خَوْصُ عَمِينُ بَيْا عَدَّةُ الْمُتَقَدِّمُونَ مِنَ الْكَيْفِ عَقَرُوا فِيهِ عَلَى أَحْكَامٍ وِ آثَارٍ جُمَّةٍ يَنْبَغِى لِلْبَاحِثِ الْمُتَذَبِّرِ أَنْ يُرَاجِعَهَا وَيُرَاعِى جُلِنَبَهَا فِي البَحْثِ

## درسِ بیست و پنجم (۲۵)

## فصلِ پانزدهم

## در کیفیّات نفسانی

کیفیّت نفسانی، همانگونه که شیخالرّئیس میگوید: چیزی است که بطور کلّی متعلّق، به اجسام نمیباشد (برخلاف اقسام سه گانهٔ کیفیّات مختصّ به کمیّات که متعلّق به اجسام میباشد و دوگونه است زیرا:) اگر این کیفیّت، رسوخ در نفس، نداشته، پایدار نباشد به نام محلّق و اگر در نفس، رسوخ داشته و پایدار باشد، بنام مَمَلَکه، مینامند.

و از أنجاكه نسبت بين «حال» و «ملكه»، نسبت ضعف و شدّت است و فلاسفه دو مرتبة ضعيف و شدّت است و فلاسفه دو مرتبة ضعيف و شديد را دو نوع مختلف مى دانند لازمة أن اين است كه نوع •حال» و وجود أن مغاير هم بوده باشد (يعنى همانطور كه وجود حال ضعيف تر از وجود ملكه بوده، متفاوت مى باشند ماهيّت نوعى •حال» نيز متفاوت با ماهيّت نوعى •حال» نيز متفاوت با ماهيّت نوعى •مالكه مى باشد.

کیفیّات نفسانی زیاد هستند و موارد مهم آن را، فلاسفه، در این باب، ذکر کردهاند از جمله اراده.

### وصدرالمتألّهین، در اسفار (۱) در این باره مینویسد:

«ظاهراً، اینطور به نظر می رسد که معنای اراده، معنای واضحی نزد عقل بوده، با غیر این معنا، مشتبه نیست، منتها ارائه، تعریفی از آن به نحویکه معنا و تصویر حقیقی اراده را بیان کند، مشکل است.

اراده با شهورت (به معنای میل و اشتهاء) مغایر است همانطور که مقابل آن، یعنی «کراهت» با «نفرت» مغایر است زیرا انسان چه بسا، چیزی را اراده میکند که اشتها و میل به آن ندارد، مثل خوردن دوائی که آنرا دوست ندارد ولکن برای او، نفعی دارد و گاهی، میل به چیزی، دارد ولی آنرا، اراده نمیکند مثل خوردن طعام لذیذی که به حال او، زیان دارد».

از این بیان و نظائر آن، ظاهر میشود که اراده، غیر از شوق مؤکّدی است که برخی از فلاسفه، اراده را با آن تعریف کردهاند.

ملخّص بیان، در مسأله، اراده که فعل فاعل مختار به آن، متوقّف است، این است که اصول عقلی، چنین آقتضاء میکند که هر نوع از انواع جوهری، مبدأ فاعلی است برای افعالی که صدور آنها، منتسب به آن مبدأ است و این افعال، «کمالات ثانی» برای آن نوع، به شمار میروند. (بعبارت دیگر افعالی به هر یک از انواع جوهری نسبت داده می شود که کمالات تامی برای آن نوع به شمار می آیند).

پس نفس انسانی که صورت جوهری مجرّد بوده، و در مقام فعل و انجام عمل، متعلّق به ماذه میباشد، علّت فاعلی افعالی است که از انسان صادر میشود، امّا از آنجا که نفس انسانی یک مبدأ فاعلی علمی به شمار میرود که افعال را با آگاهی و معرفت انجام میدهد، تنها افعالی را انجام میدهد که آنها را برای خود کمال بداند و از این جهت قبل از انجام فعل نیازمند تصوّر فعل و تصدیق به اینکه فعل، کمالی، برای نفس است.

حال اگر تصدیق به اینکه فعل برای او کمال است. ضروری و یا از قبیل ملکهٔ راسخ

۱- اسفار ج ۲ ص ۲۲۰ - ص ۲۵۳ و ص ۲۶۰ و ج ۲ ص ۲۱۱ و ج ۴ ص ۱۱۳ – ج ۶ ص ۳۲۳ قبسات میرداماد ص ۳۰۹ - ص ۳۴۳ و ۴۲۴ و ۲۷۳ - الهیّات شفا مقالهٔ دهّم فصل اوّل و مقالهٔ هشتم فصل ۷ (شارح)

در نفس بوده باشد نفس، حکم، به کمال بودن فعل میکند و در این حکم خود به تأمّل و اندیشه، نیازی ندارد بسان کسی که سخن میگوید و حروف را یکی بعد از دیگری تلفّظ میکند بدون نیاز به تأمّل و درنگ (که چگونه حروف را اداء کند و زبان و لبهایش را چگونه به حرکت درآورد)، گرچه ممکن است در مقام تکلّم، وقفهای در کلام به جهت (فراموشی و) کند ذهن بودن و یا لکنتزبان پیش آید و این مهم نیست که برای مذت کوتاهی از تکلم باز میایستد و اگر تصدیق (به کمال بودن فعل برای فاعل) یک حکم ضروری و بدیهی نباشد (پس ناچار) نفس (برای حکم کردن)، شروع بتروی و اندیشه کردن و فحص از مرجّحات مینماید و اگر به چیزی دسترسی پیدا کند که به واسطهٔ آن بتواند حکم کند که فعل برای او کمال است، حکم میکند و تصدیق به کمال بودن فعل برای او حاصل میشود. و مطابق آنچه گفته شده به دنبال این صورت علمیه و تصدیق به فایدهٔ عمل و کمال بودن آن بناء بر عقیدهٔ فلاسفه، به دنبال این صورت علمیه و تصدیق به فایدهٔ عمل و کمال ثانوی بوده، معلول تصدیق شوق به فعل، پیدا میشود، زیراکه حالت اشتیاق به فعل، کمال ثانوی بوده، معلول تصدیق نفس به کمال بودن فعل می بوده، معلول تصدیق نفس به کمال بودن فعل می بوده، معلول تصدیق نفس به کمال بودن فعل می بوده، معلول تصدیق نفس به کمال بودن فعل می بوده، معلول تصدیق نفس به کمال بودن فعل می بوده، معلول تصدیق نفس به کمال بودن فعل می بوده به دنبال شوق، اراده، متعلق به فعل می شود.

پس در مسالهٔ اراده، گرچه تعبیری وجود ندارد که حقیقت آنرا بنمایاند لکن شاهد و گواه بر وجود اراده بعد از شوق و بدنبال اراده، آمادگی است که انسانها در اعماق نفس خود، برای انجام فعل، احساس میکنند درحالیکه (ممکن است که) عاجز از انجام آن باشند و دلیل عجز خویش را نیز ندانند پس قدرت بر فعل ندارند، درحالیکه اراده و تصمیم بر انجام فعل را دارند و بدنبال اراده، قوّهٔ عاملهٔ مُحرِّک عضلات، بکار می قتد و عضلات را بحرکت درمی آورد که ما از آن تعبیر به «فعل» می آوری».

پس مبادی (و ریشههای نفسانی فعل ارادی) در ما، همان، علم و شوق و اراده و قوّهٔ عامل که عضلات را برای عمل به حرکت درمیآورد، اینها، چیزهانی هستند که ما، آنها را، در نفوس خود، در رابطه با افعال ارادیمان مییابیم و دقّت نظر در سایر حیوانات نیز ما را به این حقیقت راهنمائی میکند که آنها نیز، در افعال ارادی خود، مثل انسانها هستند.

#### سه نتیجه در مبحث اراده:

اوّلاً: مبدأ فاعلى، براي افعال ارادي انسان، از 'ين جهت كه افعال، كمالات ثاني او

هستند، تنها انسان است از این جهت که او، فاعل علمی است و علم، مُتمّم فاعلیّت او بوده و به واسطهٔ آن، کمال را از غیر آن تمیز میدهد. و بدنبال آن، شوق در او، پیدا میشود بدون اینکه شوق، توقّفی بر شوق یا ارادهٔ دیگری داشته باشد (زیرا در این صورت در سلسله شوقها و ارادهها تسلسل بدید میآید).

و بدنبال شوق، بالبداهة، (حالت) اراده به فمل، در صفحهٔ نفس، پیدا می شود بدون اینکه توقفی بر ارادهٔ دیگری داشته باشد وگرنه اراده، متسلسل، خواهد شد (و این نیز، محال است).

(پس شوق به انجام فعلی یا اراده بر آن منوط به این نیست که شوق بر انجام فعل متوقف بر شوق دیگری قبل آن شوق باشد و همچنین لازم نیست که اراده کند که اراده انجام آن کار را در نفس خود پدید آورد، زیرا در این صورت شوق دوّم متوقف بر شوق سوّم و ارادهٔ دوّم نیز متوقف بر ارادهٔ سوّمی خواهد بود و به همین ترتیب ادامه می یابد و در نتیجه تسلسل در سلسلهٔ شوقها و ارده ها پدید می آید، و این نیز عقلاً محال است).

از اینجا معلوم می شود که شمر دن اراده، به عنوان علّت فاعلی فعل، سخنی ناروا است (زیرا علّت فاعلی فعل، نفس است) و اراده و شوقی که قبل از اراده، متحقق می شود هر دو از لوازم علم نفس است که متمّم فاعلیّت فاعل است.

<u>النیا:</u> افعال انسان، افعالی که در صدور آنها، علم نفس، مدخلیّت دارد، خالی از ارادهٔ فاعل، نیست حتی فعل جبری (پس فرد مجبور به انجام کاری نیز گرچه در اثر تهدید و ارعاب آن کار را انجام میدهد ولکن در انجام فعل آن کار، اراده موجود است) و بزودی در مبحث «اقسام فاعل (۱)» مطالبی نافع در این خصوص میآید.

تالثا: ملاک اختیاری بودن فعل، مساوی بودن انسان، نسبت به دو طرف فعل و ترک است گرچه صدور فعل نسبت به انسان درحالیکه فاعلیتش نامٔ باشد (یعنی مقتضی انجام کار و شرایط تحقّق آن موجود بوده، موانع مفقود باشد) ضروری است.

١- مرحلة هشتم - قصل هفتم.

#### قدرت:

وقدرت<sup>(۱)</sup>ه، یکی از کیفیّات نفسانی است و این، حالتی است در حیوان که به واسطهٔ آن صحیح است فعل، از او، هنگام اراده، صادر شود و هنگامیکه اراده نکرد، صادر نشود و مقابل قدرت، «عجز» است.

از آنجاکه خداوند واجبالوجود است از جمیع جهات (برای ذات واجبالوجود اصلاً جهت امکانی وجود ندارد) پس قدرتی که بخدا نسبت داده می شود به معنای مبدئیت فعلی او است بذاته برای همه موجودات و اشیام

و چون قدرت او، عین ذات حقّ تمالی است پس برای قدرت باریتمالی، ماهیّتی نیست بلکه آن، صرف وجود و هستی او است.

#### علم:

چنانکه گفته شد، علم یکی از کیفیّات نفسانی است و مراد از علم (اینجا، قسم) علم حصولی ذهنی است از این جهت که قائم به نفس میباشد مثل قیام عَرَض به موضوعش زیرا حدّ و تعریف کیف، بر علم صادق است.

و امّا علم حضوری عبارت است از حضور معلوم به وجود خارجیاش نزد عالم، (و معلوم است که حضور شیء معنای وجود شیء است و علم حضوری از قبیل وجود است نه ماهیّت) و بدیهی است که وجود نه جوهر است و نه عرض.

علمی که از مقولهٔ کیف است، مختص بدارندگان نفس است (مثل انسان و غیر آن از حیوانها) و امّا موجودات مفارق (از عقول و نفوس و ... که فعلاً و هم ذاتاً مجرّد از مادّه هستند) سابقاً گذشت که علوم آنها از قبیل حضوری بوده و حصولی نیست (یعنی علوم نفس از سنخ وجود است نه از قبیل جوهر و یا عَرْض) منتهی، علوم حصولی که (همان صورتهای

۱- اسفار ج ۴ ص ۱۱۱ و ج ۶ ص ۲۰۷ – ص ۳۳۳ – تحصیل ص ۴۷۳ و الهیّات شفا مقالهٔ چهارم فصل دوّم ... .. ص ۱۶۲ (شارح)

ذهنی ما از اشیاء بوده و حکایت از واقعیّاتی در ماورای خود میکنند) که در معلولهای این موجودات مفارق وجود دارند، برای مفارقات، از قبیل علوم حضوری میباشد گرچه این، از آن جهت است که خود معلولها، مصنوع مفارقات بوده و خودشان، نزد مفارقات، حضور دارند (و در نتیجه، علوم حصولی موجود در این معلولها نیز نزد مفارقات، حضور دارند).

### خُلق نفساني:

«خُلُق (۱۱)» (یعنی خوبهای نفس)، نیز از قبیل علم حضوری هستند، «خلق» عبارت است از ملکهٔ نفسانی که افعال، به سهولت، بدون تأمّل و تفکّر، از آن صادر می شود.

مخفی نماند که این حالت نفسانیِ ملکه را، خلق نمیگویند مگر هنگامیکه بصورت عقل عملی که مبدأ افعال ارادی است درآید<sup>(۲)</sup>ی

(نیز مخفی نماند که معنای) خُلق، قدرت بر فعل نیست زیرا نسبت قدرت، به فعل و ترک مساوی است و اما خُلق، تنها در رابطه با فعل قرار دارد (یعنی هر خلقی تنها انجام عمل خاصی را اقتضاء می کند و با ترک آن اصلاً رابطه ای ندارد و با وجود این بدیهی است که) مراد، این نیست که خُلق، فعل است گرچه خلق، بر فعل نیز، اطلاق می شود (چنانکه از انسان خوش اخلاق چه بسا اینگونه تعبیر می آوریم که او خُلق نیکوئی دارد و در عین حال می گوئیم که مراد از خلق همان فعل نیست) زیرا خلق، امر راسخ در نفس است که فعل نیز مبتنی بر آن است (و منشاء صدور فعل می باشد).

### اصول سه كانهُ خُلق:

خُلق، انشمابات زیادی دارد که شمارش آن جداً، مشکل است و لکن اصول اخلاقی

۱- اسفار ج ۴ ص ۱۱۵ - النجاة ص ۲۹۶ - مباحث نشرقیّه ج ۱ ص ۳۸۵ - طهارة الاعراق ابن مسکویه ج ۲۶ - الهیّات شفا مقاله نهیج فصل ۷ ص ۲۹۶. (شارح)

۲- شرح منظومه ص ۳۰۵. (شارح)

انسانی که باعث انجام فعلها، میباشند، سه تا هستند:

۱ - «قوای شهوت» که باعث جذب خیر و نفعی است که با طبع انسان، مالایم و مناسب است (و خیر و اشیاء سودمند اشیائی هستند که انسانها مطابق فطرت سلیم خویش آنها را طلب میکنند و بدنبال جذب آنها هستند).

۲ - «قوای غُصَب» که باعث دفع شر و زیان، از انسان می شود (و شر و زیان آور، اشیائی هستند که انسانها مطابق فطرت و طبع اؤلی خود آنها را دوست ندارد و از آنها احتراز میکند، لازم است از آنها اجتناب کند).

۳- عقل که انسان را بسوی خیر، هدایت و دعوت میکند و او را از شر و شقاوت، منع میکند. پس ملکهای که عامل در تمایلات نفسانی و قوای شهوانی است اگر ملازم اعتدال باشد به این نحو که آنچه سزاوار است و واقعاً هم سزاوار است انجام پذیرد، بنام «عقّت» نامیده می شود و اگر از حالت اعتدال، بیرون رفته و صورت افراط، بخود بگیرد (در اصطلاح علم اخلاق) «شَوه» نامیده می شود.

و اگر از اعتدال خارج شده، بصورت تفریط درآید، آنرا «خمود» (یعنی بی حرکتی) مینامند و همچنین، ملکهٔ مربوط به قوهٔ غضب اگر حالت اعتدال داشته باشد آنرا «شجاعت» و در طرف افراط، آنرا «تهوّر» (یعنی بیباکی) و در حالت تفریط آنرا «جبن» و ترس مینامند. و همچنین، ملکهٔ حاکم در خیر و شرّ و اعمال سودمند و زیانمند اگر ملازم حدّ وسط و اعتدال باشد و به چیزی مشغول باشد که واقعاً سزاوار است، بنام «جکمت» مینامند(۱).

و آن، اگر در حذ افراط باشد آنرا <u>حجُربُزه»</u> و در حالت تـفریط <u>هِ عَــباوت.</u> (یـمنی کندذهنی) نامیده میشود.

و هیئت حاصل از اجتماع سه ملکه (یعنی ملکه عامل در تمایلات نفسانی و قـوای شهوانی و ملکهٔ غضب و ملکه حاکم در خیر و شرّ) که نسبت آن هیئت به این سه ملکه، مثل

۱- مباحث مشرقیه ج ۲ ص ۴۱۳ تألیف رازی و نیز مباحث مشرقیه ج ۱ ص ۳۸۶ - اسفار ج ۴ ص ۱۱۶. (شارح)

نسبت «مزاج» به شیء «ممتزج» بوده و اثر هیئت حاصل از اجتماع سه ملکه این است که آنچه را برای هر یک از این سه قوه و ملکه شایسته و سزاوار است به او اعطاء میکند و حق هر قوه را تأمین میکند). و این هیئت حاصل، در حال اعتدال، «عدالت» و در حال افراط، مظلم» و در حال تفریط، «انظلام» (پذیرش ظلم) نامیده میشود.

و حد وسط اعتدال از این ملکات (سه گانه) که اصول هستند و هر وسط خلقهائی که فروع اینها هستند همه فضیلت بوده، ممدوح میباشند و طرفین: «افراط» و «تـفریط»، از صفات رذیله بوده، مذموم میباشد و بحث از این فضائل و رذائل، موکول به غیر صناعت فلسفه (یعنی، علم اخلاق و فلسفه اخلاق است و از موضوع فلسفه، خارج است).

#### از مطالب كذشته روشن شدكه:

اوَلاً: •خُلَق، منحصر در عالم انسانی نبوده و غیر انسان از صاحبان نفس که درصددند با افعال ارادی خویش کمال مناسب خویش را بیابند، از •خُلَق، بهرمای دارند.

و در نتیجه، در موجودات مفارق، خُلق نیست زیراکه عقل عملی و استکمال ارادی در آنها، وجود ندارد.

<u>انیا:</u> در مقابل هر یک از این «خُلقها» که از قبیل کیفیّات نفسانی هستند، از این جهت که ملکهٔ راسخ در نفس میباشند، «حلی» از این کیفیت قرار دارد مثل «شهوت» و «غضب» و «خوف» و «فزع» و «حزن» و «خجالت» و «فرح» و «سرور» و «غمّ» و غیر اینها. بررسی اسباب طبیعی این حالات «در علم طبّ» و بررسی طرق اصلاح و تنظیم و بکار انداختن آنها، بطوریکه با سعادت انسان، مناسب باشد، موکول به «علم اخلاق» است.

### لِذَّت و الُم:

فالاسفه، لذت و الم را چگونه تعریف کردهاند(۱):

١- اسفار ج ٢ ص ١٣٢ - الهيات شفاء مقالة ٨ فصل أخر و مقاله ١٠ فصل ٧ - اشارت نمط هشتم. (شارح)

دلدًاتِ ادراک شیء ملائم و مناسب با نفس و موافق با آن است از این جهت که ملائم و مناسب است.

پس معنای لذت دارای سه قید است:

 ۱ - قوّهٔ ادراک کننده ۲ - حصول امر موافق با طبع انسان. ۳ - ادراک امر موافق با طبع

اگر در موجودی یکی از سه قید، حاصل شود آن موجود دارای لذت نخواهد بود، پس اگر موجوداتی اصلاً دارای قوّة ادراک کننده ندانته باشد قطعاً دارای لذت نیز نخواهند بود، و اگر موجوداتی قوّهٔ ادراک کنندهٔ لذّت را داشته باشند ولکن امر موافق با طبع آنها برای آنها پیدا نشود باز حالت لذت را داشته باشند و هم، نشود باز حالت لذت را داشته باشند و هم، امر موافق با طبع نیز موجود باشد ولکن مانعی وجود داشته از اینکه این امر موافق با طبع را ادراک نماید در این صورت نیز لذت برای این موجودات حاصل نخواهد شد.

و «آلَم» ادراک منافی با نفس است از این جهت که منافی است (سه قید یاد شده در تعریف لذّت در تعریف آلم نیز معتبر است پس موجودات فاقد قوّهٔ ادراک، آلم ندارند و اگر موجوداتی واجد قوّهٔ ادراک آلم موجود نباشد باز المی نخواهد بود، و نیز اگر هر دو قید موجود باشد یعنی دارای قوّهٔ ادراک آلم بوده و عمل منافی با این قوه نیز موجود بوده، و نیز این عمل منافی با قوّهٔ ادراک کنندهٔ آلم به عنوان الم احساس نگردد باز هم آلمی موجود نخواهد بود، پس هر دو (یعنی لذت و آلم) از قبیل «کیف» میباشند از این جهت که آن دو، از سنخ ادراک، میباشند.

## اقسام لِذَّت و ٱلَّم:

«لذّت» و «اَلَم» به ملاحظهٔ انقسام ادراک، تقسیم میشوند به: «حسّی»، «خیالی» «عقلی» (یمنی لذّت حسّی و خیالی و عقلی و لّم حسّی و خیالی و

لذّت حسّی مثل ادارک نفس، شرینی را، از طریق ۱۰ و بوی خوش را، از طریق ۱۰ هشامّه (پس لذّت حسّی، لذّتی است که از طریق حواس پنجگانه برای نفس انسان با توجّه

به سه قیدی که در معنای لذت بیان گردید حاصل میشود)

و لدَّت خیالی، ادراک نفس است صورت خیالی را که نفس، توسّط قوهٔ خیال از امور حسّی دارای لذّت، تنظیم و درست میکند.

و لذّت عقلی، این است که نفس، (توسّط قوّهٔ عاقله) بعضی از کمالات حقّ عقلانی را که به آن رسیده، ادراک کند.

و لدّت عقلی، شدیدترین و قویترین لئات نفس است برای اینکه لذّت، مجرّد از مادّه بوده، امر ثابتی میباشد.

و (بدیهی است که) آلم حتی و خیالی و عقلی، برخلاف لذّت حتی و خیالی و عقلی است (و با تصور این سه نوع لذّت می توان به معنای سه گانهٔ آلم حتی و خیالی و عقلی نیز پیرد).

بهرحال لذّت (خواه لذّت حسّی، خواه لذّت خیالی و یا لذّت عقلی) امر وجودی است، امّا «آلم» امر عدمی است (۱) پس تقابل این دو، (یعنی لذّت و آلم) از قبیل تقابل عدم و ملکه است (پس آلم به معنای عدم لذّت در موردی که شأنیّت لذّت موجود باشد). مثل کوری و عمی در مورد کسیکه شأنیت بینانی را دارد ولکن درمورد این شخص بینائی موجود نیست).

#### اشكال:

در این شکّی نیست که «آلم» بالذّات (یعنی به ملاحظه ذاتش بدون ملاحظهٔ چیز دیگری) شرّ است (و مطلوب انسانها نمی باشد) ولکن چون معنای آن، ادراک منافی با نفس است از این جهت که منافی است از اینرو از قبیل امر وجودی می باشد زیرا ادراک امر وجودی است (زیرا ادراک کیفیت و حالتی است که در نفس انسان حاصل می شود پس امر وجودی است).

از اينجا، قول فلاسفه باطل مي شود كه كفته اند: •إنَّ الشَّرَّ عَدَّمُ لا غَيْرُ • «همانا شر،

۱- اسفار ج ۴ ص ۱۲۶

عدم است لاغير».

#### پاسخ:

وجود هر شیء، خود آن شی است خواه در ذهن و خواه در خارج پس حضور هر امر عدمی نزد سُدرِکش بمینه، همان امر عدمی است زیرا وجود، با ماهیّت و علم با معلوم، متّحد میباشد.

پس «آلمی» که در ظرف ادراک (یعنی صفحهٔ ذهن) موجود است مصداق «آلم» (در همان ظرف بوده، به عینه آلم عدمی است که بالذّات (یعنی به ملاحظه ذاتش) شرّ است. تذکّر: أنجه در اینجا در مورد کیف و احکام و خواص آن گفته شد عقیدهٔ حکماء متقدّم بود

و اما متأخّرین از علماء علم طبیعی، بررسی عمیقی نمودهاند در آنچه که متقدّمین آنرا کیف دانستهاند و ضمن بررسی، بر احکام و آثار کثیری، پسیبردهاند که مناسب است هر متفکّری، به آن مراجعه نماید و در بحث و بررسی، آنها را مورد ملاحظه قرار دهد.

### خلاصةً درس بيست و پنجم

كيفيّات نفساني، زياد هستند و موارد مهم آنها نزد فلاسفه، بقرار زير است:

1 – اراده.

۲- قدرت.

۳- علم.

٣- خُلق نفساني

### لذّت و اَلَم

خُلْق نیز انشعاباتی دارد و اصول اخلاقی (انسانهائی که سبب انجام فعلها میباشند) سه با هستند:

۱- قُواي شهويّه.

۲- قوای غضبیه.

٣- عقل.

ملکه ای که عامل در تمایلات نفسانی است اگر ملازم اعتدال باشد بنام «عقّت» و اگر از حالتِ اعتدال خارج شده، صورتِ افراط بخود بگیرد در اصطلاحِ علمِ اخلاق «شَوّه» نامیده میشود. اگر از حالت اعتدال خارج شده، بصورتِ تفریط درآید آنرا «خمود» مینامند.

«هلکهٔ غضب» اگر حالت اعتدال داشته باشد آنرا «شجاعت» و در طزف افراط آنرا • تهوّر» و در حالتِ تفریط آنرا «جُنْن» و ترس می نامند.

ملکهٔ حاکم بر خبر و شر اگر ملازم حدّ وسط و اعتدال باشد و بچیزی مشغول باشد که واقعاً سزاوار است بنام •حکمت، مینامند و اگر در حدّ افراط باشد بنام •حکمت، مینامند و اگر در حدّ افراط باشد بنام •حکمت،

تفریط بنام «غُبِاوُت، یعنی کند ذهنی نامیده میشود

هیئت حاصل از اجتماع سه ملکه: «قوای شهویّه» - «قوای غضبیّه» و «عقل»، در حالت اعتدال «عدالت» و در حال افراط «ظلم» و در حال تفریط، «الظلام» (پذیرش ظلم) نامیده می شود تفصیل این مطالب همه در متن درس ذکر شده مراجعه نمائید.

### پرسشها:

- ۱- کیفیّت نفسانی را تعریف و دو قسم آنرا بنام «حالّ» و «ملکه» توضیح و فرق بین آندو را بیان کنید.
  - ۲- اراده به چه معنا است؟ و فرق آن با شهوت و شوق مؤکد چیست؟
- مبدأ فاعلی برای افعال ارادی انسان کدام است؟ و نیز، ملاک اختیاری بودن فعل انسان
   چیست؟ توضیح دهید.
  - ۴- قدرت، نزد خدا و غیر خدا از حیوانات و انسان به چه معنا است؟
- ۵- خُلْق ، به چه معنا است؟ آیا می توان، خلق را همان قدرت بر فعل دانست یا نه؟ در هر صورت جرا؟
  - انشعابات سه گانهٔ خُلق را نام ببرید و آنها را تعریف نمائید.
- ۷- ملکهٔ «عفّت» و «شَرَه» و «خُمود» و «شجاعت» و «تهوّر و جبن» را معنی و نیز فرق
   بین آنها را بیان کنید.
  - ٨- مُلكة دحكمت، و دجُرُبُرَه، و دغباوت، را توضيح و فرق بين أنها را شرح دهيد
    - ٩- ملكهٔ «عدالت» و «ظلم» و «إنظلام» را معنى و فرق بين أنها را نيز ذكر كنيد.
      - ۱۰ آیا موجوداتِ مفارق دارای خلق هستند یا نه؟ در هر صورت چرا؟

## اَلْدُرَسُ الْسُنادِسُ وَ الْعِشْرُونَ (۲۶)

## ٱلْفَصْلُ ٱلْسَّادِسُ عَشَرَ

## فِي ٱلاِضَافَةِ وَفِيهِ ٱبْحَاثُ

ٱلْبِحَثُ ٱلْاُوَّلُ:

عَلَىٰ أَنَّ ٱلِنِّسِنَةُ فِي بَعَضِ هَذِهِ ٱلْمَقُولُاتِ مُتَكَرِّرُةً مُتَكَبِّرُةً وَلاَ مَعْنَىٰ لِتَكَرُّر ٱلْمَاهِيَّةِ. كَمَعُولَةِ ٱلإَضَافَةِ ٱلْتِي يَجِبُ فِيهَا تَكَرُّرُ ٱلْتِسْبَةِ، وَ مَقُولَةُ ٱلْوَضْعِ ٱلْتِي فِيهَا نِسْبَةُ بَعْضِ أَجْزَاء الشَّىَّ وإلى بَعْض وَ نِسْبَةُ الْجُمْوعِ إِلَى الْحَارِجِ وَ رُبُّا قَامَتْ عَلَىٰ نِسْبٍ كَثِيرُ وَجِدًاً.

فَتَبَيَّنَ أَنَّ الْقَوْلَةَ ٱلنِّسْبِيَّةَ هِي هَيَّنَةً كَاصِلَةً لِلشَّيء مِنْ نِسْبَةً رَكَذًا و كذا فاتَّةُ بِهِ.

اَلْبُحَثِ ٱلِثَانِي:

إِنَّ ٱلْإِضَافَةَ مَيْنَةً خَاصِلَةً مِنْ نِسْبَةٍ ٱلشَّيْءِ إِلَّى ثَنِيءٍ آخُر مَنْسُوبٍ إِلَى ٱلشَّيْءِ الاكُّول

اْ لَمُنْسُوبِ إِلَيْهِ كَلَيْنَةِ الْإِضَافَةِ الْقَى فِ الْأَحْ ِ فَإِنَّ فِيْهَا بَسَبَةُ الْأَحْ بِالْاَخُوَّةِ إِلَىٰ أَجْدِهِ الْمُنشُوبِ إِلَىٰ حَذَا الْآَحْ الْمُنشُوبِ إِكِيْهِ بِالْآَجُنَّةِ : إِلَىٰ حَذَا الْآَحْ الْمُنشُوبِ إِكِيْهِ بِالْآَجُنَّةِ :

فَالْتِسْبَةُ ٱلْتَى فِي مُغُولَةِ الْإضَافَةِ مُتَكَرِّرَةً، وَ هُوَ الفَرْقَ بَيْنَ مَا فِيهَا مِنَ الْتِسْبةِ وَبَيْنَ مُطُلَق الْتِسْبةِ وَبَيْنَ مُطُلَق الْتِسْبةِ وَالْمِنْ الْقَسْبةِ وَالْمَرْالُطِّرَفَيْنِ مُطُلُقاً بَخِلافِ الْحَالِ فِي مَعُولَةِ الْإَضَافَةِ فَإِنَّ ٱلنِّسْبَةُ غَيْرُ مَا فِي الآخَدِ غَسْبِ أَنَهَا الْإِضَافَةِ فَإِنَّ ٱلْتَسْبَةُ غَيْرُ مَا فِي الآخَدِ غَسْبِ أَنَهَا الْإِضَافَةِ فَإِنَّ ٱلْتَسْبَةُ غَيْرُ مَا فِي الآخَدِ غَسْبِ أَنَهَا اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وَ مَا أَوْرَدَنَاهُ مَنُ تَعَرَّيِف الإَضَّافَةِ لَيْسَ بِعَدِّ مَنْطِقٍ كَا تَعَدَّمَتِ الْاِشَارُةَ إِلَيْهِ فِي نَظُائِرِهِ، بَلْ رَسَمُ إِنْ كُانَ أَعْرَف مِنَ أَلْمَوَّف. وَلَعَلَّ أَلْعَقُولُ مِنُ لَفُظ الْإِضَافَةِ مُشَفِّعاً بِيَعْض مَا لَهُ مِنَ الْأَمْتِلَةِ أَعْرَف فِي إِطَالَةِ البَحْث عَنْ لَكُ مِنَ الْأَكْثِيرُ جَدُوى فِي إِطَالَةِ البَحْث عَنْ قَلْمُ مِنْ الْأَكْثِيرُ جَدُوى فِي إِطَالَةِ البَحْث عَنْ قُلُومِ نَقْضاً وَ إِلْواللهِ اللهِ مَا أَوْرَدُوهُ لَمَا مِنْ التَّعَادِيف.

ثُمَّ إِنَّهُ أَبُّا يُطْلَقُ ٱلْمُضَافِ وَكُيرادُبِهُ نَفْسُ ٱلْمُقُلَةِ وَيُسَمِّىٰ عِنْدَهُمْ بِالْمُضَافِ الْحَقِيقِ. وَ رُبُهَا يُطَلَقْ وَيُرادُ بِهِ مَوْضُوعُ ٱلْمُقُولَةِ، وَرُبُهُا يُطْلَقُ وَيُرادُ بِهِ ٱلمُوضُوعُ وَ ٱلْعَرَضُ جَسِيعاً وَ يُسَمِّى ٱلْمُضَافَ ٱلمَشْهِوْرِي، فَإِنَّ الْعَامَّةَ تَرْى أَيْ ٱلْمُضَافَ إِلَى ٱلأَبْنِ مَثَلاً هُو ٱلإنسانُ الْمُتَلِئِسُ بِالْبُنَوَةُ وَالْحَالَ أَنَّ التَّعَلَقُ مِنَ الْجَائِبُنِ إِثَنَا هُو لِلاضِافَةَ زَفْدِهَا بِأَخْتِيقَةٍ.

### ٱلْبَحْثُ ٱلْتَّالِثُ:

الْإضَّافَةُ مُوَّجُودَةً فِي الْخَارِجِ وَ الْحِسُّ يُؤَيِّدُ ذَٰلِكَ، لِوُقُوعِهِ عَلَى أَنْواعِ مِنَ الْاضَافَاتِ
الْخَارِجِيَّةِ الْكِيِّ ظَا آفَادُ عَيْنِيَّةٌ لاَيْرَ تَٰابٌ فِيهَا كَاضَافَةِ الْاَبِ وَ الْاِبْنُ وَ الْفُلُو وَ الْسُّفَلِ وَ الْقُرْبِ وَ
الْبُعْدَ وَ عَيْرَ ذَٰلِكَ.
الْبُعْدَ وَ عَيْرَ ذَٰلِكَ.

ُ لَمُنَّا غَنْوُ وُجُودِهَا فَالْعَقَلُ يَنْتَرَعُ مِنَ ٱلْمَوْضُوعَيْنِ ٱلْوَاجِدِينِ للْبَيْسَبَةِ ٱلْمُتَكَوَّرةِ ِ
ٱلْمُتَلَازَمَةِ وَضَفَا نَاعِتًا لَهُا اِنْتَزَاعاً مِنْ عَيْرِ ضَمِيمَةٍ، فَهِى مُوجُودُةٌ بِوُجُودِمُوضُوعِها مِنْ 
دُونِ أَنْ يَكُونَ بِإِزَائِهِ وُجُودُ مِنْحَازُ مُسْتَقِلٌ.

قَالَ فِي أَلْأَسْفَارِ بَعْدَ كَلام لَهُ فِي هَذَا ٱلْعَنَى: «وَ بِأَلْجُمُلَةِ إِنَّ ٱلْضَافَ بَمَا هُوَ مُسْطَافً. بَسِيطَ لَيْسَ لَهُ وْجُودٌ فِي الْخَارِجِ مُسْتَقِلًا مَثَرَدٌ، بَلُ وَجُودُهُ أَنْ يَكُونَ لا حِقاً بِأَشْياءَ كَوْنِهِا

ِعِيْثُ يَكُونُ لِمَا مُقَايِسَةً إِلَى عَيْرِهَا، فَوُجُودُ الْسَهَاءِ فِي ٰذَاتِهَا وُجُودُ ٱلْجُواهِرِ وَ وُجُودُهَا بِحَيْثُ إِذَا قِيسَ إِلَى ٱلاَرْضِ عُقِلَتِ ٱلْفَرَّقِيَّةُ وُجُودُ الْإُضَافَاتِ»، إنْتَهَىٰ. (ج ۴ ص ۲۰۴)

\*\*\*

ٱلْبَحْثُ ٱلرَّابِعُ:

مِنَ أَخْكَامُ الْإِضَافَةِ أَنُّ الْمُضَافَيْنِ مُتَكَافِئَانِ وُجُوداً وَ عَدَماً وُ فَقَةٌ وَ فِعُلاً، فَإِذَا كَأَنَّ أَجِدُهُمَا مُوْجُوداً كَأَنَ الْآخَرُ مَوْجُوداً وَكِذَا فِ جَانِبِ الْعَدَمِ، وَإِذَا كَأَنَّ أَحَدُهُما بِالْقُوَّةِ فَالْآخُرُ بِهَالْقُوَّةَ وَكِذَا فِي جَانِبِ الْفِعْلِ.

و ٱعترضَ عَلَيْهِ بِالْنَهُ مُنْقُوضُ بِالْتَقَدُّمِ وَالْتَأَخُرِي أَجْزَاءِ الْزَمَانِ. فَإِنَّ الْمُتَقَدِّمَ وَ الْمُتَأَخِّرَ مِنْهُ الْمُورِ مِنْهَا مُضَافَانِ مَعَ أَنْ وُجُودُ أَحَدِهِا يُلازِمُ عَدَمَ الْآخَرُ، وَمُنْقُوضُ إِيْضَا بِعِلْمِنا بِبَعْض الْآمُورِ الْمُشْتَقِّيلَةِ، فَالْعِلَمْ مَوْجُودٌ فِي آلحَالِ وَ الْقُلُومِ مَعْدُرُكُمْ لَمْ يُوجَدْ بَعْدُ مَعَ أَنَّ الْعِلْمَ وَ الْمُعْلُومَ مِنَ الْضَافَيْنِ. وَلَيْ الْعَلْمَ مَوْدُولُمْ مِنَ الْخُلُومِ مِنْ الْمُضَافَيْنِ.

<u>و أحِيبَ</u> أَمَّا عَن إَوَّل اِلتَّقَصَيْن فِإِنَّ مَعِيَّة أَجْزاء الزَّمَان لِينَسَتْ آنِيَةٌ بِأَنْ يَكُونَ الْجُزَآنِ مُوْجُودَيْنُ فِي آن وَاحِد، بَلْ مَعِيتُهُمْ التِّصَاهُمُ أَ فِي الرُّجُودِ الوُحُدافِيِّ التَّدُرِعِيِّ مَعِيَّتُهُمْا فِيدِعَيْنُ الْتَقَدَّم وَ الْتَأَخَّرُ فِيدِ، كُمَّا أَنَّ وَحَدَةَ الْعَدَدِعَيْنُ كُثَرَّيِهِ.

وَكُمَا يَتَكَافَىُهُ ٱلْمُضَافَانِ وُجُوداً وَ عَدَماً وُ قُوَّةً وَ فِعْلاً كَذَٰلِكَ يَسَتَكَافِئَانِ عُـمُوماً وَ خُصُوصاً، فَالْأَبُوَّةُ الْعَامَّةُ تُضَايِفُ ٱلْبُنْوَةَ الْعَـائِنَةَ وَ الْأَبُـوَّةُ الْشَــُخُصِيَّةُ تُـضَايِفُ الْبَــنُوّةَ الْتَخْصَتةَ.

وَ مِنْ خُواصَ ِ ٱلاِضَافَةِ أَنَّهَا تَعْرُضُ جُمِيعَ ٱلْمَقْولاتِ حَتَّىٰ نَفْسِها، فَق ٱلجُواهِر كَالَابِ

وَالْإِبَنِ، وَ فِي الْكُمْ الْنُصِّلِ كَالْعَظِمِ وَالْشَّغِيرِ، وَ فِي الْكُمْ الْمُنْفُصِلِ كَالْكَثِيرِ وَالْقَلِيلُ، وَ فِي الْكُمْ الْمُنْفُصِلِ كَالْكَثِيرِ وَالْقَلِيلُ، وَ فِي الْكُمْ الْمُنْفُونِ وَالْكَبْعُدِ، وَ فِي الْأَيْنِ كَالْعَالِي وَالنَّسَافِل، وَ فِي الْكَيْفُ كَالْأَقَدَ مِنْ الْكَيْفُ كَالْأَثَوْبُ وَالْأَثَوْبُ وَالْكَبْعُونِ وَالْمُثَوِّ الْمُعْدُونِ وَ الْمُعْدُونِ وَ الْمُعْدُونِ وَ الْمُؤْمَدُ وَ فِي الْمُؤْمَدُ وَ فِي الْمُؤْمَدُ وَ فِي الْمُؤْمَدُ وَ الْمُؤْمَدُ وَ وَالْأَصْدُونِ وَالْمُؤْمَدُ وَ فِي أَنْ يُنْفُولُ كَالْأَصْدُ تَسَلَحْنَا وَالْأَضْعُونِ وَالْأَصْدُونِ وَ فَي أَنْ يَنْفُولُ كَالْأَصْدُ تَسْلَحْنَا وَالْأَضْعُونِ وَالْأَصْدُونِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُعُونِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُودِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ

### ٱلْبُحُثُ الْخُامِسُ:

تَنْقَيِمُ الْإَضَانَةُ إِلَىٰ مُتَشَاكِلَةِ الْأَطْرافِ وَ هِى الْقِي لِا إِخْتِلَافَ بَيْنَ أَطْرافِهَا كَالْقَرِيبِ
وَالْقَرِيبِ وَالْأَخِ وَالْأَخِ وَالْجَارِّ وَالْجَارِّ، وَ مُخْتِلِفَةِ الأَطْرافِ كَالْأَبِ وَ الْاِبْنِ وَ الْعَالَى وَ السَّافِلِ.
وَ تَنْقَسِمُ أَيْضَلَّإِلَى مَا هُوَ خَارِجِيَّ كَالْأَبِ وَ الْإِبْنِ وَمَا هُوَ وَهِنَّ كَالْكُلِّ وَالْفَرْدِ وَ الْأَعَمَّ وَالْأَخَصَ.

## درسربیستوششّم (۲۶)

## فصل ِشانزدهم

### در اضافه و در آن بحثهائی است

### بحثِ او ل:

سابقاً شناختید<sup>(۱)</sup>که هفت مقوله از مقولات (دهگانه)، از قبیل اَعْراضِ نسبی هستند<sup>(۲)</sup> و آنها:

«أَيْنَ» «مُتِّىٰ» «وَضْع» «جِدَه» «أَنْ يَفْعَلَ» «وَ أَنْ يَنْغَمِلَ <sup>(٣)</sup>».

و معنای نسبی بودن این آغراض، این است که اینها، هیئتهائی هستند که به موضوعات خویش قائم میباشند و این هیئتها، نسبتهای موجود در آنها هستند، نه اینکه این مقولات، عین نسبتهای وجودی باشند.

زیرا در بحث وجود رابط و مستقل گفتیم که نسبت، رابطی است که در غیر خود، موجود میباشد و برای آن، اصلاً استقلالی، نیست. نسبت، حمل بر شیای نمی شود و هیچ شیای نیز بر آن، حمل نمی شود.

۱- مرحلهٔ سوم فصل دوم (شارح)

۲- مقاومات ص ۱۲۸ (شارح)

پس نسبت (که وجود رابط میباشد) ماهیتی ندارد برای اینکه ماهیت، چیزی است که در پاسخ سؤال به «ماهو» واقع میشود (ر از «نِسَب» به «ماهو» سؤال نمیشود) و نیز مقولات از قبیل ماهیّات جنسی هستند بس، نسبت، از قبیل مقوله، نیست و نه داخل تحت مقوله (پس اساساً ماهیّت ندارد – دئیل اؤل)

علاوه بر این، نسبت، در برخی از مقولات، متکرّر و متکّبر میباشد و معنا ندارد که ماهیّت، متکرّر باشد مثل مقولهٔ «اضافه» که در آن، تکرّر نسبت، واجب است (و بیان آن بزودی خواهد آمد) و (مثل) مقولهٔ «وضع» که در آن، نسبت برخی از اجزاء شیء، به بعض دیگر و نسبت مجموع به خارج شیء، ملاحظه می شود و چهبسا، ممکن است در مقولهٔ «وضع» نسبتهای زیادتری یافت شود (دلیل دوّم).

پس (از این دو دلیل که در بالا برای اثبات اینکه این مقولات همان نسبتهای وجودی میباشند اقامه شد) روشن گردید که مقولهٔ «نسبت»، هیئتی است که قائم به شیء بوده، از نسبت دادن این جنانی و آن چنانی، حاصل می شود.

### بحث ِدوّم:

اضافه، هینتی است که از نسبت دادن یک شی، (منسوب) به شیء دیگر (منسوبالیه) حاصل میشود<sup>(۱)</sup> مثل هیئت اضافه، نسبت دادن میشود<sup>(۱)</sup> مثل هیئت اضافهای که در آخ (برادر) وجود دارد، زیرا در هیئت اضافه، نسبت دادن مثلاً برادری (مثل زید) به سبب اخوت به برادرش (مثل خالد) که منسوب است به این برادر (یعنی زید) که این نیز منسوب است به برادرش (خالد) به سبب اخوت پس نسبتی که در مقولهٔ اضافه است، متکرّر میباشد و تکرّر نسبت در اضافه همان فرقی است که بین مقولهٔ اضافه و مطلق نسبت، یکی بوده، همواره قائم به

۱- قاطینوریاس شفا مقالهٔ چهارم - التحصیل ص ۳۱ و ص ۴۰۴ و ص ۴۱۳ - مباحث مشرقیّه ج ۱ ص ۳۳۰ اسفار ج ۴ ص ۱۸۹ - ص ۱۹۲ و ص ۱۹۸ و ص ۲۰۰

٢- التُحصيل ص ٢٠٩ - مباحث مشرقيّه ج ١ ص ١٤۶ - مقاومات ص ١٢٣ - مطارحات ص ٢٧٠ و ص ٢٧٢

طرفین است بخلاف مقولهٔ «اضافه» زیرا نسبت در آن، متکرَر است یعنی برای هـ ریک از طرفین اضافه، نسبتی است غیر از آنچه در دیگری است منتها این دو نسبت، لازم یکدیگر بوده، در ظرف ذهن و خارج از همدیگر، تفکیک نمیشوند.

حد «و تعریفی» که از اضافه در اینجا ذکر کردیم، حد منطقی نیست همانطور که در نظائر آن اشاره شد (که مقولة اضافه مثل سایر مقولات ده گانه، جنس عالی بوده، فوق آن جنس و فصلی وجود ندارد تا حد منطقی داشته باشد) بلکه این، از قبیل رسم است (یعنی از قبیل تعریف به خاصه است) اگر شناخت ما از مُعرّف (بالکسر) بیشتر از شناخت ما از مُعرّف (بالکسر) بیشتر از شناخت ما از مُعرّف (بالفتح) باشد (و در غیر این صورت اصولاً رسمی نیز نمی تواند داشته باشد).

و شاید هم آنچه که از لفظ ۱۰ضافه با ملاحظه و همراهی برخی از مثالها از آن فهمیده می شود روشن تر باشد نزد عقل، از آنچه بنام درسم آن، ذکر شده است از اینرو در اطالهٔ بحث از قیود تعریف اضافه و پرداختن به نقص و ابرامهائی که در این باره از طرف فلاسفه انجام گرفته فایدهٔ چندانی نیست. و همچنین بررسی سایر تعاریفی که برای شناسائی اضافه و تعریف آن بیان شده فایده چندانی دربرندارد.

### اقسام مُضاف: مُضافِ حقيقي و مُضافِ مُشهوري

چه بسا مضاف، استعمال می شود و از آن، خود همقولهٔ اضافه (یعنی هیئت حاصل از نسبتهای متکزر مثل بالا بودن و پایین بودن) قصد می گردد و این را بنام همضاف حقیقی می نامند.

و چه بسا «مَضاف» بكار برده مى شود و از أن، موضوع «مقولهٔ اضافه» (مثل سقف موجود در بالا و كف موجود در پايين) كه موضوع بالا و پائين يا فوق و تحت محسوب مى شود اراده مى گردد.

و چه بسا، مضاف استعمال می شود و از آن، موضوع و عُرْض هر دو با هم قصد،

و ص ۲۸۲ مباحث مشرقیّه ج ۱ ص ۱۶۶ - شرح منظومه ص ۱۹۲ (شارح)

می شود (مثل اینکه شیای بالای شیای دیگری فرض می کنیم و می گوئیم که این شیء که در بالا قرار دارد نسبت به شیء دیگر که در پائین قرار دارد یعنی مجموع موضوع و عرض) و این را بنام «مضاف مشهوری» می نامند زیرا تشخیص عامّهٔ مردم این است که مضاف به «ابن» را مثلاً، انسانی می دانند که متلبس به صفت «بُنوت» (پسر بودن) می باشد در حالیکه حالت تو آق که ناشی از طرفین است در حقیقت تنها، به جهت خود اضافه است (یعنی اضافه در حقیقت بین ابوت و نبوت برقرار می باشد و مضاف حقیقی همان ابوت و بنوت ولکن عامه مردم می پندارند که اضافه میان شخصی که متصف به ابوت و شخصی که متصف به بنوت است برقرار می باشد)

### بحث سوّم: وجود اضافه در خارج و نحوهٔ وجودی آن.

اضافه (۱۱) در خارج موجود است و حش، مؤیّد آن میباشد برای اینکه برخی از انـواع اضافه خارجی که برای آن آثار عینی است قابل تردید نیست که در خارج واقع میشود و قابل حسّ است مثل اضافهٔ موجود میان پدر و پسر و بالا و پایین و قرب و بُعد و غیر اینها (از اتواع اضافهٔ خارجی).

و اما نحوهٔ وجودی اینها را نیز، عقل از دو موضوع (پدر و پسر و ...) که هر دو واجد نسبت متکرّر متلازم به عنوان وصف ناعت در این دؤمی باشد، انتزاع مینماید به نحوی که نیاز به ضمْ ضمیمه ندارد.

**پس اضافه**، در خارج بوجود موضوعش موجود میباشد بدون <sup>ا</sup>ینکه بازاء آن**، وجـود** علیحدَهُ و مستقلَی برای آن باشد.

صدرالمتألّهین در اسفار به دنبال کلامی در این خصوص میگوید: «بطور کلی مضاف، از جهت اینکه مضاف است بسیط بوده، برای آن، وجودی تنها و مستقلٌ نیست بلکه وجود

۱- الهيّات شفا مقالة سوم فصل آخر – مباحث مشرقيّه ج ۱ ص ۴۳۵ و ص ۴۳۹ حاشية ملاّصدرا بر شفاء ص ۱۴۹ و ص ۱۵۳ - اسفار ج ۴ ص ۲۰۰ و ص۲۰۳. (شارح)

أن، به این نحو است که به اشیاء ملحق بوده و با مقایسة برخی از اشیاء به برخی دیگر، تحقق پیدا میکند پس وجود آسمان به ملاحظه ذاتش، همان وجود جواهر است و اما وجود أسمان، با این حیثیت که به هنگام قیاس آن به زمین، فوقیت، تعقّل می شود همان وجود اضافات است(۱)»

### بحثِ چهارم: احكام اضافه

آز احکام (۲) اضافه، این است که طرفین اضافه (یعنی مضافین) از لحاظ وجود و عدم و قوه و فعل، مکافی، میباشند یعنی هنگامیکه یکی از طرفین اضافه، موجود باشد، دیگری نیز، موجود می شود و همچنین است کلام در طرف عدم (یعنی اگر یک طرف اضافه معدوم باشد طرف دیگر آن نیز معدوم خواهد بود) و هنگامیکه یکی از طرفین اضافه «بالقوّه» باشد دیگری نیز، «بالقوّه» می شود و همچنین است کلام در جانب «فعلیّت» (به این ترتیب که اگر یک اضافه حالت فعلیت داشته باشد طرف دیگر نیز فعلیّت دارد).

#### دو نقض:

گفتهٔ بالا (که طرفین اضافه از لحاظ وجود و عدم و قوّه و فعل مکافی، میباشند) به تقدّم و تاخّر در اجزای زمان نقض شده است زیرا جزء متقدّم از زمان با جزء متأخّر از آن با اینکه از قبیل «مضافین» میباشند ولکن با یکدیگر موجود نمیشوند بلکه) وجود یکی از آندو، ملازم عدم دیگری میباشد.

و نیز گفتهٔ بالا، بعلم ما به برخی از امور مستقبل (یعنی اموری که در آینده محقق میشود) نقض میگردد، زیرا علم مربوط به آینده، در زمان حال موجود است ولی معلوم در زمان حال معدوم بوده، هنوز، تحقق پیدا نکرده است با اینکه علم و معلوم از قبیل مضافین

۱-مباحث مشرقیه ج ۱ ص ۴۳۱ - اسفار ج ۴ ص ۱۹۳ و ص ۲۰۳ (شارح)

۲- اسفار ج ۴ ص ۲۰۴.

مى باشند (و لازمست از حيث وجود و عدم، با هم متكافىء باشند).

### پاسخ ِنقض اوّل:

از نقض اوّل به این نحو پاسخ گفته شده است که معیّت و مقارن بودن اجزاء زمان، آنی نیست به این نحو که هر دو جزء، در آن واحد، موجود باشند بلکه معیّت آن دو، اتّصال آن دو جزء از زمان است در وجود واحد تدریجی که معیّت آن دو در وجود، عین تقدّم و تأخّر در وجود است همانطور که وحدت عدد، عین کنرت آن است. (یعنی زمان، یک وجود سیّال تدریجی بوده، می توان برای آن اجزائی در ذهن در نظر گرفت و از آنجا که این اجزاء اجزای یک واحد هستند، می توان اینگونه فرض کرد که اجزای مفروض زمان در آن واحد با یکدیگر جمع می شوند و مقارن هم می باشند و چون زمان یک وجود تدریجی است مقارنت اجزای آن عین تقدّم و تاخُر آنها نسبت به یکدیگر می باشد).

#### پاسخ نقض دِوّم:

از نقض دوّم به این نحو جواب داده شده است که اضافه، تنها، بین علم و بین صورت حاضر از معلوم اُست نزد عالم و صورت حاضر از معلوم نزد عالم، معلوم بالذّات است نه معلوم بالعرض که عبارت از عینیّت خارجی است.

و اموری در آینده محقّق میشوند، یصورت معلوم بالذّاتش، (که صورت موجود در ذهن از اشیاء میباشد)، نزد عالم به آن اشیاء در ذهن حاضر است گرچه آنها به عین خارجیشان که معلوم بالعرض است از ذهن غایب میباشند

علاوه بر این، حقّ، این است که علم، عین معلوم میباشد (و اضافه و نسبت موجود بین آن دو نیز اضافه و نسبت اعتباری است نه حقیقی همانطور که تغایر میان آن دو یک تغایر اعتباری است نه حقیقی). چنانکه این مسأله در مبحث عاقل و معقول بزودی خواهد آمد.

تذکّر یک تکته: همانطور که دو مضاف از لحاظ وجود و عدم و قوّه و فعل، متکافی، میباشند همانطور از لحاظ عام بودن و خاص بودن نیز متکافیء میباشند و در نتیجه، ابوت

عامَ (پدر بودن) متضایف با بنوَت عامَ (پسر بودن) و ابوَت شخصی و جزئی با بنوَت شخصی و جزئی متضایف میباشد.

### از خواصّ ِاضافه:

از خواص اضافه، این است که بر جمیع مقولات حتّی بخودش نیز، عارض می شود پس در جوهر مثل اب (پدر) و ابن (پسر) (که دو فرد از جوهر انسان بوده و اضافهٔ پدری (ابوّت) و فرزندی (بنوّت) بر این دو فرد عارض شده است) و در کمّ متّصل مثل شیء بزرگ و شیء کوچک و در کمّ منفصل مثل شیء زیاد و کم و در کیف مثل گرمتر و سردتر و در اضافه مثل نزدیکتر و دورتر و در «آینّ» مثل بالا و پائین و در «متیّ» مثل قدیمتر و جدیدتر «جِده» مثل پوشنده تر و برهنه تر و در «آن یَنفَقل» مثل اقطع (برنده تر) و اصرم (تیزتر) و در «آن یَنفَعل» مثل شدید تر و ضعیف تر از حیث گرمی و در وضع مثل شدید تر از لحاظ مستقیم بودن قامت و منحنی بودن آن و ...

#### بحثر پنجم -النام اضافه:

اضافه به دو قسم: «مُتَشَاكِلَة الْأَطراف» و «مُخْتَلفةِ الْأَطراف» تقسيم مى كردد:

مُ**تشاكلة الاطراف**اضافهاى است كه اختلافى بين اطراف أن نباشد مثل قريب و قريب و برادر و برادر و همسايه و همسايه و ...

و «مَخْتَلِفَهُ الأَطْراف» اضافه ای است که بین اطرافش، اختلافی باشد مثل پدر و پسر - عالی و سافل.

و نیز اضافه (به ملاحظهٔ طرف تحققاش) منقسم می شود به آنچه که آن، خارجی است (یعنی هر دو طرف آن در خارج موجود می باشد) مثل پدر و پسر و آنچه که آن، ذهنی است (یعنی هر دو طرف اضافه یا یکی از طرفین آن در ذهن موجود باشد) مثل کلی و فرد و اعم و اخض. (پس طرفین اضافه یا هر دو خارج هستند یا هیچ کدام در خارج نیستند یا یکی از آن دو در خارج است و دیگری نه، «اوّلی» را «اضافه خارجی» می نامند و دوّمی و سوّمی را «اضافهٔ خارجی» می نامند و دوّمی و سوّمی را «اضافهٔ خارجی» می نامند و دوّمی و سوّمی را

### خلاصة درس بيست و ششّم:

در مبحث ماضافه و چند بحث اساسی وجود دارد:

بحث اقل معنای نسبت و آن هیئتی است که به موضوع خونش قائم باشد و هفت مقوله از مقولات ده گانه از قبیل اعراض، نسبی هستند پس نسبت، رابطی است که در غیر خود، موجود میباشد و برای آن اصلاً استقلای نیست و نسبت، بر شیء حمل نمیشود. هیچ شیای نیز بر آن حمل نمیگردد.

پس نسبت، ماهیتی ندارد توضیح بیشتر این مطالب در متن درس داده شده مراجعه کنید.

بحث دوّم اینکه نسبتی که در مقولهٔ اضافه است متکرّر میباشد و تکرّر نسبت در اضافه همان فرقی است که بین مقولهٔ 'ضافه و مطلق نسبت وجود دارد.

اضافه هیئتی است که از نسبت دادن یک شیء (بنام منسوب و مضاف) به شیء دیگر (بنام منسوب الیه و مضاف الیه) حاصل می شود، این تعریف برای اضافه از قبیل حدّ منطقی نیست بلکه از قبیل رسم است.

و چه بسا از نسبت دادن یک شیء یعنی مضاف از آن، خود مقولهٔ اضافه قصد میگردد و آنرا بنام دِیمِضِاف جقِیقی» مینامند،

و چه بسا از مضاف مموضوع مقولهٔ اضافه ه اراده می شود و چه بسا مضاف، بکار برده می شود و از آن موضوع و عُرُض هر دو با هم اراده می گردد و آنرا بنام حمضاف مشهوری می نامند. توضیح بیشتر آن در متن درس بیان گردیده است.

بحث سوّم - اضافه در خارج موجود بوده، حسّ، مؤیّد آن میباشد و عقل، وجود آنرا از شیء منسوب و منسوبالیه (مضاف و مضاف الیه) انتزاع مینماید پس اضافه در خارج به وجود موضوعش موجود میباشد بدون اینکه بازاء آن وجود جداگانهٔ مستقلّی برای آن باشد برای توضیح این مطلب مرحوم استاد علاّمه عبارتی از صدرالمتالّهین نقل کرده است مراجعه کنید.

بحث چهارم – یکی از احکام اضافه این است که طرفین اضافه (مضاف و مضاف الیه) از لحاظ وجود و عدم و قوه و فعل مُکافِیء یعنی مساوی و برابر باشند.

دو اعتراض و دو نقض در لین مورد انجام گرفته یکی مربوط به تقدّم و تأخّر در اجزای زمان است باین ترتیب که متقدّم از زمان با متأخّر از آن از قبیل مضافین میباشند با اینکه وجود یکی از آندو ملازم وجود دیگری نمیباشد بلکه ملازم عدم دیگری است.

دیگری مربوط به علم ما ببرخی از امور مستقبل است زیرا با اینکه علم و معلوم از قبیل مضافین هستند ولکن علم مربوط بأینده در زمان حال، موجود است ولی معلوم، معدوم بوده، هنوز تحقّق پیدا نکرده است و لازم است از حیث وجود و عدم با هم متکافی، باشند.

از این دو اعتراض و دو نقض، مرحوم استاد علاّمه در متن درس پاسخ داده است مراجعه کنید دیگر از احکام و خواصّ اضافه این است که بر جمیع مقولات حتّی بخودش نیز عارض میشود توضیح آن در متن درس ذکر شده است.

بحث بنجم - اضافه، دو قسم است: «متشاكلة الاطراف» و «مختلفة الاطراف» و نيز اضافه تقسيم مىشود بدو قسم خارجى مثل پدرو پسر و ... و أنجه ذهنى است مثل كلّى و فرد و اعم و اخض.

توضیح این مطالب همه در متن درس بیان گردیده است.

### پرسشها:

- ا هفت مفوله از مقولات ده گانه از قبیل اُغراض نسبی هستند آنها را نام ببرید و معنای نسبی بودن آنها را نیز بیان نمائید.
- ۲- برای اثبات اینکه نسبت که وجود رابط میباشد و ماهیتی ندارد دو دلیل آورده شده آندو
   را بیان کنید.
- ۳ مقولة اضافه را تعریف و ضمناً این تعریف آیا از قبیل حد است یا رسم؟ در هر صورت چرا؟
- ۴- مطلق نسبت با مقولهٔ اضافه چه فرقی دارند. بیان کنید و ضمناً مضاف حقیقی و مضاف مشهوری، کداماند؟ و چه فرقی با یکدبگر دارند؟
  - ۵ ایا اضافه در خارج موجود است یا نه؟ در هر صورت چرا؟ و چگونه موجود است؟
- الح مکافی، بودن طرفین اضافه از لحاظ وجود و عدم یعنی چه؟ در این حکم نقضی وارد
   شده بتقدم و تأخر در اجزای زمان، آن نقض را توضیح و پاسخ آن را نیز بیان کنید
- ۲ در حکم مکافیء بودن طرفین اضافه، نقضی وارد شده به علم ما ببرخی از امور مستقبل، آن نقض را بیان و پاسخ آنرا نیز ذکر کنید.
- ۸- اضافهٔ «متشاکلة الاطراف» و «مختلفة الاطراف» را معنى و توضيح دهيد و براى هر
   کدام نيز مثائى بياوريد.

## اَلْدُرْسُ السَّابِعُ وَالْعَشْرونِ (۲۷)

## الفَصْلُ الْسَابِعُ عَشَرَ

## في الايْن وَفِيه ِ ابْحَاثُ

البحث الأوَّلُ:

اَلاَّيْنَ هَيْنَةَ خَاصِلَةَ لِلْجِسْمِ مِنَ نِسْبَةِ إِلَى الْمُكَانَ، وَ الْمُكَانَ عَالَهُ مِنَ الْصِّفَاتِ الْمُمُووَفَةِ عِنْدَنَا بَدِيهِيُّ الْتَبْوِتِ، فَهُو الَّذِي يَضِعُ أَنْ يُنْتَقَلَ الْجِسْمْ عَنْهُ وَ إِلَيْهِ وَ أَنْ يَسْكُنَ فِيهِ وَ أَنْ يَكُونَ ذَا وَضْعِ إِلَى مُشَاراً اللَّهِ بِالْتَهُ هَنَا اَوْ هُنَاكَ، وَ أَنْ يَكُونَ مُقَدُّراً لَهُ نِصِفُ وَ ثُلُثُ وَ رُبْعٌ، يَكُونَ ذَا وَضَع إِلَى مُشَاراً اللَّهُ بِالْتَهُ هَنَا اَوْ هُنَاكَ، وَ أَنْ يَكُونَ مُقَدُّراً لَمُنَا لَمُ نِصَفُ وَ ثُلُثُ وَرُبُعٌ، وَ أَنْ يَكُونَ مُقَدِّراً لَمُنَاقِعِ ثَعْدِهُ وَالْمُعَلِّيَ فَلَهِ أَنْ يَكُونَ مُنَالِكًا يَكُونَ اللَّيْكُونَ الْقِزَاعُ لَنْظِيّاً». (ج ۴، ص ۲۹)

وَ قَدِرا خُتَلَفُوا فِي حَيْنَتِهِ عَلَىٰ أَثْرَالِ خُسَدَةٍ أَحَدُهَا أَنَّهُ هُيُولُ الْجِسْمِ.

وَالْتَانِي اَتَهُ الْصُّورَةُ، وَ<u>الْثَالِثُ ا</u>َنَّهُ سَطَّعُ مِنَّ حِسْم يُلاَقِ الْمُتَكِّكِنَ سَوْاءً كانَ حَاوِياً أَوُ عَوِيّاً لَهُ، وَالْوَابِعُ أَنَّهُ السَّطُحُ ٱلبَاطِنُ مِنَ الْحَادِى الْمُهَاسَ لِلسَّطَحِ الْطَاهِرِ مِنَ الْحُويّ، وَهُوَ قُولُ الْمُعَلَّمَ ٱلْأَوْلِ وَ تَبْعَهُ الْشَيْخَانِ الفَارَابِي وَ إِنْ سِينَا.

وَ ٱلْخَامِسُ أَنَّهُ بُعْدٌ يُسَارِي أَقَطَارُ أَجْسُم ٱلْنَتُكِنِ فَيكُونُ بَعْداً جُوَهُ يَا مُجَرَّداً عَنِ ٱلْمُدَّةَ وَهُو قُولُ ٱفْلاطُونَ وَ الْرُواقِيِينَ وَ اخْتَارُهُ ٱلْخُفَّقُ ٱلْطُوسِي، ره، وَ صَدْراً لُتَأَهِّيِنَ. فَهذِهِ أَقُوالُ خُسُةً سٰادِسُها قَوْلُ بَعْضِهِمْ بِانْكَارِ الْكَانِ. وَإِذْ كَانَتِ الْاَمَارَاتُ الْأَرْبُعُ ٱلْذِكُورَةُ آنِفاً بَدِيهِيَّةً لِاَيْرَ ثَالُ فَيَلَ الْمُنْكِرِينَ أَنْ يُرْجِعُوهُ إِلَى مَقُولَةِ الْوَضْعِ، فَقَيْرُهَا مِنَ الْجُسُوهِ وَ سُسائِرُ الْأَعْرَاضِ لِأَيْسَطِيقُ عَلَيهِ الْبَيْقَةَ لِكِنْ يَرِدُ عَلَيهِ أَنَّ الْجُسْمَ رُبُا يَنْتَقِلُ مِنْ مَكَانِ إِلَى مَكَانِ مَعَ عَدَم إِلَّا يَتَعَلَّهُ فِي جَوْهُ وَسُائِرِ أَعْرَاضِهِ غَيْرِ الْأَيْنِ وَ رُبُا يَعْرُضُهُ الْتَغَيَّرُ فِيهِ مَعَ عَدَم إَلَانِتِقَالِ. فَالْكَانُ غَيْرُ الْأَيْنِ وَ رُبُا يَعْرُضُهُ الْتَغَيَّرُ فِيهِ مَعَ عَدَم إَلَائِتِقَالٍ. فَالْكَانُ غَيْرُ الْأَيْنِ وَ رُبُا يَعْرُضُهُ النَّغَيَّرُ فِيهِ مَعَ عَدَم إَلَائِتِقَالٍ.

وَٱلْتَوْلُ بِالْنَهُ الْفَيْولِ الْوِ الْصُورَةُ لَا تَنْظَبِقُ عَلَيْهِ الْاَمَارَاتُ السَّابِقَةُ، فَإِنَّ الْكَانَ يُطْلَبُ بِالْحَرَكَةِ وَيُتَرَكَ بِالْحَرَكَةِ، وَ الْيَهُولِي وَكَذَا الْصُورَةُ لا تَطْلَبُانِ بِالْحَرَكَةِ وَ لا تَقْرَكان بِالْحَرَكَةِ، وَ إَيْضاً الْمُرَكَّبُ يُنْسَبُ إِلِى الْمُيُولِي فَيُقَالُ: بِالْبَحَشِيعَ أَوْمِنْ حَدِيدٍ وَ لا يُنْسَبُ إِلَى الْكُأْن.

<u></u>فَالْمُعَتَمَدُ هُوَ ٱلْقَوْلُ بِالْسَّطْحِ أَوِ الْبُعْدُ الْجَسْوَهُويُّ الْجُسَرَّهُ عَـن الْمُسَادَّةِ. وَ لِلْـغَوِيقَيْنِ اِحْتِجُاجَاتُ وَمُشَاجِزاتٌ طَوِيلَةً مِنْذُكُورَةً فِي ٱلْمَطَّوْلَاتِ.

وَ مِنْ أَتَوْىٰ مُايُورَدُ عَلَيَ الْقُولِ بِالْشَّطْعِ أَنَّ لَازِمُهُ كَوْنُ النَّىٰءِ سَاكِناً وَ مُتَحَرِّكاً فِ زَمَانِ وَاحِدِ فَالْطَيْرُ الْوَاقِفُ فِي الْحَوَاءِ وَ النَّشَيْكُ الْوَاقِفُ فِي الْمَاءِ عِنْدُ مُايَجْرِي الْحَواءُ وَ الْمَاءُ عَلَيْهُا يَجِبُ أَنْ يَكُونِا مُتَحَرِّكِيْنِ لِتَبَدُّلُ السَّطْعِ الْحَيطِ بِهَا مِنَ الْحَوَاءِ وَ الْمَاء بِالْطَّيْرُورَةِ. وَإِيْضَا الْكُانُ مُتَصِّفَكُمِالْعَرَاعِ وَ الْإِمْتِلَاءِ وَ إِلَيْ مَا لَكُونَا فِي الْمُعَدِ لَاتَفَتْ الْتَسَطْعِ.

وَعِنْ أَقُوَىٰ مَايُورُدُ عَلَى الْقُولِ مِالَبُعْدِ الْجُوْحِرِيَّ الْجُرُدِ أَنَّ لَازِمَهُ تَدَاخُلُ الْقَدَارِيْنَ وَ مُعَلَّلَ مَانَوْلِ مِالْبُعْدِ الْجُوْحِرِيِّ الْجُورِ أَنَّ لَالْآَتُظَارِ الْكَلَاثَةِ فَ الْمُكَانِ الذِّي هُوُ مِقْدارُ شَخْصِقٌ يُسُاوِيهِ وَ رُجُوعُهُمَا مِقْداراً شَخْصِيًا واحِداً وَ لا رَيْبُ فِي امْتِنَاعِدِ. اللَّهُمَّ الْجُلَمْ وَالْمُؤلِلُ مَع الْمِقْدارِ أَوْلِكُ مِنَ الْجَائِزِ أَنْ يُكُونُ الْمَانِعُ هُو الْهَيُولِلُ مَع الْمِقْدارِ أَوْلِكُورَةً مَع الْمِقْدادِ أَوْلَاكُ مَعَ الْمِقْدادِ أَوْلِكُ مِنَ الْجَائِزِ أَنْ يُكُونُ الْمَانِعُ هُو الْهَيُولِلُ مَع الْمِقْدارِ أَوْلِكُورَةً مَع الْمِقْدادِ الْمُعْدَدِهِ فَا لَمُعْدَدُهِ الْمُعَلِيدِ أَنْ يَكُونُ الْمُلْتِعُ هُو الْهَيُولُلُ مَع الْمِقْدادِ أَوْلِلْكُورَةَ مُعَلِيدُ الْمُعَالِمُ الْمُعَدِّدِينَا وَالْعُلُورَةَ مُعَالِمُ الْمُعَلِيدُ الْمُعَلِيدُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِيدُ الْمُعَلِيدُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ مَا مُعَلِيدًا لَهُ اللَّهُ عُلُولًا اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الْمُلْلُولُولُ اللَّهُ الْمُلْمِلُولُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ اللّهُ ا

الْبُحِثُ الْقَانِي:

قَدْ غَرَفْتُ أَنَّ الإِيْنَ هَيَئَةً خاصِلَةً لِلنَّيْءِ مِنَ نِسْبَتِهِ إِلَى المُكَانِ. وَ الكَلَامُ فِي كُونِهِ هَيْنَتهٔ خاصِلَةً مِنَ ٱلنِّسَبةِ لاَتَفْسَ وْجُوهِ النِّسْبَةِ نَظيرُ مَاتَقَدَّمَ فِي ٱلإضَافَةِ.

قَدْ يُقْسَمُ ٱلْأَيْنُ إِلَى أَوَّلِ حَقِيقٌ وَ ثَانِ عَيْرِ حَقِيقٌ فَٱلْأَوَّلُ كُوْنُ ٱلشَّيْءِ فِي مُكَانِهِ ٱلْخُاصِ رِيدِالذِّي لٰايَسْمَعُهُ فِيدٍ غَيْرُهُ مُغَمُّهُ كَكُوَّنِ ٱللَّاءِ فِي الْكُورْ، وَ الْتُأْنِى نَظَيرُ قُوْلِناً: فِلأنَّ فِي الْبَيْت، رَهُ النَّهُ مُنْ عُولاً بِهِ وَحُدُهُ، بَل يَسَعُهُ وَ عَيْرَهُ، وَ أَبْعَدُ مِنْهُ كُونَهُ فِي الدَّارِ مُمَ فَي البَلَدِ وَ الْمَلْمُ الْبَيْتُ مُشْعُولاً بِهِ وَحُدُهُ، بَل يَسَعُهُ وَ عَيْرَهُ، وَ أَبْعَدُ مِنْهُ كُونَهُ فِي الْدَّارِ مُمَ فَي الْبَلَدِ وَ الْمَنْ مِنْ الْبَلَدِ وَ الْمَنْ فِي الْمُرْفِ الْعَامِ.
وَ يَقْرُبُ مِنْهُ تَقْسِيمُهُ إِلَى أَيْنِ حِنْسِيِّ وَهُو الكُونُ فِي الْمُكَانِ، وَ أَيْنُ مُوعِيِّ كَالْكُونِ فِي الْمُحْدِقِ فِي الْمُحْدِقِ فِي مَكَانِهِ الْمُقَيِقِ.
الْهُواهِ، وَ أَيْنِ شخصيًّ. كَكُون لِهٰذَا الشَّخْصِ فِي هٰذَا الْوَقْتِ فِي مَكَانِهِ الْمُقْبِقِ.

### درس بیستوهفتم (۲۷)

### فصل هفدهم

### در مقولهٔ «اَیْن» و در آن، بحثهائی است

### بحث اول:

مقولهٔ مَآیْنْ « هینتی است که از رابطه و نسبت بین جسم و مکان، برای جسم پیدا می شود (۱).

مکان از این جهت که صفات معروف و مشهوری دارد نزد ما امر ثابت و بدیهی است.

#### (از جملهٔ جهار صفت مشهور مکان):

۱۰ مکان، چیزی است که صحیح است که جسم از آن و بسوی آن، منتقل شده و در آن، سکونت گزیند.

۲- مکان، دارای وضع است یعنی به آن اشاره میشود که اینجا است یا آنجا.

۱- طبیعیّات شفاء ص ۴۹ – ص ۶۸ - النّجاة ص ۱۱۸ و ص ۱۲۴ – معتبر ج ۲ ص ۴۰ و ص ۶۹ – مباحث مشرقیّه ج ۱ ص ۲۱۷ و ص ۲۵۷ - اسفار ج ۲ ص ۳۹ و ص ۲۱۷ - التُحصيل ص ۲۵۸ و ص ۲۷۸ و ص ۲۷۸ -مقاومات ص ۱۲۴ – مطارحات ص ۲۷۲ و ص ۲۸۱ (شارح)

۳۳ مکان، قابل اندازه گیری و تقدیر هست مثل نصف (یک دؤم) و ثلث (یک سؤم) و ربع (یک چهارم) ...

۴- مکان (حالت و) حیثیتی دارد که محال و ممتنع است که دو جسم (در یک زمان)
 در یک مکان قرار بگیرد.

«صدرالمتألّهین» (قدس سره) میگوید: «اینها چهار اماره و نشانهای است برای تحقق مکان (و ثبوت آن) که اختلافکنندگان در حقیقت مکان در مورد این صفات مکان، بنوافق و مصالحه رسیدهاند تا نزاع آنان در حقیقت مکان، نزاع لفظی نباشد (۱۱)، زیرا اگر هیچ مورد توافق از صفات مکان، در میان اختلافکنندگان نبود پس در حقیقت معلوم نیست که محلّ نزاع، تحققی داشته باشد در این صورت، نزاع در حقیقتِ مکان، لفظی میشد نه معنوی (پس هر یک از اختلافکنندگان مکان را با یک ویژگی معرفی مینمودند که آن یکی این ویژگی و صفت را برای مکان قبول ندارد).

### پنج قول در حقیقتِ مکان:

در حقیقتِ مکان، پنج قول گفته شده است:

اوّل: اینکه مکان، همان هیولائی است که جسم آن را دارد.

دوّم: اینکه مراد از آن، صورت جسم است.

سوّم: مراد از مکان، سطحی از جسم که با شیء دارای مکان، تماش دارد خواه به این صورت که سطح مثل سطح داخلی کاسه که حاوی (و فراگیرنده) آن شیء (مثل آب) میباشد یا محوّی (یعنی فراگرفته شده باشد یعنی سطح نه تنها آن شیء را حاوی نبوده بلکه آن شیء سطح را فراگرفته باشد مثل پای انسان که جوراب در آن پوشیده میشود یعنی جوراب، پای انسان را حاوی بوده، آنرا میپوشاند نه اینکه پای انسان، حاوی جوراب بوده، آنرا بپوشاند.) جهارم: سطح داخلی کاسه) که ممّاس با سطح جهارم: سطح داخلی کاسه) که ممّاس با سطح

١- اسفار ج ٢ ص ٢٩.

ظاهر از محوّی است (مثل آب که در کاسه ریخته شده باشد پس سطح داخلی کاسه، حاوی است و آب ریخته شده در آن کاسه محوّی است پس سطح داخلی جسم حاوی مثل کاسه برای آب، مکان است و متاس است با سطح ظاهر آب). این، نظر «معلم اوّل» ارسطو میباشد دو شیخ بزرگوار: «فارایی» و «ابن سینه» از ایشان، تبعیّت کردهاند.

پنجم: مکان، بُعدی است مساوی با قطرها (یعنی برابر با ابعاد و حجم) جسم دارای مکان پس مکان یک بُعد جوهری مجرّد از مادّه میباشد<sup>(۱)</sup> و این، قول افلاطون و روّاقیون و مختار محقّق طوسی (ره) و صدرالمثالهین (ره) میباشد.

قول شقم: نیز به اقوال سابق، اضافه شده و آن، نظر برخی از فلاسفه است که مکان را بطور کلّی، منکر شدهاند.

از آنجاکه علائم و نشانههای چهارگانهٔ قبلی برای مکان از امور بدیهی و ثابت بوده، قابل انکار نیست پس ناچار، منکرین مکان، باید آنرا به «مقولهٔ وضع» برگردانند (ژیوا) بدیهی است که غیر مقولهٔ وضع از قبیل جوهر و سایر آعراض، منطبق با (معنای) مکان نمیشود.

ولکن (رجوع مکان به وضع نیز) خالی از اشکال نیست زیرا جسم چهبسا از مکانی به مکان دیگر، منتقل میشود بدون اینکه در جوهر و سایر اعراض آن، جز «آین» تغییری در آن، پدید آید و چهبسا، تغییری در جسم در مکان پیدا و عارض میشود بدون اینکه انتقالی در جسم صورت گرفته باشد پس مکان، غیر همهٔ اینها است حتی غیر از وضع است.

قول به اینکه مکان، همان «هیولای» (موجود در جسم) یا «صورت جسم» است صحیح به نظر نمیرسد.

زیرا، نشانهها و علائم و مشخصات چهارگانهٔ مکان، بر آن دو، تطبیق نـمیکند زیرا هنگامی که جسمی از مکانی به مکان دیگر منتقل میگردد مکانی را ترک و مکان دیگری را طلب میکند ولکن جسم در حرکت خود بسوی مکانی «هیولی» یا «صورتی» را ترک نکرده و بدنبال هیولا و یا صورت دیگری نمی رود.

و نیز شیء مرکّب، (مثل درب که از هیولی و صورت ترکیب شده) به «هیولی» (مثل جوب یا آهن) نسبت داده میشود: پس گفته میشود: درب چوبی یا آهنی ولکن به مکان، نسبت داده نمیشود (پس مکان غیر از هیولی است).

پس قول مورد اعتماد (از میان اقوال نامبرده)، این است که مکان، سطح یا بُعد جوهری مجزد از مادّه است و در اینجا طرفداران هر دو قول، استدلالها و مشاجرات طولانی با یکدیگر دارند که در کتابهای مبسوط بیان شده است (مراجعه کنید).(۱)

### اشکال بر سطح بودن مکان

از قویترین اشکالی که بر نظریهٔ کسانی که حقیقت مکان را سطح میدانند وارد میشود اینکه لازمهٔ سطح بودن مکان، این است که شیء، در یک زمان، هم ساکن باشد هم متحرک.

پس پرندهٔ ایستاده در هوا و ماهی ایستاده در وسط آب، به هنگام جریان هوا و آب بر آن دو، واجب است که هر دو، متحرّک بوده باشند برای اینکه سطحی از آب و هوا که آن دو را احاطه کرده است، همواره تغییر میکند درحالیکه آن دو ساکن هستند.

و نیز مکان، به «فراغ» (یعنی خالی شدن) و «متلاء» (یعنی پر شدن) متصف می شود آبه این ترتیب که گفته می شود مکان، فارغ بوده، خالی است و مکان پر شده، خالی و فارغ بیست) و بدیهی است که این صفت، صفت بعد (جسم) است نه صفت سطح.

#### اشکال بر بعد جوهری بودن مکان:

از قویترین اشکالی که بر این قول که مکان بُند مجرّد جوهری است گفته شده اینکه لازمهٔ آن تداخل دو مقدار در هم دیگر است و آن، محال میباشد.

زیرا لازمهٔ تداخل دو مقدار، این است که جسم با مقدار و اندازهٔ مشخص خود در بُدهای سهگانه، حلول کند در مکانی که آن نیز، مقدار مشخص بوده، با هم مساوی باشند

۱- به اسفار ج ۴ ص ۲۲ مراجعه کنید. (شارح)

به طوریکه آن دو، به یک مقدار واحد مشخص برگردند و شکّی در امتناع آن نیست مگر اینکه این ایراد به این نحو دفع شود که مانع در محالیّت آن، این است که مکان، بُعد جوهری مجرّد است بلکه مانع از تداخل آن دو، یا هیولی است همراه مقدار یا صورت است همراه مقدار و یا هر دو همراه مقدار این مفدار است که محالیّت را در تداخل دو مقدار ایجاد کرده است نه بُعد جوهری که عبارت از مکان می باشد. (بس مانعی عقلاً وجود ندارد که جسم با مقدار مشخصی که دارد در یک مقدار مجرّد حلول کند).

### بحث دوم.

سابقاً شناختید که «آین»، هیئت حاصل برای شیء است که از انتساب شی، به مکان، پدید می آید و کلام، در بودن این هیئت حاصل از این نسبت است، نه خود وجود نسبت نظیر آنچه که در اضافه گذشت.

### بحث سموّم: أيّن حقيقي وغير حقيقي

داین به دو نوع: داین اول حقیقی و داین فانی غیر حقیقی و تفسیم می کردد:

داین اول حقیقی و بودن یک شیء است در مکان خاص خودش که وسعت ندارد غیر خودش در آن مکان با آن، جای بگیرد مثل بودن آب در کوزه (که جز این آب، آب دیگری در آن، امکان ندارد).

«آیْنَ ثانی غیر حقیقی» نظیر این قول است که فلانی (مثل علی) در اطاق است در اینجا، اطاق، تنها، او را (یعنی علی را) در خبد جای نداده است بلکه او و غیر او را از اقراد انسانها که میتوانند در اطاق جای بگیرند نیز گنجایش داشته، شامل میشود. (پس اطاق، مکان حقیقی برای علی نیست، و بودن علی در اطاق نیز آین حقیقی برای او نیست، و بودا افراد دیگر نیز میتوانند در اطاق، ساکن باشند).

۱ – اسفار ج ۴ ص ۴۶.

و بعیدتر از مثال «علی در اطاق است» در آین غیر حقیقی بودن، اینکه بگوئیم فلانی (یعنی علی مثلاً) در خانه است و بعیدتر از آن نیز، بودن فلانی در شهر است و همین طور ... ابن تقسیم (یعنی تقسیم مقولهٔ آین به «أین اول حقیقی» و «آین دوم غیر حقیقی» تقسیم غیر حقیقی است (برای اینکه «آین نانی غیر حقیقی» در حقیقت از مقولهٔ آین، خارج است و استمال آین در این قسیم در واقع «آین» توسمه است) ر مَقْسَمْ در این تقسیم در واقع «آین» توسمه یافته و عرفی آین است (نه معنای موجود در فن فلسفه) نزدیک به این تقسیم است تقسیم دیگر آین به این سه نوع:

۱- «آیْنَ جنسی» که اصل بودن شیء در مکان میباشد که این به منزلهٔ جنس برای همهٔ مکانها به شمار میآید.

۲- «أين نوعي» كه بودن شيء در هوا است كه يك نوع مكان محسوب مي گردد.
 ۳- «أين شخصي» مانند بودن اين شخص در اين وقت در مكان حقيقي خودش.

### فصل هيجدهم

## در مقولهٔ «متّی»

مقیع هیئتی است که از نسبت دادن یک شیء، به زمان، پیدا می شود و اِنشاها شه بزودی خواهد آمد (۱) که برای هر حرکتی، از این جهت که برای آن، وجود سیال تدریجی است، مقدار غیر قازی است مخصوص خود و مغایر است با امتداد غیر قاری که برای غیر حرکت است.

پس برای هر حرکت، ویژگی خاضی است، واحد بالعدد (یعنی معین و مشخص) و همین طور برای هر حرکت خاص است که واحد بالعدد است (یعنی هر حرکت خاص زمان خاص و مشخصی برای خود دارد) منتها برخی از این زمانها، قابل انطباق بر برخی دیگر میباشد.

و زمان عام مستمری که به واسطهٔ آن، حرکات را اندازه میگیریم، همان زمان حرکت شبانهروزی است (که مساوی حرکت زمین بدور خودش میباشد) که مقیاس، اخذ شده و به واسطهٔ آن، زمانها و حرکات را اندازه گیری و قیاس میکنیم پس با این مقیاس بعضی از نسبت نسبت به بعضی دیگر، به تقدم و تأخر و طولانی بودن و کوتاه بودن، متمیّن میشود.

برای حوادث، به حسب نسبتی که آنها، در رابطه با زمان دارند، هیئتی حاصل می شود و آن، «متّی» می باشد مطالب و مباحث مربوط به «متّی» شبیه همان مطالب و مباحثی است

١- مرحلة نهم فصل يازدهم

که در «آین» گذشت.

پس یک قسم از «متّی و مخصوص حرکت است که شامل غیر حرکت نمیشود (یعنی گنجایش حرکت دیگری را در کنار آن حرکت ندارد) و این قسم از «متّی» همان متّای اوّلِ حقیقی به شمار میرود.

و قسم دیگر از ممتّی و جود دارد که شامل حرکت و غیر حرکت است مثل واقع بودن ین حرکت، در فلان ساعت یا در فلان روز و یا در فلان ماه و یا در فلان سال و یا در فلان فرن و همچنین.

فرق<sup>(۱)</sup> بین «أَیْنَ» و «متَیْ» در این باب، اینکه در متَی، زمان خاص واحدی وجود دارد که حرکات متعدّدی میتوانند بر یک زمان خاص منطبق شده، در آن مشترک باشند برخلاف «این» خاص واحد که جز یک جسم را، شامل نمیشود.

### تقسیم دیگر: وجود تدریجی و وجود آنی در «متّی»

ممتّی، به ملاحظهٔ حوادث زمانی، دارای دو قسم است:

۱- و ۲- اسفار ج ۴ ص ۲۱۹ – طبعیّات شفا فنّ اوّل مقالهٔ دوّم فصل دهّم تا سیزدهم ص 84 و ص 10 - التجاة ص 10 - التجاة ص 10 و ص 10 و ص 10 و ص 10 - مساحت مشرقیه ج ۱ ص 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 - 10 -

#### تقسيم متّى به «مابالدّات» و «مابالعرض»

همانطور که گفته شده است معتّی به «مابالذّات» و «مابالعرض» تقسیم می شود، «مابالذّات» یک قسم از «متّی است که عبارت از حرکاتی است که بالذّات منطبق بر زمان می باشد.

«هابالعرض» یک قسم دیگر از «هتّی» است که عبارت از متحزکها است به واسطهٔ حرکاتشان، منطبق بر زمان میشود اما به حسب ذاتِ متحزکها، و جوهرشان، برای آنها، حالت «متّی»، وجود ندارد.

این تقسیم مبتنی است بر اینکه حرکت جوهری، ممنوع باشد و اما بناه بر حرکت جوهری ممانطور که خواهد آمد بین حرکت و متحرّک در این مورد، فرقی نیست. (و هر دو به ملاحظهٔ ذاتشان منطبق بر زمان میشوند و در نتیجه، حرکت عین متحرّک میگردد).

و نیز یک نوع تقسیم، برای «متّیی»، به ملاحظهٔ انقسام مقولاتی که حرکات در آنها واقع میشود، وجود دارد.

### خلاصهٔ درس بیست و هفتم:

مقولهٔ «آین» هیئتی است که از انتساب بین جسم و مکان برای جسم پیدا میشود بحث در این مقوله در بودن این هیئت، حاصل از این انتساب است نه خود وجود نسبت بین جسم و مکان.

برای مکان چهار صفت و ویژگی وجود دارد و مرحوم استاد علاّمه بعد از ذکر این چهار مشخّصهٔ مکان عبارتی از مرحوم صدرالمتألهین دربارهٔ این چهار مشخّصه نقل میکند.

در حقیقت «آیْنَ» از دیدگاه فلسفه شش نظر ابراز شده، یکی از اقوال، انکار مقولهٔ «آیْن» است و نتیجهٔ انکار این است که مقولهٔ «این» به مقولهٔ وضع برمیگردد حال آیا صحیح است که مقولهٔ «آیْن» به مقولهٔ «وضع» برگردد یا نه؟ اشکالی در این مورد وجود دارد که در متن درس ذکر شده است.

سپس مرحوم استاد علاّمه اشکالات مربوط به این اقوال را به تفصیل ذکر مینماید و از میان این اقوال دو قول را بهتر از سایرین میداند و در عین حال مشاجرات طرفداران این دو قول را نیز نقل دو قول را نیز نقل میکند.

مقولهٔ \*اُیْنَ\* به دو قسم: حقیقی و غیر حقیقی تقسیم میگردد و \*اَیْن\* را به ملاحظه نینکه عرف به حسب توسعهای که در آن قایل شده میتوان به این سه قسم تقسیم کرد:

۱- «آین» جنسی باشد یعنی اصل بودن شیء در مکان مطرح باشد باین ترتیب که
 «آین» جنس برای همهٔ مکانها بشمار میآید،

۲- \*این»، نوعی باشد یعنی بودن شیء در هوا که یک نوع مکان محسوب میشود
 ۳۲- \*این» شخصی باشد که مقصود، بودن این شخص در این وقت در مکان حقیقی خودش میباشد

همتی، هینتی است که از نسبت دادن یک شیء به «زمان» پیدا میشود

هر حرکت از این جهت که وجود سیّال تدریجی دارد امتداد و مقدار غیر قازی است مخصوص بخود و این امتداد با امتداد غیر قازی که برای غیر حرکت است فرق دارد.

برای هر حرکت، زمان خاصَی است که واحد بعدد میباشد همانطور که بـرای هـر حرکت خاصّهای است واحد بالعدد.

زمان حرکت یومیّه، مقیاس اندازه گیری حرکات و زمانها بوده و با قیاس بعضی از آنها به برخی دیگر به تقدّم و تأخّر و طولانی بودن و کوتاه بودن زمانها و حرکات اندازه گیری شده، متعیّن میشود

یک قسم از «متّی» مخصوص حرکت و قسم دیگری، شامل حرکت و غیر حرکت است، تفصیل این مطالب در متن درس ذکر شده است.

مــقولهٔ «مـتّی» اقسـام دیگـری دارد: «وجـود تـدریجی» و «انـی» و «مـانالذات» و مابالمرض، توضیح این اقسام همه در متن درس بیان گردیده است.

### يرمشها:

- ۱- مقولهٔ «آین» را تعریف و چهار صفت مشهور آنرا نیز ذکر نمائید
  - ۲- اقوال ششگانه «مقولهٔ آین» را بیان کنید.
- آیا صحیح است که «مقولهٔ این» به مقولهٔ «وضع» برگردد در هر صورت چرا؟
- ۴- بنظر مرحوم استاد علامه «مقولة أين » نمى تواند همان هيولائى باشد كه در جسم است و يا همان صورت جسم باشد مى دانيد چرا؟ توضيح دهيد.
- ۵− برخی معتقدند که مراد از ۱۰ین، همان سطح از جسمی است که همدیگر را تالاقی
   میکنند در این قول اشکالی وارد شده آنرا ذکر کنید.
- این قول را که ۱۰ آئن، همان بُعد جوهری است که مجرّد از ماذه میباشد توضیح دهید
   و اشکال وارد بر این قول را نیز بیان کنید:
- ۲− این جمله که ۱۹ٌین یا جنسی است یا نوعی یا شخصی به چه معنا است؟ توضیح
   دهید.
  - ۸- «آین» حقیقی و «غیر حقیقی» یعنی چه؟ و برای هر کدام مثالی بزنید.
- ۹- مقوئة «متّى» را تعریف و ضمناً بیان کنید زمانها و حرکات را بواسطهٔ چه چیز اندازه گیری میکنیم؟
  - ۱۰- وجود تدریجی و وجود آنی را بیان و سه مثال برای وجودهای آنی ذکر کنید.
    - ۱۱- دو قسم از «مَتَّىٰ» و «بالدّات» و «بالعرض» را معنى وتوضيح دهيد.

## اَلْدَّرْسُ الْقَامِنُ وَالْعِشْرُونَ (۲۸)

## الْفَصْلُ الْثَامِنْ عَشَرَ

## فِي الْمَتَّىٰ

وَ هُو الْهَيْنَةُ الْخَاصِلَةِ لِلْتَكَىّ مِنْ نِسَبَتِهِ إِلَى الزّمَانِ، سَيَأْتِي إِنْ شَاء اللهُ أَنَّ لِكُلِّ حَرَكَةٍ ، عُمَا لَهَا مِنَ الوُجُودِ السَّيَّالِ التَّدَّرِيجِيِّ مِثْداراً غَيْرَ قَارِّ يَخْصُّها وَ يُغَايِرُ مَا لِغَيْرِهَا مِنُ الإِمْتِدادِ غَيْر الْقَارِ.

غَلِكُلِّ حَرَكَة خَاصَة وَاحِدُة بِالْعَدُدِ زَمَانُ خاصُ وَاحِدُ بِالْعَدُدِ، غَيْرُ أَنَّ بَهُ عَضَ هَذِهِ الْكَرْمِنَة يَقْبُلُ الْاَنْ الْعَامُ الْمُسْتَمِرُّ الْذَى نَقْدَرْ بِهِ الْمَرَكَاتِ زَمَانُ الْعَامُ الْمُسْتَمِرُّ الْذَى نَقْدَرْ بِهِ الْمَرَكَاتِ زَمَانُ الْعَامُ الْمُسْتَمِرُ الْذَى نَقْدَرْ بِهِ الْمَرَكَاتِ زَمَانُ الْعَامُ الْمُسْتَمِرُ الْمُوادِنُ عَنْ الْمُسْتَعِينَ بِهِ الْمُرَكَاتِ مَعْضِهَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وَ يَقْرُبُ اَلِكُلامُ فَي الْكَيْ مِنَ الْكُلامِ فَي الْأَيْنِ فَلْهَاكَ مَتَى يَخْضُ الْطَرِكَةَ لأَيسَعُ مَعْلَما عَيْرُهَا وَهُو الْمَيَّ الْكَوْنِ هِذُو الْحَرَكَةِ الوَاتِعَةِ فِي سَاعَةٍ غَيْرُهَا كَكُوْنِ هِذُو الْحَرَكَةِ الوَاتِعَةِ فِي سَاعَةٍ كَذَا الْوَ فِي تَعْرُفُونَ هِذُو الْحَرَكَةِ الوَاتِعَةِ فِي سَاعَةٍ كَذَا الْوَ فِي تَعْرُفُونَ كِذَا وَهُكُذًا وَ الْفَرْقُ بَيْنَ الْإِيْنَ وَ كَذَا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَلَيْهِ بَعِنْلانِ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الل

وَ يَنْفَسِمُ ٱلْتَىٰ نُوْعُ إِنْقِسُامِ الْحَوْادِثِ الْزَمَانِيَّةِ، فَانَهَا مَاهِى تَدْرِعِيَّةُ الْوُجُود يَنْطُبِقُ عَلَى الْزَمَّانِ نِنْسِهِ، وَ مِنْهَا مَا هِى آنِيَّةُ الْوَجُود ِيُنْتَسَبُ إِلَىٰ طَـرَفِ ٱلْزَمَّانِ كَـالُوصُولاَتِ وَالْمُاشَاتَ وَالْاَنْفِصَالاتِ.

## الفَصْلُ التَّاسِعُ عَشَرَ

# فِي الْوَضْع

ٱلْوَضْعُ هُوَ ٱلْمَيْنَةُ ٱلْحَاصِلَةُ لِلْيَقِيءِ مِنْ نِسْبَة بِنُفض أَجْزائِدٍ إِلَىٰ بُعْضٍ وَ ٱلْجَسْمُوعِ إِلَ

ٱلْخَارِجِ كَهَيْئَةِ الْقِيامِ وَ الْتُعُودُ وَ الْاسْتِلْقَاءٍ وَ الْاِنْبَطِاحِ. وَ يَنْقَسِمُ الْوَضْـُعُ إِلَىٰ مَا بِالطَّيْعِ وَمِالابِالْطَيْعُ أَيِّا الذِّي بِالْطَّبْعِ فِكَاِسْتِقْرَاد الشَّجَرَة ِ عَلَىٰ أَصَّلَهَا وَ سَالِهَا، وَ ٱلذِّي لَا بِٱلطَّبْعَ فِكُعَالِ سَاكِنِ الْبَيْتِ مِنُ الْبَيْتِ، وُ يُنْتَسِمُ إلىٰ صَا

قِيلَّ: اَلُوضَّتُعُ عَلَا يُقَعُ فِيهِ التَّضَادُّ وَ الشِّيدَّةُ وَ الصَّعْفُ أَمَّا التَّضَادُّ فَعْلُ كُون الْاتِسَان وَأَسْتُرَإِلُ ٱلْكِتَّهَاءِ وَ رِجُلَامُ إِلَى الْأَرْضَ مُطَادًا لِوَضِّعِهِ إِذَا كَانَ مَعْكُوساً والوَضْعان مُسْفِئْيانِ زُجُوديَّان مُتَعَاقِبَان عَلَى مُوَّضُوع وَاجِدِمِنْ عَيْرَ أَنْ يَجْتَمِعًا فِيهِ وَبَيْنَهُمْ عَايُةُ الخِلاف، وَكُذَا ٱلحَالُ فِي ٱلاِسْتِلِقَاءِ وَالْاِتِبِطَاحِ، وَ أَمَّا ٱلصِّدَّةُ نَكَٱلْإَصْدَ إِنْتِصَاباً ٱوْ الْأَثْحَثُو إغْجِنَاءُ.

وَ فِي تَصْوِيرِ غَايَةِ ٱلْخِلَافِ فِي ٱلْوَضَعِ خِفَاءً ثَلْيُتَأْمَلُ.

لِلْوَضْعِ مِنْنِيانِ آخَرُانِ عَيْرُ الْمُعْنَ اللَّوْلِيِّزِ أَحَمَدُهُمَا كَوْنُ الثَّنَّي وَقُابِلاً لِلإشارَة الْجِسْيَةِ. وَ الإِشَارَةُ كِنَا نُقِل عَن «الشِّفَاءِ» تَعِينُ الْجَهَة إِلْتِي تَغُعِّنُ ٱلثِّنَّ مَنْ جَهَات هٰذاً إِلْهَالَمْ. وَعَكَيَهُ فَكُلُّ جُسَمٌ وَجُسَّمَانِيَّ يُقْبَلُ ٱلْوَضَّعَ بِهٰذا الْمُعَقَّا، فَالْتَقَطَةُ ذاتُ وَضْع بخِسِلان ِ ُ وَ كَانِيهِمَا مَعَنَىُ أَخَصٌّ مِنَ ٱلْأَوَّلِ، وَهُو كُوْنُ الْكُمِّ قَابِلاً لِلْإِشَارَةِ الْحِسْيَةِ بِحَيْثُ يُقَالُ: أَيْنَ هُوَ مِنَ ٱلْجَهَاتِ وَ أَيْنَ بُعْضُ أَجَّزِاتِهِ الْتَصَلَةَ بِهِ مِنْ بَعْضٍ.

لَّ تَكُونُ نُوقِشَ فِيهِ بِأَنَّ الْحُطُّ وَالْسَطَّعَ، بَل أَلِمُسَمَ الْتَعْلِيعِى لاَ أَيْنَ لَمَا لَوْلاَ تَعَلَّعُها بِالْمَادَةِ الْحَسَانِيَةِ فَلَا يَكُن مُبَرِّدُ الْاِتِّصَالِ الكَحِى فِي إِيجابِ تَبُولِ الإِصَارَةِ الْمُسْيَةِ حَتَى يُقَادِنَ الْمَادَةَ. نَعَمْ لِلْصَّوْرَةِ الْخِيَالِيَّةِ الْجَرَدُةَ مِنَ الكَيْرِ إِصَارَةً خِيالِيَّةً وَكَذَا لِلْصَّوْرَةِ الْمَثَلَيَّةِ إِصَارَةً تُسَاجُعُها.

# اَلْفَصْلُ الْعِشُرُونَ

# فِي الجِدَةِ

وَ تُسَتِيِّ إِيْضاً الْلُكِ وَهِى الْقَيْقُةُ الْحَاصِلَةُ مِنْ إِحَاطَةِ شَيْءِ بِعَلَى وَبِعَيْثُ يَسْتَقِلُ الْفِيطُ بِالْتِقَالِ الْفَاطِ. وَالْمُوْضُوعُ هُو الْفَاطُ، فَالإحَاطَةُ الْتَامَّةُ كَامِاطَةَ إِهَابِ الْمُيُوانِ بِهِ، وَ الْإَحَاطَةِ النَّامِةُ كَامِاطَةِ إِلَّا إِلَى جَدَةٍ طَبِيعِيَّة رِ الْآخُكُمُ وَنُحُو ذَلِكَ. وَتَنْقَدِمُ إِلَى جَدَةٍ طَبِيعِيَّة رَكُما فِي الْمُتَالِدُ النَّكُ مُنْ وَنُكُو ذَلِكَ. وَتَنْقَدِمُ إِلَى جَدَةٍ طَبِيعِيَّة رَكُما فِي الْمُتَالِدِ النَّهُ مَنْ الْمُنْفَالِ النَّوْلُ وَفَيْ الْمُتَلَّالِ اللَّهُ الْمُنْفَالِ: هُو يَقُدُ يُعَمِّرُ عَلَيْهِ لَهُ الْمُتَلِّسُ وَ لَا لَمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَل

َ قَالَ فَى ٱلْأَسْفَارِ: هِ وَ قِنْدِيْمَكِّزُ عَنِ الْمِلْکِ، مِقُولَةِ لَهُ، فَنْهُ طَبِيعِيُّ كُكُوْنِ القُوئَى الْمُنْفَس وَ مِنْهُ اعْتِبَازٌ خَارِجِيُّ كُكُوْنِ القَرَس لِزَينِهِ قَنِي الْمِقِيكَةُ الْمِلْكُ يُعْالِفُ هَذَا ٱلْإِصْطِلاح، فَانَّ طَذَا وَ يُنَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ لَهُ لَا يَعِيهُ مِنْ اللَّهِ لِللَّهِ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ

مِنْ مَقُولَة الْمُضَافِ لَأَغُيْنِ إِنْهَىٰ (ج ۴ مَس ٢٢٣)

وَالْحَقِّ أَنَّ الْلَکَ الْحَقِيقُ الْلَبِّی فِی مِثْلِ کُوْنِ الْقُوکَ لِلْتَفْسِ خَيْرِيَّةُ وُجُودِيَّةُ هِي قِنَامُ وَجُودِيَّةً هِي قِنَامُ وَجُودِ مَثْنَ مُ لَكُنْ مُلْكَ فَاءَ فَلَيْسُ مَعْنَى مُقُولِيَّا، وَ الْمُلْكُ الْإَعْتِبَارِيُّ اللّهَ عَلَى الْمُقْتِقِ وَوْنَ مُقُولِيَّا، وَ الْمُلْكَانِ عَبَارُ لِلْمِلْكِ الْحَقِيقِ وَوْنَ مُقُولَةِ ٱلإِخْسَافَةِ، وَ الْإَعْتِبَارُ لِلْمِلْكِ الْحَقِيقِ وَوْنَ مُقُولَةِ ٱلإِخْسَافَةِ، وَ سَنُشِيرَ إِنْ شَاءَ اللّهُ إِلَى هَٰذَا ٱلْبَحْثِ فِي مُرْحَلَّةِ الْعَاقِلِ وَ الْمُقَولِدِ.

# اَلْفَصْلُ الْحَادِي وَالْعِشْرُونَ

# فِي مَقُولَتُي أَنَّ يَفْعَلَ وَ أَنْ يَنْفَعِلَ

ٱقَاآلُاَ وَكُولَ فَهُوَ هِيَئَةَ غَيْرُ فَارَّهَ حَاصِلَةً فِي ٱلْنَفْي وِٱلْمُؤَثَّرِ مِنْ تَأْثِيرِهِ مِادَامُ يُؤَثِّرُ كَتُسْخِينَ ﴿ ٱلْمُسَخِّنَ مُادَامُ يُسَخِّنُ وَتَبْرِيدِ ٱلْمُبَرِّدُ مَادَامُ يُبْرِّدُ

وَ أَمَّا ٱللَّهِي نَهُو مَيْئَةً غَيْرُ قَازَةً خاصِلَةً في الْتَأْتُرِ مادامَ يَتَأَثَّرُ كَتُسَّخُّن الْتَسَخِّنِ مادامَ

يُتَسَخُّنُ وَ تَبُرُّدِ ٱلْمُتَبَرِّدِ مَادُامَ يَتَبَرَّدُ.

و مِنْ خُاصَةٍ هَاٰتَيْنِ أَلْمُقُولَتِيْنِ <u>ٱقُلاَ</u>كُهٰا يَظْهَرُ مِنَ ٱلأَثْمِثَلَةِ أَنَهُا تَعُرُضُانٍ غَيْرُهُا مِسِنَ اَلْمُؤْلِاتِ كَالْكَيْفِ وَالْكُمْ وَالْوَصْعِ وَعَيْرُهَا.

وَ الْنِيهَا أَنَّ مَعْرُوضَهُما مِنْ حَيْثُ هُوَ مَعْرُوضَ لأيَخْلُو عَنْ حَرَكَةِ وَلِذَا عُبِرَّ عَنْهُما بِكُفْطِ أَنْ يَغْفَلَ وَ أَنْ يَنْفِعَلَ الْطَاهِرَيْنِ فِي الْحَرَكَةِ وَ التُتَدَرِجِ دُونَ الْفِهْلِ أَلْاَتِنْفِعالِ الذَّيْسِ رُجَسًا يُسْتَعْمَلُانِ فِي الْتَأْثِيرُ وَ الْتَأْثُرُ الْلَاَفْتِي غَيْمِ التَّدْرِيجِيِّ وَبِالْجُسْلَةِ الْمُقُولَتُانِ خَيْتَنَانِ عَارِضَتَانِ بِلَغُرُوضِهِما مِنْ يُجْلَعَهُ مَالَهُ مِنَ الْحَرَكَةِ.

ُ قُأْلَ فِي الاَسْفارِ: «وَ اَعْلَمْ أَنَّ وَجُودَ كُلِّ مِنْهُما فِي الْخَارِجِ لَيْسَ عِبْارَةً عَنْ نَفْسِ الْنُسُلُوكِ إِلَىٰ مُرْتَبَةً فَإِنْهُ بِعَيْنِهِ مَعْنَ الْخَرَكَةِ، وَلا أَيْضاً وُجُودُ كُلِّ مِنْهُما وُجَودُ الْمَقُولاتِ الْقَ يَعْفِيها التَّحْدِيكُ وَالتَّحُوكُ، كَالْكَيْفِ مِثْلُ السَّوادِ، وَالْكُمُّ مِثْلٌ مُقْدارِ الْجِسْمِ النَّامِي اَوْرَ الْوُضْمَ كَالْجُلُوس وَالاَتْتِصَابِ وَلاَغَيْرُ ذَلِكُ.

بَلْ وَجُودُهُمْا عَبَارَةً عَنْ وَجُودٌ كَفَى حِنْ طَدِهِ الْقَوْلَاتِ مَادَامٌ يُؤَيِّرُ اوْ يَتَأَثَّرُ، فَوجُودُ الْسَوَادِ اوَالْسَخُونَةِ مَثَلًا مِنْ خَيْثُ إِنَّهُ سَوَاذً مِنْ بَابِ مَقُولَةِ الْكَيْفِ وَ وُجُودُ كُلِّ مُنْهِما مِنْ حَيْثُ كُوْنِهِ تَدْرِعِينًا يَعْصْلُ مِنْهُ تَدْرِعِيِّنَ آخَرُ اَو يَعْصُلُ مِنْ تَدْرِعِيِّ آخَر هُوَ مِنْ مَقُولَةِ أَنْ يَغْمَلُ اَوَ أَنْ يَنْفُولُ:

وَ أَمَّا نَفْسُ سُلُوكِهِ التَّدْرِيجِيّ، إِنْ خُرُوجُهُ مِنَ الْقُوَّةِ إِلَى الْبَعْلِ سَواهُ كَانَ فِ جَانِب الفاعِلِ اُرُّ فِي جَانِبِ الْمُنْعَلِ فَهُوَ عَيْنُ اَلْحَرَّكَةِ لَاَعَيْرُ فَسَقَدْ فَسَبَتَ غَسَوٌ قُسُوتِهِا فِي الخَسِارِجِ وَعَرَضِتَهُمَا»، إِنْتَهَلَٰ. (ج ۴، ص ٢٧٥)

وَ أَمَّا اَ الْإِشْكَالُ فِي وَجُودِ الْمَعَوُلَتُيْنِ مِانَّ تَأْفِيرُ الْمُؤَثِّرِ يَتْنَعُ أَنُ يَكُونَ وَصَفَا فُبُوتِيّاً وَاتِداً عَلَىٰ وَأَتِ الْمُؤْثِرِ وَإِلاَّ إِفْتَقَرَ إِلَىٰ ثَاقَيرِ آخَر فِي ذَٰلِكَ الْتَأْفِيرِ وَ نَنْقُلُ الْكَلامُ إِلَيْهُ فَيَتَسَلْسَلُ وَاهِباً إِلَىٰ عَيْرِ ٱلنّهَايَةِ وَهُو كُمْصُورٌ بُينَ خَاصِرَيْنَ: الْمُؤثِّرِ وَالْمُتَأْثِّرِ.

وَ يَجْرِي ثَظِيرٌ ٱلإِشْكَالِ فِ زِيَادَةِ ثَاكَّرُ ٱلْمَثَأَثَرُ عَلَىٰ ذَاتِ ٱلْمَثَاثِرِ، فَلُوكَانَ قَبُولُ الْأَثَىرِ زائداً عَلَىٰ ذَاتِ الْقَابِلِ احْتَاجَ إِلَىٰ قَبُولِ آخَرٍ، وَنَنْقُلُ الْكُلامُ الْكِيْهِ فَيَتَسَلَّسَلُ وَهُوَ مُصُّودُ كَهُنَ حَاصِعَ يَنِ، فَالْتَتَآثِيرُ وَ ٱلْتَأَثَّرُ، سُواهِ مُكَانًا دَفْعِيَيْنِ أَوْ تَنْدَدِ عِجِيَّيْنِ، وَصُنْفُانِ عَندَمِيّانِ غَسَيْر مُوجُودَيْنِ فِي الْخُلِوجِ:

فَيَدَّفَهُ أَنَّهُ إِنَّا يَمْ ِ فِهَا كُانَ الْآثَرُ القَبُوقِ النَّهُ وَضَ مَوْجُوداً بِوَجُودٍ مِنْحَازِ يَحْتَاجُ إِلَىٰ تَاثِيرٍ مِنْحَازِ جَدِيدٍ يُخْصِّهُ وَ أَمَّا لَوْكَانَ ثَابِناً بِثُبُوتِ الْمُرِ آخَرَ فَهُو جُمُولُ بِهَيْن إَجُمُولَ الْمَعَلَّقِ يَقْتُبُوعِهِ، وَ التَّأْثِيرُ وَ التَّآثُرُ التَّذرِيجِيَّانِ مَوْجُودان بِمَثِن إِيْجَادِ الْكَيْفِ كَالْسَوادِ فَى الْمُسُودِرَوَ الْمُسَوِّدِ وَ لَا دَلِيلَ عَلَىٰ وَجُود اللَّقِيْءِ أَقَوْىٰ مِنْ صِّدْق مِمْمُهُومِهِ عَلَىٰ عَيْنٍ خارِجِيِّ فِ قَضِيّةٍ لَحْارِجِيَّةٍ رَ

## درس بیست و هشتم (۲۸)

# فصل نوزدهم

## در (مقولة) وضع

«وضع» عبارت از هیئتی است که از نسبت دادن برخی از اجزاء شیء به بعض دیگر، و یا نسبت دادن مجموع اجزاء شیء، به خارج از شیء پدید میآید<sup>(۱)</sup> مثل حالت قیام و قعود<sup>(۲)</sup> و استلقاء (به پشت خوابیدن) و حالت انبطاح<sup>(۳)</sup> (و به رو خوابیدن).

### اقسام وضع:

«وضع» به دو قسم، تقسیم می شود: جمابالطبع» (وضعی که طبیعت شیء آنرا اقتضاء میکند) و حفیر هابالطبع». (وضعی که طبیعت نبیء آنرا اقتضاء نبمیکند) وضع، به نبحو مابالطبع، مثل استقرار درخت بر روی ریشه و ساقهٔ خود و حفیر هابالطبع» مثل نسبت ساکن خانه به خود خانه.

وضع، علاوه بر تقسيم بالا، به دو قسم: «هابالفعل» (يعني أنجه كه وضع به أن نسبت

۱- التحصیل ص ۳۳ و ص ۳۲ و ص ۴۱۵ - مقاومات ص ۱۳۲ - اسفار ج ۴ ص ۲۲۰ - شرح منظومه ص ۱۳۹. ۲- مطارحات ص ۲۷۵. (شارح) ۲- مباحث مشرقیه ج ۱ ص ۳۵۰. (شارح)

داده می شود فعلیت داشته، موجود باشد) و «هایالقوّه» (یعنی آنچه وضع به أن نسبت داده می شود وجودش بالقوّه باشد) منقسم می شود (۱۰).

### آیا تضاد و شدّت و ضعف در وضع جاری است یا نه ا

گفته شه که تضاد و شدت و ضعف در وضع واقع میشود:

اما تضّاد مثل اینکه انسانی که سرش رو به آسمان و پاهایش رو به زمین باشد، این حالت، ضدّ حالتی است که پایش، رو به آسمان و سرش رو به زمین باشد (زیرا) هر دو وضع، ممنای وجودی هستند که بر یک موضوع مثل یک فرد انسان بطور تعاقب، وارد میشوند بدون اینکه در آن موضوع (مثل یک فرد انسان هر دو) جمع شده باشند و بین این دو وضع، غایت خلاف وجود دارد و همچنین است کلام در استلقاء (به پشت خوابیدن) هو انطباح» (به زر خوابیدن).

آمّا وقوع شدّت و ضعف، در وضع<sup>(۲)</sup>، مثل *کسی که* بدنش را شدیداً راست نگه دارد و یا شدیداً خم کند.

ولکن (اشکال موجود در تضّاد وضع این است که) در تصویر این نوع وضع، غایت خلاف که لازمهٔ تضّاد است، چندان روشن نیست و لازم است در آن، تأمّل بیشتری بشود.

### دو معنای دیگر برای وضع:

برای وضع، دو معنای دیگر غیر معنای مقولی (که در مقابل سایر مقولات ده گانه قرار دارد) ذکر شده است:

معنای اوّل: بودن شیء قابل اشارهٔ حسّی -- و اشاره همانطور که از شفای (پـوعلی سینا) نقل شده است تعیین جهتی خاص است برای شیء از میان جهات این عالم.

> ۱- التحصيل ص ۴۱۵ - مقاومات ص ۱۳۵ - مطارحات ص ۲۷۶ - اسفار ج ۴ ص ۲۲۲. (هارج) ۲- اسفار ج ۴ ص ۲۲۳. (شارح)

بنابراین معنی (که برای اشاره گفته شده) هر جسم و هر شیای که به نحوی با جسم در رابطه میباشد، وضع را قبول میکند پس نقطه دارای وضع است (برای اینکه قابل اشارهٔ حشی است) بخلاف وحدت که دارای وضع نیست (زیرا در خارج، قابل اشارهٔ حشی نیست).

معنا<u>ی دوّم:</u> معنای دوّم اخص از معنای اوّل است و آن، بودن کمّ، قابل اشارهٔ حتی به نحوی که گفته می شود او، از میان جهتهای (موجود در خارج) کجا قرار دارد؟ (و بعض اجزاء منسل به شیء نسبت به بعض دیگر، چه نسبتی دشته و کجا قرار دارد؟ (و جهت اینکه معنای دوّم، اخص از معنای اوّل است اینکه خصوصیّت اخیر «یعنی خصوصیّت اینکه قابل اشارهٔ حشی است به نحوی که می توان سؤال کرد که در میان جهات مختلف موجود در خارج کجا قرار دارد؟» را تنها معنای دوّم دارد و معنای اوّل از این جهت، عامّ می باشد)

ولکن جای مناقشه در این جا وجود دارد به این نحو که خط و سطح بلکه جسم تعلیمی درصورتیکه متعلق به ماده جسمانی نبوده باشد قابل اشاره حسّی نبوده و اصلاً «آیّن» برای آنها، نیست.

پس مجزد اتصال کنی (که در خط و سطح و جسم وجود دارد) به تنهائی در قبول اشاره حسّی، کافی نیست مگر اینکه اتصال کنی، با مادّه مقارن شود (و در این صورت قابل اشارهٔ حسّی بودن را میپذیرد).

آری کم با اینکه مجرّد از مادّه است اشاره خیالی در آن متصوّر است و همچنین به مورت عقلی کمّ، اشاره مسانخ و مناسب با آن، وجود دارد (ولکن این صورتها هیچ کدام قابل اشارهٔ حسّی نیستند و نمی توان آنها را در جهتی از جهات قرار داد و اشاره به آنها نمود)

۱- اسفار ج ۴ ص ۲۲۲. (شارح)

## فصل بيستم

# در مقولهٔ «جدّه»

این مقوله، وملکته نیز نامیده می شود و آن عبارت از هیئتی است که از احاطهٔ یک شیء بر شیء دیگر پدید می آید بطوریکه با انتقال شیء مُحاط (یعنی شیء احاطه شده) شی محیط (یعنی شیء احاطه کننده) نیز منتقل شود و موضوع آن، شیء محاط می باشد.

يس احاطة تامّه، مثل احاطة بوست حيوان كه همة حيوان را پوشانده است.

و احاطهٔ ناقص که به هنگام پوشیدن پیراهن در بدن و تعلین در پاها و انداختن انگشتر در دست و نظایر اینها، پدید میآید.

وجده منقسم میشود به وجده طبیعی مثل احاطه پوست حیوان که او را فرا میگیرد دو غیر طبیعی مثل احاطه پیراهن بر بدن و نعلین بر پاها و انگشتر بر انگشت و غیر اینها از مثالها.

«صدرالمتألّهین» (ره) در اسفار میگوید:

«گاهی از هِلک، به مقولهٔ «لَهُ» تعبیر آورده می شود، پس برخی از اقسام آن، طبیعی است مثل «بودن اسب است مثل «بودن اسب برای زید» بس در واقع «ملک»، با اصطلاع «لَهُ» متفاوت است زیرا موارد نام برده در بالا از سنخ «مَعُولهٔ مضاف» میباشد نه مقولهٔ دیگر.(۱)

حقّ این است که حملت حقیقی ه که در مثل بودن قوا برای نفس، وجود دارد حیثیت وجودی است و آن وابسته بودن وجود یک شی به شیء دیگر است بگونهای که آن شیء مختص به این شیء بوده که در آن، هر نوع تصرّف که میخواهد انجام دهد پس این نوع، از ملک حقیقی، در این گونه موارد معنای مقولی ندارد (۱).

و ملک اعتباری که در مثل بودن اسب برای زید، وجود دارد این (در حقیقت) اعتبار ملک حقیقی است بدون اینکه در مقولهٔ اضافه، داخل باشد.

و ما به این بحث در مرحلهٔ عاقل و معقول خواهیم پرداخت.

## فصل بیست و یکم

# در دو مقولهٔ «اَنْ يَفْعَلَ» و «اَنْ يَنْفَعِلَ»

امّا مقولهٔ اوّل: (اَنْ یَهْعَلَ) آن، هیئتی است غیر قاز که در شیء تأثیر کننده از جهت تأثیر در شیء دیگر پدید میآید مادامیکه مُؤثّر است مثل حرارت دادن یک شیء حرارت دهنده مادامیکه خنک میکند.

امًا مقولهٔ دوم: (اَنْ يَنْفَول) آن، هيئتی است غير قارَ که در شیء مُتأثّر، حاصل میشود ماداميکه متأثّر بوده اثر را میپذيرد، مثل حرارت شيء حاز و گرم ماداميکه حرارت را از شيء حرارت دهنده، میپذيرد و مثل سردی و خنکي شيءِ سرد ماداميکه خنکی و سردی را از شيءِ خنک کننده، قبول میکند.

## از خواص این دو مقوله:

اِوِّلاً: همانطور که آز مثالهای بالا آشکار است این دو مقوله، بر سایر مقولات از قبیل کیف و کنم و وضع و غیر اینها (از مقولاتی که در آنها حرکت تدریجی واقع میشود) عارض میشوند.

ثانیا: اشیائی که معروض این دو مقوله واقع می شوند از این جهت که معروض این دو مقوله هستند، خالی از حرکت نیستند از اینرو، از آن، به لفظ «آنْ یَفْعَلْ» و «آنْ یَنْفَعلی» تعبیر آورده شده که ظهور در حرکت و تدرج دارند نه با لفظ «فعل» و «انفعال» که چهبسا در مورد تأثر دفعی غیرتدریجی، استعمال می شوند.

بطور کلّی این دو مقوله، که دو هیئت عارض بر معروضشان میباشد از جملهٔ اشیائی هستند که دارای حرکت میباشند<sup>(۱)</sup>

### مرحوم ملاصدرا (ره) در اسفار میگوید:

«بدان که وجود هر یک از این دو مقوله (آن یَفْعَلُ وَ آن یَنْفَیلَ) در خارج، عبارت از سلوک از مرتبهای (از تأثیر و تأثر) به مرتبه دیگر نیست زیرا این نحو سلوک به عینه معنای حرکت است (و حرکت نیز یک معنای ماهوی نیست تا مقولهای از مقولات باشد) و نیز وجود این دو مقوله، وجود مقولاتی نیست که به واسطه آنها تحریک و تحرّک واقع میشود نظیر کیف در مثل سواد (سیاهی) و کم در مثل مقدار جسم نامی یا وضع مثل جلوس و مستویالقامه بودن و نه غیر اینها از مقولات بلکه وجود این دو مقوله، عبارت از وجود شیءای از این مقولات است مادامیکه مُؤثّر است (آن یَفْعَل) و یا متأثر (آن یَفْعَل).

پس وجود سیاهی یا گرمی مثلاً از این جهت که سیاهی است یا گرمی، از باب مقولهٔ «کیف» میباشد امّا وجود هر یک از این دو (سیاهی و گرمی) از این حیث که خود، امر تدریجی بوده از آن، تدریجی دیگر حاصل میشود یا خود، از امر تدریجی دیگری حاصل میشود، از مقولهٔ «آن یَفْتَل» و یا «آن یَفْفَل» میباشد.

اما خود تغییر تدریجی یعنی خارج شدن آن، از قوّه به فعل خواه در طرف فاعل یا در طرف منفعل باشد، عبارت از عین حرکت است نه چیز دیگر پس (از مطالب بالا) ثابت شد که این دو مقوله در خارج یک نحو وجودی دارند (و آن یک وجود تدریجی است که استقلالی از خود ندارند) و عرضی بودن آن دو (نیز) محرز میباشد(۲) (زیرا نیاز به موضوعی دارند که بر آن عارض میگردند.)

#### دو اشكال:

اشکال اوّل: (۱) در وجود خارجی این دو مقوله است به اینکه محال و ممتنع است که تأثیر (شیء) مُوْتُر، و صغب ثبوتی زاید بر ذات مُوْتُر باشد و اگر تأثیر وصف ثبوتی زاید بر ذات موْتُر باشد در این تأثیرش، نیاز به تأثیر دیگری دارد و ماکلام را منتقل به تأثیر دیگر میکنیم و این عمل، همینطور تا بینهابت، تسلسل بیدا میکند در حالبکه میدانیم که امر ما، محصور بین مُوْتُر و مُتأثِر میباشد (و با فرض تسلسل به یک امر ثابت مؤثّر نمیرسیم).

اشكال دوّم: اينكه حالت تأثر و پذيرش شيء مُتأثّر، يك امر زائد بر ذات مُتأثّر، مي امر زائد بر ذات مُتأثّر، مي باشد، حال اگر قبول اثر، زائد بر ذات قابل باشد نياز به قبول ديگري دارد و ماكلام را به آن منتقل و همين طور تا بي نهايت تسلسل بيدا مي كند درحاليكه مي دانيم كه امر، محصور بين دو امر مُؤثّر و مُتأثّر مي باشد (و در اينجا چنين نمي باشد).

پس تأثیر و تأثّر، خواه دفعی باشند یا تدریجی، دو وصف عدمی بوده، در خارج موجود نیستند.

#### باسخ:

پاسخ از این دو اشکال، اینگونه داده می شود که این دو اشکال، هنگامی صحیح و تمام هستند که اثر ثبوتی مفروض، بوجود جداگانه و مستقلی موجود باشد به نحویکه به تأثیر جداگانه و جدید که مخصوص خودش باشد، محتاج باشد،

ایها اگر امر ثبوتی مفروض، به ثبوت امر دیگری ثابت باشد پس او، مجعول است به همان جعلی که متعلق به متبوعش بوده است (و به جعل علیحده، نیاز ندارد (پس) تأثیر و تأثر تدریجی، موجود میشوند به عین ایجاد کیف (با هر مقولهٔ دیگری که تأثیر و تأثر در آن جاری میگردد) مثل سیاهی در شیء سیاه کننده «مُسوّد» و سیاه شونده «مُتسوّد» (که در اوّلی یعنی سیاه کننده «مسوّد» تأثیر تدریجی و در دوّمی یعنی شیء سیاه شونده «مُتسوّد» تأثیر تدریجی و در دوّمی یعنی شیء سیاه شونده «مُتسوّد» تأثیر تدریجی

۱- مهاحث مشرقیه ج ۱ ص ۲۵۶ و ص ۴۵۸ - اسفار ج ۴ ص ۲۲۵ و ص ۲۲۸. (شارح)

شیء سیاه شونده هر دو با همان ایجاد سیاهی صوجود می شوند و به وجود مستقلٌ و جداگانه ای نیاز ندارند).

پس اگر دلیلی که اثبات سیاهی در شیء سیاه کننده و سیاه شونده میکند همان دلیل نیز اثبات تأثیر تدریجی سیاه کننده و تأثیر تدریجی سیاه شونده را نیز اثبات میکند قوی ترین دلیل بر وجود شیء همانا صدق مفهوم آن بر یک ذات خارجی در یک قضیه خارجی میباشد.

## خلاصةً درس بيست و هشتم:

برای وضع سه معنا گفته شده است:

اوّل معنای مقولی در مقابل سایر مقولات و آن هیئتی است که از نسبت دادن برخی از اجزاء شیء به شیء دیگر از اجزاء شیء به به شیء دیگر پدید می آید:

دوم بودن شيء قابل اشاره حسي.

سوّم بودن کم قابل اشاره حسّی باینکه مثلاً بعضی از اجزاء متّصل به شیء نسبت به بعض دیگر کجا قرار دارد؟

وضع به دو قسم: «ما بالطّبع» و «غیر مابالطّبع» تقسیم میشود، تفصیل این مطالب همراه این مطلب که آیا تضاد و شدت و ضعف در وضع جاری است یا نه؟ در متن درس بیان شده است.

مقولة جَدَه و ملك هيئتي است كه از حاطة يك شيء به شيء ديگر پديد ميآيد.

احاطهٔ یا تامّه است یا ناقصه، یا طبیعی است یا غیر طبیعی و ملک یا حقیقی است یا غیر حقیقی تفصیل این مطالب در متن درس ذکر شده، مراجعه نمائید.

مقولهٔ «آنْ یَفَعَلَ» هیئتی است غیر قار که در شیء تأثیر کننده از جهت تأثیر در شیء دیگر پدید می آید مادامی که مُؤثّر است.

مقولهٔ «آنْ یَنْفَعِلَ» هیئتی است غیر قارَ که در شیء متأثر حاصل می شود مادامی که متأثر است این دو مقوله دو خاصیت دارند این دو خاصیت همراه عبارتی از صدرالمتألهین در این زمینه در متن درس اورده شده، مراجمه نمائید.

دو اشکال مربوط به این دو مقوله در متن درس ذکر شده و پاسخ آن دو نیز ذکر گردیده است

## پرسشها:

- ۱- برای مقولهٔ وضع سه معنا ذکر شده آن سه معنی را ذکر و برای هر کدام مثالی بیاورید.
- ۲- وضع بدو قسم «مابالطبع» و «غیر مابالطبع» تقسیم شده، آنرا بیان و برای هر کدام
   مثالی بیاورید.
  - ۳- آیا تضاد و شدت و ضعف در وضع جاری است یا نه؟ در هر صورت جرا؟
- ۳- مقولهٔ جده را معنی کنید ضعناً جدهٔ طبیعی و غیر طبیعی و ملک حقیقی و ملک
   اعتباری را توضیح دهید.
  - ۵- مقولهٔ «آنْ يَفْعَلُ» و «آنْ يَنْفَعِلَ» را توضيح و براى هر كدام مثالى بزنيد
    - ۶- نظر ملاّصدرا (ره) را در دو مقوله: بالا بیان کنید.
- ۲- دو اشكال در دو مقوله «آنْ يَفْعَلُ» و «آنْ لايننْفُعِلُ» وارد شده، أندو را بيان و پاسخ از اندو را نيز ذكر كنيد.

المركلة السابعة

# فِي الواحِدِ وَالْكِثيرِ

و فِيها تِسْعَةُ فُصُولِ:

# اَلْدُرْسُ التَّاسِعُ وَالعِشْرُونَ (٢٩)

# ٱلْفَصْلُ الْاَوَٰلُ

# فِى أَنَّ مَفْهُومَ الْوَدَدَةِ وَالْكِثْرَةِ بَدِيبِيُّ غَلِئً عَن الْتَعْرِيفِ

يَنْقَسِمُ الْمُوْجُودُ إِلَى الْوَاحِدِ وَالْكَثِيرِ، فَكُلُّ مَوْجُودَ إِمّا وَاحِدُّ وَ إِمّا كَثِيرُ، وَالحُقُ أَنَّ الْوَحَدَةَ وَالْكِثِرَةَ مِنَ الْفَاهِمِ الْعَامَةِ الْصَّرُ وَرِيْةِ النَّصَوُّرِ الْمُسْتَغْنَيةِ عَنَ التَّمْرِيفِ كَالُوجُوبِ وَالْإَمْكُانِ، وَ لِذَا كَانَ مَا عَرَّفُهُمْ إِلَّهُ مِنَ الْقَعِيفِ لَا يَخْلُو مِنْ دُوْدٍ، وَ تَعْرِيفُ النَّفُومِ بِنَفْسِهِ كَتَعْرِيفِ الْكِثْلُ مِنْ دُوْدٍ، وَ تَعْرِيفُ النَّقُ مِنْ الْمُعْهَ الْقَي يُقَالُ إِنَّهُ وَاحِدُ فَفِيهِ أَخَذُ الْإَنْقِسُمُ مِنْ الْجُهَةِ الْقَي يُقَالُ إِنَّهُ وَاحِدُ فَفِيهِ أَخَذُ الْإِنْقِسُمُ مِنْ الْجُهَةِ الْقَي يُقَالُ إِنَّهُ وَاحِدُ فَقِيهِ أَخَذُ الْالْتِقْسُمُ مِنْ الْجُهَةِ اللَّقِي لِلْأَاحِدِبِالْوَاحِدِ، ثُمَّ تَعْرِيفِ الْكَثِيرِ بَاللَّهُ لِلْوَاحِدِبَالُواحِدِ، ثُمَّ تَعْرَيفِ الْكَثِيرِ بَالْكَثِيرِ وَقَدْ كَانِتِ الْكُوثُونَ مُنْ الْوَحْدَةُ الْوَحْدِ فَا لَكِيْكِرِ وَقَدْ كَانِتِ الْكُوثُونَ مُنَافِقًا إِلَى كُونِهِ تَعْرِيفِ الْكَثِيرِ وَقَدْ كَانِتِ الْكُوثُونَ مُنْ الْوَحْدِ وَهُو الْكَثِيرُ وَقَلْكُونُ وَ الْكَثِيرُ وَقَدْ الْكَثِيرُ وَقَدْ الْوَحْدِ وَهُو الْكَثِيرُ وَقَدْ الْكَثِيرُ وَالْكُنِيرُ وَالْمُؤْتُ فَى الْعُلْتِيرُ وَالْمُؤْتُ الْوَاحِدِ وَهُوا الْكَثِيرُ وَعَلَى الْكَثِيرِ وَالْمُؤْتُونَ وَالْكُنِيرُ وَالْمُؤْتُ الْوَاحِدِ وَهُوا الْكَثِيرُ وَالْمُؤْتُونَ الْمُعْتَعِلَ مِنْ الْوَحْدِ وَهُوا الْكَثِيرُ وَالْمُؤْتُونَ الْمُعْرِيفِ الْكَثِيرُ وَالْمُؤْتُ الْمُؤْتِيلُ الْمُعْرِيفِ الْكَثِيرُ وَالْمُؤْتُونَ الْمُؤْتِيلُ الْمُعْدِلُونُ الْمُؤْتِيلُونَ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتُونَ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِيلُ الْمُنْتِيلُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتُونَ الْمُؤْتِيلُونَ الْمُؤْتِيلُونُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتُونَ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِيلُ الْمُولُونُ الْمُؤْتُولُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتُونَ الْمُؤْتُولُ الْمُولُ الْمُؤْتُونَ الْمُؤْتُونَ الْمُؤْتُولُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتُ الْمُؤْتُونَ الْمُؤْتُونَ الْمُؤْتُونَ الْمُؤْتُونَ الْمُؤْتُولِ الْمُؤْتُونِ الْمُؤْتُونِ الْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُ

فَالْحَقُّ أَنَّ تَمْرِيَهُهُ لِمَا عُرِّفًا بِهِ تَعْرَيْفُ لَنْظِيٌّ بِرَادْ بِهِ التَّنْبِيهُ عَلَى مَعَنَاهُا وَ عَيْبِرُهُ مِنَّ بَيْنِ اللّعَانِي الْفُرُونَةِ عِنْدَ النَّنْس، فَالْوَاحِدْ هُوَ الذِّي لاَينَقْسِمْ مِنَّ حَيْثِ إِنَّهُ لاَينَقْسِمْ، وَالْتَقْبِيدُ بِالْحَيْثِيَّةُ لِيَنْدَرِجَ فِيهِ الْوَاحِدُ عَيْرٌ الْمُقِيقِ الذِّي يَنْقَسِمُ مِنْ بَعْضِ الْوَجُوهِ وَ الْكَثِيرُ هُوَ الْذِّي وَنَا مُنْ مَنْ مَنْ مَنْ أَذَنَا مَنْ الْمُعَيِقُ الْمُقِيقِ الذِّي يَنْقَسِمُ مِنْ بَعْضِ الْوَجُوهِ وَ الْكَثِيرُ هُوَ الْذِي

يَنْقُسِمُ مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ يُنْقَبِمُ. فَقَدْ تَحَصَّلُ أَنَّ ٱلْمُوجُودَ يَنْقَسِمُ إِلَى الواحِدِ وَ الكثيرِ وَ هُنا مَعْنِهانِ مُتبايِنانِ تَباين أَحَد

القسمَين لِلأخِر.

تنبيه:

َ اَ اَلَهُ اَ إِنَّ الْوَحْدَةَ تُسَاوِقُ الْوُجُودُ، فَكُلَّ مَوْجُود فَهُوَ وَاحِدٌ مِنْ جَهَةِ أَنَّهُ مَوْجُودٌ حَقِّىٰ أَنَّ الْكِثْرَةَ الْمُوجُودَةَ مِنْ حَيْثُ هِى مَوْجُودَةً كَثَرَةً واحِدَةً كَا يَشْهَدُ بِذَلِكَ عُرُوضُ العَدْدِ لِهَا وَ الْعَدَدُ مُؤَلِّفُ مِنْ آحادٍ، يَقَالُ كَثَرَّةً وَاحِدَةً وَكَثَرَتانِ وَكَثَرَاتِ ثَلَاثِ، وَ عَشَرَةً وَاحِدَةً وَ عَثَرَتانِ وَكَثَرَاتٍ ثَلَاثِ، وَ عَشَرَةً وَاحِدَةً وَ عَشَرَتان وَ عَشَرَات ثَلَاثِ وَ فَكُذًا.

وَ رُبَهٰا يُتَوَهَّمُ أَنَّ إِنْقِسَامُ ٱلمَوْجُودِ إِلَى الْوَاحِدِ وَالْكَثِيرِ يُنَافِ كُونَ الْوَاحِدِ مُسْاوِقاً لِلْمُوَجُودِ، وَ ذَلِكَ أَنَّ الْكَثِيرَ مِنْ حَيْثُ هُوَ كُثِيرٌ مُوجُوذٌ لِكَانِ ٱلْإِنْقِسَامِ الْكَذْكُورِ، وَالْكَثِيرُ مِنَ حَيْثُ هُوَ كِثِيرٌ لِيَسَ. بُوَاحِدٍ، يُنْتِجُ أَنَّ بَعْضَ الْمُوجُودِ لِيْسَ بِوَاحِدٍ، وَ هُوَ يُنَاقِضَ قَوْهُمُّ: كُلُّ

مُوَجُودٍ فِلْهُو رَاجِدُ.

وَ يَدْفَعُهُ أَنَّ لِلْوَاحِدِ اعْتِبَارَيْن اعْتِبَارَهُ فِي نَفْسِهِ مِنْ غَيْرِ قِياسَ بَعْضِ مَصَادِيقِهِ إلى الْمَعْضِ فَيُسَاوِقُ أَلَّوْجُودَ وَ يَعْمُ مَصَادِيقِهِ مَنْ وَاحِدٍ وَ كَثِيرِ وَاعْتِبَارُهُ بِقِياسَ بِعْضِ مَصَادِيقِهِ اللهَ بعْضِ. فَهَنَاكَ مِصَادِيقِهِ لاَيُوجَدُ فِيهَا مِنْ مَعْنَى عَدَم الاَيْسَامِ مَايُوجَدُ فِي الْوَاحِدِ وَ إِنْ كَانُ فِيهَا ذَلِكَ كَالْعَشرة التِي لاَيْوجَدُ فِيهَا مِنْ مَعْنَى عَدَم الاَيْقِطَامِ مَايُوجَدُ فِي الْوَاحِدِ وَ إِنْ كَانُ فِيهَا ذَلِكَ كَالْعَشرة التِي لاَيْوجَدُ فِيهَا مِنْ مَعْنَى عَدَم الْوَاحِدِ هُو الْمَقِيشِ مِنْ حَيْثُ هُو مَقِيشَ وَالذّي إِنْ اللهِ اللهُ عَبِيلَ اللهُ الوَاحِدُ بِالْإِعْتِبَارِ النَّافِي وَ أَمَّا الوَاحِدُ بِالْإِعْتِبَارِ الْأَوْلِ فَهُو يَعْمُ الْوَاحِدُ وَالْكُثِيرَ الْفَاحِدُ وَالْكَثِيرَ عَيْدًا الْوَاحِدُ اللهِ الْعَبْرِ الْأَوْلِ فَهُو يَعْمُ الْوَاحِدُ وَالْكَثِيرَ عَيْدَاءِ اللهِ الْمُعْتِيلُ مَا الْوَاحِدُ اللهِ الْمُعْتِلُولُ فَهُو يَعْمُ الْوَاحِدُ وَالْكَثِيرَ عَيْدُ اللهِ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمَعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُنْسِادِ اللهُ وَاللّهُ الْمُعْتِلُ الْمُعْدِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُولُ الْمُعْلِى الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُولُ الْمُعْلِى الْمُؤْمِلُ الْمُعْتِلِ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلِ الْمُعْتِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْتِلِ الْمُؤْمِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُولُ الْمُعْتِلُ اللْمُعْتِلُ الْمُعْتِلِيلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ اللْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلِ الْمُعْتِلِ الْمُعْتِلِ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتَلِقِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُلْمُ الْمُعْتِلُ الْمُعْتِلِيلُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِقِلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْتِلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ ال

ُ وَنَظِيرُ ذَٰلِكَ إِنْقِسُامٌ مُطَلَق الْمُوجُودِ إِلَى مَا بِالْقُوَّةِ وَمَا بِالْفِعُلِ مَعَ مُسَاوَقَةً مَا بِالْفِعْلِ لِ لِلْطَلَقَ الْمُوجُودِ وَ اِنْقِسَامُ الْوَجُودِ إِلَى وَهِيّ وَ خَارِجِيّ يَتَرَتَّبُ عَسَلَهِ ٱلْآثَارُ مَعَ مُسَاوَقَةً الْخَارِجِيّ الْمُرَتَّبُ عَلَيْهِ الْآثَارُ لِمُطْلَقِ الْوُجُودِ فَكُلِّ مِنَ الْإِخْتِلَافَاتِ الْتُشْكِيكَتِةِ الْقَي لِمُقِيقَةً ﴿ الْمُورِيِّ الْمُرَتِّبُ عَلَيْهِ الْآثَارُ لِمُطْلَقِ الْوُجُودِ فَكُلِّ مِنَ الْإِخْتِلَافَاتِ الْتُشْكِيكَتِةِ الْقَي لِمُقِيقَةً ﴿ الْمُورِيَّةِ إِلَى اللَّهِ الْمُؤْمِدِينَ اللَّهُ الْمُعْلَقِ الْوُجُودِ فَكُلِّ مِنَ الْإِخْتِلَافَاتِ التَّشْكِيكَتِهِ الْقَيْ الْمِيقَةُ وَالْمُ

أَلُوجُودِ أَلْمُشَكِكَّةِ. ۗ

وَ نَظِيرٌ هِذَا الْتَوَهُم مُازَعُا يُتُوهُمُ أَنَّ الْوَحُدةَ مِنَ الْعَانِي الْإِنْبِرَاعِيَّةِ الْعَقْلِيَّةِ وَلَوْ كُانَتْ حَقِيقَةً خُارِجِيَّةً لَكِانَتُ لَهَا وَحُدَةً وَلِوَحُدَتِهَا وَحَدَةً وَهَلْمَ جَرًا فَيَتَسَلَّسُلُ.

وَ يَٰفُفَعُهُ أَنَّ وَحَدَتُهَا عَيِّنٌ ذَاتِهَا نَهِى وَاحِدَةً بِذَاتِهَا، نَظِيرُ مُا تَقَدَّمَ فِي الوُجُـودِ أَنَّـهُ مَوْجُودُ بِذَاتِهِ مِنْ غَيْرٍ خَاجَةِ إِلَى وَجُودٍ زَائِدِ عَلَىٰ ذَاتِهِ ِ

# اَلْفُصْلُ الْتَّانِي

# فِي اَقْسَامِ الْوَاحِد

اَلْوَاحِدُ إِمَّنَا حَقِيقٌ وَإِمَّنَا عَنْدُ حَقِيقٌ، وَ الْحَقِيقُ مَا اتَّصِفَ بِالْوَحْدَةِ لِذَاتِهِ مِنْ عَسَيْرِ وَاسِطَةِ فِي الْعُرُوضِ كَالْإِنْسَانِ الْوَاحِدِ وَغَيَّرُ الْحَقِيقِ بِخَلَافِهِ كَالْاَنْسَانِ وَالْفَرْسِ الْمُتَّحِدُيْنِ فِي الْحَيْوَانَ وَيَنْتَهَى لَاعْنَالُهُ إِلَىٰ وُاحِدِ حَقِيقٌ.

وَالْوَاحِدُ الْحَقِيقِيِّ إِمّا ذَاتُ هِيَ غَيْنُ الْوَحَدَةِ وِ إِمّا ذَاتْ مُتَّصِفَةٌ بِالْوَحَدَةِ, وَالْأَوّلُ هُوَ صَرَّفُ الشَّىءِ ٱلذِّي لاَيْتَفَكِّي وَلاَيْتَكَرَّرُ وَتُسَمِّى وَحُدْتُهُ وَحُدَةً خَقَّةً. والْوَاجِـدُ وَالْوَحُـدَةُ هُنَاكَ شَيْء وَاجِدٌ، وَالْفَالِي كُالْإِنْسَانِ الْوَاجِدِ.

وَالْوَاحِدُ بِالْعَدُوبِ الْعَلَى الْمَعَقَةِ امَّا وَاحِدُ بِالْخُصُوسِ وَامِّا وَاجَدُ بِالْعَبُومِ. وَالْأَوَّلُ هُوَ الْوَاحِدُ بِالْعَدُوبِ الْعَدُ اللهِ الْمُواحِدِ اللهِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وَالْوَاجِدُ بِالْغُمُّومِ إِمَّا وُاجِدُ بِأَلْفُمُومَ الْمُفَّهُومِي وَإِمَّا وَاجَدُّ بِالْعُمُومِ بِعَعَى السّعة الْوَجُودِيَّةِ. وَالْأَوْلُ إِمَّا وَاحَدُ نَوْعَيُّ كَالْانسَانَ وإِمَا وَاحَدُ جُنسيٌّ كَالْجَبُوانَ وَإِمَّا وَاحِدُ عَرَضِيٌ كَالْمَاشِي وَالضَّاحِكِ وَالْوَاحِدُ بِالعُمْومِ بِعَنَى الْسِّعَةِ الْوُجُودُ يَةِ كَالُوجُودِ الْمُنْسَطِ. وَالْوَاحِدُ غَيْرُ الْحَقِيقِي وَ هُوَ مَا إِتَّصَفَ بِالْوَحْدَةِ بِعَرْضِ غَيْرِهِ لِإِتِحَادِهِ بِهِ نَوْعاً مِنَ الْإِيَّخَادَ كَزْيدِ وَعَمْرُو الْمُتَّحِدُيْنِ فِي الْإِنْسَانِ، وَالإِنْسَانُ وَالْوَهِنِ الْمُنْتِيلِ فَي الْحَيْدِانِ، وَ عَنْدَالُو مُودَةٍ، فَالْاِتِحَادُ فِي مَعْنَى النَّوْعِ يُسْمَعَى غَنْهُ الْمُؤْمِ يُسْمَعَى أَلُواهِدَةٍ، فَالْاِتِحَادُ فِي مَعْنَى النَّوْعِ يُسْمَعَى غَانُلاً مَنْ وَفِي الْكَمْ تَسْلُومِاً، وَ فِي الْكَمْ تَسْلُومِاً، وَ فِي الْكَمْ تَسْلُومِاً، وَ فِي الْوَضْعَ تَوْانِياً فَالْمُؤْمِدَةً وَالْمُؤْمِدَةُ مَنْ الْمُؤْمِدُ وَالْوَضْعَ تَوْانِياً فَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُومِ الْمُؤْمِدِيَّ الْمُؤْمِدُومِ الْمُؤْمِدُومِ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُومِ الْمُؤْمِدُومِ الْمُؤْمِدُومِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْمُؤْمِلُومُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْمُعْمِلُولُولُولِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْمُؤْمِلُومُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

وَ وُجُودُ كُلِّ مِنَ ٱلْاَقْسَامِ اللَّذُكُورَةِ ظَاهِرُ، وَكَذَا كَوْنُ ٱلْوَحْدَةِ وَاقِعَةٌ عَلَىٰ ٱلْسَسَامِهَا وُقُوعَ ٱلْمُشَكِّكِ عَلَىٰ مَصَّادِيقِهِ مِالإِخْتِلَانِ. كَذَا تَرَرُوا.

مرحلة مفتم:

# درواحدوكثير (وحدتوكثرت)

این مرحله نه فصل دارد:

## درس بیست و نهّم (۲۹)

## فصل اوّل

# در اینکه مفهوم وحدت وکثرت از تعریف بینیاز هستند

موجود (مطلق) به دو قسم: واحدو کثیر، منقسم می شود (۱۱) پس: هر موجودی یا واحد است یا کثیر، و حق، این است که وحدت و کثرت از مفاهیم عامّی هستند که تصوّر آن، بدیهی بوده، از تعریف، بی نیاز میباشند مثل وجوب و امکان.

### تعریف واحد و اِشکال دوری بودن آن:

از اینجا می فهمیم آنطور که فلاسفه، وحدت و کثرت را، تعریف کردهاند از اشکال دور و تعریف شیء به واسطهٔ خودش (تَعْریفُ الشَّیءِ بِنَفْیدِ)، خالی نیست.

مثل اینکه واحد، اینگونه تعریف شده است، واِنَّهُ اَلَّذِي لاَ یَنْقَسِمُ مِنَ الْجَهَةِ اَلَتِی یُقَالُ اِللَّهُ وَاحِدٌه، یعنی «واحد چیزی است که از جهتی که گفته میشود، او واحد است، قبول قسمت نمیکند».

۱ – الهيّات شفاء مقالة سوّم فصل دوم و فصل سوّم – التُحصيل ص ٣۶۶ – مباحث مشرقيّه ج ١ ص ٨٣ شورق فصل دوم مقالة هفتم ص ١٧٠. (شَارِح)

اشکال این تعریف، این است که انقسام که عین کثرت است، در تعریف واحد، اخد شده است (که همان تعریف شیء شده است (که همان تعریف شیء بنفسه میباشد، پس، در حقیقت واحد با خود واحد تعریف شده است).

### تعریف کثیر و دو اشکال بر آن

کثیر را، اینگونه تعریف کردهاند که: واِنَّهٔ الْمُجتَمِعُ مِــنَ الْــوَحَدَّاتِ» یعنی «کثیر، موجودی است که از واحدها مجتمع (و مرکّب) باشد» (یعنی واحدها، با هم جمع شده و کثیر را تشکیل دادهاند).

اشکال وارد بر تعریف کثیر، نیز این است که در تعریف کثیر، وحدت، اخذ شده است و کثرت نیز، در تعریف واحد، اخذ شده است و این، همان دور (باطل) است.

علاوه بر این، در تعریف کثیر، کلمهٔ «مجتمع» اخذ شده است که این، عین کثیر است (پس این تعریف نیز، تعریف شیء، به خودش است یعنی مُعرَف (بکسر راه) و مُعرَف (به فتح راء) هر دو، یک چیز میباشند و این، جایز نیست).

## حتّى در تعريف ٍواحد وكثير

حقّ مطلب، این است که تعریف واحد و کثیر به آنچه انجام گرفته، تعریف لفظی است که از آن تنها، تنبیه و اشاره به معنای حقیقی آن دو شده و مقصود از آن، تعییز آن دو از میان معانی (مختلف) مخزون و موجود نزد نفس (و ذهن) میباشد.

پس واحد، موجودی است که منقسم به چیزی نمی شود از این جبهت که منقسم نمی شود «اَلْوَاحِدُ هُوَ الَّذِي لاَيُنْقَسِمُ مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ لاَيُنْقَسِمُ» و تقیید به جهت و حیثیت «مِنْ حَیْثُ إِنَّهُ لاَیُنْقَسِمُ» و تقیید به جهت و حیثیت «مِنْ حَیْثُ إِنَّهُ لاَیُنْقَسِمُ» برای این است که واحد غیر حقیقی آن که از بعضی از وجوه، منقسم

۱- (و این، دور است زیورا واحد بر کثیر و کثیر بر واحد متوقف است و در جای خود ثابت شده که برگشت دور بر توقف شیء بر خودش یعنی تقدّم شیء بر خودش می باشد و بدیهی است که این، باطل است.) (شارح)

میشود، (و از بعضی از وجوه تقسیم نمیپذیرد) داخل در تعریف واحد بشود.

و تمریف کثیر، به این نحو که موجودی است منقسم میشود از این جهت که منقسم میشود •ٱلْکَنْپِرُ، هُوَ ٱلَّذِي یَنْقَسِمُ مِنْ حَیْثُ اِنَّهُ یَنْقَسِمُ».

پس نتیجهٔ این بحث، این شد که موجود، به واحد و کثیر منقسم میگردد و واحد و کثیر (از آنجا که دو قسم از موجود مطلق بوده، قسیم یکدیگر میباشند) دو معنای متباین هستند (یعنی که) یکی، مباین دیگری، میباشد.

### تدکّر:

فلاسفه گفتهاند که وحدت (به ملاحظهٔ مصداق) مساوق و مساوی با وجود است<sup>(۱)</sup> پس، هر موجودی (در خارج) واحد است از بن جهت که موجود است حتّی کثرت موجود از این جهت که (در خارج) موجود است کثرت واحدی است.

و گواه بر این گفته (که کثرتی که در خارج موجود است از این جهت که موجود است یک کثرت است مثل یک ده تا و دو ده تا و غیر این دو) عروض عدد بر کثرت است (مثل اینکه گفته می شود: یک کثرت و دو کثرت و سه کثرت و یک ده تا، دو ده تا و سه ده تا و همین طور ...)

## توهُّم اوَّل!

بیان توهم (و تنافی) اینکه کثیر، از این جهت که کثیر است، موجود میباشد به جهت انقسامی که موجود به واحد و کثیر دارد و کثیر از این جهت که کثیر است واحد نیست.

نتیجهٔ این دو مطلب (و جمع بندی أن دو) این می شود که بعضی از موجودها مثل کثیر

۱ - شوارق فصل دوم مسأله هفتم ص ۱۶۹ - اسفار ج ۲ ص ۹۱ و ۹۰ (شارح)

واحد نیست و این، با قول فلاسفه که هر موجودی واحد است متناقض است.

### دفع توهّم

این توهم، مدفوع است به این طریق که برای واحد، دو اعتبار است:

«اعتبار فی نَفَسه» بدون قیاس بعضی از مصادیق آن به بعض دبگر، در این صورت، واحد با موجود از حیث مصداق مساوق است و واحد مصادیق موجود را که برخی واحد و برخی کثیر است فرا میگیرد (و اشکالی در این، وجود ندارد).

(اعتبار دوّم) اعتبار شیء با قیاس بعضی از مصادیق آن با بعض دیگر پس در این صورت، مصادیقی وجود دارد که معنای عدم انقسامی که در مصادیق دیگر وجود دارد در این مصادیق وجود ندارد مثل کلمهٔ معشره» زیرا معنای عدم انقسامی که در واحد، وجود دارد در خود عشره، وجود ندارد گرچه ممکن است معنای عدم انقسام در آن وجود داشته باشد اگر عشره را به عشرات قیاس کنیم پس (در مثال عشره در قیاس به عشرات) کثیری که واحد نیست همان مقیس (قیاس شده یعنی عشرات) است از این جهت که (عشرات، مقیس است و مقابل کنیر، واحد است به اعتبار دوّمی یعنی عشره در قیاس به عشرات) امّا واحد به اعتبار اوّل (یعنی اعتبار فی نفسه)، شامل هم واحد و هم کثیر که قسیم هم هستند می شود.

و نظير اين انقسام، انقسام مطلق موجود به «ما بِه ِ القَوَّة» و «مَا بِالْفِعَل» است با اينكه «ما بالفعل» مساوق مطلق موجود است.

و (نظیر این انقسام) انقسام وجود، به وجود ذهنی که آثار خارج بر آن مترتّب نمیشود و وجود خارجی است که آثاری نیز بر آن، مترتب میشود با اینکه وجود خارجی که آثار خارج بر آن مترتب میشود، مساوق با مطلق وجود است.

پس همه این مطالب، از آثار مختلف تشکیکی است که برای حقیقتِ وجود قابلِ تشکیک، وجود دارد.

### توهم دوم!

نظیر توهّم بالا، این توهّم است که وحدت، از معانی انتزاعی عقلی بوده، اعتباری میباشد، زیرا اگر وحدت، حقیقت خارجی داشته باشد، ناچار برای آن وحدتی هست و برای این وحدت نیز، وحدتی و همینطور ادامه پیدا میکند و سر از تسلسل (باطل) درمیآورد $^{(1)}$ .

### دفع ِاين توهّم!

این توهّم نیز، مدفوع است به اینکه وحدتی که در واحد موجود است عین ذات واحد است (نه زاید بر آن) پس وحدث، به ذاتها واحد است (پس احتیاج به وحدث دیگری نیست)، نظیر آنچه که در باب وجود گذشت که وجود عین ذات موجود است بدون اینکه نیازی به وجود زائد بر ذات آن، داشته باشد.

## فصل دوّم

# در اقسام واحد

### واحد يا حقيقي است يا غير حقيقي.

واحد حقیقی، موجودی است که به ملاحظهٔ ذاتش (لذاته) متصف به وحدت بشود بدون اینکه در عروض وحدت به آن، واسطه ای داشته باشد مثل انسان واحد

و غیر حقیقی، بخلاف معنای حقیقی است (یعنی اشیاء متعدّدی بوده که در یک امر که آنرا جهت وحدت مینامند مشترک باشند $\binom{(1)}{2}$  مثل انسان و اسب که هر دو در حیوانیّت، متّحد هستند.

و غير حقيقي بالاخرة به واحد حقيقي مننهى مى شود (كه أن، موجودى است كه جهت وحدت در أن، ذات شىء به ملاحظة ذاتش مى باشد. «ما يتُونُ جَهَةُ الوَحْدَةِ فِيهِ ذاتُهُ بدايِهِ» – اسفار ج ٢ ص ٨٤).

و واحد حقیقی (نیز دو قسم است:) یا ذاتی است که عین وحدت است یا ذاتی است که متّصف به وحدت.

اوّلی صرف شیء بوده، دوثیّت و تکرار در آن راهی ندارد و آنرا وحدت حقّه مینامند و واحد (یعنی موصوف به وحدت) و وحدت در اینجا، یک شیء میباشند (یعنی مغایرتی با یکدیگر ندارند و عین هم میباشند)

۱- اسفار ج ۲ ص ۸۵ مراجعه کنید.

دومي (ذاتي كه متَصف به وحدت است) مثل انساني كه واحد است.

واحد به وحدت غیر حقه نیز، یا واحد بالخصوص است یا واحد بالعموم (یعنی واحد به معنای اعمَ)

اولی (واحد بالخصوص) واحد عددی یعنی شخصی است یعنی واحد عددی است که (می تواند تکرار شود و) با تکرار آن، عدد نیز متکزر میشود (پس از تکرار عدد واحد، عدد ساخته می شود).

و دوّمی، مثل واحد جنسی (یعنی در عین واحد بودن، معنای جنس را دارد که مصادیق بیش از یک حقیقت را شامل میشود) و مثل واحد نوعی (که در عین واحد بودن، معنای نوع را دارد که یک معنای کلی است که مصادیق یک حقیقت را دربرمی گیرد).

واحد بالخصوص، دو قسم است: یا به ملاحظهٔ طبیعتش نیز که معروض وحدتش میباشد، منقسم نمیشود همانگونه که به ملاحظهٔ صفت وحدتش، منقسم نمیشود و یا به ملاحظه طبیعتش، منقسم میشود؟

اوّلی نیز (یعنی واحدی که از جهت طبیعت معروض وحدت نیز انقسام را نمی پذیرد) یا همان مفهوم وحدت و عدم انقسام می باشد و یا غیر آن،

و غیر آن نیز، یا وضعی است (یعنی قابل اشاره حسّی است) مثل نقطهٔ واحد یا غیر وضعی است (یعنی قابل اشاره حسّی نیست) مثل موجود مجرّد (مثل عقل شخصی و نفس شخصی – به اسفار ج ۲ ص ۸۰ مراجعه کنید).

موجود مجرّد نیز یا متعلّق به مادّه است به نحوی از انحاء مثل نفس که در فعلش، متعلق به مادّه است (یعنی نفس در فعل خود، نیاز به مادّه دارد) یا اصلاً متعلّق به مادّه نیست مثل عقل.

و دوّهي نيز (يعنى مورديكه به حسب طبيعتش كه معروض وحدت است انقسام را ميهذيرد) يا انقسام را بالذّات ميهذيرد و قبول ميكند مثل مقدار واحد (مثل يك متر و دو متر و ...) و يا آنرا بالعرض، قبول ميكند مثل جسم طبيعي واحد كه از جهت مقدار و كميّتي كه دارد انقسام را ميهذيرد.

واحد بالمموم نیز، عمومیتش یا به ملاحظهٔ مفهوماش هست و یا به ملاحظه ٔ سعهٔ وجودی آن است (یعنی وجود واحدی است که به واسطهٔ سعهٔ وجودیاش وجودهای خاص و محدود فراوانی را نیز دربرمیگیرد) اوّلی نیز یا واحد نوعی است مثل انسان (که یک معنای عامی است شامل افراد متعدد انسانها می شود یا واحد جنسی است مثل حیوان (که معنای عامی است شامل انواع مختلف حیوانات می گردد) و یا واحد غرضی است مثل ماشی (رامرونده) (که شامل انواع مختلف حیوانات و افراد مختلف هر نوع می گردد) و ضاحک (خنده کننده). (که شامل افراد مختلف انسانها می گردد).

و واحد بالعموم به معنای سعهٔ وجودی است مثل وجود منبسط.<sup>(۱)</sup>

واحد غیرحقیقی چیزی است که در اثر یک نوع اتحاد با واحد حقیقی و به عرض آن واحد مثل زید و عمرو که هر دو در انسانیت مشترک و متحد هستند و مثل انسان و اسب که هر دو در حیوان متحد و مشترک آند.

نامهای واحد غیرحقیقی، مختلف است به اختلاف جهت وحدتی که دارند پس در صورت اتّحاد در معنای جنس، «تـجانُس» و در صورت اتّحاد در معنای جنس، «تـجانُس» و در صورت اتّحاد در کیم، «تساوی» و در صورت اتّحاد در وضع، «توازی و تَطابُق» نامیده میشود.

وجود هر یک از اقسام نامبرده در خارج، روشن و آشکار است و همچنین وحدت، با تمام اقسامش در خارج، تحقق دارد، منتها (طبق نظر علماء فنّ) مثل یک شیء دارای تشکیک (مثل نور و وجود و ...) که بر مصادیق خود، با اختلاف مراتب، محقّق و واقع میشود تا اینجا نظر علماء و فلاسفه در بیان اقسام وحدت بود که بیان شد.

۱ -- در اصطلاح عرفا وجو منبسط به وجودی گفته میشود که از واجب الوجود صادر شده و نفس رحمان نامیده شده و همهٔ موجودات را شامل میگردد و مثل نور در هر مرتبه به صورتی نمایان میگردد.

<sup>«</sup>صدرالدّین شیرازی» در اسفار ج ۳ ص ۲۲ و ج ۱ ص ۱۹۳ و شرح منظومه سبزواری ص ۱۰۵ اینگونه انرا شرح می دهند که: وجود منبسط اوّلین موجود صادر از ناحیه خداوند بوده، آلرا حق مخلوق نیز نامیدهاند و نور، ساری در تمام موجودات است و از اینرو باو روح وجود هم میگویند. (فرهنگ معارف اسلامی ج ۴ می ۱۹۶۹) (شارح).

## خلاصهٔ ِدرس بیست و نهَم

وحدت و کثرت از مفاهیم عامّی هستند که تصوّر آن دو بدیهی بوده، بینیاز از تعریف میباشند ولکن فلاسفه آن دو را بگونه هائی تعریف نمودهاند و این تعریفها از اشکال دور و تعریف شیء به خودش خالی نیست.

مرحوم استاد علامه برای واحد و کثیر تعریف لفظی ارائه نموده است به طوریکه تنها اشاره به معنای حقیقی آن دو شده و آندو را تنها از معانی مخزون و موجود نزد ذهن تمیز میدهد.

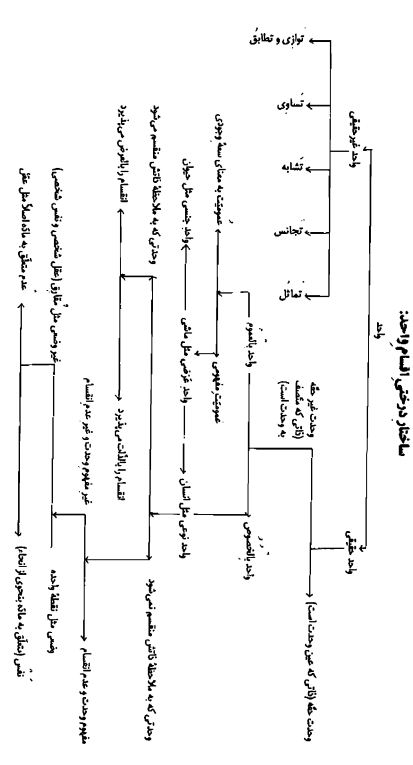
موجود به واحد و کثیر منقسم شده، آندو با یکدیگر متباین هستند، وحدت، مساوق با وجود است.

### تذكّر دو تكته در اينجا لازم است:

نکتهٔ اول اینکه منقسم شدن موجود به واحد و کثیر با مساوق بودن موجود با واحد تنافی ندارد زیرا برای واحد دو اعتبار است: اعتبار فینفسه و اعتبار شیء با قیاس بعضی از مصادیق با بعض دیگر.

واحد باعتبار اوّل هم واحد و هم كثير راكه قسيم هم هستند شامل مىشود و امّا واحد باعتبار دوّمى مقابل كثير است پس انقسام موجود به واحد و كثير باعتبار اوّلى با مساوق بودن موجود با واحد تنافى ندارد. توضيح بيشتر آن در متن درس ذكر شده، مراجعه كنيد.

نکتهٔ دوّم اینکه وحدتی که در واحد وجود دارد عین ذات وحدت است پس وحدت به خات خود واحد است از اینجا توهّم دیگری که در متن درس عنوان شده دفع میگردد مراجعه کنید.



### پرسشها:

- ۱- فلاسفه واحد را بنحوی تعریف حقیقی کردهاند که خالی از دور نیست آن تعریف را بیان
   و اشکال دور را نیز ذکر نمائید.
- ۲- فلاسفه «کثیر» را نیز تعریف حقیقی نمودهاند که دو اشکال بر آن وارد است آن تعریف
   را بیان و آن دو اشکال را نیز ذکر کنید.
  - ٣- نظر مرحوم استاد علامه در تعریف واحد و کثیر چیست؟ آنرا بیان کنید.
- ۴- واحد با موجود به ملاحظهٔ نِسَب جهارگانه، چه نسبتی با یکدیگر دارند؟ آنرا تـوضیح
   دهید.
- آیا منقسم شدن موجو به واحد و کثیر با مساوی بودن موجود با واحد تنافی دارد یا نه؟
   در هر صورت چرا؟
- وحدتی که در واحد اعتبار میگردد آبا حقیقت خارجی است یا از معانی انتزاعی اعتباری
  میباشد یا غیر ایندو؟ توضیح دهید، نظر مرحوم استاد علائمه را در این صورد بیان
  نمائید.
  - ۷- واحد حقیقی و غیر حقیقی را تعریف و برای هر کدام مثالی بیاورید.
    - ٨- وحدت حقّه و غير حقه را تعريف و نوضيح دهيد.
  - ۹- واحد بالخصوص و واحد بالعموم را معنى و براى هر كدام مثالى بياوريد.

اُنْثَلاثُونَ (۳۰)

# اَلْفَصَلْ اكْتَالِثْ

# فِى أَنَّ مِنْ لَوازِمِ الْوَحْدَةِ الْهُوْهُوِيَّةُ وَمِنَ لَوازِمِ الْكَثَرَةِ، الْغَيْرِيَّةُ

مِنْ عَوْارِضِ ٱلوَحْدَةَ ٱلْمُوْهُوِيَّةُ كُمَّا أَنَّ مِنْ عَوْارِضِ ٱلْكَثَوَةِ ٱلْفَيْرِيَّةُ وَالْمُوَاهُ ٱلْهُوهُويَّةُ ٱلاَبْحَادُ مِنْ جَهَةٍ مَامَعَ ٱلاِخْتِلاَٰفِ مِنْ جَهَةٍ مَّا وَ لاَزِمُ ذَٰلِكَ صِحَّةُ ٱلْحَسُلِ بَيْنَ كُلِّ مُخْتَلِّفَيْنِ بَيْنَهُمَّا إِنِجَّادٌ مَّا وَ إِنْ إِخْتَصَّ ٱلْحَمْلُ بِحَسَبِ ٱلْتَعْارُفِ بِبَعْضِ أَتَسْسًامٍ ٱلاَتِحَادُ.

وَاعَتُوضَ عَلَيْهِ بِأَنَّ لَازَمَ عُنُوم صِحَة الْخَيْلُ فِي كُلِّ الْخَادِ مِّامِنَ هُمُتَلِفَيْنِ هُو صِحَة الْخَيْلُ فِي كُلِّ الْخُادِ مِّامِنَ هُمْتَلِفَيْنِ هُو صِحَة الْخَيْلُ فِي كُلِّ الْخُادِ مِّامِنَ هُمُوجُودُةً بِـوُجُود وَاحِــِد بِالْفِقْلِ بِأَنْ يُحْمَلُ بَالْتُو مِنْ الْفَكْلِ وَ بِالْعَكْسِ، فَيْقَالُ: هٰذا الْفِصَفُ مِنَ الْفِكْلِ وَ بِالْعَكْسِ، فَيْقَالُ: هٰذا الْنِصَفُ هُو اَلْكُلَّ اَوْ كُلَّهُ هُو نِصَفَهُ. و بُطُلَانَهُ ضَرُورِيّ: 
طَهُرُورِيّ:

وَالْجُوابْ، كُمَا أَفَادُهُ صُدُراً لَمُتَاكِّينَ، تُدِّهَ: أَنَّ الْتُصِلَ الْلُحْدَانِيَّ مَالُمَ يَنْقَسَمْ بواحدِ مِنْ أَخَامِ السِّمَةِ خَارِجاً أَوْ ذِهْنَا لَمْ يُتَحَقَّقُ فِيهِ كَثَرَةً أَصْلاً فَلَمْ يُتَحَقَّقُ شَرْطَ الْخَمُّلُ ٱلذَّي هُنَ

وَخَدَةُ مِّا مَعَ كَثَرَةٍ مِّا فَلَمْ يَتَحَقَّقَ حُلُّ، وَإِذَا أَنْقَسَمَ بِأَحَدِ أَنَّامِ الْقِسَمةِ بَطَلَتْ هُوَيُتُهُ الواحِدَةُ وَانعَدَمُ الاِتَّصَالُ الَّذِي هُوَ جَهَةً وَحُدَتِهِ فَلَمْ يَتَحَقَّقَ شَرْطُ الْخَمْلِ الذِّي هُو كِثَرَةً عَامَعَ وَحُدَةٍ مُنَا فَلَمْ يَتَحَقَّقُ خُلٌ.

ُ نَقَدْ تَبَيَّنَ أَنَّ بَيْنَ كُلِّ عَنْ عَلِيْهِ مِنْ وَجْهِ مُتَّحَدِين مِنْ وَجْهِ مَلْكُرْإِذَا جِلْمَعُ الاَتِّحِلَادُ الْعِلْمَ لَكِنَّ الْتَعْلَرُ فَا الْعَلِمَ لَكُنَّ الْمُعْلَدِ الْحَصَّ الْحَمْلُ عَلَى مَوْدِ دَيْن مِنَ الْإِتِّحَادِ الْحَبْلُ فَلَا مُوْدِدَيْن مِنَ الْإِتِّحَادِ الْحَبْلُ فَلَا مُوْدِدَيْن مِنَ الْإِتِّحَادِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

مُع أُلِاحْتلاف:

آحَدَهُمُهُ أَنْ يَتَحِدُ المَرْضُوعُ وَالْعَمُولُ مَغْهُوماً مَعَ إِخْتِلَافِهِمَا بِنَدْعِ مِسَ الإعْتِبَارِ
كَالْإِخْتِلَافِ بِالْاَجْالِ وَالْتَقْصِيلِ فِي قُولِنَا: الْآنِسانُ خَيُوانَ نَاطِقُ. فَإِنَّ الْحَدُّ عَنِينُ الْعُسُدُوهِ
مَنْهُوماً وَإِنَّا يَخْتَلِفُانِ بِالإِجْالِ وَ الْتَقْصِيلِ، وَالإِخْتِلَافُ بِالْآمُهُم وَقَوْلِنَا: الْآنِسَانُ نَاطِقُ،
حَيُوانَ، فَإِنَّ الْجِنْسُ هُوَ الْتَوْعُ مُنَهَمناً، وَالْإِخْتِلَافُ بِالْتَحْصِيلِ وَعَيْرِهِ فِي قَوْلِنَا: الْآنِسَانُ نَاطِقُ،
فَإِنَّ الْفَصْلُ هُوَ النَّوْعُ مُحَمِّلاً كَمَا مَرْفِ مَبْاحِثِ الْمَاهِيَّةِ وَكَالَّاخِتَلِافَ بِفَرْضِ النَّقَى مَسْلُوباً
عَنْ نَفْسِهِ فَيْغَايِرُ نَفُسُهُ نَفْسُهُ ثَمْ يَحْسُلُ عَلَى نَفْسِهِ لِدَفْعَ بَوَهُمْ اللَّفَائِرة فَيْقَالُ مَثِلاً الْآئِسُانُ
عَنْ نَفْسِهِ فَيْغَايِرُ نَفُسُهُ نَفْسُهُ ثَمْ يَحْسُلُ عَلَى نَفْسِهِ لِدَفْعَ بَوهُمْ اللَّفَائِرة فَيْقَالُ مَثِلاً الْآئِسُانُ الْأَصُوبِ أَنْ يُعَرِّفَ بِالْجِّهَادِ الْمَسْلُ مَلْ الْمُعَلِقِيلَ الْمَائِقُ وَلَائِكُونَ وَلَا كَانَ هَذَا الْمَسْلُ مَنْ الْمُولِ وَاللَّومَ وَالْمَائِقُ الْمَائِقُ وَلَا كَالْمَالُ مَنْكُ اللَّومَ وَالْمَالُ الْمُعَلِقُ وَالْمَالُ مِنْ الْمُعَلِيلُ وَالْمَالُ مَنْكُ الْمُعَلِّ وَلَى الْمُعَلِي كُولُ الْمُعَلِيلُ وَلَا كُولُ وَاللَّهُ الْمُعَلِيلُ وَالْمَالُولُ وَاللَّهُ مِنْ الْمُعَلِيلُ وَلَالَا وَاللَّهُ مَالِكُولُ وَاللَّهُ وَلَالُونُ وَالْمُولِ وَاللَّهُ مِنْ الْمُعَلِيلُ وَالْمُهُمُ الْمُؤْلِلُ وَاللَّهُ الْمُعَلِيلُ وَالْمُولِ وَالْمُؤْلِ وَاللَّهُ الْمُعَلِيلُ وَالْمُؤْلِلُ وَالْمُولِ وَاللَّهُ مُعَلِّلًا كُلُولُ وَلَالِمُولِ وَالْمُؤْلِلُ وَلَالْالِمُ الْمُؤْلِلُ وَالْمُؤْلُولُ وَلَالَالِمُ الْمُؤْلِلُ وَالْمُؤْلِلُولُهُ وَلَالُهُ وَلَى الْمُؤْلِلُ وَالْمُؤْلِلُولُ وَاللَّهُ الْمُؤْلِلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُ وَالْمُؤْلِلَ وَالْمُؤْلِلُ وَلَالُولُولُ مَالِمُ الْمُؤْلِلَ وَالْمُؤْلِلُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِلُولُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَاللْمُؤْلِلُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلِلُولُولُ وَالْمُؤْلُولُولُولُولُولُولُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُ

وَ ثَانِيهِما أَنْ يَخْتَلِفا مُنْهُوماً وَ يُتّحِداً وُجُوداً كَنا فِي تَوْلِنا: زَيْدُ إِنسَانَ وَ قُولِنا: القَطْنُ الْفَطْنُ وَتَوْلِنا: اللّهَانَ وَقُولِنا: اللّهَانَ اللّهَانَ اللّهَانَ اللّهَانَ اللّهَاءَ اللّهُ اللّهَاءَ اللّهُ اللّهَاءَ اللّهُ اللّهَاءَ اللّهَاءَ اللّهَاءَ اللّهَاءَ اللّهَاءَ اللّهَاءَ اللّهَاءُ اللّهَاءُ اللّهَاءُ اللّهَاءُ اللّهُ اللّه

وَ هَهُنَا نَكُتُهُ كِجِبُ الْتَنْبِيهُ عَكَيْهَا. وهِن أَنَهُ قَدْ تَقَدَّمُ فَى الْمُبَاحِدْ السَّابِقَةِ أَنَّ الوَجُودَ يُنقيمُ إلى لَمَا فِي نَفْسِهِ وَ لِمَا فِي غَيْرِهِ وَيَنْقَسِمُ الْيُضَا إلى طَالِنَفْسِهِ وَ مَا لِغَيْرِهِ وَ هُوَ الْوُجُـودُ الْتَعْنَى، وَ تَقَدَّمُ إِنْضَا الْمَتِنَاعُ أَنْ تُوجَدَ مَاهِيَتَانَ بُوجُود وُاحِد نَفْسِيَ بِأَنْ يُطُرُدُ وُجُودُ واحِـدُ الْعَدَمَ عَن نَفْسِ مَاهِيَتَيْنَ مُتْبَايِنَتَيْنَ وَهُو وَحُدَةً الْكَثِيرِ ٱلْمُنْتَحِيلَةً عَقْلاً.

وَمِنْ هُنَا يَتَبَيِّنُ أَنَّ الْحَمَلُ الذِّي هُوَ إِجِّنَاهُ الْفَتَلِفَيْنَ بِوَجِهِ لاَيَتَحَقَّقَ فِي وُجُودِ الْفَتَلِفَيْنِ الْنَفْسِيَّ وَإِثَّنَا يَتَحَقَّقُ فِي الْوُجُودِ النَّعْبِيِّ بِأَنْ يَكُونَ أَحَدُ الْفُتْلِفَيْنِ ناعِتاً بِوُجُودِهِ لِلْآخَرِ وَالْأَخُرُ مَنْعُونَاً بِهِ.

وَ بِعِبَارَةٍ إُخْرَىٰ: أُحَدُ ٱلْخُتَلِغَيْنِ لِحَوْ ٱلذَّاتُ بِوُجُودِهِ النَّفْسِيِّ وَ الْآخِسُ هُـوَ ٱلوَصْـفُ

- بِوُجُودِهِ النَّفْسِيِّ وَ اِتِّحَادِهِمَا فِ الْوُجُودِ النَّعْقِيِّ الْذِّي يُعْطِيهِ الْوَصْفُ لِلدَّاتِ. وَهٰذَا مَعْنَى كُوْلِ الْمُنْطِقَيَّيْنِ:

إِنَّ ٱلْتَضِيَّةُ تُتُحُلُّ إِلَىٰ عَقْدُيْنِ؛ عَقْدُ الْوَضَّعِ وَلاَيْعَتَبُرُ فِيدِإِلاَّ الذَّاتُ وَ مَا فِسيدِمِسَنَ الْوَصَّفِ عُنُوانَ مُصِيرُ إِلَ ٱلذَّاتِ فَحُسَبُ، وَعَقْدُ الْحَسُلُ وَالْمُعَبَرُ فِيهِ ٱلْوَصَفُ فَتَطَ.

وَ هُمَا ثَوْعُ ثَالِثَ مِنَ ٱلْحَشَلِ، يَسْتَعْدِلُهُ ٱلْحَكِيمُ، مُسَتَىٰ بِحَشْلِ ٱلْحَقِيقَةِ وَ ٱلْاِقِيقةِ، مَبْنِ عَ عَلَىٰ اِتِجَادِ الْمُؤْصُوعِ وَالْحَشُولِ فِي أَصْلِ الْوُجُودِ وَاغْتِلَانِهِنَا بِالْكَالِ وَ ٱلْتَقْصِ يُغِيدُ وُجـودُ الْنَاقِص فِي الْكَامِلِ بِنَحْوِ أَعْلَىٰ وَ أَمْثَرَفَ وَ إِشْتِالُ ٱلْمَرْتِبَةِ الْعَالِيُةِ مِنَ ٱلْوُجنُودِ عَسَلَىٰ كَسُهَالً مَاذَرَبُهَا مِنَ ٱلْمُراتِبِ.

# اَلْفُصْلُ الْرَابِعُ

# فِي اِنقُسام اِلْحَمْلِ إِلَىٰ هُوَهُوَوَذِي هُوَ

يَنْقَسِمُ الْحَمْلُ إِلَى حَلَّ هُوَهُوَ وَحَلُ ذِي هُو <u>َ وَالْأَقِّلُ مَا يَثْبِتْ فِيهِ الْحَمُولُ لِلْمُوضُوع</u> بهلا تَوَقَّفِ عَلَى اِعْتِبَارِ أَمْرِ زَائِدٍ كَقُولْنِا: ٱلْإَنْسَانُ ضَاحِكُ، وَ يُسَمِّى أَيْضًا حَمْلُ الْمَوْطَاةِ. وَالثَّانِّي أَنْ يَتَوَقَّفَ ثَبُوتُ الْحَمُولِ لِلْمَوْضُوعِ عَلَى اعْتِبَارِ أَمْرٍ زَائِدِ كَتَقَدِيرِ ذِي أَوِ ٱلإَشْتِقَاقِ كَفَوْلِنَا: زَيْدُ عَدْلُ، إِنْ ذُو عَدْلِ إَوْ عَادِلُ.

وَ يُنْقَسِمُ إِيْضًا إِلَىٰ بِتِي وَعَيْرِ بَتِي وَالْأَوَّلُ مَا كَانَ لِمُ ضُوعِهِ أَفْرَادُ مُعَتَّقَةٌ يُصُدُقُ عَلَيْهَا بِعْنَوْانِهِ، كَتَوْلِنَا: الْإِيْسَانُ كَابَبُ وَالْكَابِّ مُتَحَرِّكُ الْأَصَابِعِ. وَالْتَالِي مَا كَانَ لِمُوضُوعِهِ أَفْرَادُ مُعَدِّرَةً غَيْرُ مُعَتَّقَةٍ، كَتَوْلِنَا: الْمُعُدُومُ الْمُطَلِقُ لَأَيْضَرُ عَنْهُ، وَ تَوْلِنَا: اجْتَاعُ الْتَسَضَيْنَ عَالَ.

وَ يَنْقَسِمُ أَيُضاً إِلَى بَسِيطٍ وَمُرَكَّبٍ وَ يُسَتِيان الْفَلِيَّة الْبَسِيطَةِ وَ الْفَلِيَّة الْمُرَكَّبَة وَ الْفَلِيَّة اَلْبَسِيطَةُ مُا كُان الْمُحْمُولُ فِيهَا وُجُودُ الْكُوضُوعِ كَقُولُنِا: الْأَنْسَانُ مُوجُودُ، وَالْفَلِيَّة ٱلْمُرَّكَّةُ مَا كَانَ الْحَمُولُ فِيهَا أَوْلَ مِنْ آثارِهِ وَعَرَضِيّا مِنَ عَرَضِيّا تِهِ. كَقُولُنِا: الْإَنسَانُ صَاحِكَ فَهِى تَدُلُّ عَلَىٰ ثَهُوتِ تَنْيَء لِمُنْيَّ دِجَلُاف الْفَلِيَة الْلِسِطَةِ حَيْثُ تَدُلُّ عَلَىٰ ثَهُوتٍ الشَّيء.

وَ مِذَاكِكُ يُنْدُنِعُ مَا أَوْرُدُهُ بُعُضُهُمْ عَلَى كُلِيّة قَاعِدة الفَرَّعَيَّة الْفَائِلَةِ. إِنَّ ثُبُوتَ شَيْء لِشَىْء فِرَّعُ ثُبُوْتِ الْمُثَبَّتِ لَهُ، بِانْتِقَاضِه بِثِلَ قَوْلِنَا: الْمَافِيَّة مُوجُودُة، حَيْثُ إِنَّ ثُبُوتَ الْوُجُودُ لِلْمَاهِيَّة بَنَاة عَلَى مَا يَقْتَضِيه فَاعِدَةُ الفَرْعِيَّةُ فَرَعُ ثَبُوتِ الْمَاهِيَّة وَتَنْقُلُ الْكُلام إِلَى ثُبُوتِهَا فَهُوَ فَرَّعُ ثُبُوتِها قَبْلُ، وَهَلُمَّ جُرَّا، فَيَتَسَلَسَلُ.

وَ ٱلْجُوابُ عَلَىٰ مَا تَحَصَّلَ أَنَّ الْقَضِيَّةَ هُلِيَّةً بُسِيطَةً وَ الْمُلِيَّةُ الْبَسِيطَةُ إِنَّا تَدُلُّ عَلَىٰ

ثُبُوتِ النَّقَىٰءِ لَاَعَلَىٰ ثُبُوتِ شَيْءِ لِشَيْءٍ حَتَّى يَتَتَضِى وُجُوداً لِلْهَاهِيَّةِ قَبْلُ وَجُودِهَا هٰذاٰ. وَاَثَنَا مَا آجَابَ بِهِ بَعْضُهُمْ عَنِ الْاَصْكَالِ بَتَبْدِيلِ الْفَرْعَيَّةِ مِنَ الْاِسْتِلْزَام وَ أَنَّ الْحَقَّ أَنَّ أَبُوتَ شَيْءٍ لِمُكَى وَلَيْنَفُسِ هَذَا الْفَرُعِيَّةِ مِنَ الْاِسْتِلْزَام وَ أَنَّ الْحَقَّ أَنَّ مُسْتَلَزَمُ لِنُعُسِ مِنَا الْفَبُوتِ وَ فَبُوتُ الْوَجُودِ لِلْهَاهِيَةِ مُسْتَلَزِمُ لِنُعُسُ خِذَا الْفُبُوتِ، فَهُو تَسِلِمُ لِلْاَشِكَالِ وَ أَسْوَهُ حَالاً مِنْهُ قَنُولُ بَعْضِهِمْ: إِنَّا الْعَبُوتِ الْمُجُودِ لِلْهَاهِيَةِ خَذَا.

درسِ ستّام (۳۰)

### فصل سوّم

## در اینکه از لوازم وحدت، هو هویّت و از لوازم کثرت، غیریّت است

از جملهٔ عوارض وحدت، ههُ و هُ و يَّتِه است (۱) همانطور که از عوارض کثرت، دغيريّت، است.

و مراد به دهُوَ هُوِيِّت اتحاد از یک جهت (۲) و اختلاف از جهت دیگر (به نحوی از انحاء). لازمهٔ آن، صحت حمل بین دو امر مختلف که بینشان یک نوع اتحادی است گرچه این حمل، به حسب متعارف، مختص به برخی از انواع اتحاد باشد.

### اِعتراض<sup>(۳)</sup>:

و آن اینکه در هر اتحادی که بین دو امر مختلف وجود دارد هر نوع اتّحادی که

۱– تلویحات ص ۲۷ – مطارحات ص ۳۱۱ – مباحث مشرقیّه ج ۱ ص ۹۰ – اسفار ج ۲ ص ۹۲. (شارح) ۲– (اتّحاد در وجود خارجی یا ذهنی خواه اینکه اتّحاد بین دو شیء در وجود بالذات باشد مثل زید و انسان و یا در وجود بالمرض مثل انسان نویسنده است. به اسفار ج ۲ ص ۹۴ مراجعه کنید. (شارح). ۳– قبسات ص ۲۰۰ و ص ۲۰۳ – اسفار ج ۲ ص ۹۵ و ص ۹۷ (شارح) میخواهد باشد اگر صحّت حمل را بطور کلّی بپذیریم لازمهٔ آن، این است که حمل، صحیح باشد در واحد متّصل مقداری که دارای اجزاء کثیر بالقوّه بوده، بوجود واحد بالفعل، موجود می شود به اینکه حملِ برخی از اجزاء آن بر کلّ و عکس آن، صحّت داشته باشد.

پس در این صورت، صحیح است که گفته شود این نصف از ذراع، همان نصف دیگر است و این نصف، همان کل و کل آن، همان نصفش می باشد و بطلان آن ضروری است<sup>(۱)</sup>.

#### جواب

صدرالمتألّهین «قُدّس سِرُه» (در أخر فصل ۲) در جواب اعتراض بالا، چنین مینویسد: (اسفار ج ۹۷/۲)

«یک امر متّصل وحدانی، مادامیکه به تحوی از اتحاء قسمت، در خارج یا در ذهن، منقسم نباشد، اصلاً کثرتی در آن محقّق نمیشود.

پس شرط حمل که آن، یک نوع وحدت همراه یک نوع کثرت میباشد، محقّق نبوده بس حملی، وجود ندارد و هنگامیکه منقسم به یکی از انحاه قسمت بشود، هویّت واحد خود را، از دست داده و اتّصالی که جهت وحدت آن به شمار میرود، زائل شده در این صورت شرط حمل که وجود یک نوع کثرت همراه یک نوع وحدت بین آن دو میباشد، محقّق نبوده پس حملی وجود ندارد.

پس (از اینجا) روشن گردید که بین دو امر مختلف از یک جهت و متُحد از جهت دیگر، حملی وجود دارد درصورتیکه اتّحاد و اختلاف در یک جا، جمع باشند.

لکن معروف و متداول، همانطور که اشاره کردیم حمل، منحصر و مختص به دو مورد ز موارد اتّحاد همراه اختلاف میباشد و آن دو مورد عبارتند:

۱- برای توضیح بیشتر به اسفار ج ۲ ص ۹۵ مراجعه کنید.

#### ١ - حمل اوّلي ذاتي

حمل اوّلی ذَاتی این است که موضوع و محمول (در یک قضیه) از حیث مفهوم، متّحد بوده و تنها، بینشان، اختلاف اعتباری، وجود داشته باشد مثل اختلاف واقع بین موضوع و محمول به نحو اجمال و تفصیل مثل این قضیّه: «انسان، حیوان ناطق است».

زیرا در این مثال، حدّ (حیوان ناطق) از لحاظ مفهوم، عین محدود (انسان است) و نحوهٔ اختلافشان به اجمال و تفصیل است (بعنی حیوان ناطق، تفصیل انسان و انسان، اجمال حیوان ناطق است).

و مثل اختلاف واقع بین موضوع و محمول به نحو ابهام و غیر آن مثل: «انسان حیوان است» زیرا در این قضیه جنس (حیون) همان نوع (انسان) است ولی به نحو ابهام و مثل اختلاف واقع بین آن دو، به نحو محصل بودن و غیر محصل بودن مثل این قضیه که: «انسان ناطق است» در این قضیه، فصل (مثل ناطق)، مُحصِّل نوع است چنانکه در مباحث ماهیّت گذشت (که فصل همان نوع است که به نحو محصّل اعتبار شده و فعلیت به آن داده است).

و مثل اختلاف واقع بین آن دو به این صورت که با فرض سلب شی و از خودش مفایرتی بین خود و خودش حاصل میشود سپس خودش را بر خودش (که اختلاف اعتباری با هم دارند) حمل میکنیم برای اینکه مغایرت بین آن دو را دفع کرده باشیم مثل این مثال: «انسان است».

چون این نوع حمل (یعنی حمل اولی ذاتی) چه بسا در وجود عینی، معتبر میشود پس بهتر و مناسبتر اینکه این مورد، اینگونه تعریف شود: «اِتّحادُ المَوْضُوع وَ المَحْمُول دَاتَا» یعنی «متّحد بودن ذات موضوع و محمول با یکدیگر».

این حمل را •حمل اولی ۱۵ تی، مینامند.

#### ٢- حمل شايع صِناعي

مورد دوم اینکه موضوع و محمول از حیث مفهوم، مختلف و از حیث وجود و مصداق

متّحد باشند مثل این مثالها: «زید، انسان است» به «پنبه، سفید است» به «ضاحک (خنده کننده) متعجّب است» این حمل را دحمل شایع صناعی، مینامند.

#### نكتة لازم:

تَذَكّر این نکته لازم است که در مباحث سابق گذشت که وجود به دو قسم:

جما فی نفسه و حما فی غیره و وجود فی نفسه نیز به دو قسم حماً اُنفسه و مما اُنفسه و مما اُنفسه و مما و ما فی عدم را حما فیره و خود نعتی میباشد (یعنی وجودی که همراه وجود دیگری آمده و نوعی عدم را که زاید بر ذات آن میباشد از آن طرد میکند) منقسم میشود.

و باز گذشت (مرحلة دوم فصل سوم) که محال و ممتنع است که دو ماهیّت با یک وجود نفسی، موجود شوند به اینکه محال است وجود واحد، عدم را از خود «دو ماهیّت منباین»، طرد کند زیرا این معنایش یکی شدن کثیر است که آن، به ملاحظة عقل محال است.

و از اینجا واضح می گردد حملی که ملاک آن، اتّحاد دو امر مختلف به نحوی از انحاء می باشد، در وجود نفسی (و مستقل) دو امر مختلف، محقق نمی شود و تنها در وجود نمتی، محقق می شود به اینکه وجود یکی از دو امر مختلف، ناعت (و صفت) بر دیگری بوده و دیگری، منعوت آن (یعنی موصوف) باشد.

و به عبارت دیگر یکی از دو امر مختلف، ذات است بوجود نفسی خود و دیگری وصف است به وجود نفسی خویش و اتّحاد آن دو، در وجود نعتی است که وصف بـرای ذات، آنـرا اعطاء میکند.

و این است معنای قول علماه منطق که: قضیّه، بدو عقد، منحل میشود: «عقد وضع» که در آن (موضوع) جز، ذات، معتبر نیست و (محمول و) وصف موجود، تنها عنوان مشیر بذات است و «عَقد حُمّل» و معتبر در آن، تنها وصف است.

در اینجا، نوع سوّمی از حمل، وجود داردکه فیلسوف و حکیم آنرا بکار می برد و آن، «حُمْل حقیقت و رَقیقَتْ» نامیده می شود این حمل، مبنی بر اتّحاد موضوع و محمول در اصل وجود است و اختلاف آن دو (تنها) در کمال و نقص است به نحویکه وجود ناقص به نحو اعلی و اشرف در کامل وجود دارد و مرتبهٔ عالیهٔ وجود، مشتمل بر کمال مراتب پائین تر، میباشد.

### فصل چهارم

### در انقسام حمل بحمل «هو هو» و «ذی هو»

حمل، منقسم به حمل «هو هو» و حمل «ذی هو» می شود:

حمل دهو هو» حملی است که محمول برای موضوع ثابت بوده، بدون اینکه متوقف بر اعتبار امر زایدی باشد مثل این قول ما: انسان خنده کننده است و این نوع حمل را دحمل مواطات» مینامند.

و حمل «دی هو» این است که ثبوت محمول بر موضوع، متوقف بر اعتبار امر زائدی است مثل اینکه کلمهٔ «وه» را مفدّر کنیم یا محمول را به صورت مشّق درآوریم به این نحو که بگوئیم: «زید، عدل است» یمنی زید، دارای عدل است یا اینکه بگوئیم «زید عادل» است.

### حمل بتّی و غیر بتّی

حمل به دو قسم «بتّی» و «غیر بتّی» نیز، منقسم میشود:

حمل بتّی»، حملی است که برای موضوع آن، افراد محققی است که محمول بر این افراد که به عنوان موضوع هستند صادق میآید مثل این قول: «انسان، نویسنده است» و یا مثل این مثال «نویسنده، انگشتانش، حرکت میکند».

«حمل غیربتّی» آن است که محمول بر افراد مقدر غیر محقّق یک موضوع، حمل شود مثل قول ما «معدوم مطلق، از آن، خبر داده نمی شود» و یا مثل این قول: «اجتماع نقیضین، محال است».

#### حمل بسيط و مركّب:

حمل به دو قسم «بسیط» و «مرکّب»، منقسم میشود و این دو نوع حمل را ههلیّت بسیط» و ههلیّت مرکّبه نیز مینامند.

«هَلِیّت بسیط» حملی است که محمول در آن، وجود موضوع باشد مثل قـول مـا: «انسان موجود است».

هُلِیَّت مرکّب حملی است که محمول آن، اثری از آثار وجود موضوع و غرّضی از اعراض موضوع باشد مثل این مثال: انسان: خنده کننده «ضاحک» است.

این قضیه، دلالت میکند بر ثبوت یک شیء بر شیء دیگر، بخلاف «هیّنت بسیط». زیرا در اینجا، تنها، بر ثبوت شیء و وجود آن دلالت میکند.

با همین مطلب، ایرادی که بر کلیّت وقاعدهٔ فرهیّت، گرفته شده، برطرف می شود حاصل ایراد، این است که ثبوت یک شیء بر نبی، دیگر، فرع ثبوت دهثبت له یعنی موضوع می باشد و کلیّت این قاعدهٔ فرعی با مثل این مثال دهاهیّت هوجود است، نقض می شود زیرا ثبوت وجود بر ماهیّت، بناء بر قاعدهٔ فرعیّت، فرع ثبوت ماهیّت است و ماکلام را نقل به ثبوت ماهیّت می کنیم و می گوئیم که این نیز، فرع بر این است که ماهیّت، قبلاً ثبوتی داشته باشد و این ثبوت نیز به ثبوتی دیگر لازم دارد و همینطور کلام ادامه پیدا می کند تا سر از تسلسل (باطل) درآورد.

مُحصَّل پاسخ اینکه قضیهٔ ذکر شده از قبیل «هَلِیّت بسیط» است و «هلّیت بسیط» تنها، دلالت میکند بر ثبوت شیء نه بر ثبوت یک شیء بر شیء دیگر تا اینکه اقتضای وجود ماهیّت قبل از وجودش را داشته باشد.

و برخی، از این اشکال، به نحو دیگری پاسخ دادهاند که این پاسخ در حقیقت، تسلیم شدن در برابر اشکال است نه رفع اشکال.

پاسخ مزبور به این برمی کردد که فرعیّت، تبدیل به استازام بشود به اینکه بگوئیم حقّ مطلب، این است که ثبوت یک شیء بر شیء دیگر، مستازم ثبوت «مثبت له» است گرچه، به خود این ثبوت باشد نه ثبوت دیگر. درس سیام

و بدیهی است که ثابت بودن وجود، برای ماهیئت، مستازم ثبوت ماهیئت است به عین این ثبوت، چنانکه گفته شده این پاسخ، در حقیقت، قبول و تسلیم در برابر اشکال است نه رفع اشکال (چنانچه این، بر خوانندگان دقیق و کنجکاو و مخفی نیست زیرا مضمون قاعدهٔ فرعیّت که مورد اتّفاق فلاسفه میباشد این است که ثبوت شیء به شیء دیگر فرع ثبوت شی دوّم است و مورد اشکال این است نه قاعدهای که در باسخ فوق بجای قاعدهٔ فرعیّت قرار داده شده است).

از این پاسخ، بدتر و خدشه دارتر، پاسخ دیگری است که داده شده است و آن اینکه، قاعدهٔ فرعیّت به مثل این قضیّه، یعنی «ثبوت هاهیّت»، تخصیص خورده است.<sup>(۱)</sup>

۱- اما اینکه (بن پاسخ از پاسخ قبلی مخدوش تر است به این جهت است که در این پاسخ علاوه بر اشکال تسلیم در برابر اشکال، این مطلب نیز مفروض گرفته شده که ثبوت ماهیّت، از قبیل «هلّیت مرکبه» است و از قبیل ثبوت شیء بر شی میباشد و منتها، از کلّیت «قاعدهٔ فرعیّت»، تخصیص خورده است در حالیکه خود این مطلب نیز، قابل بحث و بررسی است و حق، این است که این قضیّه «الماهیّة، موجودة» از قبیل «هلّیت بسیطه» است نه «مرتّبه» چنانکه گذشت – (شارح).

### خلاصهٔ درس سیام:

هو هوّیت یعنی اتحاد موضوع و محمول در یک قضیّه از یک جهت و اختلاف آن دو از جهت دیگر، هو هوّیت از لوازم وحدت و غبریّت از لوازم کثرت است. در هر اتحادی که بین دو امر مختلف وجود دارد اگر صحّت حمل را به طور کلّی بپذیریم لازمهٔ آن این است که در واحد مقداری که دارای اجزاء کثیر بالقوّه میباشد حمل برخی از اجزای آن بر برخی دیگر و نیز حمل برخی از اجزاء آن بر کلّ و عکس آن صحیح باشد مثل اینکه گفته شود نصف از ذراع حمان نصف دیگر و این نصف همان کلّ و کلّ آن همان نصف باشد و بطلان آن بدیهی است. این اشکائی است که مرحوم صدرالتمالهین از آن پاسخ داده است که دو متن درس بیان شده مراجعه نمائید.

حمل سه گونه است: یکی حمل اولی داتی یعنی قضیّهای که موضوع و محمول آن از لحاظ مفهوم متّحد بوده، بینشان اختلاف اعتباری وجود داشته باشد مثل: انسان، حیوان ناطق است.

دوّمی حمل شایع صناعی یعنی قضیه ای که موضوع و محمول از لحاط مفهوم مختلف و از لحاظ موضوع متحد باشند یعنی یکی از این دو امرِ مختلف ذات است بوجود نفسی خود و دیگری وصف است به وجود نفسی خویش و اتّحاد آن دو در وجود نعتی است که وصف برای ذات، آنرا اعصاء میکند.

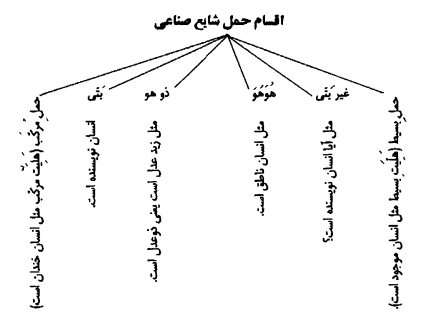
تذکر این نکته در اینجا لازم است که حملی که ملاک آن اتحاد دو امر مختلف بنحوی از انحاء میباشد در وجود نفسی و مستقل دو امر مختلف محقق نمیشود و تنها در وجود نعتی محقق میشود پس یک قضیه نزد علمای منطق دو عقد دارد: عقد وضع و عقد حمل: مراد از عقد وضع این است که در موضوع قضیه جز ذات معتبر نیست و عقد حمل یعنی معتبر در محمول آن تنها وصف است.

سوّمی که حکماه آنرا بکار میبرند و أن حملی است مبنی بر اتحاد موضوع و محمول

در اصل وجود و اختلاف آن دو تنها در کمال و نقص است بنحویکه وجود ناقص در وجود کامل بنحو اعلی و اشرف وجود دارد و مرتبهٔ عالی وجود، مشتمل بر کمال مراتب پائین تر می باشد.

(ساختار درختی)

برای حمل اقسام دیگری است:



هلیت مرکب مبتنی بر این قاعده است که ثبوت شیای بر شیء دیگر فرع ثبوت مثبتله یعنی موضوع میباشد.

و در اینجا اشکالی بر کلّیت قاعدهٔ فرعیّت وارد میشود باین معنا که این قاعدهٔ فرّعی با مثل این مثال که ماهیّت موجود است نقض میشود زیرا ثبوت وجود بر ماهیّت مـوجب تسلسل میباشد و تسلسل نیز عقلاً محال است. در پاسخ آن گفته می شود که قضیه: «ماهیت موجود است» از قبیل هلیت بسیط است نه مرکّب که مبتنی بر ثبوت شیء بر شیء دیگر است تفصیل این مطالب در متن درس بیان گردیده مراجعه نمائید.

#### پرسشه*ا:*

- 1- هو هؤيت يمني چه؟ و از عوارض چه چيزي است؟ توضيح دهيد.
- ۲- در هر اتحادی که بین دو امر مختلف وجود دارد اگر صحت حمل را بطور کلّی بپذیریم
   اشکالی وارد می شود آن اشکال را توضیح و پاسخ آنرا که صدرالمتالهین داده است بیان
   کنید.
  - ۳- حمل اولی ذاتی و حمل شایع صناعی را تعریف و برای هر کدام مثالی بزنید.
    - ۴- حمل حقیقی و حمل رقیقی را تعریف کنید
    - ۵- «حمل هُوهُو» و «ذُوهُو» كدام است؟ و براى هر كدام مثالى نيز بزنيد.
      - ۳- حمل بنّی و غیر بنّی را بیان و برای هر کدام نیز مثالی بیاورید.
      - ٧- حمل بسيط و مركب كدام است؟ و براى هر كدام مثالى بياوريد.
    - ٨- اشكال وارد بركليت قاعدهٔ فرعيت را بيان و باسخ أنرا نيز توضيح دهيد.

## اَلدُّرَسُ الْحَادِي وَ الْثَّلاثُونَ (٣١)

## اَلْفَصْلُ الْخَامِسُ

## فِي ٱلْغَيْرِيَّةِ وَاقْسَامِهَا

قذ تَقَدَّمَ أَنَّ مِنْ عُوارِضِ الْكِثْرَةَ الْفَيْرَيَةِ وَتَنقَسِمُ الْفَيْرِيَةُ إِلَىٰ فَاتِنَةٍ وَ عَيْرِ فَاتِنَةٍ فَالْفَيْرِيَةُ الْفَارِيَةُ الْفَارِيَةُ وَعَلَىٰ الْفَايَرَةِ بَيْنَ الْفَيْرِيَةُ الْفَارِيَةُ الْفَارِيَةُ وَالْفَيْرِيَةُ الْفَائِرَةِ بَيْنَ الْفَيْرِيَةُ الْفَائِرَةِ بَيْنَ الْفَيْرِيَةُ الْفَائِرَةِ بَيْنَ الْفَيْرِيَةُ الْفَيْرِيَةُ الْفَيْرِيَةُ الْفَيْرِيَةُ الْفَائِرَةِ بَيْنَ الْفَيْرِيَةُ الْفَائِرَةِ بَيْنَ الْفَيْرِيَةُ وَالْمَدَى وَالْمَدَى وَالْمَدَى وَالْمَدَى وَالْمَدَى وَالْمَدَى وَالْمَدَى الْفَائِرَةُ الْمَانَ الْمَعْلِيلُ اللَّهُ الْمَنْ الْمَعْلِيلُ اللَّهُ الْمُلْفَى اللَّهُ اللِللْمُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللْمُ اللللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ اللللللللِمُ اللللللِمُ الللللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ الللللللِمُ الللللللِمُ الللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ

وَلاَيْنَقُضُ الْتَقَرِيفُ بِالْمِثْلَيْنِ الْمُتَنِعُ إِجْتِاعُهُمَا عَقَلاً، لأَنَّ أَحَدَ الْمِثَلَيْنِ لا يَدَفَعُ الْآخَوَ رِبِذَاتِهِ الْتَى جَى الْمَاهِيَّةُ الْنَصْرَيْفُ الْمُشَرِّكَةُ بَيْنَهَا، وَإِنَّا يَشَعُ اِجْتِاعُهُمَا لِاِسْتِحَالَةِ تَكُرُّرِ الوُجُودِ إِلْمُاتِودِ الْمُؤُودِ وَلَا يُسْتَعِلَا اللَّهِ مِنْ الْمُلَوْمِ وَعَيْنِ الْمُؤُومِ فَالْنَاقِيضِ الْلاَزِمِ وَعَيْنِ الْمُؤُومِ فَالِنَّ نَقِيضَ اللَّازِمِ إِنَّا يَعْانِدُ تَقِيضَ الْمُؤْدِمِ اللَّازِمِ اللَّذِمِ اللَّذِمِ اللَّاتِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَ نَقِيضُهُ فَامْتِنَاعُ الْجَيَاعِمُ مَنَعَ لَقَيْضَ اللَّاذِمِ الْمُؤْدِمِ لِلْعَانِدَةِ إِللَّهُ وَمَ الْلَّذِمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّ

الْمَلْزُوْم بِعَرِّضَ نِقِيضِه، لَا لِذَاتِةِ.

\_ كُو ٱلْغَيْرِيَّةُ غَيْرُ ٱلْذَاتِيَّةُ أَنْ يَكُونَ ٱلْثَيْنَانِ لَا يَجْتِبِعَانِ لِأَسْبَابِ ٱخْرَ غَلْبر ذَاتَلْهِمَا كَانْتِراق الْغَلْرُوة وَالْشُوامِ فِي ٱلْسُكُرِ وَٱلْفُومِ وَ تُسَمَّىٰ خِلاَفاً. وَيُسَمَّىٰ أَيْضاً ٱلْفَيْرُ بِعَسَبِ الْتَشَخْص وَالْعَدُد.

## الفُصلُ السَّادِسُ

## فِي تَقَابُلِ ٱلثَّنَٰاقُصِ

وَ هُوَ تَقَابُلُ الَّابِيجَابِ وَالْسَلَبِ، كَقَوْلِنَا: زَيْدٌ أَبْيَضٌ وَكَيْسَ زَيْدٌ بِأَبِيضَ اَوْ مَا هُوَ فِ مَغْنَى الإَيْجَابِ وَالْسَلَبِ مِنَ الْمُفْرَداتِ، كَالْإِنْسَانِ وَ اللَّاانِسَانِ وَالْعَمَٰى وَالْلَاعَمٰى وَاٰلَلْاَمَعْدُومِ.

وَٱلْتَقِيضَانِ لِأَيْصَدُقَانِ مَعَا وَ لَآيَكُذُبُانِ مَعَا. وَإِنْ شِثْتَ فَقَلْ: لَأَيَجَتَمُعَانِ وَلَآيَرَ تَفِعَانِ. فَأَلَّلُ تَقَابُلِ النِّنَاقُضِ إِلَى تَضِيَّةٍ مُنَفَصِلَةٍ حَقِيقِتُةٍ هِي قُوْلُنَا: إِمَّا أَنَّ يَصْدُقَ ٱلْإِيَّجَابُ وَإِمَّا أَنَّ نَصْدُقَ ٱلسَّلَتُ. نَصُدُقَ ٱلسَّلَتُ.

ُ فَالْتَنَاقَضُ فِ الْكَيْفَةِ بَيْنَ الْإِيجَابِ وَالْسُلْبِ وَلاَيْنَافِي ذَٰلِكَ تَصَفُّقُ الْتَسْفَاقُضِ بَسُنَ ٱلمُّفَّدَاتِ، فَكُلِّ مَفْهُومِ أُخَذَٰنَاهُ فِي نَفْسِهِ ثُمَّ أَضَفْنَا إِلَيْهِ مَعْنَى الْتُنْ كَالْإنْسُانِ وَ ٱللَّاإِنْسُانِ وَنْدَ مِنْ يُرْدُونِ مِنْ يُوْرِدُ وَنَذَا إِلَيْهِ مِعْنَى النَّنِ عَلَيْهِ مَعْنَى الْتُنْفِي كَالْإِنْسُان

وَٱلْفَرَسِ وَ ٱلْكَاٰفَرَسِ تَحَقَّقُ التِّنَاقَضُ بَيْنِ الْفَهُومَيْنِ.

و ذَتِكَ أَنَا إِذَا أَخَذَنَا مَفَهُومَيْنَ مُتَنَاقِضَيْنَ كَالْآتِسَانِ وَالْلَاإِنْسَانِ لَمْ تَوْتَبْ أَنَ ٱلتَّقَابُلُ قَامِّ بِالْفَهُومُيْنِ عَلَى حَدِّسِوْاهِ. فَالْآتِسُانُ يَطْرَدُ بِذَاتِهِ ٱلْلَّاانِسَانَ، كَمَا أَنَّ ٱللَّااِتُسَانَ يَطُودُ فِاجِهُ الْاَبْسَانَ، وَضَرُورِيَّ أَتَهُ لَوْ كَمْ يُعْتَبَرُ ٱلثَّيُوتُ وَ الْوُجُودُ فِي جَانِب ٱلإِنسَانِ لَمْ يَسْطُوهُ اللَّاانِسَانِ وَلَمْ يُناقِضَهُ، فَالْإِنسَانُ وَاللَّاانِسَانُ إِقَّا يَتَنَاقَطَانِ لِأَنْهَا فِي مَعْنَى وُجُود الْإِنسَانِ وَ اللَّالِسَانِ وَ كَذَا العَدَمُ. فَالْإِنسَانُ وَ عَدَم الْإِنسَانَ وَكَذَا العَدَمُ. فَالْإِنسَانُ وَ اللَّاانِسَانِ وَكِذَا العَدَمُ. فَالْإِنسَانُ وَ عَدَم الْإِنسَانُ وَ كَذَا العَدَمُ. فَالْإِنسَانُ وَ اللَّالِيسَانُ وَ كَذَا العَدَمُ. فَالْإِنسَانُ وَكَذَا العَدَمُ. فَالْإِنسَانُ وَلَكَ اللَّا إِنْسَانُ وَكُذَا العَدَمُ وَالْإِنسَانُ وَلَالْمُ اللَّالِيسَانُ وَلَا الْمُلْتِثِينَ الْبِسِيطَتِينَ. وَ هُمَا قَضِيتَنَا الإِنسَانِ مَوْجُودُ وَ لَيْسَ الْإِنسَانُ وَكُذَا الْعَدَمُ.

وَ نَظِيرُ ٱلكَلَامَ عِبْرِى فِي ٱلْمُتَنَاقِضَيْنِ: قِيَّام زُيْدِ وَلاَ قِيَّام زُيْدٍ، فَهُمَّا فِي مَعْنَى وُجُود القِيَّامِ, رَلَنَيْدٍ وَ عَدَم القِيَّامِ لِزَيْدٍ، وَ هُمَّا يَنَّحَلَّانِ إِلَى هَلِيَّتَيْنَ مُرَكَّبَتَيْن، هُمَّا قُولُنَا: «زَيْدُ قَاتِمٌ»، وَ قُولُنَا: «لُيْسَ زُيْدُ بِقَامُ» فَتَقَابُلُ الْتَنَاقُض، بِالْفَقِيَة بَيْنُ الْاَيُجَابِ وَ أَنْسَلْب.

وَإِنَ شِئْتُ فَقُلَ: بَيْنَ الْوُجُودِ وَ الْعَدَمِ. غَيْرَ أَنَّهُ سَيَأْتِي فِي مَبَاحِثِ العَاقِلِ وَ المَعْتُولِ، إِنْ شَاءَ اللهُ تَعَالَى أَنَّ الْعَقَلَ إِنَّمَا يَنَالُ مَفَهُومَ الْوُجُودِ أَوَلاَّ مُعَنَّ حَرْفَيًا فِي الْقَضَايَا ثُمَّ يَّسُبَكُ مِنْهُ الْمَعَى الْإِسْجِيّ. بَتَنْدِيلِهِ مِنْهُ وَأَخْذِهِ مُسْتَقِلاً بَعْدُ مَاكُانَ رَابِطِاً وَيُصَوِّدُ لِلْعَدَمِ نَظِيرَ مَاجَرَى عَلَيْهِ فِي الْوُجُودِ. فَتَقَابُلُ الْتَنَاقُضِ بَيْنَ الْإِيجَابِ وَ السَّلْبِ أَوَّلاً وَبِالذَّاتِ وَ بَيْنَ غَيْرِهِمَا بِعَرْضِيها.

فَا فِي بَعْضِ العِبَارَاتِ مِنْ نِسُيَةِ الْكَتَاقُضِ إِلَى الْقَضَايَا، كُمَا فِي عِبَارَةِ الْتَجْرِيدِ: ــ«إِنَّ تَقَائِلُ السَّلَبِ وَالْإِيجَابِ رَاجِعُ إِلَى القُولِ وَالْعَقْدِ» إِنْتَهَىٰ، ــاُرِيدُ بِهِ السَّلْبُ وَالْإَيْجَابُ مِنَّ حَيْثُ الْاضَافَةِ إِلَى مُضْمُونِ الْقَضِيَّةِ بِعَيْنِهِ. وَقَدْ ظَهَرَ أَيْضاً أَنَّ قَدْ ظَهْرَ: «نَقِيضُ كُـلِّ شَيْءٍ رَفْعَهُ»، أُرِيدَ فِيهِ بِأَلْرُفُع الطَّرَّدُ الْقَاتِقُ، فَالْإِيْجَابُ وَالسَّلْبُ يَطْرُدُ كُلُّ مِنْهُ إِبَالذَّاتِ مِا يَقَائِلُهُ.

وَأَمَّا تَفْسِيرُ مَنْ فَسَرَ الْرَّفْعَ بِالْنَّفِي وَالسَّلْبِ نَصَرَّحَ بِأَنَّ نَقِيضَ الْإِنْسَانِ هُوَ الْلَّاإِنْسَانُ وَ تَقِيضُ اللَّاإِنْسَانِ اَللَّالَاإِنَّسَانِ، وَأَمَّا الْإِنْسَانُ فَهُوَ لَازِمُ الْنَقِيضِ وَكَيْسُ بِـنَقْضِي، فَـلأَزِمُ تَفْسِيرٍ وَكُوْنُ تَقَابُلِ الْتَنَاقُضِ مِنْ جَانِبِ إِلْجَدٍ دَاقِاً، وَهُوَ خَعْرُ ورِيْ الْبِطْلَانِ.

وَمِنُ أَحَّكُامَ تَقَابُلِ ٱلتَّنَاقُضِ أَنَّ تَقَابُلُ ٱلْتَقِضْينِ إِغَا يَتَحَقَّقُ فِي ٱلدِّهَنَ اَوْ فِي اللَّفَظِ بِيَوْع مِنَ ٱلْجُازِ لِآنَ ٱلتَّقَابُلُ السَّبَةُ قَائِمَةً مُطَرَفَيْنِ، وَأَحَدُ ٱلطُرَفَيْنِ فِي ٱلْتَنَاقِضَيْنَ هُوَ ٱلْمَدَمُ، وَالْعَدَمُ إِعْتِهَا لَا عَقَلُ لا مِصْداقُ لَهُ فِي ٱلْحَارِجِ وَهَذَا يَخِلان تَقَابُلِ ٱلْعَدَم وَ ٱلْمَلَكَة. فَإِنَّ الْهَدَمَ فِي الْعَدَمُ لَيْ الْعَدَمُ فَا أَلْكَةً مَنْ الْعَدَمُ فَا أَلْمَ مَصْافٍ إِلَى آمَرُ مَوْجُودِ فَلَهُ خَظَّا مِنَ ٱلْوُجُودِ، فَالتَّقَابُلُ فِيهِ قَائِمَ فِي ٱلْحَبْدَة بِطَرُ فَيْنِ مَوْجُودٍ، فَالتَّقَابُلُ فِيهِ قَائِمُ فِي ٱلْحَبْدَة بِطُرُ فَيْنِ مَوْجُودِ يَنْ الْعَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ فَي ٱلْحَبْدُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

ُ وَمِنْ أَخْكَام هَٰذَا ۗ الْتُتَابُلِ مِبْنِاعُ الْوَاسِطَة بَيْنَ ٱلْمَتَاٰبِلَيْنِ بِدِ، فَسَلاَ يَضْلُو شَقْءٌ مِسَ ٱلْأَشْيَاءِ عَن صِدُق أَخَد الْتَقِيضُينِ. فَكُلِّ أَمْرٍ مَفْرُوضٍ إِمَّا هُو زُيْدُ مَثَلاً أَوْلَيْسَ بِزَيدٍ وَ إِمَّا هُوَ أَبْيَصُ اَوْ لَيْسَ بِأَبِيْضٍ وَ هَكُذَا. فَكُلِّ نَقِيضَيْنِ مَفْرُوضُيْنِ يَعْتَانِ جَمِيعَ ٱلْأَصْلِاءِ،

وَ مِنْ أَخْكَامٍ هِٰذَا ٱلتَّفَائِلِ أَنَّ ٱلْتَقِيضَيْنِ لاَيَصْدُقَانِ مَعاً وَلاَيُكُذِّبُانِ مَعاً، عَلىٰ سَبِيلِ ٱلتَضِيَّة اِلْمُنْفَسَلَةِ ٱلْحَقِيقِيَّةِ، كَمَا تَقَدَّمَت الْإِشَارُةُ إِلَيْهِ. وَ هِيَ قَوْلُنا: إِمَّا أَنْ يَصُدْقَ ٱلإَيْجابُ أَنْ يَضَدُقُ ٱلسَّلْبُ. وَ هِى قَضِيَّةُ بَدِيهِيَّةٌ أَوَّيَّةٌ يَتُوَقَفُ عَلَيْها صِدْقُ كُللَّ قُـضِيَّة مَسُغُرُوضَةٍ. ضَرُورِيَّةٌ كَانَتَ أَوْ نَظْرِيَّةٌ. فَلَيْسُ يَصْدُقُ قَرْلُنا: الْاَرْبَعَةُ زُوجٌ، مَثلاً، إِلاَّ إِذَا كَـذَبَ قَوْلُنا: لَيْسَتِ الْاَرْبَعَةُ بِرُوجٍ. وَلَيْسَ يَصْدُقُ قَوْلُنا: العَالَمُ خَادِثُ، بِالاَّ إِذَا كَذَبُ قَوْلُنا: كَيْسُ ٱلعَالَمُ عَادِثِ. وَلِذَا شِيِّتَ قَضِيَّةُ إِمَيْنَاعِ إِجْبَاعِ النَّقِيضَيْنِ وَإِرْتِفَاعِهاْ بِاوْلِيُ الْأُوائِلِ.

وَ لِذَا كَانَ الشَّكِ فِ صِدَّقَ هَٰذَهِ الْنَفُصِّلَةِ الْجَقِيَةِ مُزِيلاً لِلْعِلْم بِكُلِّ قَضِيَة مِغْرُوضَةٍ، إِذْ لاَ يَتَحَقَّقُ الْعِلْمُ بِصِدُق تَعَضِيَّة إِلاَ إِذَا عُلِمَ بِكِذْبِ نَقِيضِها وَ الشَّكِّ فِي هُ نَهِ وَالْمُنْفَعِلَة الْحَقِيقِيَة يُوجِبُ الشَّكِ فِي عِدْق الْنَقِيضِ الآخر في الشَّكِ فِي صِدْق النَقِيضِ الآخر في الشَّكِ فِي الشَّكِ فِيها هَلاكُ الْعَلِم كُلِّهِ وَ فَسَادُهُ مِنْ أَصْلِهِ، وَهُو أَمْنَ تَدْفَعُهُ الْفِطَرَةُ الْإِنسَانِيَّةُ، وَلَمَا الشَّكِ فِيها هَلاكُ الْفِطرَةُ الْإِنسَانِيَّةُ، وَلَمَا يَتَعَدِيهِ السَّوْفَسُطِئ مِن الشَّكِ دَعْوَى لاتَتَعَدَى طُورَ اللَّفَظِ الْبَثَةَ وَسَيَأْتِي تَفْصِيلُ الْقَولِ فِيهِ.

يَدُعِيهِ السَّوفَسُطِئ مِن الشَّكِ دَعْوَى لاتَتَعَدَى طُورَ اللَّفَظِ الْبَثَةَ وَسَيَأْتِي تَفْصِيلُ الْقَولِ فِيهِ.

## الَفَصْلُ السَّابِعَ

## فِي تَقَابُلِ الْعَدَمِ وَالْمَلَكَةِ

وَ يُسَمَّىٰ أَيْضاً تَغَابُلَ الْعَدَمِ وَ الْقَنْيَةِ، وَهَمَا أَمْرُ وْجُودِيَّ عَارِضُ لِمُوْضَوعِ مِنْ شَأْنِهِ أَنْ ^ يَتُصِفُ بِهِ، وَعَدَمُ ذَٰلِكَ الْأَمْرِ الْوُجُودِيّ فِي ذَٰلِكَ الْمُصَّوعِ كَالْبَصَرِ وَالْعَلَى ٱلْذِّى هُوَ فَقَدْ الْبَصَرِ مِنْ مَوْضُوعٍ مِنْ شَاْنِهِ أَنْ يَكُونَ بُصِيراً.

وَلاَيَخْشِنَةُ أَوِ الطَّبِيعَةُ النَّوْعِيَةُ أَوِ الْجُنْسِيَةُ. فَإِنَّ الْمَنْ أَنْ يُؤْخَذَ مَوْضُوعُ الْلَكَة هُوَ الطَّبِيعَةُ الْشَخْصِيَةُ أَوِ الْطَبِيعَةُ أَوِ الْجُنْسِيَةُ. فَإِنَّ الطَّبِيعَةَ الْجُنْسِيَةُ وَكَذَا الْتُوْعِيَةَ مَوْضُوعُ الْفَرْدِ، كَمَا قَلْ عَلَى وَعَدَمُ مَلَكَةٍ. فَإِنَّ الطَّبِيعَةَ الْجَنْسِيَةُ وَكَذَا الْتُوْعِيَةَ مَوْضُوعُ لَهُ. فَعَدَمُ الْبُصَرِ فَ الْعَثْرِبِ كَمَا قِيلَ عَلَى وَعَدَمُ مَلَكَةٍ. لَكُونَ حِنْسِهِ وَهُو الْخَيْوالُ مِنْ شَأْتِهِ أُنَّ يُكُونَ بَصِيراً وَإِنْ لَمْ يَتَصِفُ بِهِ طَبِيعَةُ العَلَيْرِبِ لَلْمَالِقَ مَنْ الْطَبِيعَةِ الْكَلَوعَ عَدَمُ مَلَكَةً لَكُونَ الْطَبِيعَةِ الْكَوْنِ الْطَبِيعَةِ الْكَوْنِ الْطَبِيعَةِ الْكَوْنِ الْطَبِيعَةِ الْكَوْنِ الْطَبِيعَةِ الْكَوْنِ الْطَبِيعَةِ الْكَوْنَ الْمُلَوعَ عَدَمُ مَلْكَةً لَكُونَ الْطَبِيعَةِ الْقَ وَعَدَمُ اللّهُ الْعَدَمَ وَ الْمَالِعَ لِلْإِنْسَانِ مِنْ شَاأَتُهُ الْأَلُونَ عَلِيلًا وَلَالُ الْعَدَمُ وَ الْمَالِعَ لِلْاَلْتُوالُونَ الْطَلِيعَةِ الْقَ عَلَيْهُ الْمُؤْمِقِيقِ الْمَالِقِ لِلْالْعَلِيقِ الْمَالِعِ لَا الْعَلَيْمِ اللّهُ الْمُلَوعَ عَدَمُ الْمُؤْمِ وَ الْمُلْعِلَةِ اللّهُ الْعَدَمُ وَ الْمُلَوعَ عَلَيْهُ الْمُؤْمِ وَ الْمُلَاقِ عَلِيقًا اللّهُ الْعَدَمُ وَ الْمُلْعَاقِ عَلَيْهُ الْمُؤْمِ وَ الْمُلْعَلِيقِ اللّهُ عِلْمَالِهُ الْمُلْعَلِيقِ الْمُؤْمِ الْمُلِيعَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ

وُ ذَيْاً قَيْدَ بِالْوَقْتِ بِاشْتِرَاطُ أَنَّ يَكُونَ العَدَمُ فِي وَقْتِ الْلَكَةِ وَ يُسَمَّى الْتَقَابُلَ حِينَئِذِ بِالْمُشْهُودِيِّ، وَعَلَيْهِ فَرُّودَةُ ٱلْاِتْسَانِ قَبْلَ أَوْانِ الْبُلْوعَ الْسَسَتَّ مِنْ عَدَمَ الْلَكَة فِي شَيْءٍ، وَكَذَا فَقُدُ الْعَقْرِبِ لِلْبَصَرِ لَيْسَ بِعَنِيٍّ.

وَ هُوَ أَشَبَهُ بِمَالَاصِطِلَاحِ فَلَا يَضُرُّ خُرُوجُ اللَّوارِدِ الْتَّيْ يَكُونُ الْمُوضُوعُ فِيها هُو الجُنسُ اَرِ النَّوْعُ مِنْ تَقَابِلِ الْعَدَمِ وَ المَلَكَةِ مَعَ عَدَم دِخُولِهَا فِي اَلْتَقَابِلاتِ النَّلَاثَةِ البَّاقِية ِوَ أَقَسَامُ التَّقَابِلُ مُنْحَصِرَةً فِي اللَّذِيْعَة.

### درسِ سی و یکم (۳۱)

### فصل ينجم

## در غیریّت و اقسام آن

سابقاً گذشت که از (جملهٔ) عوارض کثرت، غیریت است.

غیریّت به دو قسم: «دالی» و هغیر دالی» تقسیم میشود:

«غیریّت داتی» این است که هر یک از آن دو، دیگری را به ذاته، دفع کند پس دو شیء متغایر به جهت ذاتشان، با هم قابل جمع نیستند مثل وجود و عدم – فلاسفه و علماء علم منطق، این را، «تقابل» مینامند(۱).

### تعريف تقابل

فلاسفه، «تقابل» را اینگونه تعریف کردهاند:

وَامْتِنَاعُ إِجْتَمَاعِ الشَّيْنِينِ فِي مَحَلٍّ وَاحدٍ مِنْ جَهَةٍ وَاحِدَةٍ فِي زَمَانٍ وَأَحِدٍه يعنى
 «نقابل، محال بودن اجتماع دو شيء است در يک محل از يک جهت و در زمان واحد».

اقا اینکه امتناع اجتماع را به دو شیء، نسبت دادهاند به منظور دلالت بر این است که

۱- منطق ارسطو ج ۱ ص ۶۶ و ص ۶۶ و ص ۱۰۲ و ص ۱۰۵. (شارح)

این امتناع، به جهت ذاتشان می باشد (یعنی ذاتشان، اقتضای محالیت اجتماع آن دو را دارد، پس تعریف تقابل شامل غیریت غیرذاتی نمی شود).

و مراد به «محل واحد» (در تعریف تقابل)، مطلق موضوع میباشد گرچه به حسب فرض عقل بوده باشد تا تعریف، شامل تقابل ایجاب و سلب نیز بشود، زیرا متن قضیه (یعنی مجموع موضوع و محمول) (در مقام تعریف) به منزلهٔ موضوع برای تقابل ایجاب و سلب میباشد

مقید کردن تعریف به مجهة واحدة، برای این است که موردی که اجتماع آن دو در شیء واحد از دو جهت باشد (نه یک جهت)، از تعریف تقابل خارج می شود «مثل اینکه زید، پدر عمرو است و پسر بکر» پدر بودن زید (نسبت به عمرو) و پسر بودن آن، (نسبت به بکر) دو امر متناقض نیستند، زیوا دو جهت عمرو و بکر در اینجا، وجود دارد پس پدر بودن زید با پسر بودن آن، با هم متناقض نیستند.

مُعَیَّد کردن تمریف تقابل به «وحدت زمان» یمنی یکی بودن زمان آن دو، برای این است که تقابل، شامل تقابل زمانی (یمنی مواردی که متقابلین از امور زمانی هستند) بشود. پس (با توجّه به قید زمان در تعریف) عارض شدن دو ضد، بر موضوع واحد، در دو زمان مختلف، تمریف تقابل را نقض نمی کند. (مثل اینکه سفیدی و سیاهی دو امر متضاد بوده، و در دو زمان بر جسم عارض شوند بطوریکه در یک زمان هر دو امر متضاد با هم یکجا جمع نشوند)

### يُوهُّم دو نقض در تعريف ِ تَقابُل:

تعریف و تقابل به به دم تلین که اجتماع آن دو در یک جا عقلاً محال و ممتنع است نقض نمی شود. زیرا یکی از دو مثل، دیگری را بذاته یعنی به ملاحظه و ماهیت نوعیهٔ مشترک بین آندو، دفع نمی کند.

(آری) اجتماع «مثلین»، محال و ممتنع است برای اینکه تکرر وجود واحد، محال است همانطور که در مباحث وجود گذشت،

و باز تعریف تقابل، به نقیض لازم و عین ملزوم (و معاندت آن دو در هر لازم و ملزومی) نقض نمی شود زیرا تقابل و معاندت بین نقیض لازم مثل انتفاء سخونت (حرارت) و عین ملزوم (مثل وجود حرکت) اولاً و بالذّات (در مثال مذکور) تنها بین سخونت (لازم) و انتفاء سخونت (نقیض لازم) می باشد ولکن چون نقیض لازم (مثل انتفاء سخونت) مستلزم نقیض ملزوم مثل انتفاء حرکت می باشد پس این دو یعنی نقیض لازم با عین ملزوم تقابل بالمرض پیدا می کند پس امتناع اجتماع نقیض لازم با عین ملزوم لذاته نیست بلکه بالمرض می باشد (۱).

(مثلاً رابطه میان عدد سه و عدم فردیّت از قبیل رابطه میان ملزوم و نقیض لازم است زیرا فرد بودن از لوازم عدد سه است فرض این است که تعریف تقابل شامل رابطه میان ملزوم و نقیض لازم نمیشود. زیرا عدم فردیّت، تنافی ذاتی با عدد سه ندارد تا متقابلین محسوب گردند، بلکه از این جهت قابل جمع نیستند که عدم فردیّت نقیض فردیّت است.)

#### تكتبة لازم

غیر هم بودن، غیر ذاتی بودن است. غیر هم بودن عبارت است از دو شیء که در یک جا جمع نمی شوند به جهت اسباب دیگری غیر ذات آن دو (که باعث عدم اجتماع آن دو می شود) مثل جدائی و افتراق حلاوت و سیاهی در شکر و ذغال، این نوع غیریت ها حخلاف، نامیده می شود و بحسب حالت تشخص و عدد که دارد غیر نیز می گویند.

و این نوع غیریت به ملاحظه اینکه در آن هم تشخّص و هم تعدّد وجود دارد (یعنی در این نوع غیریت هر یک از این دو امر مخالف از یکدیگر مشخص و غیر هم میباشند) غیر نیز نامیده می شود (یعنی دو امر مخالف غیر هم دیگر هستند و از یکدیگر مشخّص میباشند این، ویژگی دو امر مخالف، محسوب می شود).

۱- توضیح بیشتر را می توانید در اسفار ج ۲ ص ۱۰۴ مطالعه نمائید. (شارح)

#### اقسام تقابل:

تقابل به چهار قسم، تقسیم میشود:

۱- «تقابل تناقض» ۲- «تقابل عدم و ملکه» ۳- «تقابل تضایف» ۴- «تقابل تضاد». در وجه انحصار تقابل در این چهار قسم، مناسب و بهتر، این است که اینگونه بیان شود: دوامر متقابل یکی از آن دو، عدم دیگری است یا نه؟

بنابر اوّلی، آیا موضوع قابل، وجود دارد؟ مثل بینائی و نابینائی، این را «تقابل عدم و منامند یا موضوع قابل، وجود ندارد؟ مثل ایجاب و سلب و آنرا «کیقابل تساقض» مینامند.

دوّمی یعنی بودن هر دو شیء امر وجودی نیز، دو قسم می شود یا یکی از آن دو، همراه دیگری و با مقایسه با آن، تعقل می شود مثل بالا بودن و باثین بودن، آنرا حتقابل تُضایف می نامند.

## فصل ٍششّم

## در تُقابُلِ تِئاقض

«تقابل تناقض» یا «تقابل ایجاب و سلب» (در قضایا) مثل این قول ماست: «لباس، سفید است» و «لباس، سفید نیست» و یا از مفردات آنچه در معنای ایجاب و سلب میباشد مثل انسان و ناانسان و کوری و ناکوری و معدوم و نامعدوم و نظایر اینها.

### احكام تِناقُض:

ا - تناقض بين ايجاب و سلب محقّق بوده، توضيح أن اين است كه:

دو امر متناقض، با هم، صادق نیستند و نیز، با هم کاذب، نیستند و اگر خواستی اینگونه تعبیر بیاور، «لایحتمعان و لایر تفعان» یعنی «با هم، در یک مورد، اجتماع نمیکنند و از یک مورد نیز هر دو، مرتفع نمیشوند».

پس، برگشت تناقض، به یک قضیه «منفصله حقیقیه» است و آن، این است: «اما آن یُضیه، یَضدُق الْإیجابُ وَ إِمَا آنْ یَضدُق السُلْبُ» یعنی یا ایجاب آن، صادق می اید» (یعنی از قضیه، موجبه و مثبت آن صحیح می شود) و یا سلب آن (یعنی قضیه سالبه و نفی آن صحیح می شود) پس هر دو یعنی موجبه و سالبه آن، با هم، صادق نمی آیند و نیز هر دو آن با هم کاذب نمی شوند.

پس تناقض در حقیقت، بین ایجاب و سلب است و با این، منافاتی ندارد که تناقض، بین مفردات نیز، محقّق شود. پس در هر مفهومی که آنرا بطور مستقل اخذ بکنیم و معنای نفی را به آن، اضافه نمائیم مثل انسان و ناانسان و اسب و نااسب، تناقض بین دو مفهوم، محقّق میشود.

و توضیح آن اینکه هنگامیکه دو مفهوم متناقض را، در نظر گرفتیم مثل «انسان و نانسان» ما ابدأ در این شکّی نداریم که تقابل، قائم، به هر دو مفهوم است بطور تساوی پس «انسان» ملاحظهٔ ذاتش (لذاته) ناانسان را طرد میکند همانطور که ناانسان به ملاحظهٔ ذاتش (لذاته) انسان را طرد مینماید.

روشن و بدیهی است که اگر ثبوت و وجود، در جانب انسان، اعتبار نمی شد حتماً انسان و ناانسان، همدیگر را، طرد نمی کردند و با هم متناقض، نبودند.

پس انسان و ناانسان، متناقضند برای اینکه آن دو به معنای وجود انسان و عدم آن، میباشند و این مطلب، تمام نیست مگر اینکه اعتبار بشود قیام وجود به انسان و همچنین قیام عدم، به انسان در نظر گرفته شود.

پس انسان و ناانسان، متناقضاند برای اینکه آندو به دو هلیت بسیط (مثبت و منفی)، منحل میشوند و آن دو قضیه: «انسان، موجود است» و «انسان موجود نیست».

نظیر این کلام در دو امر متناقض، (غیر مفرد)، جاری می شود: مثل «قیام زید» و «عدم قیام زید».

زیرا این دو امر متناقض، در معنای وجود قیام برای زید و عدم قیام برای زید است و آن دو به «هلیّت مرکبه» منحل میشوند که عبارتند: «زَیْدُ قَاتُمُ» یعنی «زید قائم است» و «زَیْدُ لَیْسَ بِقَانِم» یعنی «زید قائم نیست».

پس در حقیقت، تقابل تناقض، تقابل بین «ایجاب و سلب» است و اگر خواستی بگو: تناقض بین وجود و عدم است (خواه بین مفردت و یا غیر مفردات).

منتها در مباحث عاقل و معقول بخواست خدای متعال میآید اینکه در قضایا، در مرحلهٔ اوّل، عقل، به مفهوم وجود که معنی حرفی است، دست میابد سپس آنرا به معنی اسمی تبدیل کرده یعنی از آن، که معنای رابط است، معنای اسمی میسازد و آنرا بصورت امر مستقل درمیآورد.

و برای عدم نیز، همان تصوّر را میکند که برای وجود، انجام میدهد.

پس «تقابل تناقض»، در مرحلهٔ اوّل و بالذّات میان ایجاب و سلب برقرار میباشد و بین غیر ایجاب و سلب (در قضایا و مفاهیم مفردات)، در مرحلهٔ بعد و به عرض أن دو انجام میگیرد.

پس آنچه در برخی از عبارات (بزرگان فلسفه و کلام) دیده می شود که تناقض را به قضایا، نسبت دادهاند همانطور که در عبارت «تجرید الاعتقاد» اینگونه است؛

وإنَّ تَعَابُلُ السَّلْبِ والایجاب، واچِمْ الی الْقَوْلِ وَالْفَقْدِه «همانا برگشت تقابل سلب و ایجاب به قضیه و عقد وضع و عقد حمل است» مراد از آن ایجاب و سلب است از این جهت که ایجاب و سلب به مضمون جمله به عینه نسبت داده می شود.

(و از مطالب بالا نیز، روشن گردید که) قول فلاسفه و علماء منطق: «نَقیضُ کُلِّ شَیءٍ وَقَعْهُ» یعنی «نقیض هر شیء، رفع أن شیء است» مرادشان به «رفع»، طرد ذاتی است. پس هر یک از ایجاب و سلب بالذّات، مقابل خود را، طرد میکند.

و اما توجیه کسی که «رفع» (در عبارات بالا) را بنفی و سلب، تفسیر کرده و تصریح میکند که نقیض انسان، ناانسان است و نقیض ناانسان، نانانسان، است و نقیض نیست.

لازم نقیض «نالاانسان» است و نقیض نیست.

اینگونه تفسیر و توجیه، خالی از اشکال نیست زیرا لازمهٔ این نوع توجیه و تفسیر، این است که تقابل تناقض دائماً از جانب واحدی باشد یعنی نقیض تنها از جانب عدم معتبر باشد (زیرا همانطور که ناانسان نقیض انسان میباشد و معتبر است و همچنین نقیض ناانسان میتواند انسان باشد یعنی وجود، نقیض سلب و سلب نیز نقیض وجود) میباشد و بطلان آن ضروری است.

#### ۲- تقابل تناقض تنها در ذهن است

از جملهٔ احکام تناقض، این آست که «تقابل نقیضین»، تنها در ظرف ذهن و یا در عالم لفظ، بنوعی از مجاز محقق میشود (بنابراین تقابل تناقض تنها در مورد معانی حقیقی است و امًا تقابل تناقض را به لفظ نسبت دادن مجاز بوده و در واقع وصف بحال متعلق لفظ یعنی معنای أن میباشد) زیرا تقابل، نسبت قائم به طرفین «قضیه» است و یکی از طرفین، در دو امر متناقض، عدم است و عدم، اعتبار عقلی است و در خارج برای آن، مصداقی نیست و این، بخلاف تقابل عدم و ملکه است زیرا بطوری که بزودی خواهد آمد، عدم در آن، عدم مضاف به امر موجود است پس برای آن حظی از وجود، هست پس تقابل در عدم و ملکه در حقیقت، قائم به دو طرف بوده که هر دو موجودند.

### ٣- ميان نقيضان واسطه وجود ندارد.

حکم دیگر تقابل تناقض این است که واسطه، بین وجود و عدم، در تقابل تناقض، محال و ممتنع میباشد پس هیچ یک از اشیاء، خالی از این نیست که یکی از نقیضین او، صادق میآید.

پس هر مفروضی مثلاً یا زید است یا زید نیست و یا ابیض (سفید) است یا ابیض نیست و همینطور ... پس هر دو نقیض مفروض در تقابل تناقض، شامل همه اشیاء می شود.

#### ٢- نقيضان در صدق وكذب با هم جمع نمىشوند.

و نیز از احکام تناقض، این است که نقیضین، بناء بر سبیل «قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه» هر دو صادق نیستند و نیز هر دو کاذب نیستند

مثل این مثال: «در یک قضیّه یا ایجاب، صادق است یا سلب» و این قضیه، از قضایای بدیهی اوّلی است که صدق هر قضیّه مفروضی، متوقّف بر این، میباشد، خواه، آن قضیهٔ مفروضه، بدیهی و ضروری باشد یا نظری (و اکتسابی).

پس قول ما: «الاَرْبَعَةُ، زَوْجَ» یعنی «عدد چهار، زوج است» صادق نیست مگر هنگامیکه نقیض آن که عبارت از: «لَیْسَتِ الاَرْبَعَةَ بَرُوْج» یعنی «عدد چهار زوج نیست» کاذب باشد. و نیز قول ما: «العالم حادث، یعنی «عالم، حادث است» صادق نیست مگر اینکه نقیض آن «اَلْعَالَمْ، لَیْس بِحَادِثِ» یعنی «عالم، حادث نیست» کاذب باشد،

از اینرو، قضیهٔ «امتناع اجتماع نقیضین» و «ارتفاع نقیضین» «اوّل الاوائـل» یعنی «بدیهی ترین قضایای بدیهی» نامیده میشود.

و لذا شک در صدق این قضیّه منفصلهٔ حقیقیه، علم بهر قضیه مفروضی را زائل میسازد زیرا علم به درستی و صحت هیچ قضیهای حاصل نمیشود مگر اینکه علم، بکذب نقیض آن، داشته باشیم و نیز شک در این قضیّه منفصلهٔ حقیقیه، موجب شکّ در کذب نقیض است و لازمهٔ آن، شکّ، در صدق نقیض دیگر است.

پس، شکّ «در قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه» بطور کلّی هدم علم و فساد آن، از اصل و ریشه می باشد و این، عملی است که فطرت انسانی آنرا، ردّ می کند در نتیجه، آنچه را که «سوفیستها»، ادّعا می کنند و آن، شکّ و تردید (در همه اشیاء عالم) می باشد ادّعائی است که از عالم لفظ و اطوار آن، تجاوز نمی کند و تفصیل این قول، بزودی خواهد آمد.

### فصلِ هفتم

### در تقابل عدم و ملکه

این نوع تقابل را، تقابل وعَدَم و قُنیه و رعلم لغت، بمعنای آنچه انسان آن را بدست می آورد ولی در اصطلاح فلسفه به معنای ملکه در مقابل عدم ملکه است) نیز می نامند.

عدم و ملکه (۱) دو امری هستند که یکی، امر وجودی بوده، عارض صی شود بر موضوعی که از شأن این موضوع این است که به آن، متصف گردد و دیگری، عدم امر وجودی در این موضوع است مثل بصر (بینائی) که یک امر وجودی و عمی (عدم بینائی) که معنای آن، فقد بصر و بینائی، از موضوعی مثل زید است که شأن اوّلیهٔ آن (مثل سایر افراد انسانها) بینائی بود ولکن، فاقد آن می باشد.

در تحقق این نوع تقابل، فرقی نمیکند بین اینکه موضوعِ ملکه، طبیعت شخصی باشد یا طبیعت نوعی و یا طبیعت جنسی.

زیرا طبیعت جنسی و همچنین طبیعت نوعی، هر دو، موضوعاند برای وصف فرده همانطور که فرد، موضوع است برای وصف فرد (یعنی هنگامی که یک فرد متصف به وصفی می شود همانطور که خود آن فرد موضوع آن وصف است طبیعت جنسی و نوعی موجود در آن فرد نیز متصف به آن وصف می شود و آنها بر موضوع، وصف محسوب می شوند مثلاً اگر یک فرد یک صفتی مثل حرکت داشته باشد صحیح است بگوئیم، علی مثلاً راه می رود و صحیح

۱-منطق ارسطوج ۱ ص ۶۶ و ص ۶۵ - مباحث مشرقیه ج ۱ ص ۹۹ و ص ۱۰۰ - اسفار ج۲ ص۱۱۷. (شارح)

است بگوئیم یک انسان و یک حیوان راه میرود یعنی نوع و جنس مثل خود فرد، موضوع یک صفتی می تواند واقع شود).

فقدان بینائی، در عقرب چنانکه گفته شده، از قبیل معدم ملکه ه است زیرا جنس آن که عبارت از حیوان است از شأن آن، اینکه بینا و بصیر باشد گرچه طبیعت نوعی عقرب، متّصف به بینا بودن، نیست.

و همچنین مو درنیاوردن انسان (مرودة و عدم التحاء) قبل از اوان بلوغ، از قبیل «عدم ملکه» است.

زیرا شأن طبیعت نوعی انسان، این است که مو، داشته باشد گرچه صنف غیربالغ از انسان به آن، متّصف نیست.

به ملاحظه این استعمال، و اطلاق که در بالا گفتیم، تقابل «هدم و هلکه»، «تقابل حقیقی» نیز، نامیده میشود.

و چهبسا، این تقابل، مقیّد بوقت شده است به اینکه شرط شده باشد که عدم، در وقت ملکه و به هنگام آن، باشد، این تقابل را در این صورت، و تقابل مشهوری، مینامند

با توجّه به قول بالا، مو درنیاوردن نسان قبل از اوان بلوغ از قبیل معدم ملکه نیست و همچنین، فاقد شدن عقرب بینائی را، «عُمٰی» نامیده نمیشود.

تقابل مشهوری در حقیقت، به مثابهٔ یک نوع اصطلاح جدیدی است که در این باب گفته شده است.

پس به ملاحظه اصطلاح بالا و افزودن قید عدم در عدم و ملکه، خروج مواردی که موضوع در آنها جنس است یا نوع، از تحت «تقابل عدم و ملکه» مانمی ندارد و زیان بخش نیست در عین حال که این موارد در تقابلهای سه گانه باقی (یعنی تناقض – تَضایف و تضاد) نیز داخل نیست و از طرفی اقسام تقابل نیر منحصر در این چهار نوم تقابل است.

### خلاصهٔ درس سی و یکم:

غیریّت از عوارض کثرت بوده، بدو قسم: «۱۵تیّه» و «غیر ۱۵تیّه» تقسیم میشود، غیر ذاتیّه را فلاسفه «تقابل» مینامند.

تقابل محال بودن اجتماع دو شیء است در یک محل از یک جهت و در زمان واحد. تعریف تقابل به مثلین که اجتماع آندو در یک جا عقلاً محال و ممتنع است نقض نمی شود همانطور که به نقیض لازم و عین ملزوم نقض نمی شود، علّت این در متن درس بیان شده مراجعه نمائید.

تقابل چهارگونه است: «تناقض»، «تقابل عدم و ملکه» «تقابل تضایف»، «تسقابل تضادّ»

> وجه انحصار در این چهار قسم و توضیح آن در متن درس ذکر شده است تناقض چهار حکم ویژه دارد:

۱ - دو امر متناقض نه با هم صادق اند و نه با هم کاذب پس تناقض در حقیقت بین ایجاب و سلب است، تقابل تناقض تقابل ایجاب و سلب است و با این منافاتی ندارد که تناقض بین مفردات نیز محقّق شود پس انسان و لاانسان متناقض اند برای اینکه آندو به دو هلیت بسیط مثبت و منفی منحّل میشوند و آن دو قضیه: «انسان موجود است» و «انسان موجود نیست»

۲ – تقابل نقیضین تنها در ظرف ذهن و یا در عالم لفظ بنوعی از مجاز محقق میشود
 دلیل آن در متن درس بیان گردیده مطالعه نمائید.

٣- واسطه بين وجود و عدم در تقابل تناقض محال و ممتنع مىباشد.

۴- دو امر متناقض بنابر سبیل «قضیه منفصه حقیقیه» هر دو صادق نیستند و نیز
 هر دو کاذب نیستند. توضیح این چهار حکم ویژه تناقض در متن درس بیان گردیده است.

تقابل «عدم و ملکه» دو امری هستند که یکی امر وجودی بوده، بر موضعی عارض

می شود که از شأن این موضوع این است که بأن متصف گردد و دیگری عدم این امر وجودی در این موضوع است مثل بینائی و عدم بینائی.

تقابل «عدم و ملکه» را «عدم» و «قنیه» نیز مینامند و در تحقق این نوع تقابل فرقی نمیکند بین اینکه موضوع ملکه، طبیعت شخصی باشد یا طبیعت نوعی و یا طبیعت جنسی توضیح این مطلب و علت آن در متن درس بیان شده مراجعه نمائید.

### پرسشها:

- ۱- غیریت ذاتی و غیرداتی را بیان کنید.
  - ٢- تقابل را تعريف كنيد.
- ٣- چرا تعریف تقابل به مثلین نقض نمیشود؟
- ۴- چرا تعریف تقابل به نقیض لازم و عین ملزوم نقض نمی شود؟
- اقسام چهارگانهٔ تقابل را نام ببرید و ضمناً وجهانحصار تقابل در این چهار قسم را بیان
   کنید.
  - ۶- تقابل تناقض را تعریف و احکام چهارگانهٔ آنرا بیان و برای هر کدام مثالی بیاورید.
    - ٧- تقابل عدم و ملكه را تعریف كرده، مثالی بیاورید
- ۸- موضوع ملکه می تواند طبیعت شخصی باشد یا طبیعت نوعی یا طبیعت جنسی
   می دانید چرا؟ توضیح دهید.

## اَلْدَّرْسُ اَلْطَّانِي وَالْثَّلاثُونَ (٣٢)

## اَلْفَصْلُ الْثُامِنُ

## فِي تَقَابُلِ ٱلتَّضَايُفِ

المتضايفان كما تَحْصُلْ مِنَ ٱلتَقْسِمِ أَمرانَ وجوديّانَ لايعقل أَحُدُهُما اِلاَّمَعُ تَعُقُّلُ ٱلآخَرِفُهُمْا عَلَىٰ نِسَبَةِ مُتَكَرِّرَةً لَاٰيْفَقُلُ أَحَدُهُمُا لِإِلاَّ مَعَ تَغُقُّلِ ٱلآخَر بِهِ وَ لِذَٰلِكَ يَتُنعُ اِجْتِاعُهُمَا فَي شَيْءٍ مِنْ جَهْةَ وَاجِدَةِ لِإِسْتِجَالَةِ دَوْرَانِ الْبُسْبَةِ بُيْنَ ٱلنِّنْيِهِ. وَ نَفْسِهِ.

جَهُة وَاحِدة لِاشْتِجَّالَة دَوَرَانِ الْتِشْبَةِ بَيْنَ الْكَيْءِ وَ تَفْشَيهِ. وَقَدْ اُوْرِهُ عَلَىٰ كُوْنِ الْتَضَايُفِ أَحَدَ اقْسُامَ الْتَقَابُلِ الْأَرْبَعَة بِأَنَّ مُطْلَقَ الْتَشَابُل مِسِنَّ أَقْسُامِ الْتَضَايُفِ، إِذِ الْمُتَقَابِلانِ بِمَا هُنَا أَبِلانِ مُتَضَابِفِانِ. فَيَكُونُ عَدُّ الْتَضَايُف مِنْ أَقَسُامِ مُعْدُلُ اللَّهُ عَدْ مُرَدُّونَ لَنَيْقِ مِنْ اللَّهِ مُتَقَابِلانِ مُتَضَابِفِانِ. فَيَكُونُ عَدُّ الْتَضَايُف مِنْ أَقَسُام

التَّقَابُل مِنْ قَبِيلِ جَعْلِ النَّنِيْءِ قَسِيمًا لِقِسَعِهِ.

وَأُحِيبَ عَنْهُ بِأَنَّ مُفْهُومَ ٱلْتَقَابُلُ مِنَ مِصادِيقِ ٱلتَّضَايُفِ وَمِصْداقٌ ٱلتَّضَايُفِ مِـنَّ أَقَسُامُ التَّفَابُلِ وَمَصَّداقٌ التَّضَايُفِ مِـنَّ أَقَسُامُ التَّفَابُلِ وَمَصَّدَاقُهُ وَ الْقَسِيمُ لَهُ هُـوَ مَصَّدَاقُهُ. وَكَثِيراً مَا يُكونُ ٱلْمُفَهُومُ الذِّهْفِيَّةَ فَرَداً لِمُقَابِلِهِ كَمَفْهُومُ الْجُزْنِي الذِّي هُو فَرُذَا لِلْكُلِّي وَ مَصَدَاقُهُ. وَكَثِيراً مَا يُكونُ الذِّي هُو فَرُذَا لِلْكُلِّي وَ مَصَدَاقُهُ وَ الْجَزْنِي الذِّي هُو فَرُذَا لِلْكُلِّي وَ مَصَدَاقُهُ وَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِلُومُ اللْمُولُومُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولُومُ اللِّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِلُومُ اللْمُولُومُ اللَّهُ اللْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وَ مِنْ أَخْكُامُ الْتُضَايُفِ أَنَّ الْتَضَايِفَيْنُ مُتَكَافِئَانَ وُجُوداً وَعَدَماً وَقُوَّةً وَفِعلاً، فَإِذَا كَإِنَ أَحَدُهْنَا مَوْجُوداً فَالْآخَرَ مُوجُودٌ بِالْضَّرُورَةِ وَإِذَا كَأَنَ اَحَدُهُنَا مَعْدُوماً فَالْآخَرُ مَعْدُومَ بِالضَّرُورَةِ. وَإِذَا كَانَ أَحَدُهُنا بِالْقُرَّةِ اَوْ بِالْفِعْلِ فَالْآخُرُ كَذَٰلِكَ بِالْضَّرُورَةِ.

وَ لَازِمُ ذُلِكَ أَنَّهُما مَعَانَ لَا يَتَقَدَّمُ أَحَدُهُمَا عَلَى الآخَرَ لَا ذَهْنَا وَلَا خَارِجًا.

## اً لَفَصْلُ الْتُاسِعُ

# فِي تَقَابُلِ النَّصَٰادِ

قَدَّ عَرَفْتَ أَنَّ الْمُتَعَصَلَ مِنَ التَّقِيسِمِ السَّابِقِ أَنَّ الْمَتَظَادَّيْنِ أَمْسُوانِ وَجُودِيّانِ غَلَيْ الْمَتَظَائِيْنِ لَا يَجْتَبِعُانِ فِي عَلَّ وَاحِدٍ فِي زَمَانٍ وَاحِدٍ مِنْ جَهَةٍ وَاحِدةٍ. وَالْمَتَوُلُ عَنِ الْقَدَمَّاهِ أَنَهُمْ الْكَتَفُوا فِي لَا لَكِنَا أَلْمُعَادِبُقِ الْقَدَمَّاءِ الْكَتَفُوا فِي الْقَدَمَّاءِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

كُنِّ الْمَثَّالِينَ أَضَافُو اللَّ مَّا يَتَحَصَّلُ مِنَ التَّنْسِمِ قَيُوداً أُخُو فَرَسَّمُوا الْمَتَضَادَيْنِ مِانَهُمْ ا أَمْرانِ وُجُودِيَّانِ غَيْرٌ مَتَضَانَفَيْنِ مُتَعَاقِبَانِ عَلَى مَوْضُوعِ وُاجِدِ دَاخِلانِ تَحْتُ جِنْسِ قسريب بَيْنَهُمْا عَايَةَ الْخِلَافِ. وَ لِذَٰلِكَ يَنْحَصِرُ الْتَصَادُ عِنْدَهُمْ فَى نَوْعَيْنِ أَخِيرَيْنِ سِنَ الْأَعْسُراضِ دَاخِلَيْنِ تَحْتُ حِنْسٍ قريب بِينَهْمَا عَايَةُ الْخِلافِ وَ يُتَنِعُ وَقُوعٌ التَّضَادَ بَيْنَ أَزْيَدَ مِنْ طَرَفَيْنِ

مِيْانُ ذَلِكَ أَنَّ كُلِّ مَاهِيَّةٍ مِن الْمَاهِيَّاتِ بَلْ كُلِّ مَفْهُوم مِن الْفَاهِمِ مُنَعُولُ بِذَاتِهِ عَنْ غَيْرِه مِنْ أَى مَفَهُوَّ مَ مَفْرُوْض، وَكِيْسَ ذَلْكَ مِنَ الْتَصْادِّ فِ شَيْءٌ وَإِنْ كَانَ يَصْدُقُ عَلَيْهِ سَلْبُ غَيْرِه، وَكَذَا كُلُّ نَوْعٌ قَامَ بِرُجُودِهِ الْخَارِجِيِّ وَآثَارِهِ الْخَارِجِيَّةِ مُبُايِنَ لِفَيْرِهِ مِنَ الْأَثُواعِ الْتُأَمَّةِ عَالَهُ وَ لِآثَارِهِ مِنَ الْوَجُودِ الْخَارِجِيِّ لاَيَتَصَادِقَانِ بَعَنَى أَنْ يَظُرُدُ الْوُجُودُ الْخَاصُ بِهِ الْطَّارِدُ لِعَدَمِهِ عَدَمَ نَوْعٍ آخَرَ بِعَيْبِهِ، فَلَيْسَ ذَلِكَ مِنَ النَّقَابُلُ وَ الْتَضَادِّ فِي شَيْهٍ.

وَإِنَّهَا ٱلْتَصَادُّ، وَ هُوَ الْتَتَابُلُ بَيْنَ اُمْرَيْنِ وُجُودُيْيِّنِ، أَنْ يَكُونُ كُلُّ مِنَ الإُمْرَيْنِ طارِداً رِلِمَاهِيَتِهِ ٱلْأَمْرُ ٱلآخَرَ نَاظِراً إِلَيْهِ آبِياً لِلإَجْتَاعِ مَعْهُ وُجُرداً.

وَ لازِمُ وَلِكَ أَوُّلا أَنْ يَكُونَ هُنَّاكُ أَمَّرُ ثَالِثَ يُوجَدَانِ لَهُ وَ يَتَّحِدَانِ بِهِ. وَ الْأَمَّرُ الَّذِّي

يُوجَدُ لَهُ ٱلْأَمْرُ الْوجُودِيِّ وَيَتَّعِدُ بِهِ هُوَ مُطْلَقُ الْوَضُوعُ ٱلْأَعَمُّ مِنْ عَلِّ ٱلجَوَهَرِ وَمَوْضُوعِ الْعَرَضِ، لِكِنَّ ٱلْجَوَاهِرَ لَايْقَةُ فِيهَا تَضَادُّ كَمَا سَيَجِيُّهِ.

فَالْمَتَعَيِّنُ أَنْ يَكُونَا عَرَضَيْنِ ذَوَى مَوْضُوع واحدٍ.

وَ لَانِيا أَنْ يَكُونَ النَّوْعَانِ مِا أَنَّ لِكُلِّ مِنْهَا نَظَراً إِلَى الآخَرِ مُتَطَادِدَيْنِ كُلِّ مِنْهَا يَطُرُهُ الْآخَرَ مِنْطَادِ وَيُنِ كُلُّ مِنْهَا يَطُرُهُ الْآخَرَ مِفَصَلِمِ الْذِي الْآذِي هُوَ قَامُ نَوْعِيَتِهِ. وَ الْفَصْلُ لَا يَظُرُهُ الْفَصْلُ إِلاَّذَا ذَا كَانًا جَسِماً مَسْسَمُيْنِ الْآخَرَ مِفْضَلِهِ الْذِي أَنْ يَكُونُ النَّوْعَانِ وَاخِلَيْنِ تَعْتَ جِنْسِ وَاحِدٍ قَرِيبٍ. فَافَهُمْ وَلِكُ.

\_ وَلاَيْرِدُ عَلَيْهِ أَنَّ الْفَصْلُ لِكُوْنِهِ جُزْءَ الْلَاحِيَّةِ، غَيْرُ مُّسْتَقِلِّ فِي ٱلْحُكُم وَالْحُكُمُ لِلْتُوْعِ، لِأَنَّ \*\*\* وَلاَيْرِدُ عَلَيْهِ أَنَّ الْفَصْلُ لِكُوْنِهِ جُزْءَ الْلَاحِيَّةِ، غَيْرُ مُّسْتَقِلِّ فِي ٱلْحُكُم وَالْ

الْفَصْلُ عَيْنُ النُّوعَ عَصَرِادً، فَحُكُمُ خُكُمُ الْنَوْعِ بِعَينهِ.

وَ أَمَّا إِعْتِبَاّدُ عَايَدَ آلِخِلَاف بَيْنَ ٱلْمُتُضَادَيْنَ فَإِنَّهُمْ حَكُوْا بِالْتَضَاد بَيْنَ أُمُود، مُمَّ عَقُوُا بِالْمَورِ مُتَوَسِّطَة بَيْنَ ٱلْمُود، مُمَّ عَقُوا بِالْمُورِ مُتَوَسِّطَة بَيْنَ ٱلْمُتَضَادَيْن، وَ بَيْنَهُا مِنَ ٱلْأَلُوانِ بِالْمُصْوَرِ مُتَوَسِّطة بَيْنَ ٱلْمُتَوْادِ وَ ٱلْبِياضِ الْمُتَالِق وَ الْبَياضِ وَ الْمُتَالِق الْمُنافِي مِنَ الْمُتَوَادِ وَ الْمُنافِق وَ وَ الْمُنافِق اللهُ الْمُتَالِق اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ مَنْ اللهُ ا

و هٰذَا هُوَ الْمُوجِبُ لِنَفْيهُمُ الْتَضَاةَ بَيْنَ الْبُواهِدِ، فَإِنَّ الْاَتَوَاعُ الْجُوهِرِيَّةَ لَايُوجَدُ فِيهَا لَمَا هُوَ نِشِئٌ مَقِيسٌ إِلَىٰ طَرَفَيْنَ وَلَا نَوْعَانِ مُتَطَرِّفَانِ بَيْنَهُمْا غَايَةَ الْخِلافِ. وَمِنْ أَحْكُامِ الْتَضَاوَ اللّهُ لَايَعُمُ الْخَلَافِ. وَمِنْ أَحْكُامِ الْتَضَاوَ اللّهُ لَا يَعُولُهُ بَيْنَ أَوْيَدَ اللّهُ لَا يَعُولُهُ وَاحِدَةً بَنِّي أَوْيَدَ مِنْ طَرَفَيْنَ لِلْآلُهُ تَقَابُلُ، وَالْتَقَابُلُ نِسْبِةً، وَلا تَتَحَقَقُ نِسْبَةً وَاحِدَةً بَنِّي أَوْيَدَ مِنْ طَرَفَيْنَ وَهُذَا خُكُمُ عَامٌ لِمَجْدِيعٍ السَّامِ الْتَقَابُل.

وَ مِنْ أَخْتَامِهِ أَنَّ الْمُتَضَادَيْنِ مُتَعَاقِبَانِ عَلَى الْمُوضُوعِ لِإَعْتِبَارِ عَايَةِ الْخِلَافِ بَيْنَهُا، سَوَاءً كَانَ بَيْنَهُا وَاسَطَةً أَوْ وَسَائِطُ هِي مِالْقِياسِ إِلَى كُلِّ مِنَ الْجَانِبُيْنِ مِنَ الْجَانِبِ الْآخِرِ وَ أَثَرُهُ أَنْ لا يَخْلُو الْمُوضُوعُ مِنْهُا مَعا سَوَاءُ تَعَاوَزا عَلَيْهِ وَاحِداً بَعْدَ وَاحِدٍ وَكَانَ أَحَدُ الْفَيدَيْنِ لاَزِماً لُوجُودِه كَالْبِياضِ لِلثَّكَمْ وَ السَّواهِ لِلْقَارِ.

وَ مِنْ أَحَكَامِهِ أَنَّ الْمُوْضُوعَ الْذِّي يَتَعَاقَبَانِ عَلَيْهِ يَجِبُ أَنْ يَكُونَ وَاحِداً بِالْمُصُوصِ لا وَاحِداً بِالعُمُومِ، إِذْ لاَيْمَتِنَعُ وَجُودُ ضَدَّيْنِ فِي مَوْضُوعَيْنِ وَإِنْ كَانَا مُتَّحِدَيْنِ بِالْتَنْعِ او الْجِنْسِ.

# خاتمة

إُخْتَلَقُوْا فِي الْقَانُعِ الذِّي بَيْنَ الْواحِدِ وَالْكثيرِ حَيْثُ لاَيُجْتَمِعَانِ فِي شَيْءَ وَاحِدِ مِنْ جَهَةٍ وَاحِتَهَا هُوُ مِنَ الْتَقَابُلِ بِالْذَاتِ اَمْ لا؟ وَ عَلَى الْأَوَّلِ أَهُوَ أَحَدُ أَتَسْامُ التَّقَابُلِ الْأَزْيَعَةِ اَمْ قَسْمُ وَ خِامِشٌ غَيْرُ الْأَقْسَامِ أَلاَّرِيْعَةِ الْمَذْكُورَةِ؟ وَ عَلَى الْأَوَّلِ أَهُو مِنْ تَقَابِلِ النَّقَطَايَفِ اَمْ مِنْ تَقَابُلِ التَّصَادِ؟ وَلِكُلِّ مِنَ الاَحْتِالُاتِ الْمُذَكُورَةِ فَائِلُ عَلَىٰ مَا فَصِّلِ فِي الْمَطِوَّ لِأَتِ

<u>ُ وَ الْحَقِّ ٱَٰ</u>ٰئَةٌ لَيْسَ مِنَ الْتُعَاٰبِلِ الْمُصَطَلَعَ لِي شَىءٍ، لِأَنَّ قِوْامُ ٱلْتَعَاٰبِلِ الْمُصَطَلِعِ بِالْغَيْرِيَّةِ

الدَّاتِيَّةِ النِّي هِي تُطَارِدُ ٱلنَّيْنَيْنِ ٱلمُتَعَالِكَيْنِ وَ تُدَافِعُهَا بِذَاتَيْهَا، وَ مِنَ ٱلْمُسْتَحِيلِ أَنَّ يُرجِعُ الإَخْتِلافُ وَالْقَائِعُ الدَّالَةِ وَالْوَاحِدُ وَ ٱلكَثِيرُ لَيْسًا كَذَٰلِكُ، إِذَ الوَاحِدُ وَ ٱلكَثِيرُ لَيْسًا كَذَٰلِكُ، إِذَ الوَاحِدُ وَ ٱلكَثِيرُ قِسْها كَذَٰلِكُ، إِذَ الوَاحِدُ وَالكَثِيرُ قِسْها نَقَدَّمَ أَنَّ الْوَحْدَةُ مُسَاوِقَةً لِلْوُجُودُ، وَقَدْ تَقَدَّمَ أَنَّ الْوَحْدَةُ مُسَاوِقَةً لِلْوُجُودُ، وَقَدْ تَقَدَّمَ أَنَّ الْوَحْدَةُ مُسَاوِقَةً فَالْوُجُودُ، فَكُلِّ مَنْ حَيْثُ هُو وَاحِدً مَوْجُودُ. فَالْحَذَٰ كَيَّا أَنَّ وَاحِدًا مِنْ حَيْثُ هُو وَاحِدًا مَنْ الوَاحِدِ، أَى إِنَّ مَا بِهِ الإَخْتِلافُ بَيْنَ الْوَاحِدِ وَالْكَثَيرِ وَالْحَدَّالُ فَ بَيْنَ الْوَاحِدِ وَالْكَثَيرِ وَالْكَثَيرُ مُلْكَالُولُ مَا بِهِ الإَخْتِلَافُ بَيْنَ الْوَاحِدِ وَالْكَثِيرِ وَالْعَلَى الْوَاحِدِ وَالْكَثَيرِ وَالْوَلَافُ بَيْنَ الْوَاحِدِ وَالْكَثَيرِ وَالْوَلَافُ بَيْنَ الْوَاحِدِ وَالْكَثَيرِ وَالْمَاحِدِ وَالْكَتَبِعُ اللَّهُ الْمَاحِدِ وَالْكَثِيرُ وَالْمَلْمُ الْوَاحِدِ وَالْمَلْمُ اللَّهُ الْوَاحِدِ وَالْكَثَيْرِ وَالْمَالَقُولُ مَنْ وَالْمُ الْمُعَلِيدِ وَالْمُنْ الْقَامِدِ وَالْمَاحِدِ وَالْمَدِ وَالْمَاحِدُ وَ الْكَالَافُ بَالْمُ اللْوَاحِدِ وَالْمَاحِدُ وَالْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ لَيْ اللْمُعَلِيلُونُ اللَّهُ الْمَاحِدِ وَالْمُؤْلِقُ الْمُعْتِلَافُ بَالْوَاحِدُ وَ الْمُقَالِقُ الْمُؤْلِقُ وَلَاكُمُولُولُ اللَّهُ الْمَاحِدِ وَالْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ

فَالْوَحْدَةُ وَالْكَثْرَةُ مِنْ شُوْرُونِ تَشْكِيكِ الْوَجُودِ، يَنْقَسِمُ الْوُجُودُ بِذِلْكِرَالَ الواجِدِ وَالْكَثِيرِ مَعَ مُسَاوِقَةِ الْوَاحِدِ لِلْمَوْجُودِ الْمُطْلَقِ، كُمَا يَنْقَسِمُ إِلَى الوِّجُودِ الْخَارِجِيِّ وَ الْفَهْنِ مَعَ مُسَاوَقَةَ الْخَارِجِيِّ لِمُطْلَقَ الْوُجُودِ، وَيَنْقِسُمُ إِلَى مَا بِالْنِعْلِ وَمَا بِالْقُوْةِ مَعَ مُسَاوِقَةٍ مَا بِالْنِعْلِ مُطْلَق الْوُجُودِ،

عَلَىٰ اَنَّ وَاحِداً مِنْ أَتْسَام التَّقَابُل الْأَرْيَعَة عَالَمَا مِنْ الْمُواصَ لَأَيْقَهُ الْآتَطِبَاقَ عَلَى الْوَاحِدِ وَالْكَثِيرِ، فَإِنَّ الْتَقِيضِينِ وَالْمَدَم وَالْلَكَة أَحَدُ الْمُتَعَابِكَيْنِ فِيهَا عَدَمُ لِلآخَو، وَالواحِدُ وَالْكَثِيرُ وَجُوديّانِ، وَ الْمَتَضَابِغَانِ مُتَكَافِئانِ وَجُوداً وَعَدَماً وَقُوّةٌ وَ فَعْلاً، كَلَيْسُ الْوَاحِدُ وَالْكَثِيرُ وَالْكَثِيرُ مَلَىٰ خُذِهِ الْشِيعَة، وَ الْمَتَضَادَانِ بَيْنَهَا غَايَة الْخِلافِ. وَلاكَذَٰلِكَ الْوَاحِدُ وَالْكَثِيرُ فَانَّ كَلَيْ الْمَعْدِرُ عَلَىٰ خُذِهِ الْفَاحِدُ وَ الْمَتَعَلَّا فَانَّ هُنَاكَ مَا هُو أَكُولُومِ اللَّاسِدَة وَالْكَثِيرُ عَلَىٰ مَا هُو أَكُولُومِ الْمَعْدِ وَ الْكَثِيرِ شَقَىٰ مِنْ الْتَقْابُلاتِ الْأَرْبَعَة، وَ الْقَسْمَةُ خَاصِرَا أَنْ الْمُعْدِرِ مَنْ الْتَقْابُلاتِ الْأَرْبُعَةِ، وَ الْقَسْمَةُ خَاصِرَا أَنْ الْفَاحِدِ وَ الْكَثِيرِ شَقَىٰ مِنْ الْتَقَابُلاتِ الْأَرْبُعَة، وَ الْقَسْمَةُ خَاصِرَا أَنْ الْمَالِكُ مَا الْمُولِيَةُ الْمُؤْلِكُ الْوَاحِدِ وَ الْكَيْثِيرِ شَقَىٰ مِنْ الْتَقَابُلاتِ الْأَرْبُعَة، وَ الْقَسْمَةُ خَاصِرَا الْمُولِولِكُومُ اللّهُ الْمُؤْلُقُومُ اللّهُ الْمُلاَلُولُ الْمُلَالُونَ الْمُعْلِمِ الْمُؤْلِقُومُ اللّهُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُومُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُومُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُومُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُومُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُومُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُمُ الْمُؤْلُومُ الْمُؤْلُومُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُومُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُمُ الْمُؤْلُمُ الْمُؤْلُمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُمُ ا

# درس سی و دوّم (۳۲)

## فصل هشتم

## در تقابل تضایف

همانطور که از تقسیم تقابل به چهار نوع، روشن گردید، متضایفان، دو امر وجودی هستند که هر یک از آن دو، بدون تعقّل دیگری، تعقّل نمیشود.

پس، متضایفان، براساس نسبتهای متکزر تعقل میشوند باین نحو که یکی از آن دو تعقل نمیشود مگر با تعقُل دیگری که آن نیز، بتوسط اوّلی تعقُل میگردد.

و از اینجا است که اجتماع آن دو، در شیء واحد، از جهت واحده، ممتنع و محال است رواد راین نوع اجتماع، دوران نسبت است بین شیء و نفس شیء (و این نیز، محال است).

#### اشكال

در تضایف، اشکالی<sup>(۱)</sup> مطرح گردیده و آن، اینکه تضایف، در اقسام چهارگانه تقابل، داخل نیست.

توضیح اشکال اینکه مطلق تقابل از اقسام تضایف، به شمار می رود زیرا دو امر

۱- اسفار ج ۲ ص ۱۱۰.

متقابل از این جهت که دو امر متقابل هستند، دو امر متضایف میباشند (زیرا تعقل یکی از متقابلین متوقف بر تعقل دیگری است و نسبتهای متکزری میان آن دو برقرار است یعنی یکی از آن دو تعقل نمی شود مگر با تعقل دیگری که آن نیز به توسط اولی تعقل میگردد و با یکدیگر یک جا جمع نمی شوند).

پس قرار دادن تضایف و شمردن آن، از اقسام تقابل، از قبیل قرار دادن شی، (مَقْسم مثل تضایف) قسیم، برای قسم خودش (یعنی تقابل بنابراینکه مطلق تقابل از اقسام تضایف بشمار میرود) و این نیز، محال و ممتنع است زیرا مقسم، مثل تضایف نمی تواند قسیم و ضد قسم خودش یعنی تقابل باشد.

#### پاسخ

اشکال بالا اینگونه پاسخ داده شده است که: مفهوم تقابل از مصادیق تضایف به شمار میرود (و از طرفی نیز) آنچه در اقسام تقابل و مصادیق آن محسوب می شود همان مصداق (موجود از معنای) تضایف (در ذهن) می باشد (نه مفهوم تضایف).

پس یکی از اقسام تضایف همان مفهوم تقابل است ولکن آنچه قسیم تضایف میباشد مصداق تقابل (از قبیل تضایف و ملکه و ایجاب و سلب) میباشد. (پس قرار دادن تضایف و شمردن آن از اقسام تقابل از قبیل قرار دادن شی مُقْسَم مثل تضایف قسم برای قسم خودش یعنی مفهوم تضایف نیست) زیرا مفهوم تقابل از اقسام نضایف محسوب میشود ولکن قسیم تضایف که مقسم مفهوم تقابل به شمار میرود مصداق نقابل است نه مفهوم تقابل.

نظیر این مورد، زیاد است از جمله اینکه مفهوم ذهنی، فردی از افراد مقابل مفهوم ذهنی واقع می شود مثل مفهوم جزئی که او یک فرد، از افراد کلی است و در عین حال، به اعتباری، مقابل کلی است (زیرا معنای جزئی در علم منطق این است که جزء بر معنای خاصی صدق نمیکند و بر کثیرین صادق نمی آید و این معنای جزئی خود کلی است که بر همه موارد جزئی صادق می آید، پس مفهوم جزئی یکی از افراد کلی به شمار می رود) و در عین حال

جزئی، مقابل کلّی است (پس فرد بودن جزئی از کلّی و در عین حال، جزئی) مقابل کلّی بودن، با هم تنافی ندارد، چون این دو به دو اعتبار انجام میگیرد و رفع تنافی میکند<sup>(۱)</sup>).

### برخى از احكام تضايف

دو امر متضایف، دو امر متکافیء از حیث وجود و عدم و قوّه و فعل هستند پس اگر یکی از «متضایفان» موجود باشد دیگری نیز بالبداهه موجود است و اگر معدوم باشد، دیگری نیز، بالبداهه معدوم میباشد و اگر یکی از آن دو بالقوّه باشد دیگری نیز، بالقوّه است و اگر یکی از آن دو بالقرّه تارد

و لازمهٔ مطلب بالا، این است که «مُتضایفان» از قبیل معانی هستند که یکی از آن دو، بر دیگری تقدّم ندارد نه در ذهن و نه در خارج.

# فصل نهم

# در تقابل تضادّ

## تضادً، نزد ِقُدماء فلاسفه:

سابقاً شناختید که آنچه از تقسیم سابق برای نقابل بدست آمد این بود که دو شیء متضاذ، دو امر وجودی بوده، از قبیل متضایفان نیستند و در محلّ واحد و از جهت واحدة، با یکدیگر جمع نمیشوند.

أنجه از قدماء، در تعريف تضادّ نقل شده به همان مقدارى كه گفتيم: ﴿إِنَّ المُتَخَادُ يْنَ، اَمرانِ وُجُود يَانِ غَيْرُ مُتَخَالفَيْنِ لأَيَجْتَمِعَانِ في مَحَلِ وَاحِدِ فِي زَمَّـانٍ وَاحِـدٍ مِـنْ جَـهَةٍ وَاحِدَةٍ».

و از این جهت قدماء فلاسفه معتقد بودند که تضادّ، بین جواهر، واقع شده و نیز اطراف تضادّ، میتواند بیش از دو چیز باشد.

## معناي تضادّ نزد فلاسفة مشّاء:

ولکن فلاسفه مشاه (۱) به أن، قيود ديگرى اضافه نموده، اينگونه أنرا تعريف کردهاند: «المتضادًانِ آمرانِ وُجُوديّانِ غَيْرُ متضالِفَيْنِ عُتَعاقبانِ عَلَىٰ مُوْضوعِ واحِدٍ، داخِلانِ تَحتَ جنسِ قريب، بَيْنَهُما عَايَهُ الخِلافِ، يعنى «متضادّان، دو امر وجودى غير متضايفى هستند که

۱-اسفار ج ۲ ص ۱۱۱ و ص ۱۱۲.

بر موضوع واحد تعاقب داشته (یعنی یی درپی در یک موضوع وارد می شوند) و در جنس قریب، داخل می باشند و بینشان نهایت خلاف و جدائی وجود دارد».

از اینرو، تضادّ، نزد آنان، منحصر در دو نوع اخیر از اعراض بوده، تحت جنس قریب داخل بوده و بینشان، نهایت خلاف، وجود داشته باشد».

بنابراین تعریف، محال است که تضاد، در میان بیش از طرفین تضاد، تحقّق داشته باشد.

و بیان مطلب (و توضیح جهت اعتبار قیود بالا در تعریف متضادّان) اینکه هر ماهیتی از ماهیّات بلکه هر مفهومی از ماهیّات بلکه هر مفهومی از مفهومی از مفهومی از مفهومی از مفهومی از مفهومی از مناد و منعزل میباشد و مسلّماً این اندازه از مغابرت را تضاد نمیگویند گرچه بر ان سلب غیر، صادق بیاید. زیرا هر مفهومی در رابطه با مفهوم دیگر چنین حالتی دارد واگر این مقدار در تحقّق تضاد کافی باشد لازم میآید که همه مفاهیم با یکدیگر متضاد باشند درحالیکه چنین نیست.

و همچنین، هر نوع تاتی بوجود خارجی و آثار خارجی خویش، با غیر خود از انواع تام، مباین میباشد و یکی بر دیگری صادق نمی آید به این معنا که وجود خاص هر نوع تام، که عدم را از خود طرد میکند به عینه، عدم نوع دیگر نیز هست پس این نیز، داخل در تقابل و خضاذ نیست (زیرا دو نوع تام هیچگاه یکی بر دیگری صدق نمیکند یعنی هر دو با یک وجود موجود نمیشوند). بلکه تضاد، همان تقابل بین دو امر وجودی است که هر یک از آن دو، به ملاحظهٔ ماهیت خویش، دیگری را طرد و ناظر بر دیگری بوده، اباء دارد از اینکه با دیگری یکجا جمع بشود.

### دو نتيجه:

اولاً: در اینجا امر سومی وجود دارد که این دو امر متضاد در آن موجود می شوند و متحد با آن می باشند و این امر سوم، همان مطلق موضوع است که اعم از محل جوهر و

موضوع غزض میباشد لکن در جواهر، تضاد واقع نمیشود چنانکه بزودی خواهد آمد، پس متعیّن، اینکه این دو امر متضاد، منحصر در دو امر غرّضی بوده، دارای موضوع واحدی میباشند.

<u>نانیا:</u> دو نوع، از این جهت که هر کدام از آن دو، ناظر به دیگری میباشد، هر یک از آن دو، با فصل خود که تمامیّت نوعش وابسته به آن میباشد دیگری را طرد میکند<sup>(۱)</sup>.

بدیهی است که فصل، طارد فصل نیست مگر هنگامی که هر دو فصل با هم و مُقتِم جنس واحد باشند، یعنی هر دو نوع، داخل تحت جنس واحد قریبی باشند (دقّت کنید).

#### اشكال:

فصل از این جهت که جزء ماهیت میباشد، حکم، مستقلّی ندارد و حکم، تنها برای نوع است (یعنی هر حکمی که برای نوع مترتّب شود بر فصل نیز مترتّب میشود برای فصل حکم خاصی غیر از حکم نوع نیست).

#### پاسخ:

فصل، مُحصَّل نوع بوده، عین نوع میباشد پس حکم مترتّب بـر آن، هـمان حکـم مترتّب بر نوع میباشد.

علاوه بر این، اجناس عالیه از مقولات دهگانه بین آنها، تضادّی نیست زیرا بیشتر از یک مقوله در محلّ واحد، جمع میشوند مثل کمّ و کیف و سایر اعراض در جوهر واحد جسمانی، جمع میشوند.

و همچنین است بعضی از اجناس متوسّط که تحت برخی از اجناس عالی مندرج هستند جمع میشوند با بعضی دیگر از اجناس که تحت جنس عالی دیگری واقع هستند.

۱- مُطاَرحات ص ۳۱۵ و ص ۳۱۶ - اسفار ج ۲ ص ۱۱۳ و ص ۱۱۵ و ص ۱۱۶ - مباحث مشرقیّه ج ۱ ص ۱۰۴ منطق ارسطو ج ۱ ص ۱۰۴ منطق ارسطو ج ۱ ص ۷۰۰ (شارح)

(پس این دو یمنی بعضی از اجناس عالی متوسط همراه بعض دیگر از اجناس عالی با اینکه هر دو تحت برخی از اجناس عالی قرار دارند در عین حال هر کدام علیحده در تحت جنس دیگری نیز، داخل هستند، مثلاً جسم نامی که تحت جسم مطلق داخل هست در عین حال هر دو یعنی جسم نامی و جسم مطلق داخل تحت جنس عالی جوهر میباشند و مانمی در این وجود ندارد).

همچنین است انواع اخیر که مندرج است تحت بعضی از انواع همراه بعض دیگر از انواع اخیر که مندرج است تحت بعضی دیگر از انواع اخیر که مندرج است تحت بعضی دیگر از انواع (و در اینجا بیش از یک مقوله، در محل و حد، جمع شده است).

### اندراج متضادّان تحت جنس قريب،

پس تضاد، بدلیل استقراء، منحصراً در دو نوعی واقع میشود که تحت جنس قریب بوده، از مقولات غزصیه میباشند مثل سواد و بیاض که نزد فلاسفه هر دو نوع از جنس کیفیات نفسانی محسوب میشوند و مثل تهور و جبن که هر دو نوع از جنس کیفیات نفسانی محسوب میشوند.

#### متضادّان باید بینشان نهایت ِخلاف باشد:

اما اعتبار «نهایت خلاف<sup>(۱)</sup>» بین دو شیء متضاد از این جهت است که آنان ابتداء حکم به تضاد بین اموری کردند سپس برخوردند به امور نسبی متوسط بین دو متضاد مثل اینکه حکم کردند که بین سواد (سیاهی) و بیاض (سفیدی) تضاد وجود دارد سپس دیدند که بین این دو، رنگهای مختلفی مثل زردی، سرخی، سبزی هست که نسبت به سیاهی داخل در سفیدی بوده و از سفیدی به شمار میروند و در مقایسه با سفیدی از سیاهی محسوب میشوند و مثل تهور و جبن که حد وسط میان این دو، شجاعت است.

و از اینجا معتقد شدند که ضدّ، باید در نهایت خلاف و نهایت بُعد از ضدّ دیگر باشد. دلیل بالا سبب گردید که حکماء مشّاء تضادٌ در بین جواهر را نفی نمودند زیرا در میان انواع جوهری، انواعی وجود ندارد که امر نسبی بوده، قیاس به طرفین شده و نهایت خلاف، بینشان باشد و باز دو نوعی نداریم که در دو طرف، واقع شده نهایت خلاف بینشان باشد.

# أحكام تضاد

### أ - تضاد در بيش از دو طرف تضاد واقع نمىشود:

تضادَ، در بیش از دو طرف تضادَ، واقع نمیشود زیرا تضادَ (از انواع) تقابل است و تقابل، نسبت است و نسبت واحد، در بیش از دو طرف، واقع نمیشود و این، حکمی است عام که شامل جمیع اقسام تقابل می ددد.

### صدرالمتالهین (قدس سره) در اسفار میگوید:

«از (جمله) احکام تضاد بنابر اینکه در تضاد نهایت دوری و اختلاف بین دو امر متضاد را معتبر بدانیم (این است که ضد یک شیء تنها یک شیء است زیرا ضد، بنابرایی اعتبار، عبارت از شیای است که از وجودش، عدم ضد دیگر، لازم می آید. حال اگر یک شی دارای اضداد گوناگونی باشد این از دو شق خالی نیست:

یا مخالفت این اضداد با این شیء از یک جهت است یا از چند جهت.

اگر از یک جهت باشد در این صورت مُضادّ با این شیء در حقیقت، یک شیء است و ضد، واحد است درحالیکه اضداد فرض شده است.

و اگر مخالفت بین اضداد و این شیء از جهات متعددی باشد در این صورت شیء مورد نظر دارای حقیقت بسیطی نیست بلکه آن، مثل انسانی است که مضاد است با شیء گرم (حاز) از این جهت که او سرد (بارد) است و یا مثل انسانی است که مضاد با شیء سرد (بارد) از این جهت که او گرم (حاز) است بلکه این انسان مضاد با اشیاء کثیری است به جهت مشتمل بودنش بر اضداد آنها.

پس تضاف حقیقی، تنها بین حرارت و برودت و سواد و بیاض است و برای هر یک از طرفین تضاف فقط یک ضد وجود دارد و اما تضاد بین شیء گرم (حاز) و شیء سرد (بارد)، تضاد غرضی است<sup>(۱)</sup> (نه ذانی).

## ٣- دو امر متضادً، تعافُّب بر موضوع واحد دارند:

زيراً تهايت خلاف بين دو امر متضاد معتبر است، خواه بين أن دو، يك واسطه باشد يا چند واسطه.

و این واسطه یا چند واسطه میان دو ضدّ (مثل سرخی و زردی و سبزی میان دو ضدّ سنیدی و سیاهی) به ملاحظهٔ هر یک از دو طرف، نسبت بطرف دیگر میباشد (یعنی اگر واسطه بین دو امر متضادّ با این ضدّ مقایسه شود در ضدّ دیگر داخل میشود و اگر با آن ضدّ مقایسه گردد در این ضد داخل میشود).

و اثر تضاد (و تعاقب بر موضوع واحد) این است که موضوع ضدّین از طرفین تضادّ خالی نیست، خواه هر دو، بر موضوع واحد یکی بعد از دیگری توارد کنند یا یکی از دو ضدّ، لازمهٔ وجود موضوع باشد مثل سفیدی برای برف و سیاهی برای چشم.

### ٣- موضوع تضادً، بايد واحد بخصوص باشد

موضوعی که هر دو ضد، بر آن بطور تعاقب وارد می شوند واجب است که واحد بخصوص باشد نه واحد عام (یعنی در عین یکی بودن، معنای خاصی داشته باشد نه معنای عام و شامل اشیاء کثیره) زیرا وجود ضدین، در دو موضوع، معتنع نیست گرچه این دو موضوع، متحد نوعی باشند یا جنسی.

## خالمة مرحلة هفتم در تُمانع:

تمانع، بین واحد و کثیر واقع است زیرا واحد و کثیر در شیء واحد از یک جهت، یک جا

۱-اسفارج ۲ص ۱۱۴.

جمع نمیشوند.

و در تمانع، میان فلاسفه، اختلاف است<sup>(۱)</sup>که آیا تمانع به ملاحظهٔ ذاتش، (بالذّات) از سنخ تقابل است یا نه؟ بنابراینکه از سنخ تقابل باشد آیا یکی از اقسام چهارگانه تقابل، بــه شمار میرود یا قسم پنجمی است غیر از اقسام چهارگانه تقابل؟

بنابراینکه یکی از اقسام تقابل باشد آیا داخل در تقابل تضایف است یا تضاد؟ برای هر یک از احتمالات ذکر شده، قائلی وجود دارد، همهٔ این مسائل در کتب مفصّل بطور تفصیل گفته شده.

حق این است که تمانع، داخل در تقابل مصطلح، نیست زیرا قوام و اساس تقابل مصطلح، بغیریت ذاتی است یعنی هر یک از دو شیء متقابل به ملاحظهٔ ذاتش، طرف مقابل را طرد و دفع میکند. زیرا بدیهی است که (تخالف و تمانع موجود بین) واحد و کثیر از قبیل اختلاف و تمانع ذاتی نیست زیرا واحد و کثیر، دو قسمی هستند که موجود از جهت اینکه موجود است به این دو قسم، منقسم میشود و سابقاً گذشت که وحدت، مساوق با وجود است.

پس هر موجود، از جهت موجود بودن، واحد است همانطور که هر واحد از جهت واحد بودن، موجود است پس واحد و کثیر هر کدام از آن دو، مصداق واحد میباشد یعنی آنچه که به سبب آن، اختلاف بین واحد و کثیر، وجود دارد برمیگردد به آنچه که به سبب آن اتحاد بین واحد و کثیر، پیدا میشود و این (خاصیت) و شأن تشکیک است که اینگونه باشد نه تقابل.

پس وحدت و کثرت، از شؤون تشکیک وجود است و وجود با ملاحظهٔ تشکیک وجود، به واحد و کثیر، تقسیم میشود با اینکه واحد، با موجود مطلق، مساوق میباشد همانگونه که وجود، بوجود خارجی، مساوق مطلق وجود است.

و وجود به «مابالفِعل» و «مابالقوّه» منقسم مىشود با اينكه «مابالفعل» مساوق

۱- الهيات شفاء مقالة سؤم فصل ششم - التحصيل ص ٣٥٩ - مباحث مشرقته ج ١ ص ٩٨ - مطارحات ص ١٨٣ - اسفار ج ١٠ ص ٩٨٠ - مطارحات ص ٣١٨ - اسفار ج ٢ ص ١٢٢ و ص ١٦٤٠ (شارح)

مطلق وجود میباشد.

علاوه بر این، هیچ یک از اقسام تقابل چهارگانه به ملاحظهٔ خواصی که دارند انطباق بر واحد و کثیر را قبول نمیکند.

زیرا نقیضین و عدم و ملکه، یکی از دو امر متقابل در آندو، امر عدمی است ولی واحد و کثیر، دو امر وجودی هستند.

و امّا متخانِمُیْن از جهت وجود و عدم و قیّه و فعل، با هم متکافیء میباشند ولکـن واحد و کثیر، این خاصیّت و صفت را ندارد

و امّا متضادّان نیز، بین آنها «نهایت خلاف» وجود دارد وبدیهی است که واحد و کتیر، ابن خاصیت تضاد را ندارد زیرا هر کثیر عددی را که مقابل یک واحد عددی باشد در نظر بگیریم در اینصورت ممکن است عددی فرض شود زیادتر و دورتر از این واحد عددی زیرا عدد، غیرمتناهی است پس بین واحد و کثیر، اصولاً هیچ یک از انواع تقابل که منحصر در جهار نوع هستند، وجود ندارد.

## خلاصة ِدرس سي و دوّم:

متضایفان دو امر وجودی هستند که هر یک از آندو بدون تعقّل دیگری تعقّل نمیشود اشکالی در تقابل تضایف مطرح گردیده و آن اینکه تضایف در اقسام تقابل چهارگانه داخل نیست، توضیح اشکال و پاسخ آن در متن درس بیان گردیده است.

دو امر مُتضایف، دو امر متکافی، از لحاظ وجود و عدم و قبق و فعل هستند پس متضایفان از قبیل دو امری هستند که یکی از آندو بر دیگری تقدّم ندارد نه در ذهن و نه در خارج.

معنای تقابل تضاد نزد قدماء از فلاسفه غیر از معنائی است که فلاسفهٔ مشاء آنرا تعریف کردهاند.

تعریف تقابل تضاد نزد قدماء فلاسفه: دو شیء متضاد و دو امر وجودی بوده، از قبیل متضائفان نیستند و در محل واحد و در زمان واحد و از جهت واحد با یکدیگر جمع نمیشوند

امًا نزد فلاسفهٔ مُشّاء: متضادّان دو امر وجودی بوده، از قبیل متضایفان نیستند و بر موضوع واحد تعاقب داشته و در جنس قریب داخل میباشند و بینشان غایت خلاف و تخالف وجود دارد.

فرق بارز بین این دو تعریف در این است که بناء بر تعریف قدماء فلاسفه، تضاذ بین جواهر واقع شده و نیز اطراف تضاد می تواند بیش از دو چیز باشد.

و امّا بنابر تعریف فلاسفهٔ مشّاء تضاد در میان بیش از طرفین تضاد محال است تحقق داشته باشد پس دو امر متضاد اوّلاً منحصر در دو امر عرضی بوده، دارای موضوع واحدی میباشند

و ثانیا دو نوع از این جهت که هر کدام از آندو ناظر بدیگری میباشد هر یک از آندو با فصل خود که تمامیّت نوعش وابسته بأن میباشد دیگری را طرد میکند و بدیهی است این طرد، هنگامی محقّق است که هر دو نوع، داخل تحت جنس واحد قریبی باشند.

اشکال باینکه فصل از این جهت که جزء ماهیت است در ترتب حکم، مستقل نیست و حکم، تنها برای نوع است مدفوع است باینکه فصل، مُحصّل نوع بوده، در حقیقت عین آن میااشد، توضیح این مطالب همه در متن درس بیان گردیده مراجعه نمائید.

#### تضادّ دارای سه حکم و یژه است:

1 - تضاد در بیش از دو طرف متضاد واقع نمیشود.

۲- دو امر متضاد تعاقب بر موضوع واحدى دارند.

٣\_ موضوع تضاد بايد واحد بخصوص باشد.

علت این سه حکم و توضیح آنها در متن درس بیان گردیده است.

تَمَانُع بِین «واحد و کثیر» واقع است زیرا واحد و کثیر در شیء واحد از یک جهت یکجا جمع نمیشود امّا این تمانع بملاحظهٔ ذاتش آیا از منخ تقابل است یا نه میان فلاسفه اختلاف است؟

توضیح این اختلاف و حق در مسأله و برخی دیگر از مسائل مربوط به تمانع در آخر متن درس ذکر گردیده، مراجعه نمائید.

## پرسشها:

- ۱۰۰۰ تقابل تضایف را تعریف و برای آن مثالی بیاورید.
- ۲- اشکال بر اینکه تضایف در اقسام چهارگانهٔ تقابل داخل نیست را توضیح و پاسخ آنرا
   ذکر نمائید.
  - ۳- یک حکم از احکام تضایف را ذکر و آنرا توضیح دهید.
  - ۴- تضاد نزد قدماء فلاسفه چگونه تعریف شده است بیان کنید؟
- ۵- تضاد نزد فلاسفهٔ مشاء چگونه تعریف شده و چه فرقی با تعریف قدماء دارد تـوضیح
   دهید؟
- جر معنای تضاذ امر سؤمی وجودداردکه دو امر متضاذ برای او موجود میشوند و متحد
   با آن میباشند آنرا بیان کنید.
- ۷۰ دو نوع از میان انواع که همدیگر را طرد میکنند به چه وسیله این کار انجام میگیرد.
   بیان کنید،
- ۸- این اشکال که نوعی، نوع دیگر را طرد میکند فصل در آن دخالتی ندارد» را توضیح و یاسخ آنرا نیز ذکر نمائید.
- ۹- اعتبار قید «غایت خلاف» بین دو شیء متضاد در تعریف تضاد برای چیست؟ آنرا بیان نمائید.
  - ۱۰ احکام سه گانه تضاد را بیان و برای هر کدام نیز مثالی بیاورید.
- ۱۱ تمانع به ملاحظهٔ ذاتش آیا از سنخ تقابل است یا نه؟ و نظر استاد علاَمه در متن درس در اینباره چیست؟ آنرا بیان کنید.
  - ۱۲- آیا تمانع بین واحد و کثیر واقع می شود یا نه در هر صورت چرا؟

# فهرست منابع تحقیقاتی استاد علاّمهٔ طباطبائی در نهایةالحکمة:

-١ ِ الهُيَّات شفا مقالة جهارم فصل اوّل – مقالة ششم فصل دوّم و فصل أخر

<u>۲</u> رُسٰائِل

<u>"-"</u> النِّجاة

۴\_\_\_ راشارات

<u>ه-</u> عُيونُ الْحِكْمَة

این چهار منبع از آثار و تألیفات حسین بن عبدالله بن حسن بن علی بن سینا ملقب به حجة الأسلام معروف به شیخ الرئیس از حکمای فخام و اطبای اسلام متولد سال ۲۷۰ هـ ق مطابق ۹۸۰ میلادی و متوفای در بخارا در سن ۵۸ سالگی ۵۳۲ هـ ق و در حدود ۱۳۱ نوشته اصیل و ۱۱۱ اثر از وی بیادگار مانده است.

<u>ع-</u> اسفارج ۱ و ۲

٧\_ مبدأ و معاد

٨\_ تعليقه بر الهيّات شفا

این سه اثر اخیر از تألیفات مرحوم محمد فرزند ابراهیمین یحیی شیرازی ملقب به صدرالدّین و صدرالمتألهین از اکابر فلاسفه و حکمای قرن یازدهم هجری متوفّای ۱۰۵۰ هـ ق.

- ۹- قُبسات تألیف محقق داماد میر محمد باقر حسینی استرآبادی اصفهائی متوفای
   ۱۰۴۱ هـ ق
- ۱۰ اَلْتُحَسِيل تأليفِ حكيم ابوالحسن بهمنيار آذربايجاني از شاگردان ابوعلي سينا متوفّاي -۱۰ الله علي المعالم ع
  - ١١- جكمة الاشراق

۱۲- مطارحات

۱۳- تلویحات

این سه کتاب از تألیفات مرحوم شیخ شهابالدین یحیی بن حسین مکنّی به ابوالفتح در قریهٔ سهرورد در زنجان متولّد و او را شیخ اشراق مینامند

- ۱۴ شوارق الالهام فی شرح تجرید الکلام تألیف مرحوم مولی عبدالرزاق علی بن الحسین
   لاهیجی قمی شاگرد صدرالذین شیرازی متوفّای سال ۱۰۵۱ هـق.
- ۱۵- فصوص الحكم فصل هشتم تأليف ابونصر فارابی از فلاسفه و حكماء و اطباء بـزرگ اسلامی متولد سال ۲۶۰ هـق در قریه ویسج قرب فاراب و وفات وی در دمشق بسال ۲۳۹ هـق در سن هشتاد سالگی. کتب ابونصر از شروح و رسائل و کتب مستقل ۱۰۲ کتاب می باشد برای توضیح بیشتر به منابع معتبر: طبقات الاطباء ۲۷۷ و حبیبالسیر جلد اول ص ۳۰۵ و روضات الجنات و لغتنامه دهخدا به تحقیق با ارزش مرحوم بدیع الزمان فروزانفر ترجمه احوال و آثار ابونصر فارابی مـاده ابونصر ص ۹۰۰ تـا ۱۹۰۶ مراجعه نمائید.
- ۱۶ شرح منظومه و حاثیه بر اسفار هر دو از تألیفات مرحوم هادی بن مهدی سبزواری متولد سال ۱۲۱۲ هـ ق، متوفای ۱۲۸۹ هـ ق
  - ١٧ رسالة نفسيّه تأليف سيد فضل الله حامد حسيني متولد سال ٨٧١ هـ ق
    - ۱۸ تعلیفهٔ مرحوم استاد علامه طباطبائی بر اسفارج ۳
- ۱۹ مقاومات تألیف علامه ابیمنصور حسنبن سدیدالدین یوسفبن علیبن مطهر حلی
   متؤفای ۷۲۷ هـ ق
- ۲۰ مباحث مشرقیه تألیف امام فخرالذین رازی. از فحول حکماء و علمای شافعی جامع علوم عقلی و نقلی متولد سال ۵۴۴ هـق و متوفای سال ۶۰۶ هـق و تعداد ۳۳ اثر علمی و کلامی و اصولی و فقهی از ایشان بیادگار مانده است (ریحانةالادب ج ۳ ص ۱۹۳ ۱۹۳ لغتنامه دهخدا چلافاء تحت عنوان فخر رازی ص ۷۸ ۷۹)
  - ۲۱ اساس التوحيد تأليف مرحوم ميرزا مهدى أشتياني.

ساير آثار شارح

### سایر آثار شارح:

- ١- شرح بداية الحكمه جاب دانشگاه الزهراء جاب سؤم.
  - ۲- حقوق خانواده در اسلام ۲ ج.
- ۳- بلاهای اجتماعی قرن ما با همکاری جمعی از دانشمندان حوزهٔ علمیّه قم.
  - ۴- زن و انتخابات با همکاری جمعی از دانشمدان حوزهٔ علمیه قه
    - ۵- نظام اخلاقی اسلام از انتشارات دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
      - جررسی نظام اخلاقی اسلام از انتشارات دارالملم.
        - ۷- نسل نو و خطر اعتیاد « « « .
- ٨- طلاق يا فاجعه انحلال خانواده. چاپ چهارم از انتشارات دفتر نشر فرهنگ اسلامي.
  - -۱ چرا مذهب شیعه را انتخاب کردم؟ چاپ دؤم
  - ۱۰- سیمای اسلام قم از انتشارات بنیاد امام مهدی (عجل الله).
    - ۱۱- بررسی آخرین فرضههای تکامل (داروین و ...)
      - ۱۲- نقش یهود در مبارزه با اسلام،
    - ۱۳ أنفال يا ثروتهاى عمومى. چاپ دانشگاه الزهراء.
  - ۱۴- ولاية الحاكم الشرعى و ابعادها. (بزبان عربي) چاپ كنگرهٔ شيخ مفيد (ره))
- ۱۵ امروز و فردای انقلاب اسلامی ایران با همکاری جمعی از نویسندگان حوزه علمیهٔ قم
   اسفند سال ۱۳۵۹
- ۱۶ رساله های گوناگون متعدد فقهی و اصولی و تفسیری، عربی و فارسی که آماده چاپ میباشد، و مقداری از آنها بصورت پلیکپی تکثیر شده و در اختیار علاقمندان قرار گرفته است. و نیز مقالات متنوعی که پیرامون موضوعات مختلف اسلامی، که در مجلهٔ وزین مکتب اسلام از حوزه علمیه قم و سایر نشریّات علمی از جمله مجلهٔ علمی و یژوهشی دانشگاه الزهراء چاپ و منتشر شده است.