
میدان سلوک

1



مقدمه

2



میدان سلوک

3



مقدمه

4



میدان سلوک

5

ݤݤݤݤ ݣݣݣݣݣسلوݥݥݣݣݣک دݣݣݣاݤݤݣݣݣ�ن م�ی
توصیه هایی به معتکفین و مجریان اعتکاف



مقدمه

6

ݥ اٮݪݬݬݬݓ
ت

اݣݣمه ݣݣݣݣکݠ� ݩݩݩݩݩݩݩݩݩݩݐ اݣݣسںݧ ݩݩݩݩݩݩݩݩݩݩݐ ںݧ سݩݒ

عنوان کتاب: میدان سلوک
نویسنده: سعید دسمی
گردآورنده: محمد ملحج
ویراستار: مهدی اکبرنژاد

تحقیق: محمدرضا حبیبی
Q ناشر: انتشارات کلمه طیبه بقية‌الله

 صفحه‌آرایی: مرکز رسانه بنیاد ولایت

 چاپ اول،زمستان 1404
شمارگان: 2000

چاپ: جمکران

 نشانیݡ: تهران، خیابان دکتر شریعتیݡ، بالاتر از
حسینیه ارشاد، کوچه بهشت یکم، پلاک 25

021-22875263 شماره تماس:
www.bnvt.ir  تارنما:

صفحات مجازی استاد دسمیݡ



میدان سلوک

7

خواندن  نماز  هم  فقط  عبادت  البتّه  است؛  عبادت  جای  اعتکاف 
نیست؛ تماسّ خوب با معتکفین، ارتباط دوستانه و برادرانه، فراگیری 
از آنها، تعلیم‌‌دهی به آنها، معاشرت اسلامی را تجربه کردن و آموختن؛ 
پیش  است  ممکن  اعتکاف  در  که  است  فرصتهایی  اینها  همه‌‌ی 
برنامه‌‌ریزی   ، کار مهم‌‌ترین  بشود.  برنامه‌‌ریزی  باید  این  ]برای[  بیاید؛ 
است. اگر چنانچه برنامه‌‌ریزی نشد و کمک نشدند این جمعِ جوانِ 
مشتاق و شوریده‌‌ای که برای اعتکاف وارد این مسجد شده‌‌اند، این 

نیروها هدر خواهد رفت و احیاناً زیان‌‌آفرین خواهد شد.

بیانات در دیدار اعضای ستاد مرکزی اعتکاف و اعضای

سوّمین جشنواره‌‌ی سراسری علمی فرهنگی اعتکاف ۱۳۹۳/۰۲/۱۵



مقدمه

8

فهرست

10 ...................................................................................... مقدمه 

15............ یان اعتکاف فصل اول: توصیه‌هایی به مربیان و مجر

16....................................................... فرآیند اعتکاف؛ اردوی سه‌روزه

19.......................................... محتوای اعتکاف؛ حق اللـه و حق الناس

هدف از اعتکاف: انس با مسجد...................................................22

42................................................ روز اول: دعوت و جذب به مسجد 

25.................................................. روز دوم: تثبیت هویت مسجدی

روز سوم: رشد در مسجد.............................................................26

مدیریت  اعتکاف؛ شــش گام محوری............................................27

27................................... گام اول: توجه به توانمندی شرکت‌کنندگان

1. ضرورت شناخت ویژگی‌های جسمی نوجوان.............................28

28...................................................... ۲.  ظرفیت عاطفی نوجوانان

29............................................ ۳.  ملاحظه سطح معرفتی نوجوان 

29.............................................. ۴.  ملاحظه سطح معنوی نوجوان

30 ............................................ گام دوم: عدم غفلت از مقصود اصلی 

30.......................................... ۱. ضرورت توجه به مقصود اصلی اعتکاف

31. ۲.  آسیب‌های سرگرمی‌های نامناسب در محیط اعتکاف....................

3.   الگوی مطلوب برای ایجاد نشاط هدفمند....................................32

32............................................. گام سوم: دقت در مدیریت لحظه‌ها



میدان سلوک

9

فهرست

33.......................................................... ۱.  ضرورت برنامه‌ریزی جامع 

۲.  ضرورت انعطاف در عین التزام....................................................34

3.  مدیریت رفتارهای سبک و آسیب‌های جمعی..............................34

35.......................................... 4.  تبدیل اعتکاف به نقطه عطف تربیتی

35........................................... گام چهارم: تأکید بر برنامه‌های جمعی

36..................................... گام پنجم: تصمیم بر استمرار آثار اعتکاف

گام ششم: تناسب محتوا با مخاطب............................................37

39................................... فصل دوم:توصیه‌هایی به معتکفین

مقومات اعتکاف..........................................................................40

رکن اول: حضور در مسجد...........................................................40

رکن دوم: روزه‌داری.....................................................................42

رکن سوم: استمرار معنوی..........................................................48

51.................................. اعتکاف؛مدرسه تمرکز و حضور قلب در نماز

53............................................ اعتکاف؛ ‌مبدأ اتصال با نماز جماعت

55............................................ اعتکاف؛ لحظه‌های انس با کلام خدا

57............................................. اعتکاف؛ تمرین توجه به حق‌الناس 

سخن آخر ...................................................................................59

61 .................................................................................... کتابنامه 



مقدمه

10

دمه
ق

دمهم�
ق

م�



میدان سلوک

11

ازدحام  و  درون  و  بیرون  صداهای  تداخلِ  میانِ  در  انسان  گاه 

وجدان  بیدار  باطنِ  در  را  غیب  عالم  از  آرام  صیحه‌ای  خواسته‌ها، 

ى غَيْركَِ«1  نه 
َ
وَافِدُونَ عَل

ْ
خویش م‌یشنود و حس م‌یکند که »خَابَ ال

که خطاب به خود اوست. آنگاه پس از شنیدن  خطاب به دیگری، 

گویی درون، در  نیاز به خلوت م‌یکند؛  آن صیحه باطنی احساس 

میان هیاهوی بیرون، جایی برای خلوت و بازگشت طلب م‌یکند؛ 

در  کند.  اجابت  بی‌واسطه  را  دعوت  این  بتواند  آن  در  که  خلوتی 

محضر  در  عاشقانه  و  عارفانه  سفر  به‌مثابه  اعتکاف  هنگام  این 

به  تفرقه  از  و  باطن  به  ظاهر  از  سفری  م‌یشود؛  آغاز  تعالی  باری 

که در آن انسان به دعوت ازلیِ حق پاسخ م‌یدهد؛ همان  وحدت، 

زمزمه  که  آنجا  تا  م‌یکشاند،  حرکت  به  را  مشتاق  جانِ  که  دعوتی 

يكَ بالأوهام2ِ«  چه شیرین است این 
َ
إل حلى المَسيرَ 

َ
م‌یکند »وَ ما أ

 حرکت به سوی تو و با گام‌هایی لرزان اما مشتاق، از درگاه کثرت به

 حریم وحدت م‌یگریزد.

1.»كسى كه بر غير تو وارد شود محروم است.« )الصحیفة السجادیة، ص۲۰۴(

، ج۹۱، ص۱۴۲( تبخش است گذر نام و ياد تو بر دل‌ها.« )بحار الأنوار
ّ

2.»چه لذ



مقدمه

12

اعتکاف در نظام عبودیت و بندگی، بازگشت قوای پراکنده انسان 

به مدار عدالت و امامت درونی است و مسجد، محور و ظرف این 

که قوه عاقله، غضبیه و شهویه، در ظل قوه  بازگشت است؛ جایی 

عادله جماعتی م‌یسازند که حقیقت عبودیت را معنا م‌یکند. این 

مَعَ الجَماعَة1«  در عالم است؛  از »یَدُ الِله  کوچکی  جماعت تصویر 

بستری که قدرت الهی در اتصال جمعی متجلی م‌یشود و هر فرد با 

تکیه بر مرکزیت عدل و عبودیت، هم خود را م‌ییابد و هم گره خویش 

را با جامعه مؤمنان مستحکم م‌یکند.

خلوت  لحظه‌های  عمیق‌ترین  و  زیباترین  م‌یتوان  را  اعتکاف 

انسانی دانست؛ خلوتی که در عین فردیت، در بستر جمع و اجتماع 

شکل م‌یگیرد و تجربه‌ای منحصر به فرد از ارتباط با هستی و خالق 

را فراهم م‌یآورد. معتکف در این مدرسه سه‌روزه، از یک‌سو به روزه 

محقق  خویش  وجود  در  را  قُون2َ«   تَتَّ كُمْ 
َّ
عَل

َ
»ل تا  م‌یشود  متمسک 

بر آن  بنیاد  که  م‌یگیرد  اقامت  مسجدی  در  دیگر  سوی  از  و   سازد 

و   تقوا نهاده شده است3.  این تلاقیِ مسجد و صیام، تلاقیِ ظرف 

1. »دست خدا با جماعت است.« )نهج البلاغة، صفحه۱۸۴(

قَبْلِكُمْ  مِنْ  ذِينَ 
َّ
ال ى 

َ
عَل كُتِبَ  كَمَا  يَامُ  الصِّ يْكُمُ 

َ
عَل كُتِبَ  آمَنُوا  ذِينَ 

َّ
ال هَا 

ّ
يُ

َ
أ »يَا   .2

گذشته  گردید چنانکه امم  قُونَ؛ ای اهل ایمان، بر شما هم روزه واجب  كُمْ تَتَّ
َّ
عَل

َ
ل

ک و پرهیزکار شوید.« )بقرة؛  که پا را فرض شده بود و این دستور برای آن است 
	)183

نْ 
َ
ونَ أ  يُحِبُّ

ٌ
نْ تَقُومَ فِيهِِ يهِ رِجَال

َ
 أ

ّ
حَقُ

َ
لِ يَوْمٍ أ وَّ

َ
قْوَىٰ مِنْ أ ى التَّ

َ
سَ عَل سِّ

ُ
مَسْجِدٌ أ

َ
3»ل



میدان سلوک

13

مظروفِ تقواست؛ همان تقوایی که در مناجات تائبین، چنان آتشی 

م‌یآورد:  فریاد  به  را  او  و  م‌یزند  شعله  انسان  بیدار  قلب  در  سوزان 
 إِلی مَوْلاهُ؟« 1

ّ
بِقُ إِلّا

ْ
عَبْدُ الْآ

ْ
»إِلهِی هَلْ یرْجِعُ ال

م‌ییابند  بی‌بدیل  فرصتی  نوجوانان  و  جوانان  اعتکاف،  ایام  در 

کامل بر معنویت تجربه تشرف سه روزه به محضر خدا را  تا با تمرکز 

در  شیشه‌ای  اتاق  یک  شبیه  چیزی  لحظه‌ها  و  روز‌ها  این  بچشند. 

از دنیا فرار  که نه  میان شلوغی جهان برای مشرف م‌یسازد؛ جایی 

م‌یکند، نه گرفتار آن است فقط م‌یایستد و محک م‌یزند که نزدیک 

شدن به خدا یعنی چه.

کم‌کم  آدمی  م‌یدهد:  رخ  آرام  اتفاقی  چندروزه،  حضور  این  در 

نگاهش را از بیرون برم‌یدارد و به خطوط ناپیدا و نقشه درون خود 

که  گاهی در چهره دیگر معتکف‌ها چیزی م‌یبیند  خیره م‌یشود. 

را  گاهی در سکوت لذت بخش مسجد چیزی  آیینه است؛  شبیه 

م‌یشنود که شبیه صدای قلب است و قلب یعنی ضربان حیات. 

را در حریم  از حقیقتِ انسان  از اعتکاف، شعاعی  روزهای پس 

مسجد و فضای قدسیِ آن باقی م‌یگذارد؛ بخشی که به تعبیری وجه 

رِينَ؛ آن مسجدی که از روز نخست بر پایه تقوا بنا شده، 
هِّ مُطَّ

ْ
ُ يُحِبُّ ال رُوا وَالَلَّهّ يَتَطَهَّ

شایسته‌تر است که در آن )به عبادت( بایستی؛ در آن، مردانی هستند که دوست 
کیزگان را دوست دارد.« )توبة؛ 108( کیزه باشند و خداوند پا م‌یدارند پا

ی جز به مولایش رجوع م‌یکند؟« )مفاتیح الجنان، مناجات  1»خدایا! آیا بنده فرار
، مناجاة التائبین( خمس عشر



مقدمه

14

در  م‌ینشیند.  ی 
ّ
تجل به  خلوت  لحظات  در  که  است  انسان  ربّانی 

این حالت، نوعی رابطه ولی و مول‌یعلیه میان عبد و معبود به‌وجود 

آداب  و  حالات  تثبیت  مسلتزم  آن،  امتداد  که  رابطه‎ای  م‌یآید؛ 

و  الهی  ثابت  قواعد  در  یشه  ر آداب،  این  است.  اعتکاف  عاشقانه 

یه ربوبی دارد و م‌یتواند حالِ معتکف را از سطح سه روزِ  سنن جار

عبادت، به سیر مستمرّ خودسازی بدل کند؛ سیر از حضور مقطعی 

به مجاهده ممتدّی.

کتاب پیش‌رو که اجمالی از گفتگوها و مباحثه‌های صورت‌گرفته 

با مجریان اعتکاف و مربیان تربیتی است، درصدد است بخشی از 

راهکارهای ارتباط با مبدأ نور و شیوه‌های صیانت از حالات درونی و 

بیرونی ایام اعتکاف و پس از آن را تبیین کند. امید آنکه این مساعی 

قلیل، مقدّمه‌ای باشد برای دوام نورانیّتِ قلوبِ معتکفین.

سعید دسمی 

8 جمادی الثانی 1447



میدان سلوک

15

دمه
ق

توصیـــــه‌هایی بهم�
یان  مربیان و مجر

اعتکݡاف

فصل اول



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

16

فرآیند اعتکاف؛ اردوی سه‌روزه

اعتکاف را م‌یتوان شبیه یک اردوی سه‌روزه تصور کرد که مقصد 

روز  این سه  انسان است.  و جان  که درون قلب  بیرون شهرها  نه  آن 

روزمره،  زندگی  شلوغ‌یهای  از  نوجوان  و  جوان  که  است  فرصتی 

ذهنی  درگیری‌های  و  درس‌ها  فشار  دانشگاه،  و  مدرسه  هیاهوی 

ارتباطی  خویش  خدای  با  مسجد،  آرامش  سایه  در  و  گرفته  فاصله 

عمیق‌تر برقرار کند.

هدف از برگزاری اردوها، یا شروع یک سیر و فرایند است، یا تثبیت 

نتیجه و جمع بندی آن. لذا در این اردوی سه روزه، یا قصد شروع 

و آسیب‌های  ریزش‌ها  از  به جهت جلوگیری  که  یم،  دار را  فعالیتی 

احتمالی، آغاز کار را با ترتیب اردویی ویژه رقم م‌یزنیم، یا م‌یخواهیم 

و  جمع‌بندی  گرفته  صورت  سال  طول  در  که  را  کارهایی  مجموعه 

تثبیت کنیم.



میدان سلوک

17

و  فعالیت‌ها  برنامه‌ها،  از  مجموعه‌ای  معمولاً  سال  طول  در 

انرژی  زمان،  نیازمند  کدام  هر  که  م‌یشود  دنبال  پیوسته  اقدامات 

کارکرد اصلی و  و برنامه‌ریزی دقیق هستند. اردوها در این میان دو 

اساسی دارند.

نخست آنکه اردو م‌یتواند نقطه‌ی آغاز یک مسیر جدید باشد؛ 

کنیم  کارهای مهم را شروع  یم مجموعه‌ای از  یعنی وقتی تصمیم دار

انگیزه، عمق و استحکام  با انسجام،  و م‌یخواهیم این آغاز همراه 

باشد، در چنین وضعیتی، برگزاری یک اردوی ویژه و پرمحتوا، نقش 

اهداف  م‌یکند  کمک  ما  به  اردو  این  م‌یکند.  ایفا  را  اولیه  تثبیت 

از  ابتدا  همان  از  و  یم  ساز برقرار  را  همدلی  و  انس  کنیم،  روشن‌تر  را 

 ، ریزش‌های احتمالی در میانه مسیر جلوگیری کنیم. به عبارت دیگر

اردو در این حالت بستری است برای آغاز قوی، هماهنگ و هدفمند 

یک فرایند.

است؛  فرایند  یک  پایان  به  مربوط  اردوها  دوم  نوع  مقابل،  در 

برنامه‌ها  اقدامات،  از  مجموعه‌ای  سال  طول  در  آنکه  از  پس  یعنی 

است،  آمده  دست  به  مختلفی  نتایج  و  شده  انجام  فعالیت‌ها   یا 

بررسی،  تلاش‌ها  این  همه‌ی  تا  شود  فراهم  میدانی  یم  دار نیاز 

برای  مناسبی  فضای  اینجا  در  اردو  گردد.  تثبیت  و  جمع‌بندی 

ارزیابی  و  آموخته‌ها  تثبیت  نواقص،  تکمیل  شده،  انجام  آنچه  مرور 

و  گذشته  اردوهایی، نگاه ما به  فراهم م‌یکند. در چنین  عملکردها 

بتوانیم  دقیق  جمع‌بندی  یک  اساس  بر  تا  فعالیت‌هاست،  ثمرات 



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

18

نقشه راه آینده را بهتر ترسیم کنیم.

بنابراین، اردوها یا در آغاز یک فرایند قرار م‌یگیرند و نقش ایجاد 

مسیر  یک  پایان  در  یا  دارند،  را  اولیه  جهت‌دهی  و  انگیزه  ثبات، 

سامان‌دهی  و  تثبیت  جمع‌بندی،  آن‌ها  کارکرد  و  م‌یشوند  برگزار 

اثرگذار  و  مهم  معبر  یک  اردو  صورت،  دو  هر  در  دستاوردهاست. 

در مسیر فعالیت‌های سالانه است و به عمق‌بخشی مجاهدت‌ها 

  کمک م‌یکند.



میدان سلوک

19

 محتـــــوای اعتکــــاف؛ 
حق اللـه و حق الناس

حقوق  از  دسته  دو  بر  بیشتری  کید  تأ با  اعتکاف  نورانی  ایام  در 

الهی و حقوق مردم م‌یتوان سخن گفت و از دل همین تقسیم‌بندی، 

پیام‌های تربیتی و معرفتی عمیقی تبیین کرد. 

که به رابطه بنده با خداوند مربوط  نخست، حقّ‌الله است؛ حقی 

از عبادات فردی تا مناسک جمعی  م‌یشود و تمام تجلی بندگی، 

را در بر م‌یگیرد. در این‌باره م‌یتوان بیان کرد که چرا مسجد به‌عنوان 

خانه خدا جایگاه ویژه‌ای دارد و چرا اعمالی همچون اعتکاف باید 

در مسجد برگزار گردد1.  رعایت حرمت مسجد، توجه به قداست آن 

بشود.  اداره  امور  باید  مسجد  از  که  است  محلی  مسجد  خمینی؟ره؟:  امام   .  1
کز حساسی  کرد. این مرا ی را برای ملت ما درست  که این پیروز این مساجد بود 
که  کنند  که خیال  که ملت باید به آن توجه داشته باشند. اینطور نباشد  است 
برای  ما  ی  پیروز کنیم.  چه  م‌یخواهیم  مسجد  دیگر  شدیم  پیروز  ما  دیگر  حالا 
یم  گر نماز نباشد و آداب اسلامی نباشد، چه داعی دار ادارۀ مسجد است. ما ا
برای اسلام  ما  امور بشویم؟  این  وارد  و  یم  بینداز به مهلکه  را  بیاییم خودمان  که 



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

20

و امعان نظر به اینکه این مکان نماد حضور الهی در جامعه است، 

همه بیانگر اهتمام به حق الله در عرصه عبادت است. 

لذا حضور در مسجد و انجام عباداتی مانند اعتکاف صرفاً یک 

بر  خداوند  که  حقی  به  است  پاسخی  بلکه  نیست،  عبادی  عمل 

بندگان خود دارد؛ حقی که اقتضا م‌یکند بندگان در مکان‌هایی که 

يْهِ رَاجِعُون1َ«  با خضوع و خشوع به 
َ
ا إِل

ّ
إِنَ ِ وَ

ا لِِلَّهَّ
ّ
او تعیین کرده از باب »إِنَ

درگاهش بازگردند. به عبارتی می توان گفت مسجد، به عنوان خانه 

خداوند و محلی برای سجده، یکی از بارزترین و بالاترین مصادیق 

و  اهمیت  و  است  عبادی  عملی  سجده،  است.  حق  این  تحقق 

که مکانی خاص برای آن اختصاص یابد.  منزلت آن، موجب شده 

مالکیت  و  خالقیت  از  و  است  الهی  حق  که  عبادتی   ، رو این  از 

واقعی خداوند سرچشمه م‌یگیرد و با اوامر و نواهی او تجلی م‌ییابد، 

که بستر ظهور و تحقق آن باشد و این مکان  نیازمند مکانی است 

که  البته باید توجه داشت  در عال‌یترین مرتبه خود، مسجد است. 

در  تفاوتی  مساجد  میان  و  دارد  درجاتی  نیز  مسجد  عالی  مراتب 

کیفیت جریان این حق و حضور بندگان در آن وجود دارد.

اسلام  برای  و  کردید،  قیام  اسلام  برای  ملت  شما  شما،  و  میکنیم  را  کارها  این 
کز بسط حقیقت اسلام  کزی که مرا ید م‌یکشید. مرا اینهمه زحمت کشیدید و دار
ید. )امام  است، بسط فقه اسلام است و آن مساجد است، اینها را خالی نگذار

خمینی؟ره؟1359/4/20(

1 . بقره؛ 156.



میدان سلوک

21

تنها یک عمل  نه  و حضور در مسجد،  اعتکاف  ترتیب،  این  به 

فردی و عبادی، بلکه پاسخ به یک حق الهی و تحقق بخشی به پیوند 

میان انسان و خالق است. این عبادت، با حضور در مسجد، بستر 

مناسبی برای خضوع، خشوع و بازگشت به حق الهی فراهم م‌یکند 

و نشان م‌یدهد که انسان، در برابر خداوند مسئول و متعهد است.

مربوط  که  حقی  دارد؛  قرار  حق‌الناس  الله،  حق  موضوع  کنار  در 

حق  این  بر  کید  تأ است.  انسانی  روابط  سلسله  و  جامعه  مردم،  به 

اعتکاف  مانند  برنامه‌هایی  که  است  نکته  این  یادآوری  معنای  به 

است.  جمعی  رشد  برای  بستری  بلکه  نیست،  فردی  عبادت  تنها 

به دیگر معتکفین،  آن، احترام  ابعاد  با تمام  به حقوق اخوت  توجه 

کیزگی ظاهری مسجد،  یاری‌رسانی به یکدیگر و حتی نگه‌داشتن پا

عبادی  عمل  همین  دل  در  حق‌الناس  رعایت  از  نمونه‌هایی  همه 

که  است. در نتیجه، برنامه اعتکاف م‌یتواند به‌گونه‌ای تبیین شود 

رعایت  اهمیت  به  الهی،  حقوق  به  توجّه  بر  علاوه  شرکت‌کنندگان 

حقوق دیگران نیز اهتمام بورزند.

این تقسیم‌بندی میان حق‌الله و حق‌الناس را م‌یتوان با حدیث 

 ذِی حَقٍّ 
َ

کُلّ که فرمودند: »اِعْطِ  کرد  مشهور پیامبر اکرم‌؟صل؟ تبیین 

کسی است  کن1.«  مومن واقعی  ادا  را  هُ؛ حق هر صاحب حقی 
َ

حَقّ

که میان این دو حق، نسبت و ارتباط برقرار کرده و هر دو را در جای 

خود ادا نماید.

، ج۶۷، ص۱۲۸. 1. بحار الأنوار



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

22

هدف از اعتکاف: انس با مسجد

که انسان با مسجد  در سه روز معنوی اعتکاف هدف آن است 

گره  انس بگیرد، در فضای مسجد حلّ شود و دلش به خانه‌ی خدا 

که  عبادی،  مکان  یک  فقط  نه  مسجد  که  بداند  انسان  گر  ا بخورد. 

است،  زمین  روی  بر  خدا  خانه  رْض1ِ«  
َ ْ
الْأ فِي   ِ

الّلَّهَ بُيُوتُ  مَسَاجِدُ 
ْ
»ال

تمام وجودش درک  با  را  برکت‌های مسجد  و  ، حقیقت  اسرار آنگاه 

کید دارند که مسجد شاهراه ارتباط بنده  خواهد کرد. روایات ما نیز تأ
با خدا و محور اساسی تربیت انسان است. 2

، ج۲۳، ص۳۲۶. 1. بحار الأنوار

ةَ فیها   الجنَّ
َ

نّ
َ
2. امیرالمومنین؟ع؟: »اَلجَلسةُ ف‌یالجامع‌ِ‌ خَیرٌلی مِنَ ‌الجَلسةِ‌ ف‌یالجَنّةِ‌، لأ

رضِی نَفسی وَ الجامِعُ فیهِ رِ‌ضی ربّی؛ جلوس من در مسجد از سکونت در بهشت 
برایم بهتر است، زیرا اقامت من در بهشت موجب خوشنودی من است، اما بودن من 

، ج۸۰، ص۳۶۲( در مسجد موجب رضا و خوشنودی خداست.« )بحار الأنوار



میدان سلوک

23

که  وقتی انسان وارد مسجد م‌یشود، در واقع وارد جایی م‌یشود 

خدا،  به  مکان  دادن  نسبت  است.  داده  نسبت  خود  به  را  آن  خدا 

سوی  به  که  قدمی  هر  پس  م‌یدهد.  نشان  را  آن  عظمت  و  تشریف 

مسجد برداشته م‌یشود، قدمی به سوی الله است. 

پرسش  این  اعتکاف  برنامه‌های  متولیان  و  مربیان  برای  گاه 

، انس میان  مطرح م‌یشود که چگونه م‌یتوان در مدت کوتاهِ سه روز

معتکفان و مسجد ایجاد کرد؟

در پاسخ به این سؤال م‌یتوان به‌صورت اجمالی گفت که ایجاد 

علقه و دلبستگی به مسجد، امری یک‌دست و ثابت نیست؛ بلکه 

باید متناسب با سن، نیاز و ویژگ‌یهای مخاطبان طراحی شود. 

فعالیت‌های  با  چیز  هر  از  بیش  دانش‌آموزان  مثال  عنوان  به 

بنابراین  م‌یکنند؛  برقرار  ارتباط  عاطفی  و  تجربه‌محور  جذاب، 

تجربه‌های  و  معنوی  لذت  همراهی،  حس  که  برنامه‌هایی  برگزاری 

ملموس انس با خدا ایجاد کند، بیشترین اثر را دارد.

فهم  و  پرسشگری  تحلیل،  به  معمولاً  دانشجویان  مقابل،  در 

عمیق‌تر مفاهیم مبنایی و زیربنایی علاقه دارند؛ از این رو لازم است 

مباحثه‌های فکری، جلسات گفت‌وگوی آزاد و پاسخ‌گویی منطقی و 

روشمند به نیازهای ذهنی آنان محور کار قرار گیرد.

برای عموم مردم نیز م‌یتوان دو مسیر را هم‌زمان پیش برد: نخست 

مسیر »مبنایی« که به تبیین جایگاه مسجد در منظومه فکری اسلام، 

نقش اجتماعی_معنوی آن و برکات حضور در خانه خدا م‌یپردازد. 



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

24

واقعی  مثال‌های  و  گرم  بیان  از  بهره‌گیری  با  که  »بیانی«  مسیر  دوم 

کلی و  دل‌ها را آماده انس بیشتر با فضای مسجد م‌یکند. اما سازه 

محور گفتگو‌ها با مخاطبین اعم از جنسیت، سن وشرایط اقتضایی 

و با هدف انس با مسجد را م‌یتوان به اختصار زیر بیان کرد: 

روز اول: دعوت و جذب به مسجد 

هر  از  پیش  است  ضروری  جذب،  عملیات  نخستِ  گام  در 

برنامه‌ای، ذهن و قلب مخاطب با حقیقت و شأن مسجد آشنا شود. 

که متربی و معتکف بداند در چه جایگاهی حضور یافته  هنگامی 

و با چه حقیقتی روبه‌روست، تعلق او به مسجد عمیق شده و با هر 

مسئله یا بهانه‌ای دچار فاصله نخواهد شد.

: برنامه‌های پیشنهادی این روز عبارت‌اند از

 قرائت و شرح اجمالی از  روایات پیرامون مقام مسجد )از جمله 

کید بر نقش مسجد در  روایات هشت‌گانه منقول از امام رضا؟ع؟ با تأ
حیات‌بخشی، هدایت و تربیت انسان( 1

خاً 
َ
أ وَ  مُحْكَمَةً  آيَةً  ثَمَانٍ  إِحْدَى  صَابَ 

َ
أ مَسْجِدِ 

ْ
اَل ى 

َ
إِل اَلِاخْتِلَافَ  دَامَ 

َ
أ »مَنْ   .  1

هُ عَنْ  تَرُدُّ وْ 
َ
أ هُدَى 

ْ
ى اَل

َ
هُ عَل

ُّ
كَلِمَةً تَدُل ماً مُسْتَطْرَفاً وَ رَحْمَةً مُنْتَظَرَةً وَ 

ْ
مُسْتَفَاداً وَ عِل

مسجد  به  نماز  وقت  در  پيوسته  هركس  خَشْيَةً؛  وْ 
َ
أ حَيَاءً  نُوبِ 

ُّ
اَلذ تَرْكَ  وَ  رَدًى 

راه حقّ‌  در  كه  [ نشانه محكمى  برد:  بهره خواهد  را  اين هشت چيز  از  رود كيى 
از  كه  [ تازه‌اى  يا دانش  باشد،  او  استفاده  مورد  كه  ى  برادر يا  استوار سازد[،  را  او 
كلمه و  كه در انتظار آن بوده، يا  زبده‌هاى علم باشد[، یا رحمتى ]از طرف حقّ‌[ 
سخنى كه او را به راه خير و نجات راهنمایى كند، يا او را از بدى بازدارد، يا گناه 



میدان سلوک

25

• تبیین نسبت مسجد با انسان و جامعه اسلامی؛ مسجد به‌عنوان 	

پایگاه هدایت، کانون شکل‌گیری هویت دینی و سنگر مقابله با 

جبهه باطل؛

• در 	 حضور  از  شخصی  تجربه‌های  درباره  تعاملی  گفت‌وگوی 

مسجد.

هدف روز اول: ایجاد فهمی ابتدایی اما عمیق از عظمت مسجد و 

نقش آن در ساخت انسان مؤمن و جامعه.

روز دوم: تثبیت هویت مسجدی

روز دوم باید قلب فرد به مسجد احساس تعلق خاطر پیدا کند.

• ذکر 	 یا  دعا  قرآن،  قرائت  کوتاه:  معنوی  برنامه  یک  در  مشارکت 

دسته‌جمعی؛

• معرفی سنن و قواعد الهی در مواجهه با مسجد؛	

• قرار دادن لحظه‌های خلوت با خدا در مسجد؛	

• بیان آثار عملی مسجدنشینی در بیان علما و قدما.	

هدف روز دوم: ایجاد انس و دلبستگی با مسجد

ى حيا ترک گويد و يا از سر ترس وانهد.« )تحف العقول، ج1، ص۲۳۵( را از رو



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

26

  روز سوم: رشد در مسجد

روز سوم مرحله‌ی رشد و درونی شدن پیوند با مسجد است.

• از مرتب‌کردن 	 کوتاه اعم  کوچک و  سپردن نقش‌ها و مسئولیت 

مُصحف‌ها، خاموش، روشن‌کردن چراغ‌ها، برپایی سفره سحر و 

افطار و حتی رسیدگی به نظافت، مشروط به استمرار در نقش 

علقه  تثبیت  در  العاده‌ای  فوق  اثر  موثر‌تر  و  کلیدی‌تر  آفرینی 

مسجدی دارد.

• گفتگو 	 توجه به آداب ظاهری مسجد1  اعم از نوع پوشش، روش 

... ؛ و

• کوتاه: »من از این پس مسجد را خانه‌ی 	 نوشتن یک عهدنامه‌ی 

خود م‌یدانم«.

هدف روز سوم: تقویت هویتِ »اهلِ مسجد«

اعتکاف،  روز  سه  در  مسجد  با  مؤثر  ارتباط  ایجاد  کلی،  طور  به 

و  برنامه‌ها،  متناسب  طراحی  مخاطب،  دقیق  شناخت  نیازمند 

نیاز  به  نظر  فرد،  هر  تا  است؛  تربیتی  متنوع  شیوه‌های  از  بهره‌گیری 

خود، آرامش و انگیزه حضور در مسجد را به‌درستی تجربه کند و این 

حلقه اتصال، پس از پایان اعتکاف نیز در زندگی او استمرار یابد. 

ینت خود را به‌هنگام رفتن به مسجد، با خود  ينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ؛ ز وا زِ
ُ

1. »خُذ
ید.« )اعراف؛ 31( بردار



میدان سلوک

27

 

یت  اعتکاف؛ مدیر
شــش گام محوری

گام اول: توجه به توانمندی شرکت‌کنندگان

و  چندبُعدی  نگاه  نیازمند  نوجوانان،  برای  اعتکاف  برنامه‌ریزی 

که افراد عموماً در آستانه تشرف  واقع‌بینانه است. این دوره‌ی سنی 

آن‌ها،  نادیده‌گرفتن  که  دارد  ویژگ‌یهایی  هستند،‌  تکلیف  سن  به 

م‌یتواند کیفیت ارتباط معنوی نوجوان را کاهش دهد و حتی شوق 

دلیل،  همین  به  کند.  کم‌رنگ  معنویت  و  عبادت  به  نسبت  را  او 

تربیتی  قواعد  بر  اتکا  با  باید  نوجوانان  و مربیان اعتکاف  طرح‌ریزان 

با  وُسْعَهَا«  طرحی متناسب   
َّ

إِلَّا نَفْسًا   ُ الّلَّهَ فُ  ِ
ّ
یُکَل  

َ
»لَا قاعده‌ی  به‌ویژه 

توان و ظرفیت مخاطب تنظیم کنند.



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

28

1. ضرورت شناخت ویژگی‌های جسمی نوجوان

نوجوانان در حال گذر از مرحله‌ی رشد جسمانی هستند؛ گاهی 

انرژی فراوان و گاهی خستگی زودهنگام را لمس م‌یکنند. بنابراین:

• برنامه‌های طولان‌یمدت عبادت م‌یتواند برایشان دشوار باشد.	

• کمبود خواب، غذا یا تحرک ممکن است تمرکز آنان را کاهش دهد.	

• فشار بیش از حد جسمی، نوجوان را از حال‌وهوای معنوی دور 	

م‌یکند.

قرآن،  قرائت  همچون  عبادی  اعمال  که  است  آن  روش  بهترین 

با  فردی،  خلوت‌های  یا  معرفتی  حلقه‌های  مستحبی،  نمازهای 

زمان‌بندی کوتاه، متنوع و همراه با استراحت مناسب تنظیم شود.

۲.  ظرفیت عاطفی نوجوانان

در  اعتکاف  تجربه‌ی  باشد،  آمرانه  صرفاً  اعتکاف،  محیط  گر  ا

، اجبار یا اضطراب گره م‌یخورد. بنابراین: ذهن آنان با فشار

• انعطاف مربیان نقش کلیدی دارد.	

• ایجاد فضای دوستانه، اخوتی و همدلانه، علقه آنان به فضای 	

اعتکاف و مسجد را افزایش م‌یدهد.

• را 	 عبادت  با  نوجوان  رابطه‌ی  م‌یتواند  اعمال،  انجام  به  اجبار 

مخدوش کند.

• تشویق، گفتگو و فرصت بیان سوالات و حتی احساسات افراد، 	

به معنوی‌شدن اعتکاف کمک م‌یکند.



میدان سلوک

29

از  تصور  قابل  غیر  احساسی  نوجوان  به  باید  اعتکاف  محیط 

محیط انس بدهد؛ نه اینکه او را زیر فشار توقعات سنگین قرار دهد.

۳.  ملاحظه سطح معرفتی نوجوان 

، تعقل و تعمق هستند.  نوجوانان در ابتدای ورود به عرصه تفکر

فعالیت‌های معرفتی اعتکاف باید:

• قابل فهم و مطابق با زبان و ذهن آنان باشد.	

• از بیان‌های پیچیده، سنگین یا خطابی صرف، دوری کند.	

• مســئله 	 حــل  در  مشــارکت  و  مســئله  طــرح   ، گفت‌وگــو فضــای 

کنــد. ایجــاد 

در این دوره، نوجوان هم‌افزایی در مسائل علمی و معرفتی را درک 

کیفیتی  م‌یکند و همین امر موجب م‌یشود فرایند عبادت برای او 

عین‌یتر و معنادارتر پیدا کند.

۴.  ملاحظه سطح معنوی نوجوان

بر  باشد.  نوجوانان  برای  برنامه  طراحی  مبنای  باید  تعادل  حفظ 

اساس این مبنا:

• تکالیف دینی و معنوی باید متناسب با توان و ظرفیت رشدی 	

مخاطب تعیین شود.

• گرفتن اقتضائات سنی 	 برنامه‌ریزی باید با واقع‌بینی و با در نظر 

نوجوان انجام گیرد، نه بر اساس معیارها و انتظارات بزرگسالان.



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

30

• مربیان باید از افراط در افزایش حجم عبادات و اعمال عبادی 	

پرهیز کنند.

• کمیت آن‌ها مقدم 	 بر  کیفیت اعمال  در فرایند تربیت معنوی، 

کیفیت عبادت نقش مستقیم و تعیین‌کننده‌ای در  است؛ زیرا 

تثبیت و تعمیق حالات معنوی نوجوان در دوره‌هایی همچون 

اعتکاف دارد.

سخت  نه  که  است  اعتکافی  نوجوان  برای  مثبت  اعتکافِ  لذا 

باشد و نه سطحی، نه مملو از اجبار باشد و نه رها، نه یکنواخت باشد 

و نه آشفته و در نهایت باعث تقویت رابطه‌ی قلبی او با خدا شود.

گام دوم: عدم غفلت از مقصود اصلی

در  برای حفظ نشاط  که برخی متولیان  اخیراً مرسوم شده است 

بازی‌های بعضاً‌  و  کامپیوتری  بازی‌های  از  اعتکاف،  برنامه معنوی 

مفارق با فضای معنوی اعتکاف استفاده م‌یکنند. در مواجهه با این 

روش باید  به نکات زیر توجه داشت: 

۱. ضرورت توجه به مقصود اصلی اعتکاف

به  توجه  و  قرآن  با  انس  مراقبه،  روح  تقویت  اعتکاف،  از  غرض 

که در این بستر طراحی م‌یشود  ساحت ربوبی است. هر فعالیتی 

گزیر باید در خدمت این اغراض قرار گیرد؛ چه در قالب برنامه‌های  نا

جمعی و چه در قالب آموزش‌های فردی.



میدان سلوک

31

از  و تبدیل اعتکاف به مجموعه‌ای  به مقصد اصلی  بی‌توجهی 

برنامه‌های صرفاً سرگرم‌کننده، ولو با نیت حفظ انگیزه، خطر خالی 

شدن این عبادت از محتوا را به همراه دارد و ممکن است نوجوان، 

جوان و عموم را از استفاده‌های معنوی این ایام محروم سازد.

۲.  آسیب‌های سرگرمی‌های نامناسب در محیط اعتکاف

ضروری  نوجوانان  برای  به‌ویژه  سرزندگی  و  نشاط  اصل  هرچند 

م‌یتواند  معنا،  از  مفرّغ  و  نامرتبط  کاملاً  سرگرم‌یهای  لیکن  است، 

موجب:

• غفلت از عبادت و اذکار وارد شده در این ایام؛	

• تنزل فضای اعتکاف به یک اردوی تفریحی؛	

• قطع تمرکز معنوی؛ 	

• گردد و 	 مشغول‌سازی ذهنی مخاطب به موضوعاتی غیرتربیتی 

در نهایت، اصالت و قداست این سنت را خدشه‌دار سازد. 

هیچ  که  سرگرم‌یهایی  و  کامپیوتری  بازی‌های  برخی  رواج  لذا 

برنامه  اصل  به  را  آسیب‌هایی  ندارند،  اعتکاف  فضای  با  تناسبی 

اعتکاف وارد کند و ذهنیت مخاطب از سطح حداکثری مسجد به 

سطح حداقلی تنزل م‌یدهد.



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

32

3.   الگوی مطلوب برای ایجاد نشاط هدفمند

حذف  سرزندگی  و  ظاهری  جذابیت  نیست  لازم  اعتکاف  در 

شود؛ فقط باید آن را درست هدایت کرد. یعنی فعالیت‌هایی ترتیب 

دهیم که هم برای معتکفین جذاب باشد و هم به فهم بهتر مضامین 

معرفتی و تربیتی کمک کند.

از جمله برنامه‌هایی که م‌یتوانند این دو وجه را با هم جمع کنند 

: عبارتند از

• مسابقات مفهومی و معارفی )سؤالات کوتاه درباره قرآن، احکام، 	

اخلاق و سیره زندگانی اهل بیت؟عهم؟(؛

• جلسات معرفتی کوتاه و کاربردی متناسب با فهم نوجوان؛	

• حلقه‌های تربیتی و گفت‌وگوی کوتاه درباره موضوعات اخلاقی؛	

• مسابقات قرآنی، روخوانی و حفظ کوتاه‌مدت؛	

با  و  م‌یگیرد  فاصله  بودن  تکراری  از  وقتی  برنامه‌ها   این‌گونه 

خسته‌کننده  نه  دیگر  م‌یشود،  همراه  و  حساب‌شده  لحظه‌هایی 

است و نه سنگین و دل مخاطب را تا پایان همراه نگه م‌یدارد.

گام سوم: دقت در مدیریت لحظه‌ها

با  قلبی  انس  برای  کم‌نظیر  اما  کوتاه  فرصتی  اعتکاف،  روز  سه 

معبود حقیقی انسان است. از این جهت باید لحظه به لحظه آن را 

به احسن وجه استفاده کرد و از گذر زمان غفلت نکرد. هر ثانیه‌اش 

بازنم‌یگردد؛  به‌این‌آسانی  دیگر  رود،  دست  از  گر  ا که  نعمت‌یست 



میدان سلوک

33

زودگذر  فرصت،  عَوْد1ِ«  
ْ
اَل بَطِيئَةُ  وَ  فَوْتِ 

ْ
اَل يعَةُ  سَرِ فُرْصَةُ 

ْ
اَل که»  چرا 

برای  که  هنگامی  به‌ویژه  معنوی،  فرصت  این  ديرياب.  و  است 

کودکان و نوجوانان برگزار م‌یشود، نیازمند مدیریتی دقیق و متوازن 

است؛ مدیریتی که از یک جهت بستر رشد فردی را فراهم کند و از 

از این ظرافت‌ها،  ی باشد. غفلت  ، مقوم جماعت ساز سوی دیگر

ی  گاه موجب م‌یشود لحظه‌های نورانی اعتکاف، به‌جای آنکه ابزار

ناپسند  گاه  و  بی‌ثمر  سبک،  رفتارهای  به  باشند،  روح  تعالی  برای 

تبدیل شوند که هم فرد و هم جمع را دچار آسیب م‌یسازد.

۱.  ضرورت برنامه‌ریزی جامع 

راه  نقشه  داشتن  اعتکاف،  موفق  مدیریت  اصلی  ارکان  از  یکی 

روشن و جامع است. مربی و خادم اعتکاف باید پیش از آغاز این 

سفر معنوی، به دقت اهداف، نیازهای سنی، ظرفیت‌های محیطی 

و برنامه‌های محتوایی را بررسی و طراحی کند.

برنامه‌ریزی دقیق، نه برای ایجاد سخت‌گیری زائد، بلکه برای حفظ 

رهاشدگ‌یای  است؛  رهاشدگی  از  جلوگیری  و  معنوی  چارچوب 

سرمایه‌های اتلاف  و  بی‌نظمی  لغزش،  زمینه‌ساز  معمولاً   که 

 روحی م‌یشود.

1.  غرر الحکم، ج۱،  ص۱۱۳ .



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

34

۲.  ضرورت انعطاف در عین التزام

هرچند برنامه‌ریزی امری ضروری است، اما خشکی در اجرا سبب 

فرسودگی و دلسردی کودکان و نوجوانان خواهد شد. مربی باید میان 

اصول ثابت تربیتی و شیوه‌های متغیر و منعطف تمایز قائل شود.

اصول ثابت، همان مقصود اصلی اعتکاف است؛ یعنی خلوت با 

خدا، تمرین حضور جمعی، ادب عبودیت، انس با مسجد و تقویت 

روح بندگی.

اما شیوه‌ها 1 م‌یتوانند متنوّع، جذاب و متناسب با اقتضای سنی 

مخاطب باشند.

متولی،  و  مربی  هنر  به‌عنوان  مدیریتی  انعطاف  که  اینجاست 

نقش‌آفرین م‌یشود.

3.  مدیریت رفتارهای سبک و آسیب‌های جمعی

در  به‌ویژه  شود،  رها  مدیریت  بدون  اعتکاف  فضای  چنانچه 

سبک،  رفتارهای  شکل‌گیری  احتمال  پایین،  سنی  گروه‌های  میان 

از  متصور  کلی  اهدف  از  غفلت  و  بی‌نظمی  بی‌جا،  شوخ‌یهای 

اعتکاف افزایش م‌ییابد.

یج روح  گر از سر خامی و هیجان باشد، به‌تدر این رفتارها، حتی ا

جمع را از طمأنینه و توجه به یاد خدا دور م‌یکند.

1  مراجعه  شود به گام دوم از همین عنوان.



میدان سلوک

35

اعلانی،  غیر  هدایت   ، مستمر حضور  با  باید  مربیان  بنابراین، 

، و طراحی جذاب فعالیت‌ها، رفتارهای مذموم  تذکّرهای آرام و مستمر

را پیش از شکل‌گیری مدیریت کنند.

4.  تبدیل اعتکاف به نقطه عطف تربیتی

این  گیرد،  انجام  به‌درستی  اعتکاف  لحظه‌های  مدیریت  گر  ا

کودکان  کوتاه م‌یتواند به یک نقطه عطف معنوی در زندگی  فرصت 

طعم  نخستین‌بار  برای  آن  در  که  نقطه‌ای  شود؛  تبدیل  نوجوانان  و 

، انس با قرآن، جذابیت دعا و شیرینی خلوت  حضور قلب در نماز

را م‌یچشند.

با  که  است  آن  مربی  وظیفه  حیات  از  کوتاه  مقطع  این  در 

تثبیت  مخاطب  جان  در  را  لحظات  این  راه،  نقشه  دقیق   هدایت 

و ارتقاء دهد.

گام چهارم: تأکید بر برنامه‌های جمعی

کید بر فعالیت‌های  فرصت اعتکاف زمینه بسیار خوبی برای تأ

جمعی،  نماز  الجَماعَة1ِ«   مَعَ  البَرَكَةَ   
َ

»فَاِنّ است.  جمعی  و  گروهی 

قوت  آفرین،  برکت  همه  جمعی  روزه  جمعی،  قرآن  جمعی،  دعای 

که قرآن جمعی دارد به  بخش و قدرت‌ساز حرکت‌ها هستند. اثری 

هیچ عنوان با قرائت فردی قابل قیاس نیست.

، ج۶۳، ص۳۴۹. 1. بحار الأنوار



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

36

گر اثر جماعت در دل انسان تثبیت شود، پس از اعتکاف هم   ا

جدایی از جمع برای او خسته‌کننده و بی‌معنا م‌یشود؛ به عبارت 

، معنا و هویت خود را در جماعت م‌یبیند. دیگر

طرح‌ریزی  را  اعتکاف  برنامه  که  افرادی  است  ضروری  بنابراین 

کثر برنامه‌ها را به صورت جمعی تعریف کنند و برنامه‌های  م‌یکنند، ا

فردی را به حداقل برسانند. 

ثار اعتکاف گام پنجم: تصمیم بر استمرار آ

در  صرفاً  آن  آثار  که  است  عبادی  مناسک  جمله‌  از  اعتکاف 

بُعد معنوی محدود نم‌یشود. اعتکاف آغاز جهاد است، اعتکاف 

حیات است، اعتکاف انس است، اعتکاف انصراف از هوای نفس 

است، اعتکاف تمسک به حبل الله است، اعتکاف میدان تمرین 

است، اعتکاف عهد است، اعتکاف مدیریت حال و آینده است.

مربیان و متولیان باید هَم و غَم خود را بر امتداد حالات اعتکاف 

در انسان قرار دهند؛ به‌گونه‌ای که این اثرگذاری صرفاً محدود به مدت 

کوتاه مراسم نباشد، بلکه به فرایند مستمر در زندگی فرد تبدیل شود. 

مکان  یک  از  فراتر  نقشی  باید  اعتکاف  میزبان  به‌عنوان  مسجد 

انس  و  تمرین،  برای  دائمی  مرکزی  به  باید  کند؛  ایفا  عبادت  موقت 

جوان  یا  نوجوان  اگر  مثال،  به‌عنوان  شود؛  تبدیل  الهی  ارزش‌های  با 

در  قرآن  با  انس  است  توانسته  اعتکاف  روز  سه  طول  در  معتکف 

عبادت را تجربه کند، این تجربه باید در طول سال در قالب برنامه‌های 



میدان سلوک

37

، جلسات تربیتی، حلقه‌های انس با قرآن و نورالثقلین  قرآنی مستمر

تقویت و تثبیت شود. به این ترتیب، اثرات اعتکاف نه تنها در دوره 

کوتاه سه روزه، بلکه در حیات فرد و رفتارهای روزمره معتکف مشاهده 

شده و عمق پیدا م‌یکند و مسجد به‌عنوان محور اصلی رشد، دائماً 

حال و هوای معنوی اعتکاف را در خود حفظ م‌یکند.

گام ششم: تناسب محتوا با مخاطب

است  آن  اثرگذار  بسیار  نکات  از  یکی  اعتکاف،  برنامه‌ریزی  در 

که بدانیم برنامه برای چه مخاطبی تدوین م‌یشود. آیا ما مخاطب را 

م‌یشناسیم و از ویژگ‌یهای فکری، روحی، عاطفی و نیازهای معنوی 

دقیقی شناخت  که  هستیم  روبه‌رو  گروهی  با  آنکه  یا  گاهیم؟  آ  او 

یم؟  از آنان ندار

اعتکاف  برنامه‌ریزی  باشد،  شناخته‌شده  ما  برای  مخاطب  گر  ا

کله هدایتی م‌یگیرد؛ زیرا ما م‌یدانیم نقاط قوت او چیست، در  شا

چه زمینه‌هایی نیاز به تذکر دارد و چه نوع محتوایی بیشترین تأثیر را 

خواهد داشت. در چنین حالتی، محیط اعتکاف م‌یتواند به ظرفی 

برای ارتقای سطح معنویت او تبدیل شود.

گر مخاطب برای ما ناشناخته باشد، اعتکاف به بستری برای  اما ا

تبدیل  نیازهای حقیق‌یاش  و فهم  او  با  ارتباط  شناخت مخاطب، 

به  باشد،  انعطاف‌پذیرتر  باید  حالت  این  در  برنامه‌ریزی  م‌یشود. 

 ، شکلی که ضمن ایجاد زمینه‌های عمومی معنوی، امکان گفت‌وگو



یان اعتکاف فصل اول: توصیه هایی به معتکفین و مجر

38

این  مبنای  بر  تا  کند  فراهم  نیز  را  بازخورد  یافت  در و  ارتباط‌گیری 

شناخت، تربیت امتدادی صورت گیرد. لذا اعتکاف، گاه بر مبنای 

ارتباط‌گیری  و  شناخت  به  رسیدن  برای  گاه  و  مخاطب  شناخت 

طراحی م‌یشود.

اکرم‌؟صل؟  پیامبر  با حدیث شریف  را م‌یتوان  این تقسیم‌بندی 

ى 
َ
اسَ عَل مَ اَلنَّ ِ

ّ
نْ نُكَل

َ
مِرْنَا أ

ُ
نْبِيَاءِ أ

َ ْ
ا مَعَاشِرَ اَلْأ

َ
تطبیق داد که فرمودند: »إِنّ

كه با مردم باندازه خردشان  يم  گروه پيمبران مأمور قَدْرِ عُقُولِهِم1ْ.«  ما 

سخن كنيم.

کید  این حدیث، بر اصل مهم تناسب محتوا با سطح مخاطب تأ

اعتکاف-  برنامه‌ریزی  جمله  -از  تربیتی  برنامه  هر  یعنی  م‌یکند؛ 

همان  براساس  و  بشناسد  را  مخاطب  یا  که  است  اثرگذار  زمانی 

گر شناختی ندارد، نخست به شناخت برسد  شناخت عمل کند، یا ا

مخاطب  ظرفیّت  و  نیاز   ، فکر سطح  راستای  در  برنامه‌ریزی‌اش  تا 

شکل بگیرد.

1 . تحف العقول عن آل الرسول؟عهم؟،ج۱، ص۳۷.



میدان سلوک

39

دمه
ق

توصیــــه‌هاییم�
به معتکفین

فصل دوم



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

40

 

مقومات اعتکاف

رکن اول: حضور در مسجد

که بدون توجه به  مسئلهٔ‌ اعتکاف، مقومات و ارکان ویژه‌ای دارد 

یشه‌دار فهم نخواهد شد. یکی  آن‌ها، حقیقت این عبادتِ عمیق و ر

و تقید عملی  التزام  و  از مهم‌ترین این مقومات، حضور در مسجد 

، بر اساس هویت وجودی مسجد و  به آن است. فلسفه این حضور

گونی بازم‌یگردد و هر یک نقشی  کارکردهای معنوی آن، به ابعاد گونا

اساسی در شکل‌گیری تجربه ناب اعتکاف ایفا م‌یکنند.

نخست آنکه، مسجد خاستگاه تقوا و بستر شکل‌گیری و تقویت 

ى 
َ
سَ عَل سِّ

ُ
مَسْجِدٌ أ

َ
کریم م‌یفرماید: »ل آن در جان انسان است. قرآن 



میدان سلوک

41

ن تَقُومَ فِيهِ؛ آن مسجدی که از روز نخست بر 
َ
حَقُّ أ

َ
لِ يَوْمٍ أ وَّ

َ
قْوَى مِنْ أ التَّ

پایه تقوا بنا شده، شایسته‌تر است که در آن )به عبادت( بایست1ی«؛  

یعنی شالوده مسجد از آغاز بر محور تقوا نهاده شده است تا مبدأ و 

که انسان در  گردد. بر همین اساس، هر بار  منشأ رشد تقوا در انسان 

ایمانی جمعی  زندگی  و  ، حضور در جماعت  نماز اقامه  به  مسجد 

م‌یپردازد، در حقیقت نوعی اقامهٔ  تقوا در وجود خویش رقم م‌یزند و 

زمینه رشد آن را در جان خود فراهم م‌یسازد.

خدا  صالح  بندگان  و  مؤمنان  جمع  در  حضور   ، دیگر مهم  بُعد 

»قربةً  خالص،  نیت‌های  با  که  کسانی  کنار  در  بودن  توفیقِ  است. 

الی الله« گرد هم آمده‌اند، موهبت بزرگ است؛ به‌ویژه در برنامه‌هایی 

که روح جمعی و صفای نیت‌ها، فضا را مملو از  همچون اعتکاف 

کانون انس و الفت، محبت و همنشینی ایمانی،  نور م‌یسازد. این 

رفتار  و  روح  بر  آن  تأثیر  که  بستری  م‌یآورد؛  به‌وجود  کم‌نظیر  بستری 

انسان، در کمتر موقعیتی به این شدت و صفا یافت م‌یشود.

مجموع این حقیقت‌ها و دیگر برکاتی که برای حضور در مسجد 

گفته شود ظرف حقیقی اعتکاف  که  بیان شده، سبب شده است 

تنها مسجد است؛ چراکه جز در این مکان، ساختار معنوی، فضای 

روحی و پیوندهای ملکوتیِ لازم برای تحقق اعتکاف فراهم نم‌یشود. 

در  را  او  و  م‌یدهد  قرار  بندگی  مدار  در  را  انسان  که  است  مسجد 

، یاری و تربیت م‌یکند. اتصال با عالم ملکوت و حضور پروردگار

1 . توبة؛ 108.



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

42

رکن دوم: روزه‌داری

نکته دوم در مقوّمات اعتکاف، مسئله روزه‌داری و صیام است. 

این نکته نیز با بحث مسجد وجه اشتراک دارد؛ آنجا که فرموده‌اند: 

قُونَ؛  کُمْ تَتَّ
َّ
عَل

َ
ذِینَ مِن قَبْلِکُمْ ل

َّ
ى ال

َ
یَامُ کَمَا کُتِبَ عَل یْکُمُ الصِّ

َ
»کُتِبَ عَل

گذشته  امم  چنانکه  گردید  واجب  روزه  هم  شما  بر  ایمان،  اهل  ای 

پرهیزکار  و  ک  پا که  است  آن  برای  دستور  این  و  بود،  شده  فرض  را 

گر روزه  شوید.1«  مقصود آن است که ثمره حقیقیِ صیام، تقواست. ا

با تقواپیشگی همراه شود و انسان خود را ملتزم به قواعد تقوا بدارد، 

در  بود.  خواهد  واقعی  صیامِ  صیام،  آن  و  حقیقی  روزه‌ی  روزه،  آن 

حقیقت، هرگاه انسان شرایط و الزامات تقوا را به‌جا آورد، کأن در حال 

روزه‌داری است.

از  نکند، هرچند  رعایت  را  تقوا  شرایط  و  الزامات  روزه‌دار  گر  ا اما 

منظر فقهی همچنان روزه‌دار به شمار م‌یآید، امّا از حقیقتِ صیام 

ما   ، ازاین‌رو است.  مانده  دور  عبادت  این  جوهر  از  و  گرفته  فاصله 

التزام م‌ییابیم و در خانه خدا به آن مقید  ایام به روزه‌داری  در این 

اندازه این تقوا  تا مفهوم تقوا در حیات ما امتداد یابد. هر  م‌یشویم 

در زندگی ما پایدارتر شود، تعهدمان به قواعد روزه‌داری نیز عمیق‌تر 

و  دارد  دائمی  طهارت  که  کسی  همچون  شد؛  خواهد  استوارتر  و 

که  کی بماند. هنگامی  هویت مسجدی م‌ییابد و باید همواره در پا

هویت تقوایی در انسان شکل بگیرد، فرد در مقام »دائم‌الصیامه« قرار 

1 . بقرة؛ 108.



میدان سلوک

43

م‌یگیرد و همواره در حالت صیام است.

معتکف  را  روز  سه  این  ال‌یالله،  قربة  قصد  به  خدا،  خانه  در  ما 

روز  است؛  مستحبات  و  نوافل  سنخ  از  اعتکاف  آغاز  م‌یشویم. 

نخست جنبه نافله و استحباب دارد و حتی ترک آن ممکن است. 

با ورود به مرحله‌ای بالاتر و  امّا  را دارد،  روز دوم نیز همین حال‌وهوا 

نزدیک‌شدن به قله مطلوب، رنگی از الزام پدید م‌یآید؛ گویی اکنون 

که به نتیجه نهایی نزدیک شده‌ایم، دیگر نباید میدان را ترک کرد. در 

این نقطه، بر ما واجب م‌یشود که تا پایان این مسیر اخلاقی، تربیتی 

و خودسازی پیش برویم تا به غایت و ثمره مطلوب دست یابیم.

کُمْ   لِرَبِّ
َ

که: »إِنّ این معنا از مصادیق روشنِ آن سخن نبوی است 

گاه  هَا1« . این نفحه و نسیم الهی، 
َ
ضُوا ل امِ دَهْرکُِمْ نَفَحَاتٍ فَتَعَرَّ يَّ

َ
فِي أ

در طول زندگی بر انسان م‌یوزد. ما در روزها و شب‌های اعتکاف، 

در معرض این نسیم قدسی هستیم و باید خود را در برابر این نفَحه 

الهی قرار دهیم.

، مانند حضور در مسجد،   بنابراین ثمره و حاصل روزه‌داری نیز

تقوا  ملکه  تحقق  زمینه  مسجد  در  حضور  که  همان‌طور  تقواست. 

اعتکاف  مقوّمات  از  یکی  مجدداً  که  روزه‌داری  م‌یکند،  فراهم  را 

انسان  این ملکه در نفس  تقویت  و  تقوا  نیز هدفش  به‌شمار م‌یآید 

است. به این معنا که انسان از یک سو مسجد را به‌مثابه ظرفِ رشدِ 

تقوا و از سوی دیگر روزه را عملی م‌یداند که به آن م‌یانجامد.

1  . الوافي، ج۹ ، ص ۱۳۱۰.



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

44

که تقوا دو جنبه دارد: فردی و جمعی. تقوای  گفته‌ایم  قبلاً بارها 

بالاتر  اما  و صیانتِ شخصی است؛  به‌معنای خودنگهداری  فردی 

َ حَقَّ تُقَاتِه1ِ«   قُوا الّلَّهَ
َ
از آن، تقوای جمعی قرار دارد که در عبارتِ قرآن »اتّ

تبلور یافته است. در تفسیر این آیه، مرحوم علامه طباطبایی؟ره؟ و 

برخی دیگر از بزرگان گفته‌اند که »حقّ تقوا« به معنای تقوای جمعی 

است.  تقوای فردی به معنای مراقبت از نفس و خودداری از گناه و 

تقوای جمعی نیز به معنای »هم‌نگهداری« و »دیگرنگهداری« است؛ 

به  یاری‌رساندن  و  میزان اهتمام ما در نگهداری، خدمت، محبت 

دیگران، شاخص اوجِ تقوا و نشان تقویت ابعاد آن در وجود ماست.

ارتباطات  تعریفِ  بسترِ  شد،  کید  تأ آن  بر  که  جمعی  بُعد  این 

انسانی را در دل عبودیت و بندگی فراهم م‌یآورد؛ به‌عنوان نمونه به 

روایاتی از سیره معصومین؟عهم؟ اشاره م‌یکنیم:

گریه  صدای  شنیدن  با  مسجد  در  اکرم؟صل؟  پیامبر  1.زمانی 

 
َ

رسول »یا  شد:  گفته  ایشان  به  دادند،  سرعت  نمازشان  به  کودکی 

دادند:  پاسخ  حضرت  فرمودید؟«  اقامه  سرعت  با  را  نماز  چرا   ، الّلَّهَ

رعایت  برای  بدین‌جهت  نشنیدید؟2«   را  طفل  آن  گریه  صدای  »آیا 

نْتُمْ مُسْلِمُونَ؛ ای کسانی که 
َ
 وَأ

َّ
 تَمُوتُنَّ إِلَّا

َ
َ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا قُوا الَلَّهّ

ّ
ذِينَ آمَنُوا اتَ

َّ
هَا ال

ّ
يُ

َ
1. »يَا أ

ی است، از خدا بپرهیزید! و از دنیا  ایمان آورده‌اید! آن‌گونه که حق تقوا و پرهیزکار
ید، مگر اینکه مسلمان باشید.« )آل‌عمران؛ 102( نرو

؟صل؟  ِ
 اَلّلَّهَ

ُ
: رَسُول

َ
بِيهِ؟عهما؟ قَال

َ
دٍ عَنْ أ ِ بْنِ مَيْمُونٍ عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّ

2. »عَنْ عَبْدِ اَلّلَّهَ
هُ؛ از  مُّ

ُ
يْهِ أ

َ
لَاةَ فَتَصِيرُ إِل فُ اَلصَّ لَاةِ فَيُخَفِّ بِيِّ يَبْكِي وَ هُوَ فِي اَلصَّ يَسْمَعُ صَوْتَ اَلصَّ



میدان سلوک

45

از  تا جلوه‌ای  کردند  و سریع‌تر  کوتاه‌تر  را  و مادرش نماز  کودک  حالِ 

دلسوزی، همراهی و مودّت دینی را نشان دهند و بیاموزانند که وقتی 

مؤمنان گرد هم آیند و دل‌هایشان به یکدیگر پیوند خورده و به‌سوی 

کودک  خواه   _ شد  توجه  محتاج  قلبی  گر  ا م‌یکنند،  خضوع  قبله 

باشد، خواه مادر _ جماعت باید به یاری او بشتابد.

2.در نقل دیگری شخصی از امام حسن؟ع؟ طلب یاری م‌یکند؛ 

که برادرم امام حسین؟ع؟ پیش از من  حضرت؟ع؟ پاسخ م‌یدهند 

بود و م‌یتوانستی از ایشان کمک بطلبی. آن مرد م‌یگوید: »برادر شما 

در اعتکاف بودند و نخواستم مزاحمشان شوم.« امام فرمودند: »همانا 

ى مك‌یرد از اعتكاف یک ماهش بهتر بود.1«  این روایت  گر او تو را يار ا

عبد اللّٰه بن ميمون از جعفر بن محمّد؟عهما؟،حضرت فرمودند: رسول خدا؟صل؟ 
را مخفّف  كه مى‌گريست پس نماز  را مى‌شنيدند  بودند و صداى بچه  در نماز 
مىك‌ردند تا سريع‌تر تمام شود و مادر طفل كه در نماز شركت داشت زودتر خود را 

به كودكش برساند.« )علل الشرایع، ج۲، ص۳۴۴(

وَ  نْتَ 
َ
أ بِي 

َ
بِأ  

َ
فَقَال ؟ع؟  عَلِيٍّ بْنَ  حَسَنَ 

ْ
اَل تَى 

َ
أ رَجُلاً   

َ
إِنّ  :

َ
قَال ؟ع؟  ِ

اَلّلَّهَ عَبْدِ  بِي 
َ
أ 1عَن 

 ِ
اَلّلَّهَ وَاتُ 

َ
صَل حُسَيْنِ 

ْ
اَل ى 

َ
عَل فَمَرَّ  مَعَهُ  قَامَ  وَ  فَانْتَعَلَ  حَاجَةٍ  قَضَاءِ  ى 

َ
عَل ي  عِنِّ

َ
أ ي  مِّ

ُ
أ

ى حَاجَتِكَ 
َ
ِ تَسْتَعِينُهُ عَل

بِي عَبْدِ اَلّلَّهَ
َ
يْنَ كُنْتَ عَنْ أ

َ
هُ أ

َ
 ل

َ
ي فَقَال ِ

ّ
يْهِ وَ هُوَ قَائِمٌ يُصَل

َ
عَل

كَانَ  عَانَكَ 
َ
أ وْ 

َ
ل هُ 

َ
إِنّ مَا 

َ
أ هُ 

َ
 ل

َ
هُ مُعْتَكِفٌ فَقَال

َ
نّ
َ
أ كِرَ 

ُ
ي فَذ مِّ

ُ
أ وَ  نْتَ 

َ
أ بِي 

َ
بِأ تُ 

ْ
 قَدْ فَعَل

َ
قَال

كرد: پدر و  هُ مِنِ اِعْتِكَافِهِ شَهْراً؛ مردى نزد حسن بن على؟ع؟ آمد و عرض 
َ
خَيْراً ل

ى كن، حضرت نعلين پوشيد و همراه او  مادرم به قربانت، مرا بقضاء حاجتى يار
شد، در بيان راه حسين؟ع؟را ديد كه به نماز ايستاده است، امام حسن؟ع؟به آن 
مرد فرمود: چرا از ابى عبد اللّٰه )حسين بن على؟ع؟( براى قضاء حاجتت كمک 
نخواستى‌؟ عرض كرد: پدر و مادرم به قربانت اين كار را كردم، اعتكافش را يادآور 



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

46

نشان م‌یدهد که برآوردن حاجت برادر مؤمن تا آن حد اهمیت دارد 

که حتی م‌یتوان برای آن اعتکاف را ترک کرد.

3.همچنین روایت است سائلی وارد مسجد شد و حاجت خود 

را به امیرالمؤمنین؟ع؟ اظهار داشت و حضرت در حالی که در رکوع 

او عطا فرمودند1.  این‌گونه رفتارها در سیره  به  را  بودند انگشتر خود 

ى مك‌یرد از اعتكاف یک  گر او تو را يار شد، امام حسن عليه السّلام فرمود: همانا ا
ماهش بهتر بود.« )الکافي، ج۲، ص۱۹۸(

هُ‌ 
ُ
ُ وَ رَسُول كُمُ الّلَّهَ ما وَلِيُّ

َ
ى: إِنّ

َ
ِ تَعَال

اسٍ‌ فِي قَوْلِ الّلَّهَ 1. »عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَبَّ
ذِينَ آمَنُوا فَخَصَّ مِنْ 

َّ
: وَ ال

َ
داً؟صل؟ ثُمَّ قَال هُ‌ يَعْنِي مُحَمَّ

ُ
ُ‌ وَ رَسُول يَعْنِي نَاصِرَكُمُ الّلَّهَ

ونَ  لاةَ يَعْنِي يُتِمُّ ذِينَ يُقِيمُونَ الصَّ
َّ
: ال

َ
بِي طَالِبٍ؟ع؟ فَقَال

َ
مُؤْمِنِينَ عَلِيَّ بْنَ أ

ْ
بَيْنِ ال

كاةَ وَ هُمْ  وُضُوءَهَا وَ قِرَاءَتَهَا وَ رُكُوعَهَا وَ سُجُودَهَا وَ خُشُوعَهَا فِي مَوَاقِيتِهَا وَ يُؤْتُونَ الزَّ
- وَ انْصَرَفَ  هْرِ

ُ
ةَ الظّ

َ
صْحَابِهِ صَلَا

َ
ى يَوْماً بِأ

َّ
؟صل؟ صَل ِ

 الّلَّهَ
َ

 رَسُول
َ

نّ
َ
كِعُونَ‌[ وَ ذَلِكَ أ را

 - عَصْرِ
ْ
هْرِ وَ ال

ُ
ي بَيْنَ الظّ ِ

ّ
مَسْجِدِ غَيْرُ عَلِيٍّ قَائِماً يُصَل

ْ
مْ يَبْقَ فِي ال

َ
صْحَابُهُ- فَل

َ
هُوَ وَ أ

 عَلِيّاً 
َ

حَداً خَلَا
َ
مَسْجِدِ أ

ْ
مْ يَرَ فِي ال

َ
مُسْلِمِينَ فَل

ْ
مَسْجِدَ[ فَقِيرٌ مِنْ فُقَرَاءِ ال

ْ
إِذْ دَخَلَ ]ال

مْكَنَكَ. وَ 
َ
يَّ بِمَا أ

َ
قَ عَل

َ
نْ تَتَصَدّ

َ
هُ أ

َ
ى ل

َّ
ذِي يُصَل

َّ
- بِال ِ

: يَا وَلِيَّ الّلَّهَ
َ

قْبَلَ نَحْوَهُ- فَقَال
َ
فَأ

 يَدَهُ فَوَضَعَهَا 
َ

ةِ فِي يَمِينِهِ- فَمَدّ
َ

لَا بَسُهُ فِي الصَّ
ْ
كَانَ‌[ يَل حْمَرُ ]

َ
هُ خَاتَمٌ عَقِيقٌ يَمَانِيٌّ أ

َ
ل

جَبْرَئِيلُ  هَبَطَ  وَ  مَضَى  وَ  هُ، 
َ
ل دَعَا  وَ  فَنَزَعَهُ  بِنَزْعِهِ،  ائِلِ  السَّ ى 

َ
إِل شَارَ 

َ
أ وَ  ظَهْرهِِ  ى 

َ
عَل

وَ   ُ الّلَّهَ كُمُ  وَلِيُّ ما 
َ
إِنّ  

ْ
اقْرَأ يَوْمَ، 

ْ
ال ئِكَتَهُ 

َ
مَلَا بِكَ   ُ الّلَّهَ بَاهَى  قَدْ 

َ
ل  : لِعَلِيٍّ بِيُّ ؟صل؟  النَّ  

َ
فَقَال

كُمُ‌ اَلُلّٰه‌  مٰا وَلِيُّ
َ
هُ‌؛ سعيد بن جبير مى‌گويد ابن عباس مفسّر قرآن در باره آيه »إِنّ

ُ
رَسُول

گفت، يعنى ناصر و معين شما، خدا و رسولش محمد؟صل؟هستند.  هُ‌« 
ُ
وَ رَسُول

كه از بين مؤمنان فقط‍‌ على بن ابى طالب؟ع؟ را  ذِينَ‌ آمَنُوا« يعنى على؟ع؟ 
َّ
»وَ اَل

و  قرائت  و  كه وضو  آنان  لٰاةَ‌« يعنى  اَلصَّ يُقِيمُونَ‌  ذِينَ‌ 
َّ
»اَل فرمود:  و  اختصاص داد 

كِعُونَ‌« قضيه  كٰاةَ‌ وَ هُمْ‌ رٰا ركوع و سجود را با خشوع انجام مى‌دهند و »وَ يُؤْتُونَ‌ اَلزَّ
ى رسول اللّٰه؟صل؟ نماز ظهر را به جماعت گزارد و همه رفتند،  چنين است كه روز
كسى در مسجد نبود، فقيرى از فقراى مسلمين وارد مسجد شد،  غير على؟ع؟ 



میدان سلوک

47

اهل‌بیت؟عهم؟ بسیار دیده م‌یشود و در سیره بزرگان و علما نیز فراوان 

نقل شده است.

حتی در یک واقعه معاصر و دل‌نشین که تصاویر و فیلم‌های آن 

گل را هنگام نماز به حاج قاسم هدیه  منتشر شد، فرزندِ یک شهید 

م‌یدهد و حاج قاسم آن گل را در حال قنوت از دست کودک م‌یگیرد 

و محبت، خودِ  توجه  نوع  این  کودک شکسته شود.  آن  دلِ  تا مبادا 

واقع،  به بندگان خدا در  که توجه  و عین عبودیت است؛ چرا  نماز 

توجه به پروردگار است.

روزه در ایام اعتکاف لذت و حلاوت خاصی را در دل معتکف 

معمول  لذت‌های  از  خداوند  برای  انسان  که  آنگاه  م‌یکند.  زنده 

وجود تمام  با  را  الهی  رضای  لطافت  و  عظمت  م‌یپوشد،   چشم 

 لمس م‌یکند. 

نم‌یشود،  خلاصه  فردی  بُعد  در  تنها  اعتکاف،  در  روزه  ثمرات 

م‌یکند.  ایجاد  جمع‌ها  اخلاق  و  روح  در  جدید  ساختاری  بلکه 

فضای اعتکاف اگرچه بر پایه خلوت و انس با خدا شکل م‌یگیرد، 

على؟ع؟ را در حال نماز ديده،به سويش رفت و گفت:اى برادر نبىّ‌! آنچه ممكن 
و مقدور شماست به من عنايت فرماييد. آن بزرگوار انگشتر عقيق سرخ يمنى را 
كه فقط‍‌ در نمازها در انگشت دست راست مىك‌رد، از انگشت خارج و به سائل 
را  و بعد مصطفى؟صل؟ على  نزد نبىّ‌؟صل؟ آمد  به  كرد. بلافاصله جبرئيل  اهدا 
ئكه  ملا بر  تو  كريمانه  وجود  به  سبحان  خداى  امروز  على!  يا  فرمود:  و  فراخواند 
ذِينَ‌ آمَنُوا« را براى 

َّ
هُ‌ وَ اَل

ُ
كُمُ‌ اَللّٰهُ‌ وَ رَسُول مٰا وَلِيُّ

َ
آسمان مباهات مىك‌ند، سپس آيه »إِنّ

على؟ع؟ قرائت كرد.« )شواهد التنزيل، ج۱، ص۲۱۲(



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

48

اما در نهایت جمعی از افراد را گردهم م‌یآورد که همگی با روحیه‌ای 

ناب و قلبی نورانی سه روز را در حال روزه، عبادت، دعا و سکوت 

معنوی سیر م‌یکنند. همین اشتراک معنوی، زمینه‌ساز شکل‌گیری 

روح جدیدی در جمع معتکفان م‌یشود.

در چنین جمعی، روزه نقش یک گره پنهان را ایفا م‌یکند؛ حلقه‌ای 

، اخلاق‌ها را مهربان‌تر و رفتارها را تهی از  که دل‌ها را به هم نزدیکتر

نفاق م‌یسازد. تجربه مشترک گرسنگی و تشنگی برای انس با خدا، 

م‌یدهد.  عبور  روزمره  زندگی  معمول  بندی‌های  مرز  از  را  انسان‌ها 

را در میان معتکفان تقویت م‌یکند و  حس انس، عون و همدردی 

جمعی را م‌یسازد که هریک بازتابی از خلوص دیگری است.

بنابراین در اعتکاف ما همین معنا را تمرین م‌یکنیم. این امتحان 

این  و  یم  م‌یآور به‌همراه  ایشان  از  جمعی  در  و  مؤمنان  کنار  در  را 

یم تا در حد توان‌مان به یکدیگر خدمت  فرصت را مغتنم م‌یشمار

کنیم، دستگیر هم باشیم و حقوقِ یکدیگر را رعایت کنیم.

رکن سوم: استمرار معنوی

نکته سوم آن است که ما این سه روز را برای آغازی نو و رسیدن به 

استمرار معنوی، معتکف م‌یشویم. حضرت امام‌؟رضو؟‌بیانی لطیف 

که م‌یفرمایند: »بدن انسان، مسجدِ قوای اوست.1«  در درون  دارند 

كه جنود مليّكه و ملكوتيّه نفس است  1.  مقام دوم، مرتبه قواى ظاهره و باطنه 
كه محل آنها ارض طبيعت انسان است كه اين بنيه و كالبد باشد و سالك را در 



میدان سلوک

49

جماعتی  همچون  شهویه-  غضبیه،  -عاقله،  سه‌گانه  قوای  انسان، 

حاضرند و امام این جماعت، قوه عادله است. این قوا به قوه عادله 

اقتدا م‌یکنند و در پرتو این امامت، هر یک به فضیلتی متناسب 

متحول م‌یشود: قوه عاقله به حکمت، قوه غضبیه به شجاعت و قوه 

، در باطن انسان نظامی جماعت‌گونه  شهویه به عفت. به تعبیر دیگر

پدید م‌یآید؛ نظامی با امامت عدالت و مأمومیتِ حکمت و عفت 

باید  انسان  بدن  که  است  آن  نگاهی  چنین  معنای  شجاعت.  و 

همچون مسجدی سامان یابد.

خانه  در  حضور  سایه  در  تا  است  استثنایی  فرصتی  اعتکاف 

یم و به‌گونه‌ای رشد م‌یکنیم  خدا، خود را به رنگ و بوی مسجد درآور

. در چنین  که خود به »مسجد« تبدیل گردیم؛ مسجدی قائم و استوار

حالتی، قوای انسان در درون این مسجدِ وجودی معتکف‌اند و باید 

پیوسته آداب و احکام مسجد را پاس دارند.

که  کنیم  یاد  باید  بگیریم،  خود  به  مسجدی  هویت  بناست  گر  ا

اين مقام ادب آن است كه به باطن قلب بفهماند كه ارض طبيعت خود مسجد 
قاذورات  به  را  مسجد  پس،  است،  رحمانيّه  جنود  سجده‌گاه  و  است  ربوبيّت 
تصرّف ابليس پليد ننمايد و جنود الهيّه را در تحت تصرّف ابليس قرار ندهد تا 
ارض طبيعت به شروق نور ربّ روشن گردد و از ظلمت و كدورت بعد از ساحت 
ربوبيّت بيرون آيد. پس، قواى مليّكه و ملكوتيّه خود را معتكف در مسجد بدن 
بفناء اللّه  به نظر عكوف  قوا  با  و  كند،  به نظر مسجديّت معامله  با بدن  و  داند، 
رفتار نمايد. و در اين مقام تكليف سالك بيشتر است، زيرا كه تنظيف مسجد و 
طهارت آن نيز به عهده خودش است، چنانچه آداب معتكفان در اين مسجد را 

نيز خود متكفّل است. )آداب الصلاة، ص103(



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

50

قْوى1«  التَّ ى 
َ
عَل سَ  سِّ

ُ
أ مَسجِدٌ 

َ
»ل تقوا شکل م‌یگیرد:  بنیاد  بر  مسجد 

. پس بنا و ساختار وجودی ما نیز م‌یبایست هویتی تقوایی بیابد؛ 

است.  کی  پا و  عصمت  طهارت،  مصونیت،  آن  جوهره  که  هویتی 

پرهیز  آن  در  دنیوی  امور  بسیاری  از  و  است  کی  پا جایگاه  مسجد 

دست  مسجدی  جوهره  و  هویت  چنین  به  انسان  وقتی  م‌یشود. 

م‌ییابد، احکام و شرایط مسجد را بر خویش جاری م‌یکند و به نظام 

امامت، نظام جماعت، نظام عبودیت و نظام تقوا و معرفت، ملتزم 

م‌یگردد. این است حقیقت »هویت مسجدی« در انسان.

 

1. توبه؛ 108.



میدان سلوک

51

 

 اعتکاف؛مدرسه تمرکز
و حضــــــور قلب در نماز

در برنامه اعتکاف یکی از مهمترین ساحت‌هایی که انسان با آن 

فرایض واجب  قالب  که هم در  نماز است؛ نمازی  مواجه م‌یشود، 

این سلوک  در  ویژه‌ای  و مستحبات، جایگاه  نوافل  و هم در شکل 

، عملاً از بسیاری از تعلقات  سه‌روزه دارد. فرد معتکف در این سه روز

دنیوی فاصله م‌یگیرد تا بتواند به حقیقتی نزدیکتر شود که شاید در 

روزمرّگ‌یهای زندگی کمتر مجال درک آن را دارد.

معمول  زندگی  در  گر  ا )حتی  اعتکاف،  در  افراد  از  بسیاری 

دیگری  حقیقت  با  گهان  نا داشته‌اند(  قلب  حضور  فرصت  کمتر 

از  فراتر  سجود  و  رکوع  آن،  در  که  حقیقتی  م‌یشوند؛  روبه‌رو  نماز  از 

در  و عبودیت است.  به معنای تسلیم محض  یک حرکت ظاهری 



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

52

اتمسفر اعتکاف، نمازهای واجب رنگ و بوی دیگری پیدا م‌یکنند 

به  م‌یشد  اقامه  کمتر  عادی  روزهای  در  شاید  که  نافله  نمازهای  و 

میدانی برای تمرین عشق و سلوک تبدیل م‌یشود.

اعتکاف به تعبیری مدرسه تمرکز و حضور قلب در نماز است. 

انسان وقتی از اشتغالات فاصله م‌یگیرد، نگاهش به عبادت عمیق‌تر 

م‌یشود؛ فرصت م‌یکند به کیفیت نماز بیندیشد، ضعف‌های آن را 

بشناسد و حتی برای حضور قلب خود با خدا برنامه‌ و طرحی تازه 

یج معتکف م‌یفهمد که در نماز چیزی فراتر از کلمات  بریزد. به‌تدر

گر با جان انسان متحد شود،  و حرکات نهفته است و اینکه نماز ا

م‌یتواند انسان را تغییر دهد، سبک‌بال کند و او را به لذتی برساند که 

در بیرون از این خلوت کمتر یافت م‌یشود.

و  عبادت  اصلی  ستون  نوعی  به  اعتکاف  در  نماز  حقیقت،  در 

یاد  فرد  تا  است  فرصتی  اعتکاف  روز  سه  خداست.  با  انس  کانون 

حضور  وقت‌شناسی،  شامل  که  حقّی  کند؛  ادا  را  نماز  حق  بگیرد 

خداوند  برابر  در  بندگی  احساس  و  معانی  به  توجه  خشوع،  قلب، 

و  نگاه  با   ، روز سه  این  از  پس  معتکفین  از  بسیاری  است.  متعال 

در  گویی  م‌یشوند؛  خارج  شده‌اند  وارد  آنچه  از  متفاوت  روحیه‌ای 

همین نمازها، نوری به‌سوی معرفت بر آنان منعکس شده است.



میدان سلوک

53

 

اعتکاف؛ ‌مبدأ اتصال با نماز جماعت

در  جماعت  با  همراهی  اعتکاف،  جلوه‌های  زیباترین  از  یکی 

، کلاس فشرده‌ای برای ارتباط  اقامه نماز است. به تعبیری این سه روز

و اتصال با جماعت مسلمانان است.

در این چند روز نورانی معتكف نه‌تنها نماز را در بهترین حالت 

اقامه  را  آن  خدا  خانه  در  بلکه  م‌یآورد،  به‌جای  جماعت  یعنی  آن 

م‌یکند؛ جایی که هر رکعتش وزان و معنا و اثر بیشتری بر درون آدمی 

، کم‌کم به انسان ملکه‌ای  م‌ینهد. تکرار این حضور در سه نوبت نماز

معنوی م‌یدهد؛ حالتی که پس از پایان اعتکاف نیز او را به ادامه این 

مسیر مقید و ملتزم م‌یسازد.



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

54

و یک  انس، همدلی   ، نماز جماعت در اعتکاف تمرین حضور

که  قلبی با جامعه مؤمنان است. انسان در این سه روز یاد م‌یگیرد 

چگونه دلش را با دل‌های دیگران مألوف کند، چگونه از تنهایی‌های 

آرامشی از جنس   ، کند و در صفوف به‌هم‌پیوسته نماز گزیر عبور  نا

جمع و جماعت بیابد.

نماز  برای  مشخص  ساعات  در  بارها  و  بارها  معتكف  وقتی 

داده  و جلا  یاد خدا صاف  با  را  و جانش  و دل  برخاسته  جماعت 

را رها  اتصال  این  پایان اعتکاف دیگر سخت است  از  است، پس 

نماز  و  انسان  میان  دائمی  اتصال  اعتکاف؛  برکت  یعنی  این  کند. 

جماعت، میان دل و مسجد.

اعتکاف با همین تمرین‌های ساده اما مهم، روح انسان را تربیت 

او  تا  م‌ینماید  فراهم  بستری  و  م‌یسازد  محکم  را  اراده‌اش  م‌یکند، 

، سبک‌بارتر و نزدیک‌تر به قله توحید مسیر حیات  بعد از این سه روز

را طی کند. 



میدان سلوک

55

 

اعتکاف؛ لحظه‌های انس با کلام خدا

معتکفین باید تمام تلاش خود را بر آن کنند که از لحظه به لحظه 

اعتکاف نهایت بهره را ببرند و در اوقات فراغت از قرائت و انس با 

انس  ارتباط،  این  جلوه‌های  مهمترین  از  یکی  نکنند.  غفلت  قرآن 

کریم است. ازاین‌رو معتکفان باید بکوشند لحظه‌ای از این  با قرآن 

، غفلت نکرده و اوقات خاص خود را با قرائت و تدبر در  میهمانی نور

آیات الهی متحول سازند. این قرائت م‌یتواند فردی باشد، بدین نحو 

که انسان در خلوت خویش با آرامش در تلاوت و تفکر در معانی، دل 

خود را جلا م‌یدهد؛ یا به صورت جمعی انجام شود که در آن فضای 

معنوی مشترک، نور قرآن علی الارض ضریب پیدا م‌یکند.



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

56

طهارت؟عهم؟  و  عصمت  بیت  اهل  سنت  به  معتکفان  برخی 

است:  شده  نقل  رضا؟ع؟  امام  درباره  چنانکه  م‌یشوند.  متمسک 

امام رضا؟ع؟در هر سه  ثَلَاثٍ؛  كُلِّ  فِي  قُرْآنَ 
ْ
اَل اَلرّضَِا؟ع؟يَخْتِمُ  »كَانَ 

انس  امام رضا؟ع؟ تداع‌یگر  این سیره  را ختم مى‌نمود.1«   قرآن  روز 

بی‌وقفه حضرت با قرآن دارد و گروهی از معتکفان نیز با اقتدا به این 

سنت و بهره از این روش، در سه روز اعتکاف قرآن را ختم م‌یکنند. 

و  م‌ینمایند  تلاوت  بیشتر  یا  کمتر  خود  توان  به  توجه  با  نیز  برخی 

ک و قاعده آن است  را برپا م‌یدارند. ملا عده‌ای ختم جمعی قرآن 

که هر کس به اندازه توان و ظرفیت خود، رابطه‌اش با قرآن را زنده نگاه 

دارد و از برکت این ایام و فرصت‌های الهی بهره ببرد.

، دعا و نجوا با خدا نیز نقش مهمی  ، تفکر کنار تلاوت، تدبر در 

در استفاده حداکثری از فرصت اعتکاف دارد. اعتکاف تنها تراکم 

ظاهری اعمال نیست، بلکه در اصل نقطه شروع یک حرکت است.

 
ُ

كُلِّ ثَلَاثٍ وَ يَقُول قُرْآنَ فِي 
ْ
كَانَ اَلرّضَِا؟ع؟ يَخْتِمُ اَل  :

َ
اسِ قَال عَبَّ

ْ
1. »عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ اَل

رْتُ 
َ

 فَكّ
َ
كِنْ مَا مَرَرْتُ بِآيَةٍ قَطُّ إِلّا

َ
خَتَمْتُهُ وَ ل

َ
 مِنْ ثَلَاثٍ ل

َ
قَلّ

َ
خْتِمَهُ فِي أ

َ
نْ أ

َ
رَدْتُ أ

َ
وْ أ

َ
ل

امٍ؛ ابراهيم  يَّ
َ
ثَةَ أ خْتِمُ ثَلَا

َ
لِكَ صِرْتُ أ

َ
يِّ وَقْتٍ فَلِذ

َ
تْ وَ فِي أ

َ
نْزلِ

ُ
يِّ شَيْءٍ أ

َ
فِيهَا وَ فِي أ

مى‌فرمود:  و  مى‌نمود  ختم  را  قرآن  روز  سه  هر  رضا؟ع؟در  امام  گويد:  عباس  بن 
كنم ولكن از هيچ آيه‌اى  كمتر از سه روز هم مى‌توانم تمام  گر بخواهم آن را در  ا
نمى‌گذرم مگر اينكه در آن فكر و دقت مىك‌نم كه درباره چه موضوعى و در چه 
تمام مىك‌نم.«  روز  را در مدّت سه  قرآن  به همين خاطر  نازل شده است  زمانى 

، ج۸۹، ص۲۰۴( )بحار الأنوار



میدان سلوک

57

 

ین توجه به حق‌الناس اعتکاف؛ تمر

اعتـکاف فرصـت متفاوتـی اسـت کـه انسـان در آن م‌یتوانـد خود را 

در محیطی جمعی مورد محاسبه قرار دهد. زندگی در کنار جمعیت 

یـاد، در فضـای محـدود و بـا برنامـه‌ای مشـترک، حساسـیتی ویـژه در  ز

رعایـت آداب اجتماعـی ایجـاد م‌یکنـد. ایـن شـرایط، موقعیـت فـوق 

العاده‌ای برای تمرین حق الناس و احیای روح مسئولیت اجتماعی 

، روح برادری و اخوت ایمانی بیش از همیشه جلوه  است. در این بستر

کنـار دیگـران نشسـتن، کمک‌کـردن بـه بـرادران  م‌یکنـد. مسـاوات در 

دینی، رعایت حال بزرگترها و کوچکترها، مراقبت از نظافت و آرامش 

محیـط، حفـظ نظـم در خـواب و بیـداری و توجـه بـه وقـت دیگـران، 

 همگـی تمرینـی اسـت بـرای رعایـت حـق النـاس در زندگـی واقعـی؛



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

58

به‌سـوی خـدا  باشـد، قدم‌هایمـان  آزرده  مـا  از  مـردم  دلِ  گـر  ا کـه  چـرا 

سـنگین م‌یشـود. راه رسـیدن بـه خـدا از معبـر دلِ مـردم م‌یگـذرد و تـا 

گشـودنی م‌یماند؛  حق مردم پرداخت نشـود، راه حقیقت همچنان نا

ایـن مـرام و سـنت خداسـت. 

لـذا اعتـکاف، فرصـت تمرین مواجهه با حق و حقوق مردم اسـت. 

شـود،  یافـت  در درسـت  گـر  ا کـه  اسـت  فرصتـی  بلنـد  حقیقـتِ  ایـن 

تبدیـل بـه منشـأ بـرکات فـراوان در زندگـی انسـان خواهـد شـد.



میدان سلوک

59

 

سخن آخر

ثانیه‌به‌ثانیه، دقیقه‌به‌دقیقه و ساعت‌به‌ساعت این   دوستان، 

شود؛  تلف  نباید  آن  از  ثانیه‌ای  هیچ  که  است  مغتنم  چنان  برنامه 

هیچ دقیقه‌ای نباید از دست برود و هیچ ساعتی نباید تباه گردد؛ زیرا 

این زمان به سرعت سپری م‌یشود و انسان پس از آن دچار حسرت 

خواهد شد.



فصل دوم: توصیه‌هایی به معتکفین

60

باید برنامه‌ریزی کنیم، طراحی نماییم، مستعد شویم و به‌گونه‌ای 

که پس از خروج از این برنامه در شرایطی اخلاقی  کنیم  بهره‌برداری 

گرفته باشیم تا  و تربیتی و با وضعیتی از جماعت‌پذیری و تقوا قرار 

بتوانیم در ایفای نقش‌ها و مسئولیت‌های فردی و اجتماعی خود، 

یم. این تقوا را جاری ساز

ما به این تقوا در عرصه‌ی سیاست، فرهنگ و تمامی عرصه‌های 

یم. همچنین، ما به هویت جماعت مسجدی در تمام  زندگی نیاز دار

ابعاد حیات خود نیازمندیم. این معنا را تمرین و تجربه م‌یکنیم تا 

برای انجام تکالیف و وظایف خطیر و بسیار مهمی که در واقع تمام 

دنیا و عالم به نوعی مسجد ما محسوب م‌یشود و همه شرایط لازم 

برای التزام به تقوا و صیام در آن برقرار است، بتوانیم به حول و قوه‌ 

الهی در این تمرین چند روزه، توانمندی و استعداد لازم برای انجام 

یم. وظایف شرعی خود را به دست آور



میدان سلوک

61

دمه
ق

کتابنامهم�



کتابنامه

62

1.قرآن کریم.
البلاغة،  نهج  حسین،  بن  محمد  رضی،  شریف  	.2
هجری  ایران، 8731   _ تهران  نبوی،  انتشارات  مؤسسه 

شمسی.
سازمان  کافی،  اصول  یعقوب،  بن  محمد  3.کلینی، 
اوقاف و امور خیریه، انتشارات اسوه، قم _  ایران، 5731 

هجری شمسی.
الفقیه،  یحضره  لا  من  علی،  بن  محمد  بابویه،  ابن  	.4
انتشارات  دفتر  قم.  علمیه  حوزه  مدرسین  جامعه 

اسلامی، قم _  ایران، 1631 هجری شمسی.
بحارالانوار، دار  5.	مجلسی، محمدباقر بن محمدتقی، 
هجری   3041 لبنان،    _ بیروت  العربي،  التراث  إحياء 

قمری.
جماعة  العقول،  تحف  علی،  بن  حسن  ابن‌شعبه،  	.6
النشر  مؤسسة  بقم.  العلمیة  الحوزة  في  المدرسين 

الإسلامي، قم _  ایران، 3631 هجری شمسی.
الصحیفة  حسین،  بن  علی  سجاد؟ع؟،  7.امام 

، قم _  ایران، 9141 هجری قمری. السجادیة، مشعر



63

میدان سلوک

8.قمی، عباس، کلیات مفاتیح الجنان، انتشارات اسوه، 
قم _ ایران، 8831 هجری شمسی.

ابن‌بابویه، محمد بن علی، علل الشرائع، مؤمنین، قم  	.9
_ ایران، 0831 هجری شمسی.

التنزيل،  شواهد  عبدالله،  بن  عبیدالله  10.حسکانی، 
و  چاپ  سازمان  اسلامی.  ارشاد  و  فرهنگ  وزارت 

انتشارات، تهران _ ایران، 9631 هجری شمسی.



کتابنامه

64


	توصیـــــه‌هایی به
	مربیان و مجریان اعتکݡاف
	فرآیند اعتکاف؛ اردوی سه‌روزه
	محتـــــوای اعتکــــاف؛ 
حق اللـه و حق الناس
	هدف از اعتکاف: انس با مسجد
	روز اول: دعوت و جذب به مسجد 
	روز دوم: تثبیت هویت مسجدی
	  روز سوم: رشد در مسجد

	مدیریت  اعتکاف؛
	شــش گام محوری
	گام اول: توجه به توانمندی شرکت‌کنندگان
	1. ضرورت شناخت ویژگی‌های جسمی نوجوان
	۲.  ظرفیت عاطفی نوجوانان
	۳.  ملاحظه سطح معرفتی نوجوان 
	۴.  ملاحظه سطح معنوی نوجوان

	گام دوم: عدم غفلت از مقصود اصلی
	۱. ضرورت توجه به مقصود اصلی اعتکاف
	۲.  آسیب‌های سرگرمی‌های نامناسب در محیط اعتکاف
	3.   الگوی مطلوب برای ایجاد نشاط هدفمند

	گام سوم: دقت در مدیریت لحظه‌ها
	۱.  ضرورت برنامه‌ریزی جامع 
	۲.  ضرورت انعطاف در عین التزام
	3.  مدیریت رفتارهای سبک و آسیب‌های جمعی
	4.  تبدیل اعتکاف به نقطه عطف تربیتی

	گام چهارم: تأکید بر برنامه‌های جمعی
	گام پنجم: تصمیم بر استمرار آثار اعتکاف
	گام ششم: تناسب محتوا با مخاطب


	به معتکفین
	مقومات اعتکاف
	رکن اول: حضور در مسجد
	رکن دوم: روزه‌داری
	رکن سوم: استمرار معنوی

	اعتکاف؛مدرسه تمرکز
و حضــــــور قلب در نماز
	اعتکاف؛ ‌مبدأ اتصال با نماز جماعت
	اعتکاف؛ لحظه‌های انس با کلام خدا
	اعتکاف؛ تمرین توجه به حق‌الناس
	سخن آخر

	کتابنامه

