




ی در �با�ب عدل الهی ارها�ی �ت گ�ف

هٔ  لس�ف سان در �ف ار ا�ن �ی
�ت  ا�خ

 الهی
ف

اسلامی و معار�



7 8 6 0 0 29 6 4 1 5 4 0

عصار، محمدحسین، 1388-1319.:‏سرشناسه

:‏عنوان و نام پديدآور
گفتارهـایی در بـاب عـدل الهـی اختیـار انسـان در فلسـفۀ اسلامی و معـارف الهـی: بـر اسـاس درس گفتارهـای 
یرایش: عبدالحسین طالعی. ین، تنظیم و تحقیق: محمدحسین کلاهی؛ و استاد فقید محمدحسین عصّار/ تدو

تهران: مؤسسه فرهنگی نبأ، 1401.:‏مشخصات نشر
310ص.:‏مشخصات ظاهری

یال       978-600-264-154-0:‏شابک 1/200/000ر
فیپا:‏وضعیت فهرست نویسی

یس:یادداشت یرنو کتابنامه: ص.۳۰۷ - ۳۱۲؛ همچنین به صورت ز
۱۳۱۹عصار، محمدحسین، ‏‫ - ‏ ۱۳۸۸.‬ -- وعظ:موضوع
عدل الهی :‏موضوع
Theodicy :موضوع
جبر و اختیار -- فلسفه :موضوع
Free will and determinism -- Philosophy :موضوع
فلسفه اسلامی :موضوع
Islamic philosophy:موضوع

۱۳۷۲کلاهی، محمدحسین، ‏‫‏-‬:شناسه افزوده
یراستار:شناسه افزوده ۱۳۴۰طال‍ع‍ی‌، ع‍ب‍دال‍ح‍س‍ی‍ن‌، ‏‫ -‏، و

کنگره BP 219/3:‏رده بندی 
297/42:‏رده بندی دیویی

کتابشناسی ملی 8976467:‏شماره 
کتابشناسی فیپا:‏اطلاعات رکورد 

گفتارهایی در باب عدل الهی
اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی

بر اساس درس گفتارهای استاد فقید محمدحسین عصّار
تدوین، تنظیم و تحقیق: محمدحسین کلاهی

ویرایش: عبدالحسین طالعی

وفچینـــی: انتشارات نبـــأ / صفحــه‌آرائی: نادر برقی حر
چـــاپ و صحـــــافـی: تقــویـم | چــــاپ اوّل:  1401 

  شمــــارگان: 1000 نسخـــه |  قیمــــت:  1/200/۰۰۰ ریال

تر از خیابان بهــار شیــــراز،  ناشـــر: انتشــارات نبـــأ | تهــران، خیابان شریعتــــی، بالا
کوچۀ مقدّم، نبش خیابان ادیبی، شمارۀ 26 | صندوق پستی: 15655/377

تلفن: 775۰66۰2 |  فاکس:  775۰4683



5

فهرست مطالب

11������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� پیشگفتار

 گفتار یکم: 
دورنمایی از مباحث عدل مرحوم استاد؟رح؟/ 17

17� ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� یخی مقدّمه‌ای تار
18� شیوۀ بیان مرحوم استاد؟رح؟�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
19������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ مقدّمات بحث عدل
24����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تقدّم مباحث فلسفی بر مبانی دینی
هشت اشکال و جواب فلسفی ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������25
تذکّر به »أمرٌ بین الأمرَین« در دو مقام�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������27
قرائت و تبیین روایات���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������28

 گفتار دوم: 
معنای عدل الهی / 31

31� مقدّمه�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
32�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� یف چهارگانۀ »عدل« تعار
نقد و بررسی�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������43
49����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� کتاب و سنّت تبیین 
50����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� دو معنا برای واژۀ »عدل«
گفتن دربارۀ خداوند����������������������������������������������������������������������������������������������������������51 نحوۀ صحیح سخن 

 گفتار سوم:
 »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان / 53

53�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� یّت فلسفی
ّ
درآمدی بر عل

ت«��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������53
ّ
معنای »عل

55� ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� اثبات علیّت
56���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ی _ معلولی

ّ
رت عِل ضرو

رنده���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������57 رابطۀ پدیده و پدیدآو
59�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� یّت«

ّ
ر به »عل اعتقاد به »سنّت« به جای باو



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی6

تعریف اختیار فلسفی و امتناع ترجیح بلا مرجّح����������������������������������������������������������������������������������������������������61
65��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فعل اختیاری نزد فیلسوفان مسلمان
نقد و بررسی�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������67
70�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تکمله: حقیقت »اراده« در فلسفۀ صدرایی
ملاصدرا و تعریف‌ناپذیری »اراده«�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������70
71� ����������������������������������������������������������������������������������������������������� نسبت مفهومی »اراده« با »شوق و شهوت«
نسبت مفهومی »اراده« و »حب«���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������72
جمع‌بندی: میل طبعی و میل عقلی������������������������������������������������������������������������������������������������������������������73

 گفتار چهارم: 
تفاوت فاعلیّت خدا و انسان در فلسفۀ اسلامی / 77

درآمد������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������77
تفاوت اوّل: صدق تعریف اختیار����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������82
85�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� نقد و بررسی
تفاوت دوم: داعی خارج از ذات�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������86
96������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ ثمرات بحث 
96������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ یکم: خداوند، تنها فاعل مختاری
99� دوم: تنزّه خداوند از استکمال به فعل ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������
سوم: ازلیّت فعل خداوند�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������101
101���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تفاوت سوم: نحوۀ فاعلیت 
نمودار اقسام فواعل������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������102
103� فواعل غیر اختیاری���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
104������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فواعل اختیاری
فاعل بالتسخیر��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������105
دو تذکّر�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������105

 گفتار پنجم: 
چهار اشکال و پاسخ فلسفی / 107

107� درآمد�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
108� ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� اشکال یکم
110����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� اشکال دوم
111���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� اشکالات سوم و چهارم



7 مطالب فهرست

سبزواری و سه پاسخ به شبهۀ جبر�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������114
بیان ملاصدرا ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������119
124����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� وجوب بالاختیار
124������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� شبهۀ تسلسل در اختیار
127������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ صورت چهار اشکال اوّل
128������������������������������������������������������������������ تبیین عموم قدرت خداوند با تکیه بر مبانی وجودشناختی
130� تبیین عموم قدرت خداوند با تبیین علم و قدرت الهی��������������������������������������������������������������������������
پاسخ‌های سه‌گانه���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������131
کودکانه����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������131 پاسخ 
132� پاسخ عالمانه��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
133� پاسخ عالمانه‌تر����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������

 گفتار ششم: 
دو اشکال دیگر / 135

135���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� طرح مسئله
138� پاسخ یکم به اشکال »بیهودگی امر و نهی الهی«������������������������������������������������������������������������������������������������
138� پاسخ دوم �����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
141�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� پاسخ سوم
141����������������������������������������������������������������������������������������� پاسخ یکم به اشکال »بیهودگی ثواب و عقاب الهی«
144� پاسخ دوم�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
145������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ پاسخ سوم
نقد و بررسی���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������148

 گفتار هفتم: 
نقد روش‌شناختی فلسفۀ اسلامی / 151

151������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تبیین و نقد روش فلاسفه
151�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
153������������������������������������������������������������������ کشف حقایق مقایسۀ روش ثقلین و فیلسوفان مسلمان در 
لزوم تکیه بر »وجدان« و »فطرت«����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������159
162������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ بازشناسی معنای »وجدان« و »عقل«

 مقدّمۀ گفتار هشتم: 
ماهیت در فلسفه و عرفان اسلامی / 165

165� مقدّمه��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������

هرس�ت مطال�ب �ف



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی8

165� سرآغاز مسئله در فلسفۀ اسلامی�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
167��������������������������������������������������������������������������������������������������� لزوم تفکیک دو ساحت در فلسفۀ اسلامی
169��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای »وجود« در قاموس فلسفۀ اسلامی
169������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معانی لغوی
ردی به معنای لغوی���������������������������������������������������������������������������������������������������������171 توجّه فارابی و سهرو
173� معانی سه‌گانۀ »وجود« نزد ابن‌سینا و ملاصدرا ������������������������������������������������������������������������������������������
175��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای »ماهیّت« در این قاموس
معنای یکم: چیستی������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������175
177� �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� یّت معنای دوم: هو
178� معنای سوم: هر مفهومی غیر از مفهوم وجود������������������������������������������������������������������������������������������������
179������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای چهارم: مصداق ماهیت
180� تمایز »ماهیّت« و »وجود«������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
181������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مسئلۀ اصالت وجود و ماهیت
یت«��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������181 معنای »اصالت« و »اعتبار
186������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� موضع سه مکتب در این مسئله
188� »عین ثابت« عرفا������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
190������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� یت یک چیز عین ثابت: هو
190��������������������������������������������������������������������������������������������������������� نسبت اعیان ثابته با ذات و علم خداوند
استعداد ذاتی اعیان����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������191
نسبت مفهومی »عین ثابت« عرفانی و »ماهیت« صدرائی���������������������������������������������������������������������192
موضع صدرا در قبال »شیئیت« اعیان������������������������������������������������������������������������������������������������������������193

 گفتار هشتم: 
ماهیّت فقیر آدمی / 197

197����������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای یکم ماهیت: منتسب به ماء بسیط
یت شیء�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������198 معنای دوم ماهیت: هو
ماهیت: صرف‌القبول��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������199
201���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� نسبت »ماهیت« با »هیولی«
202� ماهیت: ظلّ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
معنای دیگری از »معدومیت« و »لا شیئیت« ماهیت����������������������������������������������������������������������������203
معنای »ظلمانیت«����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������205



9 مطالب فهرست

205����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ماهیت: غیر قابل تعقّل
207� ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ نسبت »ماهیت« با »عین ثابت« 
207� جهت تقارب���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
208� جهات تخالف�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
209� نسبت »ماهیت« با »ماهیت مِن حیثُ هِی هِی« ����������������������������������������������������������������������������������������������
209� جهت تقارب����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
209� جهات تخالف������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
211����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� نقد اصالت ماهیت 
لفظ »ماهیت« در روایات�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������212

 گفتار نهم: 
کمالات / 215 معرفت محاطی و بسیط به 

کمالات���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������215 معرفت محاطی ما به 
220� ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ کمالات معرفت بسیط ما به 
224������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ کمالات به ماهیات تملیک 

 گفتار دهم: 
کمال قدرت و اختیار )1( / 227

227� ������������������������������������������������������������������� ری بر عبارات رسالۀ »المشهدین« در باب قدرت و اختیار مرو
233�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� حیثیت وجودی و ماهوی افعال
واجدیت ماهیت فعل و ترک توسّط قادر�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������235
237���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� واجدیت وجود فعل و ترک توسّط قادر
کمال قدرت به مقام ذات )نه فعل(��������������������������������������������������������������������������������������������������������240 بازگشت 
بساطت، شرافت و علوّ ساحت »قدرت«���������������������������������������������������������������������������������������������������������������242
244��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� رت« ناسازگاری ذاتی »قدرت« و »ضرو
تقدّم »قدرت« بر »اراده«���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������247

 گفتار یازدهم: 
کمال قدرت و اختیار )2( / 249

249������������������������������������������������������������������������������������������������� ک« در باب »قدرت« ری بر برخی رسالۀ »هنا مرو
253������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� نقد قاعدۀ »استکمال«
لزوم تفکیک میان »فعل« و »اثر فعل«��������������������������������������������������������������������������������������������������������253
255������������������������������������������������������������������������������������������������������ استنقاص قدرت در مقام فعل یا ترک



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی10

فقر ثابت ماهیت فقیر فاعل���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������256
256������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معانی »اختیار«
توضیح معنای دوم���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������257
258������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� توضیح معنای سوم
259���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� رت تقابل اختیار و ضرو
259�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تقابل معنای دوم
تقابل معنای سوم��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������260
261���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تبیین عبارت »لا قدرةَ إلا قدرةُ الله«

 پیوست:
م معارف اهل‌بیت؟عهم؟ / 263

ّ
 نکاتی در باب تعلیم و تعل

263�������������������������������������������������������������������������������������������������������� م معارف اهل‌بیت؟عهم؟
ّ
هدف از تعلیم و تعل

شناخت مقام رسالت و امامت به معارف اهل‌بیت؟عهم؟�������������������������������������������������������������������������������265
برکات آشنایی با معارف اهل‌بیت؟عهم؟�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������267
268��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� پرهیز از قضاوت
269�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ایمان مستقرّ و مستودع
272� ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ثمرات آشنایی با مباحث عدل
275������������������������������������������������������������������������������������������������� گون مبحث عدل گونا ط استاد بر ابعاد 

ّ
لزوم تسل

277����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� گردان توسّط استاد لزوم شناخت شا
278���������������������������������������������������������������������������������������������������������������� سازگاری درجات مختلف معارف 
281��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� سنّت‌های الهی در هدایت مردمان
282� راه رسیدن به هدایت����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
گردان: هدف اوّل و آخر استاد���������������������������������������������������������������������������������������284 افزایش معرفت شا
285��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تذکّر پیوسته به توفیق خدا
287��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� نهی شدید از طعن بزرگان
288������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ لزوم توکل و توسّل دائمی
293� خلاصه و جمع‌بندی������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������

پی‌نوشت / 295

کتابنامه/ 305
310� نسخ خطی�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������



11

پیشگفتار
کـه مشـمول عنایتمان  کـه مـا را موفّـق سـاخت و ولـیّ او را سـپاس می‌گزاریـم  کریم   خـدا را شـا

کـه پیش رو داریـد، دفتر  کـرد تـا قـدم کوچـک دیگـری در راه ترویـج معـارف دیـن برداریـم. اثری 

ع »عدل الهی«  دیگـری از درس‌گفتارهـای اسـتاد فقید مرحوم محمّدحسـین عصـار؟رح؟ در موضو

کـه مباحـث ایشـان در بـاب » عالـم تشـریع، شـرور و بلایـا«  اسـت. پیشـتر، توفیـق آن را داشـتیم 

کنیـم و در اختیـار پژوهشـگران و علاقمنـدان بـه معـارف اهل‌بیـت؟عهم؟ قـرار  را تنظیـم و تحقیـق 

دهیم. 

 محـــور عمـــدۀ مطالـــب نوشـــتار حاضـــر »نفـــی جبـــر« اســـت، آن هم بـــا تمرکـــز بر جبـــر عِلّی

ح می‌گـــردد. توضیـــح اینکـــه: آموزه‌های  کـــه در نظـــام فکری فلســـفۀ اســـامی مطر _ معلولـــی 

ع »جبر و اختیار« به دو دســـته قابل تقســـیم اســـت: نفی جبـــر و نفی تفویض  شـــیعی در موضـــو

کـــه در عبارت »أمـــرٌ بین الأمرَین« یا »منزلـــةً بین المنزلتَین« خلاصه می‌گـــردد. در باب هرکدام 

از این دو رکن، ســـخن بســـیار اســـت. به همیـــن جهت، بر آن شـــدیم تا مطالـــب مرحوم عصار 

کـــه هـــر مجلـــد به یکـــی از ایـــن دو اصل  گانـــه تنظیـــم کنیـــم، بـــه طـــوری  را در دو مجلّـــد جدا

 اساســـی اختصـــاص یابد. از آنجایی که ایشـــان _ به تبع مرحوم اســـتادش_  نفـــی جبر را بر نفی

کردیم.  تفویض مقدّم داشته بود، ما نیز چنین 

از:  کـه عبارت‌انـد  داشـته  مقـدّم  را  مقدّمـه  ایشـان دو  نفـی جبـر،  بـه بحـث  ورود  از  پیـش 

»دورنمایـی از مباحـث عـدل مرحـوم اسـتاد« و »معنـای عـدل الهـی«. مقدّمـۀ یکـم تنهـا جنبـۀ 

گـم نکنـد و  کلام را  کـه خواننـده در طـول مباحـث، رشـتۀ  روش‌شـناختی دارد و باعـث می‌گـردد 

ار �ت گ�ف �ش �ی �پ



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی12

مطالب به شکل نظام‌مند در قلبش نقش ببندد. مقدّمۀ دوم، امّا، یک بحث علمی و پرفایده 

کـه رکـن  کلّ مباحـث عـدل مؤثّـر واقـع شـود و نشـان دهـد  کـه می‌توانـد بـر تلقّـی انسـان از  اسـت 

کـه  رکیـن مباحـث عـدل، نفـی جبـر و عـدم انتسـاب فعـل بنـده بـه خالـق یکتـا اسـت. همان‌طـور 

مرحـوم عصـار نیـز تذکّـر داده‌انـد، »نفـی تفویـض« اصالتـاً یک بحث توحیدی اسـت و بـه عنوان 

ح می‌گـردد. در واقـع، ایـن نفـی جبـر اسـت  تکملـۀ »نفـی جبـر« ذیـل عنـوان »عـدل الهـی« مطـر

که یک بحث اصیل و اساسی در حوزۀ عدل الهی به شمار می‌آید.  

پس از ذکر این دو مقدّمه، ایشـان وارد تبیین نسـخۀ فلسـفی )= فلسـفۀ اسالمی( »أمرٌ بین 

 الأمرَین« می‌گردند و نشان می‌دهند که سرمنزل نهایی در مباحث فلسفی چیزی جز جبر نیست، 

که  کـه بـا منطـق جبرگرایـی فعـل انسـان بـه وضوح فعـل‌الله می‌گـردد. البتّه همیـن نکته‌ای   چرا

گفتار را به خود اختصاص داده است1. در چند جمله بیان شد، سه 

که  کرده  ح  گرفته و هشت اشکال را مطر در قدم بعد، ایشـــان شیوۀ اســـتاد خویش را پیش 

کوشـــیده‌اند تا بدانها پاســـخ دهند. چهار اشکال  برخی از فلاســـفه به خودشـــان وارد ســـاخته و 

اوّل ناظر به بحث اختیار انســـان و اشـــکالات پنجم و ششـــم مربوط به نظام تشـــریع  )ارســـال 

رســـل و نظام جزا( اند. اشـــکالات هفتم و هشـــتم نیز به ترتیب عبارت‌اند از: انتســـاب شرور به 

 خداوند و تبیین بداء. شـــش اشکال اوّل در این مجلّد و اشکال هفتم در دفتر قبلی پاسخ داده

 شـــده است. به اشکال هشتم نیز در مجلّد بعدی پرداخته خواهد شد. 

کـــه دو گفتـــار را در بـــر  اســـتاد عصـــار پـــس از بیـــان پاســـخ فلاســـفه بـــه شـــش اشـــکال اوّل 

که با نقد  می‌گیـــرد، وارد پاســـخ وجدانی )شـــهودی( و دینی به مســـئلۀ جبـــر و اختیار می‌شـــود 

ً و ســـپس با بیان دیدگاه  ّ
روش و دســـتاوردهای فلســـفۀ اســـامی همراه است. وی ابتدا مستقل

کتـــاب و ســـنّت، روش فیلســـوفان را نقـــد می‌کند و ایراد ســـخنان فلاســـفۀ مســـلمان را آشـــکار 

می‌ســـازد. ایشـــان بـــا تمرکز بـــه دو کمال »قـــدرت« و »اختیـــار« و تذکّـــر وجدانی به آنها، ســـعی 

1. بـا ایـن حـال، ایـن مباحـث در ایـن کتـاب بـه شـکل مختصـر آمده و هـر کدام از نکات مطرح‌شـده در این سـه 
گفتار قابل بسـط بسـیار بیشـتری است.



13 پیشگفتار

که انســـان چگونه نســـبت به فعل و ترک اســـتیلا دارد و می‌تواند هریک از  دارد تا نشـــان دهد 

کند. در اینجا نیز پیش از ورود به بحث قـــدرت و اختیار، دو مقدّمۀ  آن دو را آزادانـــه انتخـــاب 

کـــه عبارت‌انـــد از: »ماهیـــت فقیـــر آدمـــی« و »نحـــوۀ معرفـــت  بـــس ارزشـــمند را بیـــان می‌کنـــد 

کمـــالات«. بـــرای اینکه ارزش این دو مقدّمه روشـــن شـــود، بایســـتی بـــه نکته‌ای   انســـان بـــه 

کنیم.  اشـــاره 

گفتـن در بـاب قـدرت و اختیـار )ماننـد هـر مفهـوم دیگـری( دسـت‌کم از سـه زاویـه  سـخن 

اسـت: امکان‌پذیـر 

 معناشناسی؛

 وجودشناسی؛

 معرفت‌شناسی.

 در رویکرد یکم، بحث بر ســـر این اســـت که اساســـاً مراد ما از »قدرت« و »اختیار« چیســـت. 

کنده در عضلات« معنـــی می‌کنند، ولی مرحوم   بـــه عنوان مثال، فلاســـفه قدرت را »قـــوّه‌ای پرا

عصـــار آن را »واجدیـــت ماهیـــت و وجـــود فعـــل، بـــه طـــور اعلـــی، ابســـط و اشـــرف« می‌دانـــد. 

اینهـــا همگـــی بـــه حـــوزۀ معناشناســـی تعلّـــق دارد. در رویکـــرد دوم، نحـــوۀ تحقّـــق و اوصـــاف 

متافیزیکـــی یـــک مطلب بحث می‌گـــردد. وقتی در فلســـفۀ اســـامی قدرت را »کیف نفســـانی« 

و »عـــرض«، یـــا در مکتـــب معـــارف آن را »نـــور« می‌دانند، در ایـــن حوزۀ دوم ســـخن می‌گویند 

 و اوصـــاف متافیزیکـــی قـــدرت را بیـــان می‌کنند. عمـــدۀ مباحث حـــول قدرت و اختیـــار در این 

 دو حـــوزه خلاصه می‌شـــود و معمولًا حوزۀ ســـوم مغفـــول واقع می‌گردد. ســـؤال اصلی در بحث 

 معرفت‌شناســـی ایـــن اســـت: »انســـان چگونـــه می‌توانـــد بـــه قـــدرت و اختیـــار معرفـــت پیـــدا 

کرد که چیزی به نام قدرت و اختیار وجود   کند؟« به عبارت دیگر، چگونه می‌توان یقین و ادّعا 

گر هست، ما چگونه به آنها معرفت پیدا می‌کنیم؟ و... . دارد؟ ا

قـدرت  بُعـد متافیزیکـی  اولًا  تـا  ح بحـث »ماهیـت« سـعی در آن دارد  بـا طـر مرحـوم عصـار 

و اختیـار را روشـن سـازد و نشـان دهـد: 1-نورانیـت قـدرت بـه چـه معناسـت؟ 2-رابطـۀ نـور و 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی14

کمال‌منـد( در ایـن قامـوس چگونـه ممکـن اسـت؟ و... . وی همچنیـن بـا  ظلمانـی )کمـال و 

ح ایـن مقدّمـه، زمینـه را بـرای ورود بـه حیطـۀ معرفت‌شـناختی بحث قـدرت و اختیار هموار  طـر

کمالات( بابی را می‌گشـاید  می‌سـازد و با ضمیمه سـاختن مقدّمۀ دوم )نحوۀ معرفت انسـان به 

گشـوده‌اند. کمتـر  کـه دیگـران 

کلام مرحـــوم عصّـــار بنگاریـــم  گزیـــر شـــدیم در دو موضـــع مقدّمـــه‌ای را بـــر  نکتـــۀ آخـــر اینکـــه: نا

ـــه هشـــت اشـــکال فلســـفی؛  ـــل فهـــم شـــود: 1-پیـــش از ورود ب ـــرای عمـــوم قاب ـــکات ایشـــان ب ـــا ن ت

گفـــت  2-پیـــش از ورود بـــه بحـــث ماهیـــت. در ادامـــه دربـــارۀ شـــیوۀ تدویـــن ســـخن خواهیـــم 

و ســـبب ایـــن دو »درآمـــد« بهتـــر روشـــن خواهـــد شـــد. در انتهـــا نیـــز ســـعی بـــر آن بـــوده اســـت تـــا 

گفتـــه شـــود و زمینـــه بـــرای محتـــوای دفتـــر  جمع‌بنـــدی‌ و خلاصـــه‌ای از مباحـــث ایـــن دفتـــر 

گـــردد. بعـــدی آمـــاده 

کتاب، بد نیسـت اشـاره‌ای هم به شـیوۀ تدوین داشـته  گزارشـی مجمل از محتوای  پس از 

 باشیم. در دفتر گذشته، به تفصیل در این باره سخن گفته‌ایم. در اینجا تنها اشاره‌ای می‌شود

گذشته خواهیم پرداخت:   و به برخی تفاوت‌های این دفتر با دفتر 

که با مبانی مکتب معارفی خراســـان آشنایی   یکم: مخاطبان مرحوم عصار، افرادی بودند 

داشـــتند. بـــه همین جهـــت، مرحوم عصّار برخـــی مبانـــی و اصطلاحات رایج در ایـــن مکتب را 

ع پیش‌فرض می‌گیرد. به علاوه، آشـــنایی با مبانی فلســـفی و  نمی‌کاود و به عنوان اصل موضو

گرفته شده و ایشان پس از تقریر مختصری از سخنان فیلسوفان  کلام ایشان فرض  عرفانی در 

کلام ایشـــان بـــرای بزرگوارانی  و عارفـــان بـــه نقـــد آنهـــا پرداخته‌اند. بـــه همین جهـــت، فهـــم 

ع   که با اصطلاحات فلســـفی و عرفانی آشـــنایی چندانی نداشـــتند، میسّـــر نبود؛ چرا که نقد، فر

 بر فهم اســـت! هدف نگارش دو درآمد مذکور توسّـــط اینجانب نیز چیزی جز برطرف ســـاختن

کمک به برخی مخاطبان بزرگوار نبود.  این مشکل و 

که همگـــی از جانب  دوم: مســـتندات بـــه دو صـــورت پانویـــس و پی‌نوشـــت تنظیم شـــده 

ویراســـتار اســـت. در دفتـــر گذشـــته، پی‌نوشـــت‌ها همگـــی از ویراســـتار بـــود و پانویس‌ها میان 



15 پیشگفتار

که بـــا دو علامـــت »گ« و »و« بـــه نشـــانۀ »گوینده« و  مرحـــوم عصـــار و ویراســـتار مشـــترک بود 

»ویراســـتار« متمایز شـــده بود.

کــه دو درآمــد از  گذشــته، حجــم پی‌نوشــت‌ها زیــاد نیســت، چــرا  برخــاف دفتــر  ســوم: 

کــه امــکان دارد، مطالــب در پانویــس  کتــاب آمــده و ســعی شــده اســت تــا آنجــا  ویراســتار در متــن 

آورده شــود.

ع دارنـد،  بـا اصـل موضـو کمتـری  ارتبـاط  کـه  برخـی مطالـب مفیـد مرحـوم عصـار  چهـارم: 

گاهـی ایشـان مطالبـی را در سـایر زمینه‌هـای  بـه پانویـس منتقـل شـده‌اند. بـه عنـوان نمونـه، 

معارفـی _ ماننـد توحیـد _ تذکـر داده‌انـد یـا بـه خاطراتـی اشـاره می‌کننـد که برای تفهیـم و تعمیق 

مطلـب، مفیـد اسـت.

کتـاب عـدل الهـی مرحوم  پنجـم: ماننـد دفتـر گذشـته، ایشـان نقـل قـول بلنـد و مفصّلـی را از 

 استاد مطهّری ارائه کرده‌اند که برای حفظ امانت و فهم بهتر مطالب، عیناً به متن منتقل شده 

که اقتضائات خاصّ خود را دارد. است. به هر روی، قالب این اثر »درس‌گفتار« است 

که مراد از »دروس معارف« مطالبی   ششم: در باب منابع استفاده‌شده خاطرنشان می‌شود 

کرده‌انـد.  کـه جمعـی بـه سرپرسـتی آقـای عصـار از دروس مرحـوم اسـتاد فقیـد جمـع‌آوری  اسـت 

نیـز آنچـه در ارجـاع بـه آثـار مرحـوم میـرزا مهـدی اصفهانـی مـدّ نظر بـوده، مجموعه‌ای اسـت که 

مؤسسـۀ معـارف اهل‌بیـت؟عهم؟ بـه چاپ رسـانیده اسـت.

کــه اینجانــب را بــرای بــه ثمررســیدن  در ادامــه، نهایــت تقدیــر و تشــکر را از تمــام بزرگوارانــی 

علیرضــا  دکتــر  و  طالعــی  عبدالحســین  دکتــر  آقایــان  جنــاب  به‌ویــژه  کردنــد،  یــاری  اثــر  ایــن 

ــأ  ــه عنــوان ناظــران علمــی و دکتــر محمّدحســین شــهری مدیــر مســؤول مؤسّســۀ نب بهشــادفر ب

کــه از طــرف خــود و بــه نیابــت از مؤسســۀ  اعــام مــی‌دارم. بــه عــاوه، وظیفــۀ خــود می‌دانــم 

کــه نهایــت همــکاری و همراهــی را بــا  نبــأ از خانــوادۀ مرحــوم عصّــار سپاســگزاری فــراوان نمایــم 

داشــته‌اند. مؤسّســه 

همچنیـن از همـۀ خواننـدگان عزیـز تقاضـا دارم تـا مقدّمـۀ اسـتاد بزرگـوار حجـت الإسالم و 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی16

گوشـه‌ای  المسـلمین حسـن طارمـی راد بـر دفتـر پیشـین ایـن مجموعـه را بـه دقّـت بخواننـد تـا 

گـردد و دسـت نیـاز نـزد همـۀ آنهـا  کم‌نظیـر مرحـوم اسـتاد عصـار برایشـان نمایـان  از شـخصیت 

 می‌گشـایم تا حقیر را با پیشـنهادها و انتقادهای سـازندۀ خود یاری دهند تا دفاتر آینده با اتقان 

بیشتری تنظیم شود و به چاپ برسد. 

 امیدواریم خداوند توفیق آن را دهد که در آینده‌ای نه چندان دور، قدم‌های مشابه دیگری

  را برداریــم و بــا ظهــور موفــور الســرور حضــرت علــم مصبــوب؟ع؟ مــا را از دریــای معرفــت آن 

گرداند. »هرکجا هست خدایا به سلامت دارش«. یار سفرکرده سیراب 

کلاهی محمّدحسین 
تابستان سال 1401 خورشیدی

مصادف با عاشورای حسینی و ایام عزای 
سرور و سالار شهیدان حضرت أباعبدالله الحسین؟ع؟



17

کم:  ار �ی �ت  گ�ف

اد؟رح؟ اح�ث عدل مرحوم اس�ت ما�یی از� م�ب دور�ن

مقدّمه‌ای تاریخی
کـه مرحـوم اسـتاد دروس معـارف را بیاغازنـد، از تشـتّت افـکار مـا  پیـش از سـال 1352 

بـر پاسـخ بـه شـبهات  کـه فکـر مـا متمرکـز  بـود  جلوگیـری می‌کردنـد و همـواره تلاششـان ایـن 

گـر سـؤالی در حـوزۀ اعتقـادات از ایشـان می‌شـد، بـه طـور  بهاییـت باشـد. بـه همیـن جهـت، ا

کـم و بیـش آشـنا بودیـم، زیـرا  خلاصـه جـواب می‌دادنـد. در آن دوران، مـا بـا مباحـث معارفـی 

ایشـان در خالل آثارشـان از جملـه »نقـد ایقـان« بـه موضوعاتـی چـون معرفـت خـدا، لقـاء الله، 

کـه ایشـان دروس معـارف را شـروع کردنـد  اسـماء و صفـات الهـی و... پرداختـه بودنـد. بعدهـا 

کـه مبادا از دنیـا بروند  )سـال 1352( بیـش از هفتـاد سـال داشـتند و خیلـی نگـران ایـن بودنـد 

گـوش مـا نرسـد. بـه همیـن جهـت، یـک دوره معـارف را بـه شـکل فشـرده  و ایـن مطالـب بـه 

کردنـد. پـس از آن، مباحـث را طـیّ یـک دوره  یـس  ظـرف چهـار سـال و حـدود 110 جلسـه تدر

که متاسّـفانه به دلیل بیماری ایشـان ناتمام ماند. پس از آن، ایشـان کردند   تخصّصی‌تر آغاز 

کردند. یس  که بنده هم توفیق حضور داشتم_ تدر  مطالب را در جمعی خصوصی _ 

گاهـی ایشـان در دروس  بایسـتی بدانیـد  کـه شـما  ایـن مقدّمـه لازم اسـت، چرا دانسـتن 

عمومـی خـود مطالـب را آن‌طـور کـه باید و شـاید نشـکافته‌اند )زیرا اولویتشـان القای یک دوره 

ی مطالـب غامضی  معـارف _ ولـو بـه شـکل مختصـر_  بـود(. بـه همیـن دلیـل، ایـن دروس حاو

کـه بایسـتی بـا تفصیـل بیشـتری بیان شـود. اسـت 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی18

شیوۀ بیان مرحوم استاد؟رح؟
ــاً بایـــد آنهـــا را  کـــه مـــا هـــم عینـ ـــم بـــه نکاتـــی توجّـــه می‌کردنـــد 

ّ
بـــزرگان مـــا در تعلیـــم و تعل

کـــه نقـــد مبانـــی فلســـفی و عرفانـــی را بـــه  مـــدّ نظـــر داشـــته باشـــیم. یکـــی از نـــکات آن اســـت 

ــم  ــر می‌خواهیـ گـ ــه ا کـ ــد  ــد بودنـ ــتاد معتقـ ــوم اسـ ــد. مرحـ ــول می‌کردنـ ــود موکـ ــی خـ ــای اصلـ جـ

کـــه فلاســـفه  کنیـــم  کافـــی اســـت روشـــن  مثـــاً راجـــع بـــه »جبـــر و اختیـــار« ســـخن بگوییـــم، تنهـــا 

در ایـــن بحـــث و مبانـــی آن _ ماننـــد بحـــث معرفـــت و وجـــدان_ چـــه اشـــتباهاتی مرتکـــب 

کـــه بگوییـــم: »فلاســـفه در همـــه جـــا اشـــتباه  شـــده‌اند. در ایـــن صـــورت، دیگـــر نیـــازی نیســـت 

کرده‌انـــد. در اســـماء و صفـــات چنیـــن می‌گوینـــد، در تـــردّد چنیـــن می‌گوینـــد و...«. اینهـــا 

کـــردن مطلـــب اســـت.  ضایـــع 

نکتـۀ دیگـر آنکـه برخـی علمـا از جملـه مرحوم اسـتاد در توضیح مطالب کتاب و سـنّت، 

از اصطلاحـات رایـج در میـان فلاسـفه و عرفـا کمـک می‌گرفته‌انـد. بـه عنـوان مثـال، اصطلاح 

کـه در لسـان صوفیـه رواج دارد، ولـی ایشـان بـرای اینکـه حقیقـت  »لا فکـری« چیـزی اسـت 

کننـد، دائمـاً می‌گوینـد: »وجـدان در لافکـری اسـت«.1 مثـال دیگـر آن  وجـدان را بهتـر روشـن 

ایـن مبنای فلسـفی اسـت:

، له ماهیةٌ و وجودٌ«. وجٌ ترکیبّیٌ  ممکن ز
ّ

»کل

گفته‌انـد و دقیـق هـم نیسـت، اشـکالاتی هـم دارد، از جملـه اینکـه  ایـن جملـه را فلاسـفه 

ماهیّت فقیر ظلمانی با نور وجود قابل ترکیب شـدن نیسـت2؛ ولی می‌توان تفسـیر صحیحی 

کـه مـا برخالف طرفداران اصالت وجود و اصالت ماهیت معتقدیم  از ظاهـر آن ارائـه داد؛ چرا

کـه هـم وجـود و هـم ماهیـت در عالـم خـارج حقیقتـاً تحقّـق دارنـد، نـه وجـود انتزاعـی اسـت و 

1. بنگرید به: معرفت توحیدی: درس 2.
»کلّ  کلمـۀ دومشـان می‌رسـیم:  2. بنگریـد بـه: معـارف القـرآن 2: 15-47. مرحـوم اسـتاد می‌فرماینـد: »بـه آن 
، لـه ماهیـةٌ و وجـودٌ«. ... ایـن فرمایـش هـم غلـط اسـت. ترکیـب در میـان نیسـت. حُسـن  ممکـن زوجٌ ترکیبـیٌّ
نـدارد«. )درس  بـا وجـود ترکیـب  ایـن اسـت. او )=ماهیـت( قبول‌الوجـود اسـت. قبول‌الوجـود  بـه  مطلـب 

یازدهـم خلقـت )مجموعـۀ بیسـت و سـه درسـی(: 14(.



19 حث عدل مرحواز مبا: دورنمایی مر یکاگفت د؟را استم

نـه ماهیـت اعتبـاری. در بحـث »حقیقـت فعـل انسـان« نیـز خواهیـم دیـد که فعل انسـان یک 

گانه مورد بررسـی قـرار بگیرد. البتّه  حیـث ماهـوی دارد و یـک حیـث وجودی که بایسـتی جدا

گزاره دربارۀ تمـام مخلوقات صادق  ایـن دو حیثیّـت، اختصاصـی بـه فعل انسـان ندارد. این 

ً دربـارۀ  ّ
کـه در ادامـه مسـتقل اسـت: مـن، شـما، میـز، صندلـی و... . همـۀ اینهـا ماهیتـی دارنـد 

کـه نـوری اسـت ماننـد نـور علـم و نـور قـدرت.  گفـت و وجـودی دارنـد  آنهـا سـخن خواهیـم 

طـول  در  نیـز  اسـتاد  مرحـوم  و  داد  ارائـه  جملـه  ایـن  از  صحیحـی  تفسـیر  می‌تـوان  بنابرایـن، 

بـه موضـوع خلقـت رسـیده‌اند، وارد  ایشـان  کرده‌انـد. وقتـی  را  کار  مباحـث معـارف همیـن 

بحـث دقیـق شـده و ظرایفـی را بیـان کرده‌انـد کـه فلاسـفه متوجّـه آن نبوده‌انـد. در آنجا ایشـان 

بحـث »تملیـک« را مطـرح و جایگزیـن نظریـۀ »ترکیـب« می‌کننـد.

کـه  مثـال دیگـر آن قاعـدۀ »ممکـن اشـرف« اسـت1. فلاسـفه قرائتـی از ایـن قاعـده دارنـد 

دسـت خـدا را می‌بنـدد، ولـی می‌تـوان همیـن اصـل را تغییـر داد، به طوری که بـا مبانی کتاب 

کار را انجـام داده‌انـد و در منابرشـان از آن اسـتفاده و بـر  کنـد. ایشـان همیـن  و سـنّت تطبیـق 

کرده‌انـد. لـزوم وجـود حضـرت حجّـت؟ع؟ اسـتدلال 

کـه مـا بایسـتی بـه مقـام صـدور بحـث ایشـان توجّـه  نتیجـۀ عملـی ایـن بحـث آن اسـت 

کـه ایشـان ایـن بحـث را در مقـام تقریـر سـخنان فلاسـفه و عرفـا  کنیـم. اوّلًا بایسـتی بدانیـم 

گـزاره یا اصطلاح فلسـفی/  می‌گوینـد یـا نقـد آنهـا؛ ثانیـاً اینکـه در مقـام بحـث دقیـق دربارۀ آن 

عرفانی‌انـد یـا تنهـا قصـد اسـتفادۀ ابـزاری از سـخنان آنهـا را دارنـد.

مقدّمات بحث عدل
گرفته‌اند.  مرحوم اسـتاد؟رح؟ در طرح مباحث عدل، شـیوه‌ای نوین و مبتکرانه‌ای را پیش 

کار بـرده و  نخسـتین بـار، ایشـان ایـن شـیوه را در رسـالۀ »المشـهدین فـی التوحیـد و العـدل« بـه 

بـر همیـن اسـاس، دروس شـفاهی خـود را پایه‌ریـزی کرده‌اند. 

1. بـه عنـوان نمونـه، بنگریـد بـه: الأسـفار 7: 244 بـه بعـد )فـي قاعـدة إمـكان الأشـرف الموروثـة مـن الفيلسـوف 
ر الكثـرة عـن الواحـد الحـقّ‏(. الأول ممـا يتشـعّب عـن أصـل امتنـاع صـدو



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی20

در ابتدای مباحث عدل، ایشان به عنوان مقدّمه چند نکته را خاطرنشان می‌کنند: 

نکتۀ یکم: هر انسانی با مراجعۀ به خود، دو حیثیت نفسانی را وجدان می‌کند:

 انفعالی؛

 فعلی.

کـــه زیـــر و رو می‌شـــود. بـــه تعبیـــر مرحـــوم اســـتاد: »او را می‌چرخاننـــدش؛  او اولًا می‌یابـــد 

که این حیثیت را در انسان بیان می‌کند، تذکّرات  می‌پیچانندش و...«. شـــاید بهترین روایتی 

کـــه در آن، امـــام؟ع؟ حالات مختلفـــی را مثال  امـــام صـــادق؟ع؟ به ابن أبی‌العوجاء باشـــد 

کـــه: این حیثیت  که در این جنبه باید مدّ نظر داشـــت، این اســـت  می‌زننـــد.1 نکتـــۀ مهمّی 

که مـــا مثـــاً »عالِـــم«، »قادر«   انفعالـــی مـــا »کمـــال« اســـت، زیرا بـــر اثر ایـــن انفعالات اســـت 

کلام »کمال‌مند« می‌شویم.  و در یک 

حیثیـت دومـی کـه هرکـس در خـود می‌یابـد، ایـن اسـت کـه او »فاعـل« برخـی افعـال خـود 

ماننـد خـوردن، آشـامیدن، راه رفتـن و... اسـت. از ایـن حیثیـت هـم تعبیـر »کمـال« می‌شـود، 

گـر ایـن دارایـی و توانایـی در مـا نبـود، مـا ناقـص بودیـم. مثاًل  کـه ا زیـرا مـا بـه وضـوح می‌یابیـم 

کـه بنـده می‌توانـم راه بـروم. در ایـن حالـت، مـن خود را نسـبت به فـرد دیگری  فـرض بفرماییـد 

رفتـن« در خـود  را در زمینـۀ »راه  ایـن حیثیـت دوم  و  نـدارد  را  توانایـی  ایـن  کـه فلـج اسـت، 

کامل‌تـر می‌بینـم. وجـدان نمی‌کنـد، 

کمـال  کـه منفعـل‌ام و فاعـل خداسـت؛ و در  کمـال اوّل، مـن می‌یابـم  خلاصـه آنکـه: در 

دوم، او نعمـت )قـدرت( می‌دهـد و مـن از آن بهره‌بـرداری می‌کنـم.

نکتـــۀ دوم: ایـــن دو حیثیّـــت پایـــۀ وجـــدان دو اصـــل از اصـــول دیـــن اســـت: توحیـــد و 
کـــه مـــرا زیـــر و رو  کـــه قیّومـــی دارم  عـــدل. وقتـــی مـــن خـــود را منفعـــل می‌یابـــم، وجـــدان می‌کنـــم 
می‌کنـــد و مـــن خـــود را در پنجـــۀ قـــدرت او می‌بینـــم. ایـــن قیّـــوم همـــان خداســـت.2 بـــه عـــاوه، 

1. بنگرید به: الکافی 1: 76-75.
2. بنگرید به: معرفت توحیدی: 56-54.



21 حث عدل مرحواز مبا: دورنمایی مر یکاگفت د؟را استم

کـــه خداونـــد در فاعلیـــت  کنـــم  وقتـــی خـــود را »فاعـــل بالاختیـــار« می‌یابـــم، نمی‌توانـــم قبـــول 
یّـــت خـــودم، فاعلیّـــت و  خـــود مضطـــرّ و مجبـــور باشـــد. در ســـایۀ آیتیّـــت فاعلیّـــت و حرّ

یّـــت او را می‌یابـــم.1 حرّ

نکتۀ سـوم: اسـاس دین، توحید و عدل اسـت. ایشـان مبتنی بر روایتی که در آن امام؟ع؟ 

کرده‌اند، اسـاس دین را توحید و عدل معرّفی می‌کنند: ی را تقریر )تأیید(  قول راو

هُ 
َ
ل

َ
ــهُ سَــأ

َ
نّ

َ
ــادِقِ؟ع؟ أ ــمَرْقَنْدِيُّ بِإِسْــنَادِهِ رَفَعَــهُ إِلَ الصَّ اهِــدُ السَّ ــدٍ الزَّ مَّ ــدُ بْــنُ مَُ مَّ ــدَ مَُ حَْ

َ
بُــو أ

َ
أ

ــهُ.  ــلٍ مِنْ  لِعَاقِ
َ

ــدّ  بُ
َ

کثِيــرٌ وَ ل مُــهُ 
ْ
 وَ عِل

ُ
عَــدْل

ْ
وْحِيــدُ وَ ال يــنِ التَّ سَــاسَ الدِّ

َ
ــهُ: »إِنَّ أ

َ
 ل

َ
 فَقَــال

ٌ
رَجُــل

 حِفْظُــهُ«. 
ُ
ــأ يَّ يْــهِ وَ يَتََ

َ
وُقُــوفُ عَل

ْ
 ال

ُ
کــرْ مَــا يَسْــهُل فَاذْ

نْ لَ 
َ
 فَــأ

ُ
عَــدْل

ْ
ــا ال مَّ

َ
يْــک؛ وَ أ

َ
ــک مَــا جَــازَ عَل بِّ  رَ

َ
زَ عَــى ــوِّ َ

ُ
نْ لَ ت

َ
وْحِيــدُ فَــأ ــا التَّ مَّ

َ
؟ع؟: »أ

َ
فَقَــال

يْــهِ«.‏2
َ
تَنْسُــبَ إِلَ خَالِقِــک مَــا لَمَــک عَل

دربـارۀ ایـن روایـت در آینـده توضیحاتـی خواهیـم داد. آنچـه در اینجـا مـدّ نظـر اسـت، ایـن 

ی خدمـت امـام صـادق؟ع؟ عرضه مـی‌دارد: کـه راو اسـت 

»اساس دین توحید و عدل است«.

ـم أنّ العاقـلَ المنقطـعَ عـن الصـوارفِ و المنخلـعَ عن الحجبِ المحسوسـةِ و المَوهومةِ 
َ
یسـند: »... فاعل 1.ایشـان می‌نو

 
ً
ـهَ إلیهـا بالوجـدانِ، لا بالتفکّـرِ و التصـوّرِ، یشـاهِدُ فـي نفسِـهِ أمرَیـنِ و یَجِـدُ عیانـا و المعقولـةِ، متـی راجَـعَ نفسَـهُ و تَوَجَّ

 مفتـاحُ التَوحیدِ 
ُ

؛ و الأوّل لـيٌّ یـنِ: أحدُهمـا انفعالـيٌّ جمالـيٌّ و ثانیهمـا فعلـيٌّ جلا
َ
أنّ لـه بحَسَـبِهما و مِـن جهتِهمـا کمال

ـه _ و منـه 
ُ
ل کبریائیّتُـه _ و الثانـي میـزانُ عدلِـه _ تبـارَکَ و تعالـی جَلا و معرفـةِ الـربِّ المجیـدِ _ تَعالـی شـأنُهُ و عَظُمَـت 

کـه آن فـرد عاقـل  ینفتـحُ بـابُ معرفـةِ الاسـتطاعةِ و الاختیـارِ و عـدمِ الجبـرِ فـي البشـرِ القـادرِ المختـارِ«. ؛ »پـس بـدان 
کـه  یـده اسـت، زمانـی  کـه از فریبنده‌هـا خـود را جـدا سـاخته و حجاب‌هـای حسّـی، وهمـی و معقـول را در
بـه خـودش رجـوع می‌کنـد و بـا چشـم وجـدان بـدان توجّـه می‌کنـد _ نـه بـه وسـیلۀ تفکّـر و تصـوّر _ دو چیـز را 
کمـال خواهـد  کـه بـه وسـیلۀ آن دو حیثیّـت، بـرای او دو  در خـودش مشـاهده می‌کنـد و بـه روشـنی می‌یابـد 
کلیـد توحیـد و معرفـت  بـود: یکـی ]کمـال[ انفعالـی جمالـی و دیگـری ]کمـال[ فعلـی جلالـی اسـت. اوّلـی 
خـدای مجیـد _ کـه شـأنش بلنـد و بزرگـی‌اش بـزرگ باد _ اسـت؛ و دومـی ترازوی عدل او _ کـه برکت بی‌پایان 
کـه بـاب شـناخت اسـتطاعت، اختیـار و مجبـور  و بزرگـی‌اش متعالـی بـاد _ اسـت؛ و از آن ]کمـال[ اسـت 

گشـوده می‌شـود«. )المشـهدین: 5(.  نبـودن انسـان قـادر مختـار 
2. التوحید: 96.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی22

سپس از ایشان می‌خواهد که این دو آموزه را برایش به آسانی و کوتاه معنا کنند. امام؟ع؟ 

ایـراد نمی‌گیرنـد او  بـه  و  تفسـیر می‌کننـد  برایـش  را  و »عـدل«  یعنـی »توحیـد«   ایـن دو اصـل 

گفتی: »اساس دین توحید و عدل است«؟  که چرا   

کـه ایـن بحـث اهمیّـت ویـژه‌ای دارد، در  نکتـۀ چهـارم: معنـای توحیـد و عـدل. از آنجایـی 

ادامـه مسـتقلًا بـدان خواهیـم پرداخـت.

آثـار  شـما  وقتـی  اینکـه:  توضیـح  خداسـت.  عـدل  ـح  مصحِّ انسـان،  اختیـار  پنجـم:  نکتـۀ 

علمـی در موضـوع »عـدل الهـی« را مطالعـه می‌کنیـد، می‌بینید که بیشـتر آن به مباحث »جبر 

کـه چرا  کـه ایـن سـؤال پرسـیده شـود  و اختیـار« اختصـاص دارد. بـه همیـن جهـت، بجاسـت 

گفتـه می‌شـود؟ پاسـخ ایـن  ذیـل عنـوان »عـدل خـدا« این‌قـدر دربـارۀ اختیـار آدمـی سـخن 

سـؤال همیـن جملـه اسـت. مادامـی کـه شـما نتوانیـد اختیـار انسـان را ثابـت کنیـد و افعـال او 

ید.  ه و مبرّا سـاز را بـه خـودش نسـبت دهیـد، نمی‌توانیـد خداونـد را از ظلـم و سـایر قبائـح، منزَّ

تمامـیِ  فعـل خداسـت«1، در حقیقـت، ظلـم  انسـان  »فعـل  کـه  قائل‌ایـد  کـه شـما  زمانـی  تـا 

کاران را پای خدا نوشـته‌اید.  ظالمان )مانند شـمر، صدام، هیتلر و...( و خطای تمامی خطا

کـه هیـچ قبیحـی از خداونـد صـادر نمی‌گـردد،  کنیـد  در نتیجـه، بـرای اینکـه بتوانیـد ثابـت 

کـه فاعـل و مسـؤول افعـال خویـش اسـت )در ادامـه  بایـد نشـان دهیـد ایـن خـود انسـان اسـت 

کـه روایـات از »عـدل« بـه دسـت می‌دهنـد(.  کـه ایـن همـان معنایـی اسـت  خواهیـم دیـد 

کـه »امـر و نهـی« یـا  کنیـد  گـر شـما قائـل بـه اختیـار نباشـید، نمی‌توانیـد ثابـت  همچنیـن ا

گـر خداونـد بـه مـن اختیـار نداده اسـت، چـرا مرا  »ثـواب و عقـابِ« خداونـد ظالمانـه نیسـت. ا

گـر فعـل من فعل‌الله اسـت، امر و  از »دزدی« نهـی می‌کنـد و بـرای آن عقـاب تعییـن می‌کنـد؟! ا

نهـی خـدا »عبـث« خواهـد بـود. ثـواب و عقـاب نیـز چنیـن می‌شـود. بـر آن مبنـا مـن مانند یک 

که او  عروسـک »خیمه‌شـب‌بازی« در دسـت خدایم و او سـرنخ مرا طوری حرکت داده اسـت 

نـا« )شـرح 
ُ
کمـا الوجـودُ منسـوبٌ لنـا / فالفعـلُ فعـلُ الِله و هـو فعل »لکـن  یـد:  کـه می‌گو 1. ماننـد حاجـی سـبزواری 

المنظومـة: غـرر فـی عمـوم قدرتـه تعالـی(



23 حث عدل مرحواز مبا: دورنمایی مر یکاگفت د؟را استم

را عبـادت کنـم و مثاًل نمـاز بخوانـم؛ یـا در مقابـل، گناهی مانند غیبت را بـر زبان جاری کنم. 

ــرای یــک عروســک خیمه‌شــب‌بازی لغــو اســت، زیــرا او اراده‌ای از خــود  اولًا امــر و نهــی ب

کــرد. بنابرایــن، خداونــد بایــد  نــدارد؛ ثانیــاً بایــد بــه عروســک‌گردان ثــواب داد و همــو را عقــاب 

کار او  ــر ایــن صــورت،  کنــد! در غی ــز عقــاب  ــواب دهــد و خــودش را نی ــه خــودش ث خــودش ب

کــه مــن در آن اختیاری نداشــته‌ام، مرا عــذاب کند،  گــر هــم بــه خاطــر کاری  عادلانــه نیســت. ا

کــه دروغ نگــو و از طرفــی هــم مــرا وادار  کــرده اســت  مصــداق قطعــی ظلــم اســت. مثــاً مــرا نهــی 

بــه دروغ می‌کنــد و روز قیامــت هــم مــرا بــه داخــل جهنّــم می‌انــدازد. ایــن فعــل خداونــد قطعــاً 

ــواب و عقــابِ« خداونــد قطعــی  ــا »ث کــه وجــود »امــر و نهــی« ی ظلــم اســت. بنابرایــن، از آنجــا 

کردیــم و نمی‌توانیــم  گــر اختیــار انســان ثابــت نشــود، مــا خداونــد را متّهــم بــه ظلــم  اســت، ا

کــه جنــاب صدرالمتألهیــن  کــه او »عــادل« اســت.1 بــه همیــن جهــت اســت  کنیــم  ثابــت 

ــی  ــه مبان ــد، ب کن ــزّه  ــح من ــد را از قبائ ــان خداون ــار انس ــات اختی ــا اثب ــد ب ــه نمی‌توان ــس از آنک پ

ــیرینی« و  ــای »ش ــه معن ــذب« ب ــه »ع ــل ب ــذاب« را تأوی ــود و »ع ــک می‌ش ــن متمسّ محیی‌الدی
»گوارایــی« می‌کنــد.2

1. در دروس عدل می‌خوانیم: 
کنیـد، می‌یابی�د  ر داشـته باشـید و وجـدان  گ�ر آن را بـاو ک�ه ا ک�ه عـدل خـدا را تصحی�ح می‌کن�د  »آن چیـزی 
کار نمی‌کن�د و بی‌حکم�ت ح�رف  ک�ه خ�دا عـادل اس�ت، سـتمگر نیس�ت، بی‌انص�اف نیس�ت، بی‌حس�اب 
ک�رده  یـت« ماس�ت در آنچ�ه خ�دا ب�ه م�ا ام�ر و نه�ی  نمی‌زن�د، آن مطل�ب ی�ک موض�وع اس�ت و آن »اختیار
گ�ر ای�ن ثاب�ت  گ�ر ای�ن مطل�ب ثاب�ت شـد، خ�دا متّه�م نمی‌شـود و عـدل خـدا اثبـات می‌گ�ردد؛ و ا اس�ت. ا
کرده،  �ت اینکه ش�یعه ع�دل را ج�زء اصول مذهب�ش 

ّ
نشـد، خ�دا متّهـم می‌ش�ود و عدل�ش ثاب�ت نیس�ت. عل

یـژه‌ای دارد و آن  همی�ن اس�ت. ع�دل، نس�بت ب�ه اس�ماء و صف�ات دیگ�ر، مث�ل عل�م و ق�درت و... امتیـاز و
که خدای متع�ال در پاره‌ای  تصحی�ح ش�رایع و ام�ر و نه�ی الهـی اس�ت. برگش�ت ع�دل خ�دا هم به این اس�ت 
ک�رده مثل: نم�از خواندن،  ک�ه خ�دا م�ا را ب�ه آنه�ا ام�ر  از افع�ال ب�ه م�ا اختی�ار داده اس�ت. کـدام افع�ال؟ افعال�ی 
ک�رده مث�ل: رب�ا نخـوردن، ش�راب  یّ�ۀ واجب�ات و مس�تحبّات؛ و نی�ز آنچ�ه م�ا را نه�ی 

ّ
گرفت�ن و خلاصـه کل زه  رو

ک�رده و از  یّـۀ منهیّ�ات و مکروه�ات. خ�دا در آنچ�ه م�ا را بدانه�ا ام�ر 
ّ
کل نخ�وردن، قم�ار ن�زدن، دزدی نک�ردن و 

ک�ه می‌ده�د از  آنه�ا نه�ی نم�وده، ب�ه م�ا اختی�ار داده و م�ا را آزاد گذاش�ته اسـت. ب�ه ایـن جه�ت، عقاب�ی را ه�م 
روی ع�دل اسـت«. )درس 8: 2(

گفتارهای آینده شواهد آن را ارائه خواهیم داد. 2. در 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی24

تقدّم مباحث فلسفی بر مبانی دینی
مرحـوم اسـتاد؟رح؟ شـیوۀ متفاوتـی را در دروس عـدل نسـبت بـه دروس توحیـد برگزیده‌انـد. 

ـی، ایشـان در تمامـی مباحـث خـود، اعـمّ از توحیـد، عـدل، نبـوّت و... بـه شـکل 
ّ
کل بـه طـور 

یس ایشـان در دو بـاب توحید  مقایسـه‌ای )تطبیقـی( بحـث کرده‌انـد. بـا ایـن حـال، نحـوۀ تدر

کتـاب و سـنّت  و عـدل متفـاوت اسـت. در مباحـث توحیـدی، ابتـدا اشـاره‌وار مبانـی فطـری 

را بـا تذکّـرات وجدانـی و تالوت مختصـر آیـات و روایـات روشـن می‌کننـد، سـپس بـه طـرح و 

نقـد مبانـی فیلسـوفان و عارفـان در توحیـد می‌پردازنـد؛ و در پایـان نیز مجـدّداً مباحث فطری، 

اشـاره  مثنـوی  از  ابیاتـی  بـه  ایشـان  آنجـا1  در  می‌کننـد.  تکمیـل  و  تکـرار  را  حدیثـی  و  قرآنـی 

کـه آغازگـر آن، ایـن بیـت اسـت: می‌کننـد 

تا نبینـــــی زخـــــم، نشناســی نواخت«2»جز به ضد، ضد را همی نتوان شناخت

کـه  امّـا در دروس عـدل همیـن شـیوه را بـه شـکل جدّی‌تـری دنبـال می‌کننـد، بـه طـوری 

ابتـدا بـه مبانـی فلسـفی و عرفانـی می‌پردازنـد و سـپس وارد مباحث معارفی می‌شـوند. ایشـان 

در ابتـدای دروس عـدل می‌فرماینـد:

کــه  کــه می‌خواهیــم ]کمــال[ اختیــار را ]در[ خــود ثابــت نماییــم، ابتــدا بایــد ببینیــم  »حــال 

کنــم، بیــش از پنــج دقیقــه  گــر مــن بخواهــم شــما را وجدانــاً متذکّــر  کُنــه اختیــار چیســت؟ ا

وقــت نمی‌خواهــد و راه را پیــدا می‌کنیــد، ولــی مــن در نظــر دارم ابتــدا حرف‌هــای فلاســفه و 

گردهای او را در باب  متکلمین از افلاطون و ارســطو و شــیخ‌الرئیس تا آخوند ملاصدرا و شــا

کنم. گاهی یافتید، راه را برایتان روشــن  کــه از بافته‌های آنها آ  اختیــار برایتــان بگویــم و بعــد 
 إن‌ شاء اللّٰه«.3

1. معرفت توحیدی: ابتدای درس 4.
2. مثنوی: دفتر پنجم: بیت 600.

ــفُ و  ــه الکشـ ــصُّ علیـ ــدانُ و ینـ ــهِ الوجـ ــا یقتضیـ ــانِ مـ ــلَ بیـ ــند: »... و قبـ یسـ ــان همچنیـــن می‌نو 3. درس 8: 3. ایشـ
کَـــي یتّضـــحُ لـــک الفـــرقُ الشـــدیدُ بیـــن  لـــوه فـــي صُحُفِهـــم،  ـــهُ الحکمـــاءُ و تبییـــنُ مـــا طَوَّ

َ
ل  مـــن ذکـــرِ مـــا فصَّ

َ
العیـــانُ، لا بـــدّ

کـــبُ أوهامِهـــم  فـــي الجبـــرِ و التفویـــضِ و الأمـــرِ بیـــنَ الأمرَیـــنِ و حقیقـــةِ القـــدرةِ و الاختیـــارِ، و بیـــنَ مـــا جـــاء  مـــا نســـجَتهُ عَنا



25 حث عدل مرحواز مبا: دورنمایی مر یکاگفت د؟را استم

 به همین جهت، وقتی شـما دروس ایشـان در باب عدل الهی را مرور می‌کنید، می‌بینید 

کـه تـا چندیـن درس خبـری از تذکّـرات وجدانـی و قرائـت آیـات و روایـات نیسـت و تمامـی 

مباحـث فلسـفی محـض اسـت.

هشت اشکال و جواب فلسفی 
ابتـکار و ابـداع اصلـی ایشـان در طـرح مباحـث عـدل در همین‌جاسـت. ایشـان پـس از 

کردنـد، هشـت اشـکال  آنکـه »فعـل اختیـاری« و »اقسـام فواعـل« را از دیـدگاه فلاسـفه بیـان 

کـه فلاسـفه خـود بـه یکدیگـر وارد سـاخته‌اند. در ادامـه، ابتـدا پاسـخ‌های  را مطـرح می‌کننـد 

فلسـفی به این اشـکالات را تقریر می‌کنند، سـپس ناتمامیِ این پاسـخ‌ها را روشـن می‌سـازند 

و بـه پاسـخ فطـری و دینـی بـه ایـن پرسـش‌ها می‌پردازنـد.

خلاصۀ این هشت اشکال عبارت‌اند از:

]1-2:[ فعــل آدمــی چیــزی جــز وجــود نیســت. انســان نمی‌توانــد معطــیِ وجــود باشــد. 

کــه فعــل انســان را ایجــاد  معطــیِ وجــود فقــط و فقــط خداســت. بنابرایــن، خداونــد اســت 

کــرده اســت. 

کــه منشــأ صــدور ممکنــات اســت، بــر همــه چیــز احاطــه دارد، از جملــه  ]3:[ علــم خداونــد 

گرفتــه باشــد، محقّــق خواهــد شــد،  گــر علــم خداونــد بــه فعــل آدمــی تعلّــق  فعــل انســان. ا

وگرنــه تحقّــق نخواهــد یافــت. بنابرایــن، مــن هیــچ‌کاره‌ام.

ک مِـــن علـــومِ خاتـــمِ النبیّیـــن؟ص؟ و معـــارفِ أوصیائِـــه  دَیـــه و تشـــکُر الَله علـــی مـــا أعطـــا
َ
کـــرمُ؟ص؟ ؛ فتتخضّـــعُ ل نـــا الأ بـــه نبیُّ

کـــه وجـــدان آن  کنیـــم آنچـــه را  الأطیَبیـــنَ صلـــواتُ الِله علیهـــم أجمعیـــن«. ؛ »... و پیـــش از آنکـــه بـــرای تـــو بیـــان 
ــخنان  ــه مفصّـــات سـ ــم از آینکـ یـ گزیر ــد، نا ــی می‌دهـ گواهـ ــر آن  ــنایی بـ کشـــف و روشـ ــد و  ــا می‌کنـ را اقتضـ
ـــو  ـــرای ت ـــا ب کنیـــم ت ـــد، تبییـــن  رده‌ان ـــات خـــود آو ـــه ایشـــان در مکتوب ک ـــی را  ت یم و مطوّلا ر شـــو ـــادآو حکیمـــان را ی
کـــه چـــه فـــرق عظیمـــی اســـت میـــان آنچـــه اوهـــام آنهـــا به‌ســـان عنکبـــوت در موضوعـــات جبـــر،  گـــردد  واضـــح 
��رم م��ا؟ص؟  ک ��ر ا ��ان آنچ��ه پیامب ��ه اس��ت؛ و می ��ار بافت ��درت اختی ��ن و حقیق��ت ق ی ��نَ الأمرَ ��رٌ بی ��ض، أم ی تفو
گـــردی و خداونـــد را بابـــت آنچـــه از علـــوم  ـــر ایشـــان خاضـــع  ـــا تـــو در براب رده اســـت.این ســـبب خواهـــد شـــد ت آو
ـــی داشـــته  ـــو ارزان ـــر ت ـــاد _ ب ـــر همگـــی آنهـــا ب کـــش _ صلـــوات خـــدا ب خاتم‌النبیی�ــن؟ص؟ و معـــارف جانشـــینان پا

اســـت، شـــکرگزار باشـــی«. )المشـــهدین: 109(. 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی26

را شــامل   _ انســان  فعــل  از جملــه   _ و همــه چیــز  قــدرت خداونــد عمومیّــت دارد   ]:4[

خداســت. قــدرت(  ــق 
َ
)متعلّ مقــدور  شــما  و  مــن  فعــل  بنابرایــن،  می‌گــردد. 

 ]5-6:[ بــا توجّــه بــه قاعــدۀ »الشــيءُ مــا لــم یَجــب لــم یوجَــد«1، امــر، نهــی، ثــواب و عقــاب 

خداونــد لغــو یــا ظلــم خواهــد بــود. 

 ]7:[ استناد شرور به خداوند.

 ]8:[ بطلان بداء و بیهودگی دعا.

ایـن اشـکالات همگـی از یـک سـنخ نیسـتند. برخـی از آنهـا فلسـفی محض‌انـد و برخـی 

صبغـۀ دینـی دارنـد. 

کـه مـا می‌دانیـم  اشـکالات پنجـم، ششـم و هشـتم بیشـتر صبغـۀ دینـی دارنـد، بـدان معنـا 

ابالغ  مـردم  بـه  را  نواهـی‌ای  و  اوامـر  آمده‌انـد،  خلـق  سـوی  بـه  خداونـد  جانـب  از  پیامبرانـی 

کرده‌انـد، آنهـا را بـه بهشـت بشـارت داده و از دوزخ برحـذر داشـته‌اند و بـر اثـر همیـن گزاره‌های 

دینی این شـبهات برای ما ایجاد شـده اسـت. مسـئلۀ فلاسـفه در این اشـکالات آن است که 

ایـن واقعیّت‌هـای خارجـی چگونـه بـا مبانـی فلسـفی قابل جمع اسـت. یـا اینکه آمـوزۀ »بداء« 

مات دینی )شـیعی( اسـت، اما با مبانی فلسـفی در تعارض اسـت 
ّ
و پدیدۀ »دعاء« جزو مسـل

و فلاسـفه، خـود، متوجّـه ایـن مشـکل بوده‌انـد. 

که  امّـــا برخی اشـــکالات اساســـاً ربطی بـــه مبانی دینـــی ندارند. مثـــاً در اشـــکال هفتم 

»اســـتناد شـــرور به خداوند« باشـــد، لزوماً پـــای دین در میان نیســـت. هرکســـی در این عالم 

پدیده‌هـــای شـــرّی را مشـــاهده می‌کنـــد، ماننـــد: بیماری‌هـــا، زلزله، ســـیل و... . بـــرای درک 

ایـــن وقایـــعِ ناملایم نیـــازی به آمدن پیامبران نیســـت. همـــه، بلایا را می‌بیننـــد و می‌فهمند. 

بنابراین، مشـــکل فیلســـوف در اشـــکال هفتم بر ســـر یک‌دســـته وقایع »همه‌فهم« اســـت. در 

واقـــع، او بـــرای ارائۀ یک تبیین فلســـفی از عالم واقع دچار مشـــکل شـــده اســـت، نـــه تبیین 

برخی عقایـــد و آموزه‌هـــای دینی.

رت پیشین« نیز یاد می‌شود. 1. از این قاعده با عنوان »ضرو



27 حث عدل مرحواز مبا: دورنمایی مر یکاگفت د؟را استم

تذکّر به »أمرٌ بین الأمرَین« در دو مقام
که مرحوم اسـتاد مخاطبان خود را  که باید مدّ نظر داشـت، این اسـت  نکتۀ مهمّ دیگری 

در دو مقـام بـه کنـه »أمـرٌ بیـن الأمرَیـن« تذکّـر می‌دهند کـه در یکی »نفی جبـر« و در دیگری »نفی 

کـه ناظـر بـر اختیـار انسـان  تفویـض« پررنگ‌تـر اسـت. ایشـان پـس از آنکـه شـش اشـکال اوّل را 

اسـت، مطـرح می‌کننـد، وارد پاسـخ معارفـی بـه ایـن پرسـش‌ها می‌شـوند. آنچـه تمامـی ایـن 

شـش سـؤال را می‌توانـد پاسـخ دهـد، وجـدان »اختیار« توسّـط انسـان اسـت. به عبـارت دیگر، 

کنـد، دیگـر مجالـی بـرای ایـن شـش سـؤال باقـی نمی‌مانـد.  گـر کسـی اختیـار خـود را وجـدان  ا

بـه همیـن جهـت، ایشـان بـا تذکّرهـای وجدانـی و بـا تکیـه بـر آیـات و روایـات، سـعی دارنـد تـا 

مخاطبانشـان را بـه نقطـۀ یافتـن قـدرت و اختیـار برسـانند.

 سخنان ایشان در اینجا مسبوق به دیدگاه‌های فلسفی است و از طرفی، در نظام فکری 

کید  ی، ایشان بیشتر به جنبۀ »نفی جبر« تأ  فلسفی »فعل انسان، فعل الله می‌شود«1. بدین رو

که مرحوم استاد بیان می‌دارند: دارند. در همین‌جاست 
کــس دخالــت نــدارد.  کــه در موجــود شــدن »واو« بــه توجّــه مــا، هیــچ‌  »مــا وجدانــاً می‌یابیــم 
نــه تنهــا ســخنان و منبّهــات مــدرّس، بلکــه بالاتــر بگویــم، حتّــی خــدا هــم در ایجــاد ایــن واو 
دخالــت نــدارد! یعنــی مــن بــه شــرکت خــدا، دوتایــی، واو را ایجــاد نکرده‌ایــم، بلکــه مســتقلّ 
کــردم. شــما نترســید از اینکــه می‌گویــم خــدا  کــه واو را خــودم موجــود  بــودم. نیــز می‌یابــم 
دخالــت نــدارد. مــن در ایجــاد فعــل در مقــام اشــرف نفــس، آزادم و هیــچ عاملــی در ایجــاد 

آن دخالــت نمی‌کنــد«.2

که ایشان به حقیقت قدرت و اختیار می‌پردازند. این یک مقام 

 ســـپس ایشـــان اشـــکالات هفتـــم و هشـــتم یعنـــی »شـــرور« و »بـــداء« را مطـــرح می‌کنند، 

اثبـــات  بـــه  را  کتـــاب و ســـنّت  نقـــد می‌نماینـــد و مبانـــی  و  تقریـــر  را   پاســـخ‌های فلســـفی 

می‌رسانند. در این نقطه، هشت اشکال فلسفی به پایان می‌رسد.

1. اشاره به همان سخن حاجی سبزواری دارند.
گفت. 2. درس 13: 5. مرحوم استاد عصار دربارۀ این عبارات ایشان در ادامه سخن خواهند 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی28

کـه بـه نظـر بنـده _ بلکـه بـه نظـر خـود   پـس از ایـن مرحلـه، ایشـان وارد مبحثـی می‌شـوند 

ایشـان _ سـخت‌ترین بخـش دروس عـدل اسـت. ایـن بحـث پایـۀ نفی تفویـض و محلّ لغزش 

کـه بـه دلالـت کتـاب و سـنّت راه نپیموده‌اند. در این قسـمت روشـن  عمـدۀ متفکّرانـی اسـت 

کـه ضمـن محفـوظ بـودن فاعلیـت انسـان، فعـل آدمـی بـه تقدیـر خداونـد صـورت  می‌شـود 

می‌گیـرد. فاعلیّـتِ بشـر اسـتقلالی نیسـت؛ بلکـه مشـیت، اراده، قـدر و قضـای خداونـد در 

افعـال انسـان نافـذ اسـت. 

بـرای روشـن شـدن مطلـب، ایشـان ابتـدا تذکّـر می‌دهنـد که حسـاب عالـم تکویـن از عالم 

کلیـدواژه را در هـر دو عالـم معنـا می‌کنند: تشـریع جداسـت. سـپس چنـد 

 مشیت؛

 اراده؛

 قدر؛

 قضاء؛

 امضاء.

سـپس وقتـی معنـای ایـن کلیدواژه‌هـا در عالـم تشـریع مشـخّص شـد، روشـن می‌گـردد که 

کـه همیـن  فعـل آدمـی مسـبوق بـه مشـیت، اراده، قـدر و قضـای الهـی اسـت. خواهیـم دیـد 

جملـه بـه معنـای »نفـی تفویـض« اسـت.

قرائت و تبیین روایات
 در بخش آخر، ایشان _ بنا بر شیوۀ همیشگی‌شان _ به قرائت و توضیح روایات می‌پردازند. 

از  را »مسـتقل  روایـات  آنجـا  توحیـد متفـاوت اسـت.  بـا دروس  اینجـا هـم شیوه‌شـان  امـا در 

مقـام صـدور« می‌خواننـد و توضیـح می‌دهنـد. در اواخـر دروس عـدل، امـا، روایـات را در بسـتر 

خودشـان و بـا عنایـت بـه مقـام صدورشـان توضیـح می‌دهنـد. حکمـت چنیـن روشـی ایـن 

یـاد  ی نـکات مشـکلی اسـت و روایـات متشـابه در ایـن بـاب ز کـه روایـات عـدل حـاو اسـت 



29 حث عدل مرحواز مبا: دورنمایی مر یکاگفت د؟را استم

اسـت. بـه همیـن جهـت و بـرای تأویـل صحیـح آنهـا، بایسـتی آنهـا را بـه امـور وجدانـی ماننـد 

اختیـار یـا روایـات محکـم ارجـاع داد. 

توضیـح اینکـه: رکـن رَکیـن مبانـی توحیـدی »تنزیـه« یعنـی »خـروج عـن الحدّین: حـدّ تعطیل و 

حـدّ تشـبیه« اسـت. همان‌سـان محـور مباحـث عـدل »أمرٌ بین الأمرین« اسـت که عبارت اسـت 

کـه می‌تـوان عمـدۀ روایـات توحیـدی را بـه  از: »نفـی جبـر و نفـی تفویـض«. بنابرایـن، همان‌طـور 

کرد: دو دسـته تقسـیم 

 نفی تعطیل؛

 نفی تشبیه.

کرد: عمدۀ روایات عدل را نیز می‌توان به دو دسته تقسیم 

 نفی جبر؛

 نفی تفویض.

کـدام روایـت ناظـر بـه نفـی جبـر یـا نفـی تفویـض  کـه  کجـا بایـد فهمیـد  بـا ایـن اوصـاف، از 

و  کـه مقدّمـات روایـات خوانـده  ایـن اسـت  راه‌هـای شـناخت آن مطلـب،  از  اسـت؟ یکـی 

کـه آن روایـت خطـاب بـه چـه کسـی گفتـه شـده اسـت. در بسـیاری از روایات،  ملاحظـه شـود 

کـرم؟ص؟ یـا امـام؟ع؟  ی سـؤالی را می‌پرسـد یـا زندیقـی شـبهه‌ای را مطـرح می‌کنـد و پیامبـر ا راو

کـه پاسـخ می‌دهنـد. ناظـر بـه سـؤال یـا اشـکال اوسـت 

گرفتار شـدن به تعطیل  یشـۀ تمامی سـؤال‌ها یا اشـکال‌های توحیدی در دو مورد اسـت:  ر

یشـه دارد:  یـا تشـبیه. بـه طـور مشـابه، پرسـش‌ها یا اشـکال‌های مرتبط با جبـر و اختیار نیز دو ر

کیـد  گرفتـار شـدن بـه جبـر یـا تفویـض. بـه همیـن جهـت، معصومیـن؟ع؟ همیشـه بـر طرفـی تأ

می‌کردنـد که مخاطبشـان مشـکل دارد. 

کسـی خدمـت امـام؟ع؟ می‌رسـد و سـؤالی مطـرح می‌کنـد. از پرسـش او  بـه عنـوان مثـال، 

کـه رگه‌هایـی از جبـر در اعتقـاد او وجـود دارد. در چنیـن شـرایطی، امـام؟ع؟ بـر ایـن  پیداسـت 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی30

کیـد می‌کنـد: »ایـن ماییـم کـه افعـال خودمـان را انجـام می‌دهیـم«. آنگاه  می‌کوشـند که  مطلـب  تأ

گـر گرفتـار تفویـض باشـد، امـام؟ع؟ بـر نفـوذ مشـیت  او را از دام جبـر برهاننـد. در سـوی دیگـر، ا

کیـد می‌کنند.  خداونـد در افعـال آدمـی تأ

همیـن امـر سـبب شـده تـا بسـیاری از روایـات، ظهـور در جبـر یـا تفویـض داشـته باشـد، 

کیـدات  کمـا اینکـه برخـی روایـات توحیـدی، ظهـور در تشـبیه دارد. بـه عبـارت دیگـر، ایـن تأ

باعـث شـده اسـت تـا برخـی روایـات توحیـدی و بسـیاری از احادیـث در بـاب جبـر و اختیـار، 

کنـد و نیـز الفـاظ موجـود در  کسـی بـه مقـام صـدور روایـت توجّـه  گـر  گردنـد. امـا ا »متشـابه« 

یـف فلسـفی،  کمـک سـایر روایـات بفهمـد )نـه اینکـه بـا تعار روایـات )ماننـد: مشـیّت( را بـه 

عرفانـی یـا کلامـی تفسـیر کنـد(، می‌توانـد بـه لطف خـدا و عنایت امام عصر؟ع؟ فهم درسـتی 

از نصـوص دینـی داشـته باشـد.

برخـی  بـاب،  ایـن  در  احادیـث موجـود  قرائـت  از  پیـش  اسـتاد  اینکـه مرحـوم  آخـر  نکتـۀ 

کردم. که بنده خلاصه‌ای از آنها را خدمتتان عرض  کرده‌اند   مباحث »فقه‌الحدیثی« را مطرح 

گیرد. یخی و حدیثی بسیار مهم است و بایستی مورد توجّه قرار   این مقدّمات تار



31

ار دوم:  �ت  گ�ف

ای عدل الهی مع�ن

مقدّمه
بنـــا بـــر تقســـیم‌بندی رایـــج، اصـــول دیـــن را پنـــج اصـــل می‌داننـــد: توحیـــد؛ عـــدل؛ معـــاد؛ 

کـــرده‌ و  نبـــوّت؛ امامـــت. برخـــی نیـــز میـــان »اصـــول دیـــن« و »اصـــول مذهـــب« تفکیـــک 

ـــن ســـه اصـــل اســـت: توحیـــد؛ معـــاد؛ نبـــوّت. و اصـــول مذهـــب دو اصـــل  ـــد: اصـــول دی گفته‌ان

اســـت: عـــدل؛ امامـــت.

کـه اسـاس  امـا چنیـن تعابیـری بـا روایـات ناسـازگار اسـت. وقتـی امـام؟ع؟ تقریـر می‌کننـد 

کـه عـدل را از اصول  دیـن توحیـد و عـدل اسـت، آیـا دیگـر جایـی بـرای دیگـران باقـی می‌مانـد 

کننـد و در شـمار اصـول مذهـب جـای دهنـد؟! البتّـه آن تقسـیم‌بندی پنج‌گانـه  دیـن خـارج 

مـان اسـت.
ّ
نیـز مبنـای روایـی نـدارد و حاصـل زحمـت متکل

کـــه آنهـــا را بـــه ســـوی معـــاد  اینکـــه خداونـــد پیامبرانـــی را بـــه ســـوی مـــردم می‌فرســـتد 

ـــواب و عقـــاب تعییـــن می‌کنـــد  ـــرای اعمالشـــان ث کننـــد، آنهـــا را امـــر و نهـــی می‌کنـــد، ب دعـــوت 

و... بـــا پیش‌فـــرض و قبـــول »عـــدل الهـــی« معنـــادار می‌شـــود. بنابرایـــن، یکـــی از اصـــول 

کـــه خداونـــد عـــادل اســـت و ظالـــم نیســـت.  موضوعـــۀ تمامـــی ادیـــان و شـــرایع ایـــن بـــوده اســـت 

ـــوده اســـت: توحیـــد، عـــدل و نبـــوّت،  ـــان ســـه چیـــز ب کـــه اصـــول تمامـــی ادی این‌چنیـــن نیســـت 

ــر  ــل دیگـ ــا دو اصـ ــی یـــک یـ کلامـ ــای  ــر قیل‌وقال‌هـ ــر اثـ ــری و بـ ــری قمـ ــرن دوم هجـ ــاً در قـ و مثـ

اضافـــه شـــده باشـــد.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی32

تعاریف چهارگانۀ »عدل«
پیـش از آنکـه وارد مباحـث اصلـی شـویم، بایسـتی مـراد خویـش را از »عـدل« یـا »عـدل 

یـف مختلفی  از »عدل« به دسـت داده  الهـی« مشـخّص کنیـم. در آثـار فلسـفی و کلامـی تعار

شـده اسـت. بـه عنـوان مثـال، مرحوم اسـتاد مطهّـری؟رح؟ در ابتدای کتاب »عـدل الهی« چند 

کرده‌انـد. ایشـان چهـار معنـا را بـرای »عـدل« برمی‌شـمرند: تعریـف را مطـرح 

 قـرار گرفتـن هـر چیـز در جـای خـودش )وضـعُ کلِّ شـيءٍ فـي مَوضعِـه( یا به تعبیر ایشـان 

»مـوزون بودن«؛

ی؛  تساو

هُ: حقّ هر صاحب حقّی را به او دادن؛
َ

ِ ذي‌حقٍّ حقّ
کلّ  إعطاءُ 

 رعایت استحقاق‌ها و امتناع نکردن از افاضه.

که دیدگاه حکماست، برمی‌گزینند.1  سپس معنای چهارم را 

گفتـه می‌شـود: »خـدا عـادل اسـت« یعنـی »خداونـد فیّـاض  بنـا بـر معنـای اخیـر، اینکـه 

مشـاهده  می‌کنـد«.  عطـا  ذاتـی‌اش  اسـتعداد  انـدازۀ  بـه  چیـز  هـر  بـه  و  اسـت  الإطالق  علـی 

کار، الفـاظ قرآنـی و روایـی بـا تکیـه بـر مفاهیـم فلسـفی تفسـیر  کـه در همیـن ابتـدای  می‌شـود 

می‌شـوند و ایـن اوّلیـن خشـتی اسـت کـه کـج گذاشـته می‌شـود و در نتیجـۀ آن: »تـا ثریّـا می‌رود 

کـج«.  دیـوار 

کـــه خداوند  کـــه »عدل خداوند« بدان معنا اســـت  ایشـــان ایـــن بحث را مطـــرح کرده‌اند 

کـــه بـــاران چنین می‌کنـــد. یعنی  ظرف‌هـــای وجـــودی ممکنـــات را پـــر می‌کنـــد، همان‌طور 

کـــه بـــاران می‌بارد، یکســـان می‌بـــارد و همـــۀ ظـــروف را پر می‌کنـــد، ولی هـــر ظرفی به  زمانـــی 

گر یک  گنجایشـــش از باران بهره می‌برد: یک اســـتکان، یک پارچ، یک بشـــکه و... . ا اندازۀ 

 بشـــکه بیش از یک اســـتکان آب در خود جای داده اســـت، طعنی به باران نیســـت، زیرا او

یده است:  یکسان بار

1. عدل الهی: 58-54.



33 الهی  دوم: معنای عدل گفتار

لـــه روید و در شــــــوره‌زار خس1باران که در لطافت طبعش خلاف نیست در باغ لا

گرفتـه شـده اسـت. بـه  در چنیـن دیدگاهـی، نظـم خلقـت ماننـد »سلسـلۀ اعـداد« در نظـر 

کمتـر اسـت. بنابرایـن، نمی‌تـوان آن را  عنـوان مثـال، عـدد 2 ذاتـاً از عـدد 1 بیشـتر و از عـدد 3 

کـه هـر عـدد، تنهـا و تنهـا یـک جایگاه در  پیـش از 1 یـا پـس از 2 قـرار داد. در نتیجـه، همچنـان 

نظـام خلقـت می‌توانـد داشـته باشـد و آن جایـگاه بـه ذات او بازمی‌گـردد، هـر موجـود نیـز فقـط 

و فقـط یـک جایـگاه در نظـام خلقـت می‌توانـد داشـته باشـد و لا غیـر. آن یـک جایـگاه نیـز بـه 

گـر شـما توانسـتید عـدد 2 را مثاًل میـان 71 و 73 قـرار  دلیـل ظرفیّـت ذاتـی اوسـت. بنابرایـن، ا

بـر ایـن  کـه ابن‌ملجـم می‌توانسـت سـلمان فارسـی شـود. بنـا  کنیـد  دهیـد، می‌توانیـد تصـوّر 

کنـون دارد؛ نـه یـک ذرّه بالاتـر و  کـه ا دیـدگاه، ابن‌ملجـم بایـد همیـن شـخصیت را می‌داشـت  

نـه یـک سـر سـوزنی پایین‌تـر. 

کـه آمـوزۀ »خداونـد عـادل اسـت« یعنـی  کتـاب عـدل الهـی می‌گوینـد  مرحـوم مطهـری  در 

گـر کـه دارد، بـه او می‌دهـد. ا  خداونـد بـه هـر موجـودی بـه انـدازۀ اسـتعداد، ظرفیـت و قابلیتـی 

 برای نقص عضو مانند کوری، کری، شلی و... علت‌تراشی می‌کنیم، خیالاتی بیش نیست، 

گـر می‌داشـتند، خداونـد ظرفیـت آنهـا  زیـرا افـراد معلـول بیشـتر از ایـن قابلیّـت نداشـته‌اند! ا

را پـر می‌کـرد. فاعلیـت فاعـل، تـامّ اسـت و هـر نقصـی هسـت از جانـب قابلیـت قابـل اسـت:

هرچه هست از قامت ناساز بی‌اندام ماست  	
کوتاه نیســت2 کس  ورنه تشـریف تو بر بالای  			 

کـــه کور اســـت، اســـتعداد بینایی نداشـــته اســـت؛ لذا ظلمـــی در عالم نیســـت.  فـــردی 

در واقـــع، ایـــن بزرگـــواران بـــرای اینکه خـــدا را از ظلم تنزیه کنـــد، مدلی را عنـــوان کرده‌اند که 

 دســـت خدا را در فضل بســـته اســـت؛ به طوری که در آن مدل، خداوند بیشـــتر از یک مقدار 

کسی بدهد.  نمی‌تواند به 

گلستان سعدی: باب اوّل: در سیرت پادشاهان: حکایت شمارۀ 4.  .1
2. دیوان حافظ.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی34

یف چهارگانۀ  در ادامه، برخی از عبارات ایشان را از نظر می‌گذرانیم. ایشان در ابتدا به تعار

 عدل اشاره می‌کنند و می‌نویسند:

»عدل چیست؟ 
کــه عــدل چیســت؟ ظلــم چیســت؟ تــا  کــه بایــد روشــن شــود، ایــن اســت  اولیــن مســأله‌ای 

ــتباهات‌  ــت و از اش ــوده اس ــی بیه کوشش ــر  ــود، ه ــن نش ــدل روش ــق ع ــی و دقی ــوم اصل مفه

کلمــه  مصــون نخواهیــم مانــد. مجموعــاً چهــار معنــی و یــا چهــار مــورد اســتعمال بــرای ایــن‌ 

هســت: 

کــه در آن  اجــزاء و ابعــاض مختلفــی  گــر مجموعــه‌ای را در نظــر بگیریــم  الــف. مــوزون بــودن: ا

کار رفتــه اســت و هــدف خاصــی از آن منظــور اســت، بایــد شــرائط معیّنــی در آن از حیــث  بــه 

کیفیــت ارتبــاط اجــزاء بــا یکدیگــر رعایــت‌ شــود و تنهــا در ایــن  مقــدار لازم هــر جــزء و از لحــاظ 

کــه آن مجموعــه می‌توانــد باقــی بمانــد و اثــر مطلــوب خــود را بدهــد و نقــش  صــورت اســت 

ــد بایــد متعــادل  ــر بخواهــد باقــی و برقــرار بمان گ منظــور را ایفــا نمایــد. مثــاً یــک اجتمــاع ا

باشــد، یعنــی هــر چیــزی در آن بــه‌ قــدر لازم )نــه بــه قــدر مســاوی( وجــود داشــته باشــد. یک 

کارهــای فــراوان اقتصــادی، سیاســی، فرهنگــی، قضائــی، تربیتــی  اجتمــاع متعــادل، بــه‌ 

کارهــا  کــدام از آن  کارهــا بایــد میــان افــراد تقســیم می‌شــود و بــرای هــر  احتیــاج دارد و ایــن 

کــه  کســانی  گماشــته شــوند. ... بســیاری از  کــه لازم و ضــروری اســت، افــراد  بــه آن‌ انــدازه 

ــه عــدل الهــی از نظــر تبعیض‌هــا، تفاوت‌هــا و بدی‌هــا  ــه اشــکالات مربــوط ب خواســته‌اند ب

کننــد از نظــر تناســب و  ح  جــواب بدهنــد، بــه جــای آنکــه مســأله را از نظــر عــدل و ظلــم طــر

کــه همــۀ ایــن تبعیض‌هــا و  کرده‌انــد  کرده‌انــد و بــه ایــن‌ جهــت قناعــت  ح  عــدم تناســب طــر

کــه از نظــر  کلــی عالــم لازم و ضــروری اســت. شــک نیســت  تفاوت‌هــا و بدی‌هــا از نظــر نظــام 

نظــام عالــم و از نظــر تناســب ضــروری در مجموعــه‌ ســاختمان جهــان وجــود آنچــه هســت 

ضــروری اســت، ولــی ایــن مطلــب جــواب شــبهۀ ظلــم را نمی‌دهــد. ...

کــه می‌گوینــد: »فلانــی  گاهــی  ب. معنــی دوم عــدل تســاوی و نفــی هرگونــه تبعیــض اســت. 

کــه هیچ‌گونــه تفاوتــی‌ میــان افــراد قائــل نمی‌شــود.  عــادل اســت«، منظــور ایــن اســت 

گــر مقصــود ایــن  بنابرایــن، عــدل یعنــی مســاوات. ایــن تعریــف نیازمنــد بــه توضیــح اســت. ا



35 الهی  دوم: معنای عدل گفتار

کــه هیچ‌گونــه اســتحقاقی رعایــت نگــردد و بــا همــه چیــز  کــه عدالــت‌ ایجــاب می‌کنــد  باشــد 

گــر اعطــاء بالســویة  کــس‌ بــه یــک چشــم نظــر شــود، ایــن عدالــت عیــن ظلــم اســت. ا و همــه 

عــدل‌ باشــد، منــع بالســویة هــم عــدل خواهــد بــود. جملــۀ عامیانۀ معــروف: »ظلم‌ بالســویة 

کــه عدالــت  گــر مقصــود ایــن باشــد  عــدل اســت« از چنیــن نظــری پیــدا شــده اســت؛ و امــا ا

ــت.  ــتی اس ــی درس ــه معن ــاوی، البت ــتحقاق‌های متس ــۀ‌ اس ــاوی در زمین ــت تس ــی رعای یعن

عــدل ایجــاب می‌کنــد این‌چنیــن‌ مســاواتی را و این‌چنیــن مســاوات از لــوازم عــدل اســت، 

کــه ذکــر خواهــد شــد . ولــی در ایــن صــورت‌ بازگشــت ایــن معنــی بــه معنــی ســومی اســت 

کــردن بــه هــر ذی‌حــق، حــق او را؛ و ظلــم عبــارت اســت  ج. رعایــت حقــوق افــراد و عطــا 

کــردن حقــوق و تجــاوز و تصــرف در حقــوق دیگــران‌. معنــی حقیقــی عدالــت  از پامــال 

کــه در قانــون بشــری بایــد رعایــت شــود و افــراد بشــر بایــد  اجتماعــی بشــری یعنــی عدالتــی 

آن را محتــرم بشــمارند، همیــن معنــی اســت. ایــن‌ عدالــت متّکــی بــر دو چیــز اســت: یکــی 

ــا یکدیگــر نوعــی  ــه یکدیگــر و در مقایســه ب ــراد بشــر نســبت ب حقــوق و اولویت‌هــا، یعنــی اف

کار خــود محصولــی تولیــد می‌کنــد،  کــه بــا  کســی  حقــوق و اولویــت پیــدا می‌کننــد؛ مثــاً 

کار و  طبعــاً نوعــی اولویــت نســبت بــه آن محصــول پیــدا می‌کنــد و منشــأ ایــن‌ اولویــت، 

کــه از مــادر متولــد می‌شــود، نســبت بــه شــیر مــادر،  کودکــی  فعالیــت اوســت. همچنیــن 

کــه آن  حــق و اولویــت پیــدا می‌کنــد و منشــأ ایــن اولویــت، دســتگاه‌ هدفــدار خلقــت اســت 

کــه  کــودک بــه وجــود آورده اســت. یکــی دیگــر خصوصیــت ذاتــی بشــر اســت  شــیر را بــرای 

کــه آنهــا را اندیشــۀ  کارهــای‌ خــود الزامــاً نوعــی اندیشــه‌ها  کــه در  طــوری آفریــده شــده اســت 

»اعتبــاری« می‌نامیــم، اســتخدام‌ می‌کنــد و بــا اســتفاده از آن اندیشــه‌های اعتبــاری بــه 

ــد. آن اندیشــه‌ها یــک سلســله  ــه‌ مقاصــد طبیعــی خــود نائــل می‌آی عنــوان »آلــت فعــل« ب

کــه بــا »باید«هــا مشــخّص می‌شــود. از آن جملــه ایــن اســت  اندیشــه‌های »انشــائی‌« اســت 

ــرای‌ اینکــه افــراد جامعــه بهتــر بــه ســعادت خــود برســند »بایــد« حقــوق و اولویت‌هــا  کــه ب

کــه وجــدان هــر فــرد آن را تأییــد می‌کنــد  رعایــت شــود؛ و ایــن اســت مفهــوم عدالــت بشــری 

کــه ظلــم نامیــده می‌شــود محکــوم می‌ســازد. ... ایــن معنــی از عــدل  و نقطــۀ مقابلــش را 

ــر اســاس اصــل‌ اولویت‌هــا اســت و از طــرف دیگــر از  و ظلــم بــه حکــم اینکــه از یــک طــرف ب

ــه‌های  ــله اندیش ــک سلس ــت ی ــار اس ــه‌ ناچ ک ــود  ــی می‌ش ــر ناش ــی بش ــت ذات ــک خصوصی ی



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی36

کنــد،  اعتبــاری اســتخدام نمایــد و »باید«هــا و »نباید«‌هــا بســازد و »حســن و قبــح« انتــزاع 

ــاره  ــاً اش ــه قب ــرا همچنانک ــدارد، زی ــی راه ن کبریائ ــاحت  ــت و در س ــری‌ اس ــات بش از مختصّ

شــد، او مالــک علی‌الإطــاق اســت و هیــچ موجــودی نســبت بــه هیــچ چیــزی در مقایســه بــا 

ــدارد. او همچنانکــه مالــک علی‌الإطــاق اســت »اَولای« علی‌الإطــاق‌ اســت.  او اولویــت ن

کــه بــه تمــام‌ هســتی بــه او تعلّــق  کــرده  کنــد، در چیــزی تصــرف  او در هــر چــه هرگونــه تصــرف 

ــه  ــاوز ب ــی تج ــه معن ــی ب ــی، یعن ــن معن ــه ای ــم ب ــن ‌رو، ظل ــت. از ای ــق او اس ــک طِل دارد و مِل

گذاشــتن در حریــم دیگــری دربــارۀ او محــال  اولویــت دیگــری و تصــرف در حــق دیگــری و پــا 

کنــد . کــه مــورد و مصــداق نمی‌توانــد پیــدا  اســت و از آن جهــت محــال اســت 

د. رعایــت اســتحقاق‌ها در افاضــۀ وجــود و امتنــاع نکــردن از افاضــه و رحمــت بــه آنچــه 

کــه موجــودات در نظــام هســتی  گفــت  کمــال وجــود دارد. بعــداً خواهیــم  امــکان وجــود یــا 

هــر  متفاوت‌انــد.  یکدیگــر  بــا  هســتی  مبــدأ  از  فیض‌گیــری  امــکان‌  و  قابلیت‌هــا  نظــر  از 

موجــودی در هــر مرتبــه‌ای‌ هســت از نظــر قابلیــت اســتفاضه، اســتحقاقی خــاص بــه خــود 

کمــال مطلــق و خیــر مطلــق و فیــاض علی‌الإطــاق اســت، بــه  کــه  دارد. ذات مقــدّس‌ حــق 

کمــال وجــود اعطــا می‌کنــد و  ــرای او ممکــن اســت از وجــود و  ــه ب ک هــر موجــودی آنچــه‌ را 

ک‌ نمی‌نمایــد. عــدل الهــی در نظــام تکویــن، طبــق ایــن نظریــه، یعنــی هــر موجــودی  امســا

کــه اســتحقاق و امــکان آن را دارد دریافــت‌ می‌کنــد.  کمــال وجــود  هــر درجــه از وجــود و 

کــه اســتحقاق دارد. از نظــر حکمــای  ک وجــود از وجــودی  ظلــم یعنــی منــع فیــض و امســا

کمــال  ــه عنــوان یــک صفــت  الهــی، صفــت عــدل آنچنانکــه لایــق ذات پــروردگار اســت و ب

کــه نقــص اســت و  بــرای ذات احدیــت اثبــات می‌شــود بــه ایــن معنــی اســت و صفــت ظلــم 

کــه هیــچ  کــه‌ اشــاره شــد. حکمــا معتقدنــد  از او ســلب می‌گــردد نیــز بــه همیــن معنــی اســت 

کــه دادن آن‌ حــق »انجــام وظیفــه« و »ادای  موجــودی »بــر خــدا« حقّــی پیــدا نمی‌کنــد 

کــه بــه دقــت تمــام،  دیــن« شــمرده شــود و خداونــد از آن جهــت‌ عــادل شــمرده شــود 

وظائــف خــود را در برابــر دیگــران انجــام‌ می‌دهــد. عــدل خداونــد عیــن فضــل و عیــن وجــود 

او اســت، یعنــی عــدل خداونــد عبــارت‌ اســت از اینکــه خداونــد فضلــش را از هیــچ موجــودی 

ــرای آن موجــود باشــد، دریــغ نمــی‌دارد. ... تنهــا ذات  ــه امــکان تفضــل‌ ب ک در هــر حــدی 

کــه بــر موجــودات حــق‌ پیــدا می‌کنــد و موجــودات در برابــر او وظیفــه و  احدیــت اســت 



37 الهی  دوم: معنای عدل گفتار

مســؤولیت پیــدا می‌کننــد امــا هیــچ موجــودی »بــر او« حــق پیــدا نمی‌کنــد. ... مفهــوم 

حــق و اســتحقاق دربــارۀ اشــیاء نســبت بــه خداونــد عبــارت اســت از نیــاز و امــکان وجــود 

کمــال وجــود داشــته  کــه امــکان‌ وجــود یــا امــکان نوعــی از  کمــال وجــود. هــر موجــودی  یــا 

باشــد، خداونــد متعــال بــه حکــم آنکــه‌ تامّ‌الفاعلیــة و واجب‌الفیاضیــة اســت، افاضــۀ وجــود 

ــد.  کمــال وجــود می‌نمای ــا  ی

کردیـــم عبـــارت اســـت از فیـــض  عـــدل خداونـــد همچنانکـــه از صدرالمتألهیـــن نقـــل 

کمال در  کـــه امکان هســـتی یـــا  گســـترده در مـــورد همـــه موجوداتی  عـــام‌ و بخشـــش 

ک یا تبعیـــض. اما اینکه ریشـــۀ اصلـــی تفاوت  گونه امســـا هســـتی‌ دارنـــد، بـــدون هیـــچ 

که بـــا اینکه فیض بـــاری تعالی عام  کجاســـت؟ چگونه‌ اســـت  امکانات و اســـتحقاق‌ها در 

و لا یتناهـــی اســـت، اشـــیاء در ذات‌ خـــود از نظـــر قابلیت و امـــکان و اســـتحقاق متفاوت 

که به‌ حـــول و قوۀ الهی ضمن پاســـخ بـــه ایرادها و اشـــکال‌ها  می‌شـــوند؟ مطلبـــی اســـت 
شد«.1 خواهد  تشـــریح 

ــاس آن  ــر اس ــه ب ک ــت  ــار اس ــول مخت ــارم ق ــای چه ــه معن ک ــد  ــن ش ــا روش ــن ج ــا بدی ــس ت پ

کــه تفاوت‌هــا و اختلافاتــی در  فاعلیّــت و فیاضیّــت خداونــد تــامّ اســت. از طرفــی، می‌بینیــم 

کجاســت.  یشــۀ ایــن اختلافــات  کــه ر میــان مخلوقــات هســت و ایــن ســؤال بــه ذهــن می‌آیــد 

کــه قابلیت‌ها  پاســخ ایشــان ایــن اســت تفاوت‌هــا بــه »قابلیــت قوابــل« بازمی‌گــردد. از آنجایــی 

و اســتعدادهای ذاتــی متفاوت‌انــد، بهره‌هــای متفاوتــی از فیــض و جــود خداونــدی می‌برنــد و 

ایــن تفاوت‌هــا در عالــم پدیــد می‌آیــد. در ادامــه، اســتاد مطهــری می‌نویســد:

»آیا نظام جهان، ذاتیِ جهان است؟
کــه نظــام عالم را بشناســیم.  کنــون وارد اصــل جــواب می‌شــویم. مطلــب عمــده ایــن اســت  ا

و  معنــی‌ »خلقــت«  ذاتــی؟  نظــام  یــک  یــا  اســت  قــراردادی  نظــام  یــک  عالــم  نظــام  آیــا 

کــه خداونــد مجموعــی از اشــیاء و  »آفرینــش« از ایــن نظــر چیســت؟ آیــا معنــیِ آن ایــن اســت 

کــه هیــچ رابطــۀ واقعــی و ذاتــی‌ میــان آنهــا نیســت، بعــد آنهــا  حــوادث می‌آفرینــد، در حالــی 

1. عدل الهی: 60-54.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی38

ــرارداد، نظــام و  ــرار می‌دهــد و از ایــن ق ــه صــف می‌کشــد و یکــی را پشــت ســر دیگــری ق را ب

ســنّت، و مقدّمــه و نتیجــه، و مُغَیّــا و غایــت پیــدا می‌شــود؟ یــا آنکــه روابــط علــل و اســباب 

ــا نتایــج و روابــط مغیّاهــا بــا غایت‌هــا طــوری  بــا معلــولات و مســبّبات و روابــط مقدمــات ب

گرفتــن  گرفتــن هــر معلولــی و مســبّبی در دنبــال علــت و ســبب خــود و قــرار  کــه قــرار  اســت 

گرفتــن هــر غایــت بــه دنبــال مغیّــای خــود عیــن  هــر نتیجــه بــه دنبــال مقدّمــۀ خــود و قــرار 

کــه مراتــب اعــداد هســتند.  وجــود آن اســت ... آن چنــان 

کــه عــدد »یــک« قبــل از عــدد »دو«  اینــک‌ توضیــح و مثالــی از اعــداد: در اعــداد می‌بینیــم 

و عــدد »دو« قبــل از عــدد »ســه« و بعــد از عــدد »یــک« اســت و همچنیــن هــر عــددی‌ غیــر 

ــغال  ــه‌ای را اش ــددی‌ مرتب ــر ع ــت. ه ــر اس ــدد دیگ ــل از ع ــددی و قب ــد از ع ــک« بع ــدد ی از ع

کــه محــدود بــه حــدّی  کــرده اســت و در مرتبــۀ خــود احــکام و آثــاری دارد و مجمــوع‌ اعــداد 

ــا وجــود و ماهیــت  ــد . اعــداد چــه وضعــی دارنــد؟ آی ــه وجــود آورده‌ان نیســتند، نظامــی را ب

گانه‌انــد و هــر یــک از اعــداد از خــود وجــود و  اعــداد بــا درجــه و مرتبــۀ آنهــا دو امــر جدا

ماهیتــی مســتقل از درجــه و مرتبــۀ خــود دارد و می‌توانــد هــر مرتبــه و درجــه‌ای را اشــغال 

کــه میــان عــدد چهــار و  کنــد؟ مثــاً عــدد پنــج بــه هــر حــال عــدد پنــج اســت و فرقــی نمی‌کنــد 

کــه میــان عــدد چهــار و  عــدد شــش باشــد و یــا میــان عــدد شــش و عــدد هشــت و آن چیــزی 

عــدد شــش قــرار می‌گیــرد عــدد هفــت باشــد. آیــا این‌طــور اســت؟ آیــا وقــوع هــر یــک از اعــداد 

کــه در اجتمــاع  در هــر مرتبــه‌ای بــا حفــظ ماهیــت آنهــا ممکــن اســت؟ ماننــد انســان‌هایی 

مراتبــی را اشــغال‌ می‌کننــد و آن مراتــب اجتماعــی تأثیــری در هویــت و ماهیــت آنهــا نــدارد، 

کار بــر خــاف ایــن اســت.  هویــت‌ و ماهیتشــان هــم هیــچ بســتگی بــه آن مراتــب نــدارد، یــا 

ــا اینکــه  ــا مرتبــه و درجــه‌اش یعنــی ب ــودن پنــج ب عــدد پنــج ماهیتــش پنــج اســت و پنــج ب

ــج در  ــدد پن ــوع ع ــرض‌ وق ــا. ف ــه دو ت ــت ن ــی اس ــد، یک ــش باش ــدد ش ــار و ع ــدد چه ــان ع می

میــان عــدد شــش و عــدد هشــت مســاوی اســت بــا اینکــه پنــج، پنــج‌ نباشــد و خــود هفــت 

کــه در  باشــد، یعنــی پنــج مفــروض و خیالــی مــا پنــج نیســت، بلکــه‌ همــان هفــت اســت 

گذاشــته‌ایم. بــه عبــارت دیگــر:  جــای خــود قــرار دارد و مــا بــه غلــط و توهــم نــام آن را پنــج 

گیــرد صرفــاً یــک تخیّــل پــوچ و بی‌معنــی  فــرض اینکــه عــدد پنــج در جــای عــدد هفــت‌ قــرار 



39 الهی  دوم: معنای عدل گفتار

کنــون ببینیــم نظــام علــل و  کــه خیــال و واهمــۀ مــا انجــام می‌دهــد. ا و غیــر معقولــی اســت 

بات و مقدّمــات و نتائــج چگونــه اســت؟ آیــا اینهــا یــک بــار آفریده  معلــولات و اســباب و مســبَّ

می‌شــوند و بــار دیگــر جــا و مرتبــه بــرای آنهــا قــرار داده می‌شــود؟ و یــا اینکــه وجودشــان 

گرفته‌انــد؟ مثــاً ســعدی در مرتبــه و  کــه در آن مرتبــه قــرار  مســاوی اســت بــا مرتبــه‌ای 

کــه در نتیجــه از لحــاظ زمانــی بــر  گرفتــه اســت  درجــۀ خاصــی‌ از شــرایط مکانــی و زمانــی قــرار 

گرفتــه‌ اســت؟  مــا تقــدّم دارد. آیــا ســعدی آفریــده شــده و ســپس در آن شــرایط خــاص قــرار 

و یــا وجــود ســعدی مســاوی اســت بــا آن درجــه خاصــی از وجــود بــا همــه آن‌ شــرایط، زمــان 

کــرده اســت جــزء  کــه ســعدی بــا اشــیاء دیگــر پیــدا  و مــکان و مرتبــه و مقــام و نســبت‌هایی 

کــردن  فرمــول وجــود ســعدی اســت ]و[ وجــود ســعدی یعنــی مجمــوع آنهــا؟ علی‌هــذا، جــدا 

کــردن ســعدی از خــود، یعنــی اینکــه ســعدی،  ســعدی از زمــان و مــکان خــود یعنــی جــدا 

ــام  ــرده و ن ک ــه در زمــان بعــد اســت‌ ســعدی فــرض  ک ســعدی نباشــد؛ بلکــه مثــاً جامــی را 

ســعدی بــه آن داده‌ایــم. ...

تفاوت نه تبعیض
کــه  آنچــه در خلقــت وجــود دارد، »تفــاوت« اســت نــه »تبعیــض«. »تبعیــض« آن اســت 

گذاشــته شــود، ولــی  در شــرایط مســاوی و اســتحقاق‌های همســان، بیــن اشــیاء فــرق‌ 

بــه عبــارت دیگــر،  گذاشــته‌ شــود.  فــرق  نامســاوی  کــه در شــرایط  اســت  »تفــاوت« آن 

گیرنــده اســت. بــا یــک مثــال ســاده،  تبعیــض از ناحیــۀ دهنــده اســت و تفــاوت، مربــوط بــه‌ 

کــدام‌ ظرفیــت ده لیتــر آب دارنــد در مقابــل  کــه هــر  گــر دو ظــرف را  مطلــب روشــن می‌شــود: ا

شــیر آب قــرار دهیــم و در یکــی ده لیتــر آب بریزیــم و در دیگــری پنــج لیتــر، در اینجــا تبعیضــی 

گــر  کــه آب را خالــی می‌کنــد، و امــا ا گرفتــه اســت ]و[ منشــأ اختــاف، نیرویــی اســت  صــورت 

دو ظــرف‌ داشــته باشــیم یکــی بــه ظرفیــت ده لیتــر و دیگــری بــه ظرفیــت پنــج لیتــر و هــر دو 

کــه خــود  را در دریــا فــرو بریــم، بــاز هــم اختــاف هســت، امــا منشــأ اختــاف تفاوتــی اســت 

گنجایــش و اســتعداد دارنــد، نــه دریــا و نیــروی فشــار آب.  آن دو ظــرف از نظــر 

کار آنهــا  کــه همــه در یــک درجــه هســتند و  گــر یــک معلّــم بــه دانــش آموزانــی  مثــال دیگــر: ا

ــم، همــه را  ــر معلّ گ ــی ا یکســان اســت نمره‌هــای مختلفــی بدهــد، ایــن تبعیــض اســت، ول



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی40

کنــد و ســؤالات  بــه یــک دیــده بنگــرد و همــه را یــک جــور تعلیــم دهــد و یــک جــور امتحــان 

گردان او بــه  ح می‌کنــد بــرای همــه یکســان باشــد، آنــگاه‌ برخــی از شــا کــه طــر امتحانــی 

کــم هوشــی، یــا بــه خاطــر ســاعی نبــودن، از عهــده امتحــان بخوبــی یــا  کودنــی و  خاطــر 

کار خــوب، ســؤالات  گردان بــه علــت‌ اســتعداد قــوی و  اصــاً بــر نیاینــد و برخــی دیگــر از شــا

کــدام آنهــا بــر طبــق جواب‌هــای امتحانــی  کامــاً جــواب بدهنــد و معلّــم‌ بــه هــر  امتحانــی را 

خ داده نــه تبعیــض. عدالــت  کــه قهــراً مختلــف خواهــد بــود، در اینجــا تفــاوت ر نمــره بدهــد 

کنــد و بعــد بیــن همــۀ دانــش آمــوزان بــه طــور  کــه معلــم همــۀ نمره‌هــا راجــع  ایــن نیســت 

ــتحقاق دارد  ــه اس ک ــدام آنچــه را  ک ــه هــر  ــه ب ک ــت ایــن اســت  ــد، عدال کن ــاوی قســمت  مس

فــرق  و  اســت،  مســاوات  و  عدالــت  عیــن  گذاشــتن،  فــرق  مــوارد،  این‌گونــه  در  بدهــد. 

نگذاشــتن‌ عیــن تبعیــض و ظلــم. 

کــرد.  کــه: خــدا را بــا یــک آمــوزگار نتــوان قیــاس  در اینجــا قهــراً ایــن مطلــب بــه ذهــن می‌آیــد 

کــه هســت از او بــه وجــود آمــده اســت، ولــی  خــدا آفریننــدۀ موجــودات اســت و هــر تفاوتــی 

کــودن، بــه آمــوزگار  گــر یکــی‌ باهــوش اســت و دیگــری  گردان نیســت، ا یــک آمــوزگار خالــق شــا

کــرده اســت و دیگــری اســتعداد نــدارد یا کوشــش  گــر یکــی اســتعداد دارد و   مربــوط نیســت، ا

کــه همــۀ  کــرد  کوشــا نبــوده، ربطــی بــه‌ معلــم نــدارد. در مــورد خــدا و هســتی بایــد اعتــراف   

کرده، در یک مرحله‌  کار   تفاوت‌ها و اختلاف‌ها هم به دست خدا است. خدا در دو مرحله 

موجــودات را متفــاوت آفریــده و در مرحلــۀ دیگــر بــه حســاب تفاوت‌هایشــان بــا آنهــا رفتــار 

 کرده و به هر یک آنچه را اســتحقاق داشــته داده اســت. اشــکال، متوجه مرحله اول اســت 

که چرا از آغاز همه را یکسان نیافریده است؟ باید دید راز تفاوت‌ها چیست؟

راز تفاوت‌ها
»تفــاوت موجــودات، ذاتــی آنهــا می‌باشــد و ]ایــن،[  کلمــه اســت:  راز تفاوت‌هــا یــک 

لازمــۀ نظــام علــت و معلــول اســت‌«. جملــۀ ســنگینی اســت، ولــی چــاره‌ای نیســت، بایــد 

گفته‌ایــم، بــار دیگــر بــا بیانــی دیگــر  توضیــح داده شــود. در اینجــا ناچاریــم آنچــه یــک نوبــت 

کنیــم و بالأخــره دشــواری یــک بحــث عمیــق را بــر خــود همــوار ســازیم و بــه امیــد  تکــرار 

دســت‌یافتن‌ بــه نتیجــه‌ای عالــی و دلچســب، دنبالــۀ بحــث پیشــین را بگیریــم و اجبــاراً 

قــدری‌ فیلســوف شــویم.



41 الهی  دوم: معنای عدل گفتار

چنانکــه قبــاً اشــاره شــد، در حکمــت الهــی، ایــن بحــث تحــت عنــوان »کیفیــت صــدور 

کــه: آیــا ارادۀ خــدا  ح می‌گــردد. موضــوع بحــث ایــن اســت‌  موجــودات از ذات بــاری« مطــر

بــه طــور جداجــدا بــه آفرینــش موجــودات تعلــق می‌گیــرد ]یــا نــه[؟ مثــاً ]آیــا خداونــد[ 

آقــای‌ ب را می‌آفرینــد  الــف را می‌آفرینــد، ارادۀ دیگــری می‌کنــد و  آقــای  اراده می‌کنــد و 

و ارادۀ ســومی می‌کنــد و فرضــاً شــی‌ء ج را خلــق‌ می‌کنــد و همیــن طــور هــر چیــزی را بــا 

ــا یــک  ــا آنکــه همــۀ اشــیاء را ب گانــه و مخصــوص بــه آن چیــز خلــق می‌کنــد؟ ی اراده‌ای جدا

کــه در معــارف الهــی، ســطحی  گروهــی از متکلّمیــن  ارادۀ واحــد و بســیط ایجــاد می‌نمایــد؟ 

کــه دلائــل دندان‌شــکن عقلــی و  فکــر می‌کننــد، طرفــدار احتمــال اول‌انــد، ولــی آنچــه را 

کریــم نیــز بــر درســتی آن هســت،  براهیــن قاطــع فلســفی‌ اثبــات می‌کنــد و شــواهدی از قــرآن 

ــا یــک ارادۀ‌  ــا انجــام، ب ــه، همــۀ جهــان، از آغــاز ت ــه موجــب ایــن نظری ــۀ دوم‌ اســت. ب نظری

ــه  ــا ارادۀ خــدا ب الهــی بــه وجــود می‌آیــد، یعنــی بی‌نهایــت چیــز بــه وجــود می‌آیــد و همــه ب

وجــود می‌آیــد، ولــی نــه بــا اراده‌هــای جداجــدا، بلکــه فقــط بــا یــک اراده، آن‌ هــم یــک ارادۀ 

بســیط. ... بــه موجــب ایــن عقیــده، بــرای آفرینــش، نظــام خــاص و قانــون و ترتیــب معیّنــی‌ 

کــه قانــون  اســت و ارادۀ خــدا بــه وجــود اشــیاء عیــن ارادۀ نظــام اســت. از همیــن جــا اســت‌ 

بات بــه وجــود می‌آیــد. ــا نظــام اســباب و مســبَّ علــت و معلــول و ی

کــه هــر معلولــی علــت خــاص و هــر علتــی  بات« ایــن اســت  معنــای »نظــام اســباب و مســبَّ

معلــول مخصــوص دارد، نــه یــک معلــول مشــخص ممکــن اســت از هــر علتــی‌ بدون واســطه 

گــردد و نــه یــک علــت معیّــن می‌توانــد هــر معلولــی‌ را بــی واســطه  صــدور یابــد و موجــود 

کنــد. در حقیقــت، هــر موجــود و هــر شــیئی در نظــام علــت و معلــول، جــای مشــخص  ایجــاد 

و مقــام معلومــی دارد، یعنــی آن معلــول، معلــول شــی‌ء معیّنــی اســت و علــت شــی‌ء معیّــن. 

... بــرای روشــن شــدن ایــن مطلــب، نظــام جهــان را در دو قســمت: »نظــام طولــی« و 

»نظــام عرضــی« توضیــح می‌دهیــم:

نظام طولی
مقصــود از نظــام طولــی علّــت و معلــول، ترتیــب در آفریــدن و خلــق اشــیاء، و بــه اصطــاح 

ترتیــب در فاعلیــت خــدا نســبت بــه اشــیاء و صــدور اشــیاء از اوســت. علــوّ ذات پــروردگار و 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی42

کــه موجــودات رتبــه بــه رتبــه‌ و پشــت ســر یکدیگــر نســبت بــه او  قدّوســیت او اقتضــاء دارد 

قــرار داشــته باشــند، صــادر اوّلــی باشــد، صــادر دومــی باشــد، صــادر ســومی باشــد، و هکــذا. 

کــدام معلــول مــا قبــل خــود باشــند . البتــه مقصــود،  یکــی پــس از دیگــری ایجــاد شــوند و هــر 

ح نیســت، خــود زمــان  اوّل بــودن و دوم و ســوم بــودن‌ زمانــی نیســت، در آنجــا زمــان مطــر

یکــی از مخلوقــات اســت‌. ...

واجـــب بـــودن واجـــب و ممکـــن بـــودن ممکـــن، ذاتـــی آنهـــا اســـت، یعنـــی نـــه ایـــن‌ اســـت 

کـــه‌ ممکـــن  کـــه ممکن‌الوجـــود، ممکـــن بـــود واجـــب باشـــد و واجب‌الوجـــود ممکـــن بـــود 

ـــا بـــه واســـطۀ یـــک علّـــت خارجـــی آن یکـــی واجـــب شـــد و ایـــن یکـــی  باشـــد، ولـــی تصادفـــاً و ی

ممکـــن. خیـــر، ممکن‌الوجـــود واجب‌الإمـــکان اســـت و واجب‌الوجـــود واجب‌الوجـــوب. 

همچنیـــن اســـت مراتـــب ممکنـــات. هـــر مرتبـــه از مراتـــب ممکنـــات در هـــر درجـــه‌ و هـــر 

کـــه فـــرض  کـــه هســـتند، همیـــن حـــال را دارنـــد. ... همـــۀ آن اشـــتباهات _  مقامـــی از وجـــود 

کامـــل_  از آنجـــا پیـــدا شـــده  کامـــل در جـــای ناقـــص بنشـــیند و ناقـــص در جـــای  می‌شـــود 

کـــه افـــراد، قطعیـــت و ضـــرورت و روابـــط ذاتـــی موجـــودات را درک نمی‌کننـــد و مراتـــب  اســـت 

ــراد در محیـــط  ــاری افـ ــراردادی و اعتبـ موجـــودات را در جهـــان هســـتی از قبیـــل مراتـــب قـ

اجتمـــاع فـــرض می‌کننـــد. همـــۀ‌ اشـــتباهات از قیـــاس خـــدا بـــه انســـان و قیـــاس نظـــام 

ـــش  ـــراد پی ـــه اف ـــود. اینگون ـــی می‌ش ـــان ناش ـــاع انس ـــراردادی اجتم ـــام‌ ق ـــه نظ ـــان ب ـــی جه ذات

ـــد  ـــرؤوس باش ـــس، م ـــان‌ رئی ـــه ف ک ـــت  ـــی نیس ـــچ مانع ـــه هی ک ـــور  ـــد همانط ـــر می‌کنن ـــود فک خ

گوســـفند  گوســـفند بـــه جـــای انســـان، و انســـان بـــه جـــای  و مـــرؤوس، رئیـــس. چـــرا نبایـــد 

کـــه چنیـــن چیـــزی محـــال  گوســـفند و ایـــن را انســـان قـــرار داد؟ نمی‌داننـــد  باشـــد؟ چـــرا آن را 

اســـت، زیـــرا علّـــت بـــودن علّتـــی بـــرای معلولـــی‌ معیّـــن و معلـــول واقـــع شـــدن معلولـــی بـــرای 

گـــر »الـــف« علـــت اســـت از بـــرای »ب«، بـــه خاطـــر  علتـــی معیّـــن جعلـــی و قـــراردادی نیســـت‌. ا

کـــه‌ در ذات »الـــف« وجـــود دارد و آن را علـــت »ب« ســـاخته اســـت، و  خصوصیتـــی اســـت 

ـــف«  ـــا »ال ـــوط ب ـــه خاطـــر آن مرب ـــه ب ک ـــف« اســـت خصوصیتـــی دارد  ـــول »ال ـــه معل ک نیـــز »ب« 
گشـــته اســـت«.1

1. عدل الهی: 107-97.



43 الهی  دوم: معنای عدل گفتار

نقد و بررسی
تا بدین‌جا چهار تعریف برای »عدل« مطرح شد:

کلِّ شـيءٍ في مَوضعِه( یا به تعبیر ایشـان   قـرار گرفتـن هـر چیـز در جـای خـودش )وضعُ 

»موزون بودن«؛

ی؛  تساو

هُ: حقّ هر صاحب حقّی را به او دادن؛
َ

ِ ذي‌حقٍّ حقّ
ّ

کل  إعطاءُ 

 رعایت استحقاق‌ها و امتناع نکردن از افاضه )قول مختار فلاسفه(.

که می‌فرماید: کلامی از امیرالمؤمنین؟ع؟ در نهج البلاغة وجود دارد  دربارۀ معنای یکم 
مُورَ مَوَاضِعَهَا«.1

ُ ْ
 يَضَعُ ال

ُ
عَدْل

ْ
»ال

»عدل هر چیزی را در جای خودش قرار می‌دهد«.

کاربردی ندارد )دقّت شود!( ولی این تعریف در اینجا )عدل الهی( 

که عدل نمی‌تواند به معنای  تعریف دوم از عدل آشـکارا ناصواب اسـت. بدیهی اسـت 

گرفته‌ایـد. آیـا  کـه شـما امتحانـی را از تعـدادی دانش‌آمـوز  ی« باشـد. فـرض بفرماییـد  »تسـاو

گـر بـه همـۀ آنهـا نمـرۀ یکسـان )مثاًل 18 بدهیـد( عادلانـه رفتـار کرده‌ایـد؟! هیچ عقل سـلیم و  ا

وجـدان سـالمی نمی‌توانـد آن را بپذیـرد.

گر بگوییم: که دربارۀ خدای متعال مصداق ندارد. ا اشکال تعریف سوم این است 

خداوند عادل است = خداوند حق هر صاحب حقّی را عطا می‌کند

که:  یعنی پذیرفته‌ایم 

)1( دیگران در برابر خدای متعال حقّی دارند. 

)2( خداوند حقوق افراد را به آنها عطا می‌کند.

بنابراین:

1. نهج البلاغة: 553.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی44

)3( خداوند عادل است.

کتاب و سنّت در مباحث توحید ناسازگار است.  گزارۀ )1( با مبانی فطریِ  که  در حالی 

کـه نبوده‌ایـم و »بـود« شـده‌ایم. خداونـد مـا را  کنیـم، می‌بینیـم  گـر مـا بـه نقطـۀ آغـاز خـود نـگاه  ا

آفریـده و ایـن آفرینـش لطـف، جـود و فضل  خدا اسـت:

نبــود تقاضامــان  و  نبودیــم  گفتــۀ مــا می‌شــنود1مــا  لطــف تــو نا

کاری  کنیـم، زیـرا هـر  مـا هیـچ‌گاه نتوانسـتیم و نمی‌توانیـم همیـن لطـف خـدا را جبـران 

همگـی  کـه  اسـت  و...  توفیـق  قـدرت،  علـم،  حیـات،  وجـود،  شـرط  بـه  دهیـم،  انجـام  کـه 

نعمت‌هـای خداینـد. پـس هرچـه بـرای جبران  بکوشـیم، بدهکاری و وامـداری ما به خداوند 

می‌شـود. بیشـتر  متعـال 

بررسی معنای چهارم 
 نقـد یکـم: فقـر محـض مخلوقات. بنا بر تعالیم کتاب و سـنّت هیچ مخلوقی از خود هیچ 

نـدارد. هـر آفریـده ای فقیـر محـض اسـت. حتّـی پـس از خلقـت، می‌تـوان بـه او لفـظ »فقیـر« 

کـرد. هرکـه هرچـه دارد، از خداونـد دارد. هیچ‌کـس هیچ‌گونـه »موضـع ذاتـی« نـدارد  را اطالق 

گـر قـرار ندهـد »ظالم«  کـه ا کـه خداونـد موظّـف باشـد او را در آن موضـع قـرار دهـد؛ بـه گونـه ای 

کند؟!  که بنده را انسـان خلق  کجاسـت؟ آیا خداوند موظّف اسـت  باشـد. مثلًا موضع بنده 

فالن قـدر بـه مـن مـال و امـوال بدهد؟! یا... . خیر، این‌گونه نیسـت؛ بلکـه هرکس هر موضعی 

کـرده اسـت )دقّـت شـود!(.  دارد، خداونـد آن را بـه او عطـا 

کـــه قائل‌انـــد هـــر موجـــودی  ی این‌گونـــه مباحـــث‌ را مطـــرح می‌کننـــد  فلاســـفه بـــدان رو

کتـــاب و ســـنّت مـــردود ــا از نـــگاه   یـــک »اســـتعداد ذاتـــی« دارد، حـــال آنکـــه اصـــل ایـــن مبنـ

یّـــات   اســـت. در نتیجـــه، تعریـــف چهـــارم را نمی‌تـــوان پذیرفـــت و ایـــن دیـــدگاه بـــا ضرور

کتـــاب و ســـنّت نمی‌ســـازد. در طـــول مباحـــث عـــدل، ناصوابـــیِ ایـــن قـــول بیشـــتر روشـــن 

ــد. ــد شـ خواهـ

یر. ز 1. مثنوی: دفتر یکم: بخش 29: اعتراض مریدان در خلوت و



45 الهی  دوم: معنای عدل گفتار

ایـن سـخنان وجـدان  بـر بطالن  دلیـل دیگـر  نقـد دوم: وجـود حالت‌هـای امکانـی دیگـر. 

کمـالات  کـه می‌توانسـتیم بیشـتر از ایـن  خودمـان اسـت. هرکـدام از مـا بـه وضـوح می‌یابیـم 

را داشـته باشـیم یـا بالعکـس، ممکـن بـود یـک انسـان سـفیه معلـول باشـیم؛ بیمـار باشـیم، 

کـه بـه  کـه می‌شـود همـۀ نعماتـی  بی‌ایمـان باشـیم، فاسـق باشـیم یـا... . همچنیـن می‌یابیـم 

کـه نگیـرد،  مـا داده‌انـد را در یـک ثانیـه از مـا بگیرنـد. لـذا هـم خائف‌ایـم و از خـدا می‌خواهیـم 

گـر قـرار اسـت بـه اسـتعداد  یـم و دعـا می‌کنیـم کـه خدایـا بیشـتر بـه مـا عطـا کـن. ا و هـم امیدوار

باشـد، دیگـر ایـن حرف‌هـا معنـا ندارد. الآن شـما در تمام تکنولوژی‌ها می‌بینیـد که دارند کار 

می‌کننـد تـا وضـع بهتـر شـود، زیـرا وجدانـاً و عیاناً اسـتعداد ذاتی ثابت فلاسـفه را قبـول ندارند 

گذاشـته‌اند. و عماًل آن را زیـر پـا 

کـه  اسـت  ایـن  بطالن سـخن فلاسـفه  بـر  دلیـل دیگـر  نزولـی.  تغییـرات  نقـد سـوم: وجـود 

تغییـرات همیشـه صعـودی نیسـت و در بسـیاری از مـوارد نزولـی اسـت1؛ مثاًل یـک نفـر عالـم و 

گرفته می‌شـود )بیماری فراموشـی(. یک  دانشـمند اسـت، ولی بر اثر یک حادثه علمش از او 

نفـر ثروتمنـد اسـت، امـا یک‌شـبه تمـام ثـروت خـود را ناخواسـته بـه بـاد می‌دهـد: 

خ نیلوفــری گــردش چــر نــه نــادر بــه جــا مانــد نــه نــادریبــه یــک 

شبانگه نه تن سر، نه سر تاج داشتســحرگه به ســر فکر تاراج داشــت 

گـر نداشـت،  کـه آیـا او ظرفیـتِ آن ثـروت و مکنـت را داشـت یـا خیـر؟ ا سـؤال اینجاسـت 

پـس چگونـه خداونـد آن ثـروت را بـه او داد؟ زیـرا عالوه بـر فاعلیّـت فاعـل، قابلیّـت قابـل هـم 

گـر داشـت، بـا توجـه بـه اینکـه خداونـد فیّـاض علی‌الإطالق اسـت و بایسـتی  لازم اسـت. ا

کـه ایمـان دارد و بعـد از  گرفتـه شـد؟! کسـی  کنـد، پـس چگونـه آن ثـروت از او  ظرفیت‌هـا را پـر 

گر داشـته اسـت، چگونه امکان  کافر می‌شـود، ظرفیّتِ ایمان را داشـته اسـت یا خیر؟ ا ایمان 

گفتـه نمانـد کـه بـا توجّـه بـه مبانـی فلسـفۀ اسالمی، حرکت )تغییر( همیشـه اشـتدادی )صعودی( اسـت،  1. نا
کـه متحـرّک، نـه بالقـوۀ محـض اسـت و نـه  یـرا حرکـت همیشـه از قـوّه بـه سـوی فعلیـت اسـت. بـه طـوری  ز

بالفعـل محـض، بلکـه از جهاتـی بالفعـل و از جهاتـی بالقـوه اسـت. بنگریـد بـه: الأسـفار 3:  60-59. 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی46

کریـم می‌فرمایـد: گرفتنـد؟ قـرآن  رشـد را از او 

رَ  ݐِ ڡݨݨݧ
ݐݨْ عݧ َ ݧ ݔݧ ݫ ݫ ِىݫ هُ لݠݫ �نِ اللّٰ

ُ
ݩَك ݧ ݧ مْ �ی

َ
ا ل رݦً ݐݦݨْ وا كُڡݧ ݩُ ݧ دݧ داٰ ݨْ مَّ از�ݧ

ُ رُوا �ث ݐَ مَّ كَڡݧ
ُ وا �ث ُ ݧ مَ�نݧ مَّ ءاٰ

ُ رُوا �ث ݐَ مَّ كَڡݧ
ُ وا �ث ُ ݧ مَ�نݧ �نَ ءاٰ �ی ٖ �ذ

َّ
>اِ�نَّ ال

1> ݨْ ُمݨݧ هݠݩݧ
َ
ل

کفــر ورزیدنــد، ســپس ایمــان آوردند، ســپس  کــه ایمــان آوردنــد، ســپس  کســانی   »بــه راســتی 

کفر خودشان افزودند، خدا را سزا نیست تا از آنها درگذرد«. کفر ورزیدند و بر 

که افراد می‌توانند سیر نزولی داشته باشند. در این آیه به وضوح می‌بینیم 

کـه ابتـدا مسـتجاب‌الدعوة بـود، ولـی بـر اثـر حسـادت به  مثـال دیگـرِ آن بلعـم باعـورا اسـت 

کـه قـرآن از او تعبیـر بـه »سـگ« می‌کند: جضـرت موسـی؟ع؟ بـه جایـی رسـید 
2>

ݩ
٭ ݨْ ٮَݡݩݩݦݦݒ  ݩݧ هݧ

ݦݨْ
ل هُ �یَ

ْ
ك رݩݩُ ݑݨْ ٮݩݩݧ وْ �تَ

َ
  ا

ݨْ �ث ݩَݡ ݧ هݧ
ݨْ
ل هِ �یَ �یْ

َ
لْ عَل ْمݭِ حݧ

�بِ اِ�نْ �تَ
ْ
كَل

ْ
لِ ال

َ ݩݒ ٮݧ ݨَ هُۥ كَمݧ
ُ
ل َ �ث مݩَ >�فَ

کــه زبــان خــود را بیــرون انداختــه اســت و تفاوتــی نمی‌کنــد بــه  »مثــل او ماننــد ســگی اســت 

کنــی یــا او را رهــا ســازی. ]در هــر صــورت،[ حملــه می‌کنــد«. او حملــه 

آیاتی از این قبیل به هیچ وجه با مبانی فلسفی قابل توجیه نیست.

گر هـر ماهیتی ظرفیتـی دارد و مَثَل  نقـد چهـارم: دعـوت کتـاب و سـنّت بـه سـعی و تالش. ا

ممکنـات مَثَـل سلسـلۀ اعـداد اسـت، پـس چگونـه اسـت کـه قرآن ما را به سـعی و کوشـش فرا 

می‌خوانَـد و می‌فرمایـد:
ݩݩىٰ<3 ݧ ݧ ݧ اٰ ماٰ سَعݧ

ّ
ِ اِل ساٰ�ن

ݐݨْ ݧ اِںݧ
ْ
ل ِ َݡ لݫ ْسݧ ݨݧ ݭݔݨݧ ݫ ىݫ

َ
�نݨݨْ لݠ

َ
>وَا

کوشش به دست می‌آورد، نیست«. »برای انسان چیزی جز آنچه با 

4> َ �نݧ �ی ݑٖ ٯݧ
مُٮݩݑَّ

ْ
�تݨْ لِل

َ
عِدّ

ُ
ُ ا ݤصݦݦݩݐݧ ْ ݧ اَرݧ

ݨْ
�تُ وَال مٰواٰ هَا الݠسَّ ݣݣݣ�ضُ ة�ٍ عَرݨݨݨْ

ݩݩݐَّ ںݧ َ ݩݧ مْ وَج�
ُ
ك ِ

ّ �ةٍ مِ�نݨْ رَ�ب رݦَ �فِ
ݢا اِلىٰ مَغ�ݨْ وٓݢ >وَساٰرِعݨُ

کــه وســعتش بــه انــدازۀ آســمان‌ها و  »و بشــتابید بــه ســوی مغفــرت پروردگارتــان و بهشــتی 

1. النساء: 137.
2. الأعراف: 176. بنگرید به: تفسیر القمّی 1: 248.

3. النجم: 39.
4. آل عمران: 133.



47 الهی  دوم: معنای عدل گفتار

زمیــن اســت و بــرای پرهیــزکاران آمــاده شــده اســت«.

وا  ُ ݧ مَ�نݧ �نَ ءاٰ �ی ٖ
دݨݐ

ݩَّ
ل ِ  لݫ

�تݨْ
َ

عِدّ
ُ
ݤصݦݩݦݐِ ا ْ ݧ اَرݧ

ݨْ
ءِ وَال

ٓ
ماٰ ݣݣض�ِ السَّ رݦݨْ هاٰ كَعݨَ ݣݣݣ�ضُ ة�ٍ عَرݨݨݨݦْ

ݩݩݐَّ ںݧ َ ݩݧ مْ وَج�
ُ
ك ِ

ّ �ةٍ مِ�نݨْ رَ�ب رݦَ �فِ
ا اِلىٰ مَغ�ݨْ وݨݦٓ ٯݦݑُ  >ساٰݣݣ�بِ

مِ<1 �ی ٖ عَظ�
ْ
لِ ال �ضْ �فَ

ْ
و ال

ُ ݧ هُ ذ�ݧ ۚ وَاللّٰ
ݦݩ
ءُ٭

ٓ
اٰ َ�ش هِ مَ�نݨݨْ �ی ݔ ىٖݫ ݫ ݫ ݩݑݫ ٮݧ

ْ �ؤݨݧ ݦُ هِ �ی لُ اللّٰ �ضْ لِكَ �فَ
ۚ ذ�ٰ

هِ وَرُسُلِهٖ٭ݩݩݩݦ اللّٰ �بِ

کـــه وســـعتش بـــه انـــدازۀ  »ســـبقت بگیریـــد بـــه ســـوی مغفـــرت پروردگارتـــان و بهشـــتی 

که به خدا و پیامبرانش ایمان  کسانی آماده شده اســـت  آســـمان‌ها و زمین اســـت و برای 

کـــه بخواهـــد می‌دهـــد؛ و خداوند صاحب کـــه به هرکس   آورده‌انـــد. این لطف خداســـت 

 لطف بزرگ است«.

 
ݦݦݦݩݩۖ
٭ �تِ راٰ ْ ݧ �یݧ

َ �خݧ
ݨْ
ݭیِ ال

و�نَ ڡݨݐ ݩُ ݧ ݧ ݣݣعݧ ُساٰݣݣرݪِ رِ وَ�ی
َ
ك مُ�نْ

ْ
�نَ عَ�نِ ال وݨْ هݩَ �نݨْ ݨَ ِ وَ�ی مَعْرُو�ف

ْ
ال مُرُو�نَ �بِ

ݩݘْ
ا رِ وَ�یَ �خِ

ءاݦݩٰ
ْ
ِ ال ݭݫ ݫ مݫ ݨْ وݧ َ �یݧ

ݨْ
هِ وَالݠ اللّٰ و�نَ �بِ ݩݐُ ںݧ ِ مݫ

ؤ�ݨْ ݦݩُ >�ی
2> �نَ �ی ٖ ݫ كَ مِ�نَ الصّاٰلِحݫ ِ ݩݘݫ ىݠݩݩݩݧ

ٓ ولٰ
ُ
وَا

»بــه خــدا و روز واپســین ایمــان می‌آورنــد، امــر بــه معــروف و نهــی از منکــر می‌کننــد و در 

کارهــای نیــک باشــتاب عمــل می‌کننــد و آنهــا از صالحان‌انــد«.

همچنین در  روایات می‌فرمایند:
عُونٌ«.3

ْ
ا فَهُوَ مَل هَُ »مَنِ اسْتَوَىيَ وْمَاهُ فَهُوَ مَغْبُونٌ وَ مَنْكَ انَ آخِرُيَ وْمَيْهِ شَرَّ

از امــروزش  »هرکــس دو روزش یکســان باشــد، زیــان‌کار اســت و هرکــس فردایــش بدتــر 

باشــد، از رحمــت خــدا بــه دور اســت«.

که حضرت که حتّی اشـرف مخلوقات   نقد پنجم: دسـتور به دعا برای ترقّی. ما می‌بینیم 

 خاتم‌النبیین؟ص؟ باشد، به دستور خداوند طلب ترقّی و افزایش علم می‌کند:

مًا<4
ْ
ٖی عِل

دْ�ن ِ ِ ز�
ّ لْ رَ�ب �قُ >وݦَ

»و بگو: پروردگارا، علم مرا بیفزای«.

1. الحدید: 21.
2. آل عمران: 114.

3. الأمالی )صدوق(: 668.
4. طه: 114.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی48

کرم و اهل‌بیت ایشـان؟عهم؟ هر شـب جمعه سـروری  که برای پیامبر ا یم  در روایات هم دار

گـر این‌گونـه  ا کـه  افـزوده می‌گـردد و فرموده‌انـد  بـر علمشـان  و  بـه عـرش می‌رونـد  زیـرا  اسـت، 

و  ایـن قبیـل  از  روایاتـی  باشـد،  گـر اسـتعداد ذاتـی صحیـح  ا تمـام می‌شـود!1  مـا  نشـود، علـم 

صلـوات بی‌معنـا خواهنـد بـود. اساسـاً مـا بـر محمّد و آل محمّـد؟عهم؟ صلوات می‌فرسـتیم که 

درجاتشـان بـالا بـرود. 

کمـــالات« اســـت  کـــه ماهیـــت »اســـتعداد قبـــول  کـــرد  در بحـــث ماهیـــت اشـــاره خواهیـــم 

کـــه ناشـــی  و ایـــن اســـتعداد او حـــدّی نـــدارد. حـــدّ بالفعلـــش را تقدیـــر الهـــی تعییـــن می‌کنـــد 

گـــر اســـتعداد ذاتـــی را بپذیریـــم،  ـــی_ معلولـــی. ا
ّ
یّـــت حـــقّ متعـــال اســـت، نـــه ضـــرورت عِل از حرّ

بـــه تـــاش، صلـــوات، دعـــا، روایـــات  همـــه چیـــز خـــراب می‌شـــود: وجدانیّـــات، تشـــویق 

 قطعیه و... .

البتـه فلاسـفه در پاسـخ خواهنـد گفـت کـه دعـا یا بر سـبیل »احتمال« اسـت یـا »امتثال«؛ 

یـم از خـدا می‌خواهیـم در سلسـلۀ  کـه دار یعنـی مـا دعـا می‌کنیـم، بـه امیـد اینکـه آن حالتـی 

ـت ناقصـه‌ای بـرای حالـت مطلـوب 
ّ
ـت و معلولـی بـوده باشـد و یـا اینکـه ایـن دعـای مـا عل

ّ
عل

گفته‌انـد:  کـه ایـن دعـای مـا لغـو اسـت، ولـی چـون  مـا باشـد )احتمـال( و یـا اینکـه می‌دانیـم 

کـن« دعـا می‌کنیـم: »دعـا 

گرچــه نبــود اختیــــــار تــو حافــظ  گناه من استگنــــاه ا گو  تو بر سبیل ادب باش و 

نقـد ششـم: تنافـی بـا حرّیّـت حـقّ متعـال. یکـی از پیش‌فرض‌هـای ایـن نظریـه »فیّاضیـت 

»فیاضیّـت«  بـه معنـای سرریزشـدن اسـت.2  در لغـت  »فیضـان«  علی‌الإطالق« خداسـت. 

ـــا  ـــاءِ الِلَّه فِيهَ وْلِيَ
َ
 وَ لِ

َّ
ـــةٍ إِل ـــةِ جُمُعَ

َ
يْل

َ
ـــنْ ل ـــا مِ : »مَ

َ
ـــال ـــدِ الِلَّه؟ع؟ قَ ـــي عَبْ بِ

َ
ـــنْ أ ـــلِ عَ

َ
مُفَضّ

ْ
وِ ال

َ
ـــسَ أ ـــنْ يُونُ ـــی 1: 254. عَ 1. الکاف

ـــى 
َ
عَـــرْشَ وَ وَاف

ْ
 الِلَّه؟ص؟ال

ُ
ـــى رَسُـــول

َ
جُمُعَـــةِ وَاف

ْ
ـــةُ ال

َ
يْل

َ
كَانَ ل : إِذَا 

َ
ـــتُ فِـــدَاكَ؟« قَـــال

ْ
ـــتُ: »كَيْـــفَ ذَلِـــكَ جُعِل

ْ
سُـــرُورٌ«. قُل

یـــد بـــه:  نَفِـــدَ مَـــا عِنْـــدِي«. همچنیـــن بنگر
َ
 ذَلِـــكَ ل

َ
ـــوْ ل

َ
ـــمٍ مُسْـــتَفَادٍ وَ ل

ْ
 بِعِل

َّ
رْجِـــعُ إِل

َ
مَـــا أ

َ
يْـــتُ مَعَهُـــمْ ف

َ
ـــةُ: وَ وَاف ئِمَّ

َ ْ
ال

ــات 1: 130 و 131. ــر الدرجـ بصائـ
 علـى جَرَيـانِ الشـ‏ىء بسُـهولة، ثـم يقـاسُ عليـه. مـن ذلـك فـاضَ 

ُّ
2. »الفـاء و اليـاء و الضـاد أصـلٌ صحيـح واحـدٌ يـدل

ـى فـاض«. )معجـم مقائیـس اللغـة 4: 465( ه حتَّ
َ

المـاء يَفِيـض. و يقـال: »أفـاض إنائـه« إذا ملأ



49 الهی  دوم: معنای عدل گفتار

خداونـد یعنـی اینکـه لطـف، جـود، رحمـت و خلـق از خداونـد سـرریز می‌شـود، ماننـد آب 

کناره‌هـای ظـرف خـود سـرازیر می‌شـود. همیـن اسـتعمال نشـان  کـه از  حـوض یـا آب لیـوان 

تکمیـل  از  پـس  آب  کـه  همان‌طـور  نیسـتند.  قائـل  خداونـد  بـرای  حریّتـی  آنهـا  کـه  می‌دهـد 

ظرفیـت ظرفـش بـدون هیـچ قـدرت و اختیـاری جـاری می‌گـردد، فیـض هـم از خداوند بدون 

در  او  اسـت.  خورشـید  آن  دیگـر  مثـال  می‌شـود.  جـاری  باشـد،  داشـته  اختیـاری  او  اینکـه 

کـه بهره‌های  تابیـدن یـا نتابیدنـش اختیـاری نـدارد؛ بـر سـبیل بَـتّ و لزوم می‌تابـد و این ماییم 

کتـاب و سـنّت  کـه  مختلفـی از او می‌بریـم. نظریـۀ »فیاضیـتِ« فلاسـفه بـا دیـدگاه »مشـیّت« 

آن را تبییـن می‌کننـد، منافـات دارد. خداونـد از سـر قـدرت، حریّـت و مشـیّت عطـا می‌کنـد و 
می‌گیـرد و آیـات و روایـات هـم ایـن مطلـب را فریـاد می‌زننـد.1

البتّه در ســـخنان ایشـــان نکات دیگری هم موجـــود بود، مانند آنچه ایشـــان دربارۀ نظام 

کـــه در گفتارهای   الواحـــد« گفته بودند 
ّ

ـــی_ معلولـــی یا قاعـــدۀ »الواحد  لا یصـــدر عنه ال
ّ
عِل

ً بـــدان خواهیم پرداخت. ّ
بعدی مســـتقل

کتاب و سنّت تبیین 
یـف مذکـور در  کـه اثـری از تعار کـه بایـد بـدان متذکّـر شـد ایـن اسـت  نخسـتین نکتـه‌ای 

نصـوص دینـی دیـده نمی‌شـود. روایـات نقل‌شـده از اهل‌بیـت؟عهم؟ »عـدل« را بـه گونـۀ دیگری 

کرده‌انـد: معنـا 
مَهُ«.2 ِ

 تَتَّ
َ

نْ ل
َ
 أ

َ
عَدْل

ْ
]1[ »وَ ال

يْهِ‏«.3
َ
مَک عَل

َ
 تَنْسُبَ إِلَ خَالِقِک مَا ل

َ
نْ ل

َ
 فَأ

ُ
عَدْل

ْ
ا ال مَّ

َ
]2[ »وَ أ

که: معنای عدل آن است 

]1[ خدا را متّهم نکنی؛

ی_ معلولی فلسفی خواهیم پرداخت.
ّ
1. در مباحث آینده، به حریت خدای متعال و تنافی آن با نظام عِل

ئمّة: 124. 2. خصائص الأ
3. التوحید: 96.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی50

ــد  ــه خداون کــرده اســت، ب ــه خاطــر آن مؤاخــذه  ــو را ب ــد ت کــه خداون ]2[ آن عمــل زشــتی را 

نســبت ندهــی.

کلام امیرالمؤمنیـن؟ع؟  کـه  ایـن دو روایـت درصـدد بیـان یـک معناینـد. در روایـت اول 

که سـخن  اسـت، مطلب به شـکل موجَز آمده اسـت: »متّهم نکردن خداوند«. در روایت دوم 

امـام صـادق؟ع؟ اسـت، معنـای عـدل بـا تفصیل بیشـتری بیان شـده اسـت. در واقع، ایشـان 

گر خداونـد مرا مؤاخذه  کـه »متّهـم نکـردن خداونـد« دقیقاً به چه معناسـت. ا توضیـح می‌دهنـد 

کـه چـرا بـه نامحـرم نـگا ه کـردی؟ بـه فلانـی ناسـزا گفتـی؟ بـا مـادرت بـد اخلاقـی کـردی؟  کـرد 
گـردن خـدا بینـدازم.1 و...؛ بایـد مسـؤولیّت کار خـودم را بپذیـرم، نـه اینکـه همـه چیـز را 

دو معنا برای واژۀ »عدل«
کـه وقتـی از »عـدل« سـخن می‌گوییـم، دو معنـا ممکن اسـت مدّ نظر  توجّـه داشـته باشـید 

باشد:

 صفتی از صفات خداوند؛

 اعتقاد به عدالت خداوند.

گـر مـا  در ایـن دو روایـت معنـای عـدل خداونـد بیشـتر بـه وظیفـۀ مـا بازمی‌گـردد؛ یعنـی ا

یسد:  1. ناصرخسرو قبادیانی در شکوائیۀ خود می‌نو
لازم  نیســـت  جرمـــی  بنـــده  بـــر  تـــو خـــود می‌خواســـتی اســـباب چیـــدن ولـــی 
دادی تـــو  الفـــت  هـــوس  بـــا  را  چشـــیدن هـــوی  شـــهوت  ت 

ّ
لـــذ بـــرای 

کـــردی  طعمـــه  یـــص  حر را  یـــدن شـــکمها  دو نعمـــت  پـــی  از  ز  رو و  شـــب 
نفـــس  ســـگ  دائـــم  می‌کنـــد  یـــدن تقاضـــا  در خواهـــد  هـــم  ز  را  درونـــم 
ــه از توســـت  ــم فتنـ یـ گو ــا! راســـت  چخیـــدن خدایـ نتوانـــم  تـــرس  از  ولـــی 
را ختـــا  تـــرکان  دنـــدان  و  یـــدن لـــب  آفر خـــوب  چنیـــن  نبایســـتی 
یـــدن کـــه از دســـت و لـــب و دنـــدان ایشـــان گز ــد  ــدان دســـت و لـــب بایـ ــه دنـ بـ
را رخـــان  گل  پـــرده  ز  آری  یـــدن بـــرون  در مـــردم  ی  پـــرده  بـــرای 
دادی  رفتـــار  قـــوّت  تـــو  مـــا  یـــدن بـــه  دو یـــان  نکورو دنبـــال  ز 
قیامـــت هـــول  از  بایســـت  کشـــیدن؟چـــرا  دل  بـــر  یش‌ها  تشـــو چنیـــن 



51 الهی  دوم: معنای عدل گفتار

بخواهیـم خـدا را عـادل بدانیـم، بایسـتی خداونـد را متّهـم نکنیـم و گناهان خـود را به خداوند 

مطـرح  قبائـح  در  خداونـد  عـدل  بحـث  اساسـاً  کـه  باشـید  داشـته  توجّـه  ندهیـم.  نسـبت 

يْهِ‏: آنچـه خداوند تو را بـه خاطر ان ملامت 
َ
مَـک عَل

َ
می‌شـود. در حدیـث هـم آمـده اسـت: »مَـا ل

گـر کسـی کارهـای نیـک خـود را به خدا نسـبت دهد، نه تنها مذموم نیسـت، بلکه  می‌کنـد«. ا

ممـدوح اسـت؛ خـود خداونـد هـم در حدیثـی قدسـی فرمـوده اسـت:
سَنَاتِكَ مِنْكَ«.1 لَ بَِ وْ

َ
نَا أ

َ
»يَا ابْنَ آدَمَ، أ

کارهای نیک تو، از خود تو ]به تو[ اولویت دارم«. »ای فرزند آدم، من در 

طـور  بـه  بایـد  کنیـم،  بیـان  خداونـد  صفـات  از  صفتـی  عنـوان  بـه  را  عـدل  بخواهیـم  گـر  ا

تنزیهـی و چنیـن سـخن بگوییـم: »خداونـد ظالـم نیسـت«. قـرآن هـم هرجـا خواسـته اسـت 

بگویـد: »خـدا عـادل اسـت«، فرمـوده اسـت: »خـدا ظالـم نیسـت«. بـه عنـوان مثـال، فرمـوده 

اسـت:
2> �ةٍ رَّ

الَ ذ�َ �ق ْ لِمُ مِ�ث ظ�ْ َ هَ لا �ي
َ
�نَّ اللّ >�إِ

3>
ً
ا ئ� �يْ

َ اسَ �ش
لِمُ ال�نَّ ظ�ْ َ هَ لا �ي

َ
�نَّ اللّ >�إِ

4>
ً
حَدا

أ�َ
كَ  لِمُ رَ�بُّ ظ�ْ َ >وَ لا �ي

گفتن دربارۀ خداوند نحوۀ صحیح سخن 
که ما دربارۀ سـه موضوع باید تنزیهی سـخن بگوییم: ی باید به خاطر داشـت 

ّ
کل به طور 

 ذات خداوند؛

 صفات خداوند؛

 فعل خداوند.

1. الکافی 1: 157.
کسی ستم نمی‌کند«. زن ذرّه‌ای به  2. النساء: 40. »خداوند به اندازۀ و

3. یونس: 44. »همانا خداوند به مردمان هیچ ستمی نمی‌کند«.
ردگارت به احدی ستم نمی‌کند«. 4. الکهف: 49. »و پرو



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی52

 ذات خداوند »کیف« ندارد، لذا نمی‌توان آن را با الفاظ بیان کرد. هرچه بگوییم، خداوند

 غیر او و فوق اوست: 
سُنُ عَنْ عَظَمَتِكَ«.1

ْ
ل

َ ْ
تِ ال

َّ
»كَل

»زبان‌ها در بیان بزرگی تو لال‌اند«.

ــود  کلام نورانـــی خـ ــواد؟ع؟ در  ــام جـ ــه اســـت. امـ ــز همین‌گونـ ــد نیـ ــارۀ صفـــات خداونـ دربـ

می‌فرماینـــد:

ــتَ 
ْ
عَجْــزَ وَ جَعَل

ْ
لِمَــةِ ال

َ
ك

ْ
‏ءٌ فَنَفَيْــتَ بِال  يُعْجِــزُهُ شَْ

َ
ــهُ ل

َ
نّ

َ
ــرْتَ أ ــكَ: »إِنَّ الَلَّه قَدِيــرٌ« خَبَّ

ُ
»فَقَوْل

 سِــوَاهُ«.2
َ

هْــل َ ــتَ الْ
ْ
 وَ جَعَل

َ
هْــل َ لِمَــةِ الْ

َ
ك

ْ
ــا نَفَيْــتَ بِال َ

َ
« إِنّ ــكَ: »عَــالٌِ

ُ
كَذَلِــكَ قَوْل عَجْــزَ سِــوَاهُ، وَ 

ْ
ال

کاری عاجــز  ــه از انجــام  ک ــر می‌دهــی  ــر اســت« خب ــد قدی ــه »خداون ک ــا ایــن ســخنت  ــو ب »ت

کلمــه )قدیــر( عجــز را از او نفــی می‌کنــی و عجــز را غیــر او قــرار می‌دهــی؛  نیســت و بــا ایــن 

کلمــه جهــل را ]از او[ نفــی می‌کنــی و جهــل را غیــر  کــه تنهــا بــا آن  گونــه لفــظ »عالــم«  همیــن 

او قــرار می‌دهــی«.

دربـارۀ فعـل خداونـد هـم امـام کاظـم یـا امـام رضا؟عهما؟ بـه صفوان بـن یحیـی فرموده‌اند که 

فعـل خداونـد ماننـد ذات مقدّسـش »طور« و »کیفیّـت« ندارد:
هُ«.3

َ
كَيْفَ ل  

َ
هُ ل

َ
نّ

َ
كَمَا أ كَيْفَ لِذَلِكَ   

َ
»ل

کـه در  گفتـن دربـارۀ ذات، صفـات و افعـال خداونـد، از اصولـی اسـت  تنزیهـی سـخن 
اثبـات شـده اسـت.4 توحیـدی  مباحـث 

1. الفقیه 1: 513.
2. الکافی 1: 116-117؛ التوحید: 193.

3. همان: 110.
4. بنگرید به: معرفت توحیدی: دروس سیزدهم الی شانزدهم.



53

ار سوم: �ت  گ�ف
ا�ن مسلما�ن لسو�ف �ی د �ف ز�ن اری« � �ی �ت عل اخ� ار« و »�ف �ی �ت  »اخ�

یّت فلسفی
ّ
درآمدی بر عل

ایـن  بـه نظـر می‌رسـد،  یّـت« اسـت. 
ّ
ارکان اصلـی مباحـث فلسـفۀ اسالمی »عل از  یکـی 

بحـث سـه پایـه دارد:

یّت؛
ّ
1- اثبات اصل عل

ی _ معلولی؛
ّ
2- ضرورت عِل

ت و معلول.
ّ
3- سنخیّت میان عل

که در ادامه به آن خواهیم پرداخت. این بحث ثمراتی نیز دارد، مانند قاعدۀ »الواحد«1 

ت«
ّ
معنای »عل

ت« ارائه داده است:
ّ
ملاصدرا دو تعریف از »عل

که از وجود )یا عدم( او وجود )یا عدم( چیز دیگری حاصل می‌شـود؛  چیزی 
که وجود شیء )معلول( بر وجود آن متوقّف است.2  چیزی 

 در همین جا ملاحظه می‌کنید که نشانی از »نگاه توحیدی« دیده نمی‌شود. بنا بر این تعریف، 

 الواحـدُ: از واحـد )بسـیط( جـز یـک چیـز صادر نمی‌شـود«. 
ّ

1. ایـن قاعـده چنیـن اسـت: »الواحـدُ لا یصـدرُ عنـه إل
بـرای آشـنایی اوّلیّـه بـا ایـن قاعـده، ر.ک: نهایـة الحکمة: 165-168؛ الأسـفار الأربعـة 2: 209-204.

2. الأسـفار الأربعـة 2: 127. »العلـةُ لهـا مفهومـانِ‏: أحدُهمـا هـو الشـي‏ءُ الذي يحصُـلُ مِن وجودِه وجودُ شـي‏ءٍ آخَرَ و مِن 
ـفُ عليهِ وجودُ الشـي‏ءِ، فيمتنعُ بعدمِه و لا يَجِـبُ بوجودِه‏«.

َ
عدمِـه عـدمُ شـي‏ءٍ آخَـرَ، و ثانيهمـا هـو مـا يتوقّ



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی54

اساسی  سؤال  می‌شود.  متوقّف  دیگری  مخلوق  عدم  و  وجود  بر  مخلوقات  عدم  و  وجود 

 اینجاست که پس نقش خدا چیست؟! بنا بر آنچه ما وجدان می‌کنیم و به وضوح از متن کتاب 

گاه می‌گیرد: کمالات را اعطا می‌کند و  گاه  و سنّت مستفاد می‌گردد، خداوند 
ءُ <1

ٓ
اٰ �ش

�نݨْ �تَ كَ مِمݩَّ
ْ
مُل

ْ
ݥ ال عݩُ ݪݪِ ݐ

رݩ ݩݩݐݨْ ںݧ ءُ وَ�تَ
ٓ

اٰ �ش
كَ مَ�نݨݨْ �تَ

ْ
مُل

ْ
ݭِی ال

ݢ�ت ݢ �ؤݨْ كِ �تݦُ
ْ
مُل

ْ
مݨݦَّ ماٰلِكَ ال هݩݩُ

ݩّٰ
لِ الل >�قُ

 »بگــو: خداونــدا، ای مالــکِ هــر دارایــی، بــه هرکــه بخواهــی دارایــی می‌دهــی و از هرکــه 

بخواهی دارایی را می‌گیری«.

یّت 
ّ
گشـته اسـت، در تعریف فلاسـفه از عل کید  آنچه در این آیه و نصوص مشـابه بر آن تأ

دیـده نمی‌شـود. در نظـام فلسـفی، خداونـد سرسلسـلۀ علـل اسـت و مـا همگـی بـا چندیـن 

واسـطه بـه خداونـد می‌رسـیم. بـه عبـارت دیگـر، تنهـا مخلوقی که کمـالات خود را بلا واسـطه 

از خداونـد متعـال می‌گیـرد، همـان »عقـل اوّل« یـا »صـادر اوّل« اسـت. خداونـد بـرای آنکـه در 

کنـد، ابتـدای زنجیـرۀ علـل را می‌جنبانَـد و مـا در ایـن پاییـن تغییـر می‌کنیـم.  مـا تغییـر ایجـاد 

البتّـه مسـئله بالاتـر از اینهاسـت. اوّلًا همـان جنبانـدن نیـز اختیـاری نیسـت؛ ثانیـاً خداوند در 

روز ازل ایـن سلسـله را جنبانـده و دیگـر نمی‌جنبانـد )دربـارۀ فعـل اختیـاری خداوند در ادامه 

گفـت(.)1(  سـخن خواهیم 

یّت برابر اسـت با اعتقاد 
ّ
که انکار عل یّت را بدیهی می‌دانند و معتقدند 

ّ
فلاسـفه اصل عل

بـه »صُدفـه«، یعنـی اینکـه تمامـی وقایـع جهـان از سـر تصـادف اسـت. ایشـان تنهـا مخالفـان 

یّت و 
ّ
کـه قائـل بـه ثنویّت نیسـتند و در نتیجـه، دوگانگی میـان عل یّـت را صوفیـه می‌داننـد 

ّ
عل

یّت دارای یک پیش‌فرض است: دوگانگی 
ّ
معلول را انکار می‌کنند. به عبارت دیگر، اصل عل

کـه بـا توجّـه بـه مبانی عرفـان نظری قابل قبول نیسـت.2 البتّـه همان‌طور  ـت و معلـول 
ّ
میـان عل

1. آل‌عمران: 26.
که برای آنها مسـئلۀ  یّت، تنها می‌توان صوفیه را قرار داد 

ّ
2. در این باره نوشـته‌اند: »در مقابل قائلین به اصل عل

کـه یکـی موجـب پیدایـش  کـه دو وجـود باشـد  یّـت در جایـی اسـت 
ّ
یـرا فـرض عل یّـت مطـرح نیسـت؛ ز

ّ
عل

گـر کسـی قائـل شـد کـه وجـود حقیقی یکی اسـت و غیـر از او وجود دیگری نیسـت،  وجـود دیگـری شـود؛ امّـا ا
یّت‌انـد، 

ّ
یّـت باقـی نمی‌مانـد. بـه ایـن معنـی می‌تـوان گفـت کـه صوفیـه منکـر اصـل عل

ّ
دیگـر جـای فـرض عل



55 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

بـه وحـدت شـخصی  و  گذاشـت  کنـار  را  فلسـفی  ـی 
ّ
علِ آمـد، می‌تـوان ضـروریِ   کـه خواهـد 

وجود نیز باور نداشت.

اثبات علیّت
 یکی از مباحثی که در فلسفۀ اسلامی به سستی مطرح شده، همین موضوع است. گذشته 

کـه  کـه خواهیـد دیـد_ بـا مبنـای »اصالـت وجـود«  از سسـتی، اثبـات ایـن مطلـب _ همان‌طـور 

کتـب  یّـت در برخـی 
ّ
رکـن رکیـن فلسـفۀ صدرایـی اسـت، ناسـازگاری دارد. اثبـات قانـون عل

بدیـن ترتیـب اسـت:

کار، نــه اســتحقاق وجــود دارد و نــه عــدم )الماهیــةُ مــن حیــث هــی  1( ماهیّــت در ابتــدای 

 هــی، لا موجــودة و لا معدومــة(. 
ّ

لیســت إل

کــه شــیء بــه مقــام وجــوب نرســد، موجــود  2( الشــيءُ مــا لــم یَجِــب لــم یوجَــد: مادامــی 
نمی‌شــود.

بنابراین، 

کنــد و بــه مقــام »وجــوب«  ج  کــه ماهیّــت را از »حــدّ اســتواء« خــار 3( چیــزی بایــد باشــد 

برســاند.

4(‌ آن چیز همان »علّت« است.)2(

خـم در عالـم 
ُ
گویـی یـک ماهیّـت ل ایـن نحـوۀ اثبـات بـا اصالـت وجـود نمی‌سـازد. یعنـی 

ـت دسـت او را می‌گیـرد و بـه مقـام وجوبـش می‌رسـاند. بدیهـی 
ّ
خـارج وجـود دارد و یـک عل

در  می‌دانـد1،  وجـود  عدمـی«  »حـدّ  را  ماهیّـت  کـه  دیدگاهـی  بـا  پیش‌فـرض  ایـن  کـه  اسـت 
اسـت.2 تعـارض 

یّـت قائـل نیسـتند«. )مصبـاح یـزدی، محمد تقـی، دروس فلسـفه: 127-126(
ّ
یـرا موضوعـی بـرای عل ز

1. بنگرید به: جستارهایی در فلسفۀ اسلامی 1: 181-179.
ـــت،[ امـــکان اســـت. اشـــاره 

ّ
ـــه عل ک احتیـــاج ]معلـــول ب کـــه مـــا ـــد  گفته‌ان ـــد: »فلاســـفه  ـــاره نوشـــته ان 2. در ایـــن ب

ـــا اصالـــت ماهیّـــت ســـازگار اســـت، چـــون امـــکان از صفـــات ماهیـــت اســـت و وقتـــی  کـــه ایـــن بیـــان ب ـــم  کردی



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی56

مرحـوم اسـتاد مطهّـری در پاورقی‌هـای اصـول فلسـفه و روش رئالیسـم نکتـه‌ای را متذکّـر 

یـت فلسـفی بـا اصـل 
ّ
کـه مخالفیـن عل کـه مقبولیّـت نسـبی دارد. ایشـان می‌گوینـد  می‌شـوند 

میوه‌هـای  و  ثمره‌هـا  شـاخه‌ها،  بـا  بلکـه  نکرده‌انـد،  مخالفـت  دارد«  تـی 
ّ
عل چیـز  »هـر  اینکـه 

کرده‌انـد: یـت فلسـفی مخالفـت 
ّ
عل

ــام  ــه ن کــه آنهــا را ب کلــى عليــت را از دو قانــون ديگــر فرعــى  ــات خودمــان اصــل  »مــا در بيان

ســنخيت و قانــون جبــر عِلّــى و معلولــى م‏ىخوانيــم، مجــزا شــناختيم؛ ولــى در بيانــات 

بســيارى از دانشــمندان ايــن تجزيــه بــه عمــل نيامــده و هميــن عــدم تجزيــه بــه نوبــه خــود 

کــه برخــى  ــاً ديــده م‏ىشــود  موجــب اشــتباهات و ســوء اســتنباطاتى شــده اســت؛ و احيان

کــه حملــۀ  کرده‏انــد؛ و پــس از دقــت معلــوم شــده  از دانشــمندان بــه قانــون علّيّــت حملــه 

ــت  ــل علّيّ ــعب از اص ــون منش ــى از دو قان ــه يک ــه ب ــت، بلک ــت نيس ــى علّيّ کل ــل  ــه اص ــان ب آن

ــه ســاير قوانيــن منشــعبه از آن اســت‏«.1  ــا ب )ضــرورت و ســنخیّت( ي

یم که هر  موضـــع ما نیز مشـــابه اســـت، ما قائل به صُدفه نیســـتیم و به یک معنا قبـــول دار

که فلاســـفه به ایـــن قانون ضمیمه می‌کنند،  پدیـــده‌ای پدیده‌آورنده‌ای دارد، امّا دو اصلی را 

کـــه بحـــث ســـنخیّت بـــا مباحـــث  یعنـــی ســـنخیّت و ضـــرورت، نمی‌پذیریـــم. از آنجایـــی 

ـــی_ معلولی
ّ
 توحیـــدی ارتبـــاط بیشـــتری دارد، در ادامـــه فقـــط به تقریـــر و نقد »ضـــرورت« عِل

 بسنده می‌کنیم.

ی _ معلولی
ّ
ضرورت عِل

ـی _ معلولـی، یـک چیـز تـا بـه مرحلـۀ وجـوب نرسـد، موجـود نخواهـد 
ّ
بنـا بـر ضـرورت عِل

کـه »بایـد باشـد« و سـپس »می‌شـود«. بنابرایـن،  شـد؛ یعنـی او ابتـدا بـه مرحلـه‌ای می‌رسـد 

کـــه در بحث‌هـــای حقیقـــی وجـــود   قائـــل شـــدیم بـــه اینکـــه ماهیّـــت، اعتبـــاری عقلـــی اســـت، ســـزاوار نیســـت 
کنیـــم. پـــس بیـــان دیگـــری بایـــد عرضـــه شـــود«. )مصبـــاح یـــزدی، محمـــد تقـــی، دروس  بـــر ماهیّـــت تکیـــه 

فلســـفه: 142(
یّت در فلســـفۀ صدرایی و با در نظـــر گرفتن اصالت وجود، 

ّ
یـــۀ جایگزیـــن برای اثبات عل گفتـــه نمانـــد کـــه نظر  نا

با تکیه بر »امکان فقری وجودی« صورت می‌گیرد )بنگرید به: دروس فلسفه: 142 به بعد(.
1. اصول فلسفه و روش رئالیسم 3: 194. 



57 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

کـه نباشـد و... . در  چـرا »می‌شـود«؟ زیـرا »بایـد باشـد«؛ نمی‌‌توانـد نباشـد؛ عقاًل محـال اسـت 

ـی، وجـوب و ضـرورتِ »معلولـی« اسـت؛ یعنـی معلـول 
ّ
 ضـرورت عل

ّ
ی اوّل سـکۀ نتیجـه، رو

ـی« 
ّ
ی دوم سـکّه، ضـرورت »عِل بـر سـبیل لـزوم و وجـوب، از علـت خـود صـادر می‌گـردد. رو

ـت »نمی‌توانـد« معلولـی را بـه وجـود نیـاورد و معلولـش بـه شـکل 
ّ
کـه عل اسـت، بـدان معنـا 

ضـروری و ایجابـی از او صـادر می‌گـردد:

كنــون ســخن در رابطــۀ بيــن ماهيــت )معلــول( اســت بــا علــت آن ]کــه[ آيــا رابطه‏اى اســت  ]»ا

ضــرورى يــا غيرضــرورى؟ آيــا ترجيــح جانــب وجــود يــا عــدم بايــد در حــد ضــرورت باشــد؟ آيــا 

كنــد و ســپس  علــت وجــود يــا عــدم بايــد ابتــدا ماهيــت را ضرورى‌الوجــود يــا ضرورى‌العــدم 

كنــد يــا نــه‏. ... از نظــر حكمــا، رابطــۀ بيــن علــت و معلــول رابطــه‏اى  آن را موجــود يــا معــدوم 

ضــرورى اســت، ]یعنــی[ علــت معلــول را واجب‌الوجــود مك‏ىنــد«.1[ 

رابطۀ پدیده و پدیدآورنده
بنـا بـر اصـل »ضـرورت«، دیگـر اثـری از »اختیار« در عالـم باقی نمی‌ماند؛ زیـرا در »انتخاب 

یـد. بـه عبـارت دیگـر، شـما  اختیـاری«، شـما همیشـه بیـن دو یـا چنـد چیـز حـقّ انتخـاب دار

گزینه‌ها  ید، یکـی از  کـه دار کـه میـان چنـد امـر انتخـاب کنید و به وسـیلۀ اختیاری  یـد«  »قادر

یـد: 1- آب نوشـیدن  کار مختار را برمی‌گزینیـد. مثاًل در مثـال نوشـیدن آب، شـما میـان دو 

کـه فلاسـفه از  )فعـل( و 2- آب ننوشـیدن )تـرک(. ایـن دوگانگـی یـا چندگانگـی در تصویـری 

ـی _ معلولـی، یـک حالت بیشـتر 
ّ
عالـم ارائـه می‌دهنـد، مشـاهده نمی‌شـود. بنـا بـر ضـرورت عِل

گر شـما آب می‌نوشـید،  ر نیسـت و مابقی حالات، محال عقلی اسـت. در مثال قبل، ا متصوَّ

یعنـی »نمی‌توانسـتید  از شـما صـادر شـده اسـت،  بـه شـکل ضـروری  نوشـیدن«  فعـل »آب 

کـه دیگـر جایـی  کـه آب ننوشـید« و... . واضـح اسـت  ننوشـید«، »عقاًل محـال بـوده اسـت 

بـرای قـدرت انتخـاب و اختیـار باقـی نخواهـد مانـد.

کـه  بپذیریـم  گـر  ا یعنـی  چیسـت؛  بـاره  ایـن  در  حـق  قـول  کـه  اسـت  ایـن  مهم‌تـر  مسـئلۀ 

1. شرح نهایة الحکمة 2: 200.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی58

کنیم؟  ی فلسـفی غلط اسـت، ارتباط و پیوسـتگی در عالم را چگونه باید تبیین 
ّ
ضرورت عِل

پاسـخ بـه ایـن سـؤال، بـر یـک اصل وجدانـیِ فطریِ روشـنِ توحیدی مبتنی اسـت: »این جهان 

کسـی  گر  کرده اسـت و آن را تدبیر می‌کند«. ا که از سـر قدرت و حرّیّت، آن را خلق  خدایی دارد 

کـه بنـا بـر  ـی را بپذیـرد؛ چـرا 
ّ
بـه همیـن اصـل بدیهـی ملتـزم شـد، دیگـر نمی‌توانـد ضـروری عِل

اصـل ضـرورت، جهـان )معلـول اوّل( از خداونـد »صـادر« می‌گـردد و »صـدور« غیـر از »خلـق« 

کـه مرحـوم اسـتاد نیـز در دروس عـدل بـه آن اشـاره می‌کننـد، تفـاوت  و »فعـل« اسـت. مثالـی 

لـرزش دسـت یـک پیرمـرد یـا پیـرزن بـا لـرزش دسـت کسـی اسـت کـه مثاًل بـرای آب چکانـدن 

دسـت خـود را می‌لرزانـد. ظاهـر هـر دو »لـرزش دسـت« اسـت، امّا یکی صدور اسـت و دیگری 

فعـل. در نمونـۀ یکـم، لـرزش دسـت از آن پیرمـرد یـا پیـرزن »صـادر« می‌شـود و او اختیـاری در 

آن لـرزش نـدارد؛ امّـا در مثـال دوم، فـرد دسـت خـود را »می‌لرزانـد« و »حرکـت می‌دهـد«؛ یعنـی 

کـه خداونـد موجوداتـی را خلـق  کسـی قائـل شـد  گـر  لـرزش را »خلـق« می‌کنـد و می‌آفرینـد. ا

می‌کنـد، نـه اینکـه موجـودات از او بـه نحـو وجوبـی و ضـروری صـادر می‌شـوند، از ضـرورت 

ـی _ معلولـی دسـت خواهـد کشـید.
ّ
عِل

گرچه با  کـه ا مقدّمـۀ دوم ایـن اسـت کـه خداونـد قـدرت و اختیـاری را به انسـان عطا کرده 

قـدرت و اختیـار خـودش مغایـر اسـت، ولـی آیۀ آن اسـت )تفصیل این بحث بایـد در موضوع 

»اسـماء و صفـات« پیگیـری شـود(. بـه عبـارت سـاده‌تر، ما نیـز می‌توانیم افعالـی را خلق ‌کنیم 

و بیافرینیـم، نـه اینکـه آن افعـال از مـا صـادر شـوند! مثاًل مـن در ایـن لحظه احسـاس تشـنگی 

که  گر ماه رمضان بود، آن آب را نمی‌نوشـیدم  می‌کنم و از سـر قدرت و حرّیّت آب می‌نوشـم. ا

یّـت  یّـت بـود. آب نوشـیدن یـا ننوشـیدن مـن، هـر دو، از سـر قـدرت و حرّ آن هـم از قـدرت و حرّ

اسـت، زیـرا زمانـی کـه می‌خواهـم آب بنوشـم، شـهوداً، عیانـاً و وجداناً می‌یابم که می‌توانسـتم 

ننوشـم، ولـی نوشـیدم! عیـن همیـن مطلـب در آب‌ ننوشـیدن صـادق اسـت. در اینجاسـت 

کـه ثـواب و عقـاب معنـا پیـدا می‌کنـد. روزه‌خـوار را عقاب می‌کنند، زیرا او می‌توانسـته اسـت 

آب ننوشـد ولـی نوشـیده اسـت. در مقابـل، بـه روزه‌دار اجـر می‌دهنـد، زیـرا می‌توانسـته اسـت 

آب بنوشـد ولی ننوشـیده اسـت.



59 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

بنابرایـن، آنچـه در ایـن عالـم جـاری و سـاری اسـت، فعـل فاعـل مختـار اسـت، نـه یـک 

ـت بـه شـکل اضطـراری صـادر شـده‌اند. همان‌طـور که 
ّ
کـه از یـک سلسـله عل سلسـله معلـول 

کـه »هـر پدیـده‌ای یـک پدیدآورنـده‌ای دارد«، ولـی آن پدیـده »فعـل«  گفتـه شـد، مـا می‌پذیریـم 

ـت و 
ّ
پدیدآورنـده و او فاعـل آن پدیـده اسـت. یعنـی رابطـۀ پدیـده و پدیدآورنـده، از سـنخ عل

معلـول نیسـت، بلکـه از سـنخ فعـل و فاعـل، خالـق و مخلـوق، آفریـده و آفریننـده اسـت. حـال 

آن پدیدآورنـده می‌توانـد خداونـد یـا مخلوقـی از مخلوقاتـش )آدمیـان، جانـوران، فرشـتگان، 

کنـه حرّیّت  یّت با 
ّ
کـه: »عل کیـد می‌کردنـد  جنّیـان یـا...( باشـد. مرحـوم اسـتاد هـم همیشـه تأ

نمی‌سـازد!«1

یّت«
ّ
اعتقاد به »سنّت« به جای باور به »عل

آنهـا  گرفتـار می‌کننـد.  را میـان یـک حصـر غیـر عقلـی  متأسـفانه فلاسـفه مخاطبانشـان 

ی« و 
ّ
کـه گویـی امـر، دائرمـدار دو مطلـب اسـت: »ضـرورت عِل مطلـب را طـوری بیـان می‌کننـد 

یّـت ضـروری را می‌پذیریـم و نـه »صُدفه« را. هر دو باطل اسـت. ما با 
ّ
»صُدفـه«2، ولـی مـا نـه عل

یّت. برای روشـن شـدن مطلب، 
ّ
تکیـه بـر وجـدان، آیـات و روایـات، قائـل بـه »سـنّت«‌ایم نه عل

یـم: چنـد مقدّمـه را مقـدّم می‌دار

کــه مــا در جهانــی بی‌قانــون  1( جهــان قانونمنــد اســت. هیــچ عاقلــی نمی‌توانــد قائــل بــه ایــن شــود 

کــه آتــش می‌ســوزاند، آب خنــک می‌کنــد، وقتــی جســمی را  زندگــی می‌کنیــم. مــا بــه روشــنی می‌بینیــم 

گــر جهــان، بی‌قانــون باشــد، تمــام علــوم تجربــی بایســتی تعطیــل  رهــا می‌کنیــم بــه زمیــن می‌افتــد و... . ا

شــوند! زیــرا دانشــمندان علومــی مثــل فیزیــک، شــیمی و زیست‌شناســی در تلاش‌انــد تــا »قوانیــن« ایــن 

کننــد. ایــن مقدّمــۀ یکــم. عالــم را کشــف 

ية: 
ّ
یسـد: »... أنّ تجويـز اسـتواء نسـبة الفاعـل المختار إلى الفعل و عدمه إنـكار لرابطة العل 1. علامـۀ طباطبایـی می‌نو

یت«. )نهایة 
ّ
جائز دانسـتن نسـبت مسـاوی فاعل مختار به فعل و ترک آن، مسـاوی اسـت با انکار رابطۀ عل

الحکمة: 161(
رقی(. 2. اصول فلسفه و روش رئالیسم 3: 204 )پاو



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی60

2( ایــن قوانیــن ماننــد هــر قانــون دیگــری یــک واضــع دارد. بنــا بــر نــگاه توحیــدی، واضــع ایــن 

کــه خاصیــت ســوزانندگی را بــه آتــش و خنک‌کنندگــی را بــه آب عطــا  قوانیــن خداســت. اوســت 
کــرده اســت.1

کــرده اســت، دســت او را نمی‌بنــدد. بــه عبــارت دیگــر، ایــن  کــه خداونــد وضــع  3( قوانینــی 

کــم بــر قوانیــن اســت. بــه عنــوان مثــال، بــر  کــه حا کــم بــر خداینــد، بلکــه اوســت  کــه حا قوانیــن نیســتند 

اســاس قوانیــن راهنمایــی و رانندگــی، چــراغ قرمــز نشــانۀ لــزوم توقّــف و چــراغ ســبز نشــانۀ جــواز عبــور 

کــه پشــت چــراغ قرمــز ایســتاده‌اند  گاهــی پلیــس راهنمایــی و رانندگــی بــه اتومبیل‌هایــی  اســت؛ امّــا 

کــه چــراغ ســبز را در مقابــل خــود مشــاهده  کننــد و بــه ماشــین‌هایی  کــه از چــراغ عبــور  دســتور می‌دهــد 

کــه قوانیــن دســت پلیــس را نمی‌بنــدد  کــه بایســتند. ایــن بــدان معناســت  می‌کننــد، فرمــان می‌دهــد 

کثــر مواقــع پلیــس بــه  کــم بــر قوانیــن اســت. البتــه در ا کــه حا کــم بــر او نیســت، بلکــه پلیــس اســت  و حا

قانــون وضع‌شــده پایبنــد اســت و آن را نقــض نمی‌کنــد، ولــی بــه جهــت مصالحــی، مثــاً در زمانــی 

ــا صاحب‌منصبــی در حــال عبــور باشــد،  کــه ترافیــک ســنگینی در چهارراهــی ایجــاد شــده باشــد ی

قوانیــن را نقــض می‌کنــد.

کــرده اســت. مثــاً خداونــد چنیــن تقدیــر  کــه وضــع  ــر قوانینــی اســت  کــم ب ارادۀ خداونــد نیــز حا

گلــوی  کــه یــک شــیء تیــز یــک شــیء نــرم را ببُــرد؛ امّــا چاقــوی حضــرت ابراهیــم؟ع؟  کــرده اســت 

نــرم و نــازک حضــرت اســماعیل؟ع؟ را نمی‌بُــرد! خداونــد بنــا بــر مصالحــی ایــن قانــون طبیعــی را 

ــالله  ــم ب نقــض می‌کنــد؛ حــال آن مصلحــت هرچــه می‌خواهــد باشــد: اینکــه مــا بفهمیــم قوانیــن عال

بــوده  اســماعیل؟ع؟  و اهل‌بیــت؟عهم؟ در صلــب جنــاب  کــرم؟ص؟  ا پیامبــر  نــور  اینکــه  جاری‌انــد؛ 

اســت؛ عظمــت داســتان سیّدالشــهداء؟ع؟ را بنمایانــد یــا هــر حکمــت دیگــر. مثــال دیگــر: خداونــد 

کــرم؟ص؟ بــه معــراج می‌رونــد و ایــن قانــون  خاصیّــت جاذبــه را در زمیــن قــرار داده اســت، امّــا پیامبــر ا

ــد(.  ــازگار باش ــه ناس ــون جاذب ــا قان ــراج ب ــتان مع ــه داس ــرض اینک ــر ف ــود )ب ــض می‌ش نق

کـه اختالف  کـه فلاسـفه چنیـن اصلـی را _ دسـت‌کم در اجسـام_  نمی‌پذیرنـد و معتقدنـد  گفتنـی اسـت   .1
صورت‌هـای نوعیـه باعـث اختالف خـواص اجسـام می‌شـوند: »ففـي الأجسـام علـى اختلافهـا صـور نوعيـة 

ثـار المختلفـة باختالف الأنـواع«. )نهایـة الحکمـة: 108( جوهريـة هـي مبـاد للآ



61 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

کـه خداونـد در ایـن عالـم قـرار داده اسـت، بـه »سـنّت« تعبیـر می‌کنیـم. این  مـا از قوانینـی 

کـم بـر تمامـی  سـنّت‌ها در عالـم بـالله جاری‌انـد و دسـت خـدا را نمی‌بندنـد، بلکـه ارادۀ او حا

ایـن سنّت‌هاسـت.

تعریف اختیار فلسفی و امتناع ترجیح بلا مرجّح
تـرک«  بـه فعـل و  ی یـک موجـود نسـبت  بـه معنـای »تسـاو »اختیـار« در قامـوس فلاسـفه 

یِ نسـبت، هیـچ‌گاه در عالـم خـارج محقّـق نمی‌گـردد  اسـت.1 البتّـه در نظـر آنهـا ایـن تسـاو

گفتـه شـد انسـان یـا هـر فاعـل دیگـری،  کـه  و صرفـاً یـک اعتبـار ذهنـی اسـت، زیـرا همان‌طـور 

هیچ‌گونـه قـدرت انتخـاب میـان فعـل و تـرک نـدارد و بالضـرورة فعـل از او صـادر می‌گـردد.2 

کننـد، او بـا اختیـار و ارادۀ  کسـی را میـان دو  مطلـب مخیّـر  گـر  کـه ا فلاسـفه بـر ایـن باورنـد 

کنـد، بلکـه حتمـاً بایسـتی عاملـی خارجـی او را  خـودش نمی‌توانـد یکـی از آن دو را انتخـاب 

بـه یـک طـرف سـوق دهـد. ایـن قاعـده در فلسـفه »امتنـاع ترجیـح بال مرجّـح« نـام دارد.

کتـاب  بـرای روشـن‌تر شـدن مطلـب، عباراتـی را از پاورقی‌هـای مرحـوم اسـتاد مطهـری در 

کتـاب نوشـته‌اند: اصـول فلسـفه و روش رئالیسـم از نظـر می‌گذرانیـم. مرحـوم علامـه در متـن 

گــر بــه خــود شــ‏ىء نــگاه نمــوده و نظــر بــه وجــود و عدمــش نداشــته باشــيم، در ميــان دو  »ا

كــه یکــى از دو طــرف وجــود و  طــرف متقابــل وجــود و عــدم واقــع خواهــد بــود و علــت اســت 

عــدم را رجحــان‏ و مزيــت م‏ىدهــد و از هميــن جهــت بــه علــت نــام »مرجّــح« نيــز م‏ىدهيــم. 

كــه:  گرفــت  از اينجــا بايــد نتيجــه 

 ... -1

كــه نســبت وى بــه دو چيــز مســاوى بــوده باشــد، هرگــز نم‏ىشــود یکــى از آن دو  2- علتــى 

تــا را تخصيــص بــه وجــود دهــد و نيــز یکــى از آن دو تــا نم‏ىشــود بــه وجــود اختصــاص يابــد؛ 

ک در اختیـاری بـودن فعـل  يـة الفعـل تسـاوي نسـبة الإنسـان إلـى الفعـل و التـرک‏: مال ک فـي اختيار 1. »... أنّ المال
]انسـان[، تسـاوی نسـبت او بـه فعـل و تـرک اسـت«. )نهایـة الحکمـة: 122( 

كان بالنظـر إليـه و هـو تـامّ الفاعليـة ضـروري الفعـل‏:  یسـد: »و إن  2. بـه همیـن جهـت مرحـوم علامـه در ادامـه می‌نو
رت فعـل اسـت«. )همـان( کـه او[ دارای فاعلیـت تـام و ضـرو کـه بـا نـگاه او ]می‌یابیـم  هرچنـد 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی62

و از هميــن جــا دو قاعــده معــروف زنــده م‏ىشــوند _ یکــى اينكــه ترجيــح بــا مرجّــح محــال 

اســت، ديگــر اينكــه ترجّــح بــا مرجّــح محــال اســت. 

ــاده و  ــر س ــه نظ ــان‏ ب ــه انس ك ــى  ــه معنائ ــار ب ــه اختي ك ــد  ــت م‏ىآي ــه دس ــۀ دوم ب 3- از نتيج

كــه  گاهــى  كــه  ســطحى م‏ىپذيــرد، تحقّــق نــدارد. انســان بــه نظــر ســطحى تصــوّر مك‏ىنــد 

كار مســاوى روبــرو اســت، مي‌توانــد خــود بــه خــود یکــى از آنهــا را انتخــاب نمــوده و  بــا چنــد 

كار رود و از  كنــد يــا مرجّحــى بــه  انجــام دهــد، بــدون اينكــه صــدور فعــل ضــرورت وجــود پيــدا 

كــه در آنهــا علــت موجبــه و مرجّحــۀ  بــراى اثبــات ايــن نظريــۀ دروغيــن يــک رشــته مــواردى 

گــر انســان بــه وجــدان خــود رجــوع  مجهــول يــا مغفــول عنــه اســت تراشــيده‏اند، ولــى ا

كنــد، خواهــد ديــد تــا يــک مرجّــح نظــرى را ضميمــۀ فعــل قــرار نــداده و بــه وى صفــت لــزوم 
كنــد«.1 ندهــد، نم‏ىتوانــد وى را اراده 

گـر مـا باشـیم و  کـه ا ایشـان یافتـۀ وجدانـی انسـان را »نـگاه سـطحی« می‌نامنـد و معتقدنـد 

کنیـم. مرحـوم مطهـری ایـن عبـارات را  ی، نمی‌توانیـم میـان آن دو انتخـاب  گزینـۀ مسـاو دو 

چنیـن توضیـح می‌دهنـد:

كــه بــدون  كــه بــا دو چيــز نســبت متســاوى داشــته باشــد، عقــاً محــال اســت  »هــر چيــزى 

آنكــه عامــل مرجّحــی بــراى یــک طــرف بالخصــوص پيــدا شــود، آن چيــز بــه آن طــرف 

كــه بــا دو طــرف نســبت متســاوى دارد، بــه یــک  متمايــل شــود. امتنــاع تمايــل یــک چيــز 

كــه »امتنــاع ترجّــح  طــرف بالخصــوص بــدون مرجّــح‏ همــان قاعــدۀ عقلــى معروفــى اســت 

كســى  بــا مرجّــح«‏ نــام دارد. امتنــاع ترجّــح بــا مرجّــح‏ از بديهيــات اوليــۀ عقــل اســت و هــر 

كــرد. بــراى تصــوّر ايــن قاعــدۀ  كنــد، خــواه ناخــواه تصديــق خواهــد  كــه درســت آن را تصــور 

ــد:  ــوس ش ــوان مأن ــا م‏ىت ــن مثال‌ه ــا اي ــى ب عقل

كنيــد جســمى روى خــط مســتقيم در جهــت معيّنــى حركــت مك‏ىنــد. در خــال  فــرض 

كــه مانــع ادامــه حركــت آن جســم در آن جهــت معيــن اســت  حركــت بــه عاملــى برم‏ىخــورد 

كــه امــر دائــر اســت بيــن اينكــه آن جســم بــه طــرف راســت يــا بــه طــرف چــپ  كنيــد  و فــرض 

كــه موجــب مزيــت  متمايــل شــود، ولــى هيــچ عاملــى در واقــع و نفــس الامــر وجــود نــدارد 

1. اصول فلسفه و روش رئالیسم 3: 198-194.



63 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

كــه آن جســم خــود  طــرف راســت يــا طــرف چــپ بشــود. آيــا در ايــن صــورت ممكــن اســت 

ــد؟!  كن ــار  ــن را اختي ــرف معيّ ــک ط ــد، ی كار باش ــى در  ــچ مرجّح ــه هي ــدون آنك ــود و ب ــه خ ب

البتــه نــه! 

گــر مــا  ا البتــه  كفــه‏اش در حــال تعــادل ايســتاده‏اند.  كــه دو  كنيــد ترازوئــى را  يــا فــرض 

ــر  كــه فشــار قــوۀ ثقــل ب كنيــم  كارى  ــر ديگــرى بچربــد، بايــد  كفــه ب بخواهيــم یکــى از آن دو 

آن طــرف زيادتــر شــود، مثــل آنكــه وزنــه‏اى روى آن طــرف بگذاريــم يــا آنكــه از طــرف ديگــر 

كــه موجــب ازديــاد قــوّۀ فشــار ثقــل بــر  كــه هيــچ عملــى  كنيــد  كنيــم. حــالا فــرض  كــم  چيــزى 

كــه  یــک طــرف باشــد و مرجّــح‏ آن طــرف شــود انجــام نشــد و هيــچ عاملــى، چــه از عواملــى 

كنيــم پيــدا نشــد و شــرائط  كــه نم‏ىتوانيــم درک  كنيــم و چــه از عواملــى  مــا م‏ىتوانيــم درک 

كــه خــود بــه خــود بــه یک‏طــرف متمايــل  كامــاً مســاوى اســت. آيــا عقــا ممكــن اســت 

بشــود؟! ... 

كــه قابــل پذيــرش دو طــرف باشــد و نســبتش  بــه هــر حــال، ترجّــح بــا مرجّــح يعنــى قابلــى 

بــه هــر دو طــرف متســاوى باشــد، بــدون عامــل مرجّــح یــک طــرف را بپذيــرد و همچنيــن 

كــه دو فعــل مختلــف از وى صحّــت )امــکان( صــدور دارد،  ترجيــح بــا مرجّــح يعنــى فاعلــى 

كنــد یــک طرف  كــه یــک طــرف را متعيّــن  بــدون آنكــه تغييــرى در وضــع آن فاعــل پيــدا شــود 

كنــد، عقــاً محــال و ممتنــع اســت.  را انتخــاب 

ــه‏اى  كاملــى در ايــن مســائل ندارنــد، یــک رشــته مثال‌هــاى عوامان كــه غــور  كســانى  آرى، 

كــه ترجيــح بــا مرجــح محــال نيســت. مِثــل  كرده‏انــد  را مــورد نقــض قــرار داده و ادّعــاء 

كــه از هــر جهــت متســاوى باشــند، در جلــو تشــنه‏اى  كاســۀ آب  گــر دو  كــه ا گفته‏انــد  آنكــه 

كــه نســبت شــخص  كاســه را بــر خواهــد داشــت؛ در صورتــى  بگذاريــم، او قهــراً یکــى از آن دو 

كاســه متســاوى اســت؛ و همچنيــن اســت حــال  كاســه و آن  بردارنــده بــا برداشــتن ايــن 

كــه از راهــى مــی‌رود و بــه ســر دو راهــى م‏ىرســد و هــر دو راه او را بــه یــک نحــو بــه  كســى 

كنــد و از  كــه متاعــى م‏ىخواهــد تهيّــه  كســى  مقصــد م‏ىرســانند؛ و همچنيــن اســت حــال 

ــد. ــاب مك‏ىن ــراد را انتخ ــى از آن اف ــراً یک ــود دارد قه ــاوى وج ــراد متس ــاع اف ــوع آن مت ن

ــه یــک  ــه موجــب م‏ىشــود اراده ب ك در ايــن مثال‌هــا مــا علــت مرجّــح را، يعنــى آن چيــزى 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی64

وجــود  مرجّحــى  چنيــن  اينكــه  نــه  نم‏ىشناســيم،  شــود،  متمايــل  بالخصــوص  طــرف 

ــه موجــب  ك ــد عللــى را  ــه انســان همــواره می‌توان ك ــد  كرده‏ان گمــان  ــدارد. ايــن اشــخاص  ن

تعلّــق اراده بــه یــک طــرف م‏ىشــود تميــز بدهــد، و حــال آنكــه در علم‌النفــس ثابــت شــده 

كــه هــزاران عوامــل نفســى در مرتبــۀ شــعور مخفــى مــا در ترجيــح اراده دخالــت‏  ]اســت[ 

كلــى از آنهــا ب‌ىاطــاع اســت. پــس ايــن مثال‌هــا را نم‏ىتــوان  كــه شــعور ظاهــر مــا بــه  مك‏ىنــد 
گرفــت‏«.1 )3( دليــل بــر وقــوع ترجّــح بــا مرجّــح 

کــه »فعــل« بــا  کــه در ایــن عبــارات بایــد مــورد توجّــه قــرار داد، ایــن اســت  نکتــۀ مهمّــی 

گفتــه شــد، »لــرزش دســت پیرمــرد« فعــل او  کــه  »انفعــال« متفــاوت اســت؛ یعنــی همان‌طــور 

کــه دســت خــود را از ســر قــدرت و  کــه شــما فعلــی را انجــام داده‌ایــد  نیســت، بلکــه زمانــی 

کــه ایشــان مطــرح می‌کنــد و فاعــل مختــار را بــه جســم در  اختیــار بلرزانیــد. بنابرایــن، مثالــی 

ــه  ــان ب ــم ایش ــارات ه ــی عب ــت. در مابق ــارق اس ــاس مع‌الف ــد، قی ــبیه می‌کن ــت تش ــال حرک ح

کــه تــا یــک عامــل خارجــی نباشــد، مــا  وضــوح اختیــار انســان را منکــر می‌شــوند و معتقدنــد 

کنیــم. در مقابــل،  کاســۀ آب یکســان یــا یــک دوراهــی، یکــی را انتخــاب  نمی‌توانیــم میــان دو 

کــه بنــا بــر گواهــی وجــدان، قــرآن و ســخنان معصومــان؟عهم؟، مــا نــه تنهــا می‌توانیم  مــا معتقدیــم 

کنیــم؛ بلکــه حتّــی در صــورت تشــنگی  کــه بخواهیــم انتخــاب  کاســۀ آب هرکــدام را  میــان دو 

ک شــویم! یعنــی حتّــی فَــرط  کــدام را انتخــاب نکنیــم و از تشــنگی هــا شــدید می‌توانیــم هیــچ 

کنــد. عطــش هــم نمی‌توانــد مــا را ملــزَم بــه نوشــیدن آب 

ــه  ــه می‌دهنــد، چیــزی شــبیه ب کــه فلاســفه از فاعــل مختــار ارائ خلاصــه آنکــه: تصویــری 

کــه وقتــی روشــنش می‌کننــد، چرخ‌دنده‌هایــش می‌چرخــد،  یــک ماشــین مکانیکــی اســت 

کارهایــی انجــام می‌دهــد و... . ایــن تصویــر نشــانگر  اهرم‌هایــش حرکــت می‌کنــد، یــک ســری 

کــه آنهــا از کنــه اختیــار غفلــت کرده‌انــد یا گرفتار شــبهاتی شــده‌اند که باعث گشــته   آن اســت 

یشــۀ تمامــی ایــن ســخنان نیــز اصــل  اســت تــا از ایــن یافتــۀ بدیهــی وجدانــی دســت بکشــند. ر

1. همان: 204-202.



65 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

ــت و معلــول قائــل شــده‌اند:
ّ
کــه آنهــا میــان عل ضرورتــی اســت 

کج  کـــــــجخشت اوّل چون نهد معمار  تا ثــــــریّا مـــی‌رود دیـــــــــوار 

فعل اختیاری نزد فیلسوفان مسلمان
مرحـوم اسـتاد در دروس خـود می‌فرماینـد: »فیلسـوفان اسالمی فعـل اختیـاری را فعلـی 

گـر فعلـی »عالمانـه« و از سـر »اراده« بود،  کـه »مسـبوق بـه علـم و اراده« باشـد. یعنـی ا می‌داننـد 

گرچـه ایـن بـا بیـان برخـی فیلسـوفان همخوانـی دارد، امّـا بـه نظـر  ایـن فعـل اختیـاری اسـت«. ا
می‌رسـد آنهـا سـه شـرط را بـرای فعـل اختیـاری قائل‌انـد: علـم، اراده و قـدرت.1

تا اینجا سخنان آنها مشکل چندانی ندارد. امّا وقتی تفسیر آن را از زبان آنان می‌شنویم، 

که لازمۀ فعل اختیاری سه چیز است: نمی‌توانیم آن را بپذیریم. آنها ابتدا می‌گویند 

 علم؛

 اراده؛

 قدرت.

سپس می‌گویند »علم« عبارت است از:

 تصوّر؛

 تصدیق.

که قبل از آن بایســـتی »شـــوق« در انسان پدید  »اراده« نیز عبارت اســـت از »شـــوق اکید« 

آمـــده باشـــد و گاهـــی از آن بـــه »اجمـــاع« تعبیر می‌کننـــد.2 بنابرایـــن، برای اینکـــه یک فعل، 

کـه در  کـه علامـۀ طباطبایـی نیـز تذکّـر داده اسـت، ایـن دو تعریـف قابـل جمـع اسـت، بـه طـوری  1. همان‌طـور 
مبـادی افعـال اختیـاری مجـرّدات عقلـی علـم و اراده اسـت، ولـی مبـادی افعـال اختیاری مجرّدات نفسـی 
علـم، اراده و قـدرت اسـت: »فالفاعـل المجـرد ليـس فيـه مـن مبـادي الفعـل الإرادي إلا العلـم و الإرادة، بخالف 
الفاعـل العلمـي الـذي لـه نـوع تعلـق بالمـادة. فـإنّ لـه العلـم و الشـوق و الإرادة و القـوة الماديـة المباشـرة للفعـل‏«. 

)نهایـة الحکمـة: 188(
2. الأسفار 2: 251.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی66

ارادی باشد، دو چیز لازم است:

 شوق؛

کید.  شوق ا

 تفسیر آنها از »قدرت« نیز »بدنی« است. آنها قدرت را »قوۀ عضلانی« می‌دانند. بنابراین،

 فعل اختیاری پنج »مبدأ« پیدا می‌کند:

 تصوّر؛

 تصدیق؛

 شوق؛

کید؛  شوق ا

 قوۀ مُنبَثّ در عَضُل2‌.1

بـرای روشـن‌تر شـدن مطلـب مثالی می‌زنیم. فـرض بفرمایید من یک لیوان آب می‌نوشـم. 

بتوانـم آب  اینکـه  بـرای  »آب نوشـیدن«. مـن  از:  اینجـا فعـل اختیـاری مـن عبـارت اسـت  در 

بنوشـم سـه چیـز لازم اسـت:

که  کار می‌خواهـــم بکنـــم. اصطلاحاً باید »حواســـم باشـــد«  کـــه چـــه   اولًا بایـــد بدانـــم 

می‌خواهـــم آب بخـــورم. 

کـه علـم نیـز عبـارت اسـت از تصـوّر و تصدیـق، مـن بایسـتی ابتـدا صـورت آب  از آنجایـی 

که این آب نوشـیدن برای من مفید اسـت )مثلًا  کنم  کنم و سـپس تصدیق  نوشـیدن را تصوّر 

باعـث رفع عطش می‌شـود(.

کنم.   ثانیاً باید آب نوشیدن را اراده 

کیـد چگونـه در مـن ایجـاد می‌شـود؟ وقتـی  کیـد. حـال ایـن شـوق ا اراده چیسـت؟ شـوق ا

1. قوّۀ پراکنده در عضلات بدن.
2. »فمبـادي الفعـل الإرادي فينـا هـي العلـم و الشـوق و الإرادة و القـوة العاملـة المحرّكـة. هـذا مـا نجـده مـن أنفسـنا فـي 

أفعالنـا الإراديـة«. )نهایـة الحکمـة: 122(



67 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

مـن تصدیـق می‌کنـم کـه آب نوشـیدن بـرای مـن مفیـد اسـت، »شـوق« در مـن ایجاد می‌شـود. 

ایـن قطعـی اسـت و غیـر اختیـاری )یعنـی مـن در ایجـاد این شـوق نقشـی نـدارم(. 

بسـته بـه اینکـه فایـدۀ آن فعـل بـرای مـن چقـدر باشـد، میـزان شـوق ایجادشـده در نفـس 

یـده‌ام و عطـش  گاهـی مـن چندیـن سـاعت در زیـر آفتـاب دو مـن نیـز متفـاوت خواهـد بـود. 

یاد اسـت. وقتی به  گرفته اسـت. در اینجا شـوق من برای آب نوشـیدن بسـیار ز مفرَطی مرا فرا

خانـه می‌رسـم، بـه سـمت یخچـال خانـه‌ام مـی‌دوم و سـریع آب می‌نوشـم. گاهـی هـم این‌طور 

کم  گر میزان شـوق در من  که مرا به حرکت وانمی‌دارد. ا کم اسـت  نیسـت و این شـوق آن‌قدر 

یاد بـود و به  گـر میزان شـوق ز ـی و معلولـی در همین‌جـا متوقّـف می‌شـود، امّـا ا
ّ
بـود، سلسـلۀ عِل

کیـد« و »شـدید« در مـن پدیـدار شـد، ایـن رونـد ادامـه پیـدا می‌کنـد. مجدّداً  اصطالح شـوق »ا

کیـد در فلسـفه »اراده« نـام دارد و مـا هیـچ نقشـی در ایجـاد  کـه ایـن شـوق ا کیـد می‌کنیـم  تأ

یـم. یـاد_  ندار کـم و چـه ز شـوق _ چـه 

 ثالثاً باید قدرت آب نوشیدن را داشته باشم.

کیـد در مـن ایجـاد شـد، ضرورتـاً عضالت مـن تحریـک می‌شـود، قوایـی در آن  گـر شـوق ا ا
کار را انجـام می‌دهـم.1 ایجـاد می‌گـردد و مـن 

نقد و بررسی
 از دیدگاه ما، این تبیین از فعل اختیاری خالی از اشکال نیست. برخی از این اشکالات

، ثـمّ نصـدّق 
ً
كلتنا فيمـا قصدنـا فعلـه، أنّـا نتصّـوره أوّلا یسـد: »قـد تقـرّر فـي موضعـه، أنّ شـا 1. حاجـی سـبزواری می‌نو

 مّـا مـن الخيـرات، بالقيـاس إلـى 
ً
 و منفعـةً و محمـدةً و منقبـةً؛ و بالجملـة خيـرا

ً
 ... أنّ فيـه صلاحـا

ً
بفائدتـه تصديقـا

« حركـت 
ً
كّـد الشّـوق و صـار »إجماعـا جوهـر ذاتنـا أو فينبعـث مـن ذلـك شـوق إليـه. فـإذا اهتـزّت القـوة الشـوقيّة و تأ

كّـد المنبعث  دَويّـة، فذلـك »الشـوق« المتأ
َ
القـوّة المنبثّـة فـي العضالت، و هنالـك يتحـرّك الأعصـاب و الأعضـاء الأ

مـن القـوّة الشـوقيّة الحيوانيّـة أو النّطقيّـة العلميّـة، هـو »الإرادة« فینـا و تلـک القـوّة المنبثّـة هـی »القـدرة« ... و ذلـک 
كـذا  التصدیـق بالفائـدة هـي »الداعـي« و ذلـک التصـوّر هـو »العلـم«. فالعلـم فينـا شـيء و الدّاعـي شـيء آخـر، و 
عَلنـا. فنحـن نحتـاج إلـى هـذه المبـاديء لكوننـا فاعلين 

َ
رَدنـا و قدَرنـا و ف

َ
عَلِمنـا و أ

َ
الإرادة شـيء و القـدرة شـيء آخـر. ف

 بالشّـوق. و شـوقنا بفعلنـا بسـبب معرفتنـا بوجـه الخيـر العائـد إلينـا«. )شـرح الأسـماء 
ّ
لات، و هـي لا تتحـرّك الا بـالآ

الحسـنی: 141(



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی68

 عبارت‌اند از:

1( علم عبارت از تصوّر و تصدیق نیست؛

کرد؛ کید تفسیر  2( »اراده« را نمی‌توان به شوق ا

3( »قدرت« منحصر در قوای بدنی نیست؛

یِ موجود میان مبادی فعل و خود فعل غیر قابل قبول است.
ّ
4( رابطۀ عِل

ــه آینــده موکــول می‌کنیــم و  ــم و تفصیــل آنهــا را ب ی ــه ســه اشــکال اوّل نمی‌پرداز در اینجــا ب
فقــط آخریــن اشــکال را بســط می‌دهیــم. بــه نظــر بنــده، اشــکال چهــارم از همــه مهم‌تــر اســت. 
کــرده باشــند. در انتهــا، آیــا اثــری  کــه حکمــا، علــم و اراده و قــدرت را درســت تفســیر  بالفــرض 
کیــد ضرورتــاً و بــه طــور غیــر اختیــاری در مــن  از اختیــار باقــی می‌مانــد؟ خیــر. شــوق یــا شــوق ا
کــه ایجــاد شــد، عضــات مــن بــه شــکل غیــر اختیــاری تحریــک  ایجــاد می‌شــود. وقتــی هــم 
کــه تحریــک شــد، فعــل »علــی البــتّ و اللــزوم« از مــن صــادر می‌شــود. بــا  می‌شــود. وقتــی هــم 

یّــت باقــی نمی‌مانــد. ملاصــدرا می‌نویســد: ایــن اوصــاف، اثــری از اختیــار و حرّ

ــي تصــدُرُ مِــن الحيــوانِ 
ّ
يّــةِ ال يّــةِ ينتهــي إلى الأمــورِ الاضطرار »و مبــادئُ الأفعــالِ الاختيار

 مِــن غيــرِ اختيــارٍ، فيتبَعُــهُ الشّــوقُ، فيُطيعُــهُ 
ُ

بالإيجــابِ. فــإنّ اعتقــادَ اللــذّةِ أو النّفــعِ يَصُــل
ورةِ«.1 ــةٌ بالضــر . فهــذه أمــورٌ مترتّب

ً
ــةُ اضطــرارا ك ــوّةُ المحرِّ الق

ــه  ک ــود  ــم می‌ش ــاری( خت ــر اختی ــراری )غی ــی اضط ــه چیزهای ــاری ب ــال اختی ــادی افع »و مب

بــه صــورت اجبــاری از حیــوان صــادر می‌شــود. تصدیــق لذّت‌بخــش بــودن یــا ســودمندی 

بــه وجــود  بــه دنبالــش شــوق  بــه صــورت غیــر اختیــاری پدیــد می‌آیــد، ســپس  ]فعــل[ 

می‌آیــد و بــه شــکل اضطــراری قــوۀ محرّکــه موجــود می‌گــردد. پــس تمامــی اینهــا بالضــرورة 

ــد«. ــد می‌آین ــری پدی ــس از دیگ ــی پ یک

کــه مــن بــه دو طــرف »فعــل« و »تــرک« ســیطره داشــته باشــم، آب  یّــت« زمانــی اســت  »حرّ

کنــم. بــه عنــوان مثــال،  نوشــیدن یــا ننوشــیدن در یــد قــدرت مــن باشــد و مــن بتوانــم انتخــاب 

کــه بنــده روزه‌ام و آب می‌نوشــم، مــرا عقــاب می‌کننــد، زیــرا می‌توانســتم ننوشــم، ولــی  زمانــی 

1. الأسفار 4: 114.



69 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

کــه ارادۀ مــن  گــر بنــا باشــد  نوشــیدم؛ مــن می‌توانســتم نمــاز بخوانــم، ولــی نخوانــدم یــا... . ا

ضــروری باشــد و فعــل ضرورتــاً از مــن صــادر شــود، دیگــر اختیــار معنــا نــدارد. بــه همیــن جهــت 

یشــۀ خطــای فلســفه در جبــر و اختیــار اســت«. قبــاً هــم اشــاره  یّــت ر
ّ
کــه می‌گوییــم: »عل اســت 

کــه مرحــوم اســتاد مکــرّر می‌فرمودنــد: شــد 

کنه اختیار نمی‌سازد«. »علّیّت فلسفی با 

یم، مشـکلی را حل نمی‌کنـد. مهم، حقیقت آن  اینکـه مـا اسـم فعلـی را »اختیاری« بگذار

کـه اختیـاری اسـت یـا اضطـراری. آن‌چـه  فلاسـفه آن را »اختیـاری« نامیده‌انـد،  فعـل اسـت 

باطنـش اضطـراری اسـت و ایـن مهم‌تریـن نکتـه در نقـد ایـن دیـدگاه اسـت.

در تعریـف »اراده« و »قـدرت« نیـز سـخن آنـان بـا وجـدان ما نمی‌سـازد. مـا نمی‌توانیم اراده 

کـه گفتیـم حیثیّـت انفعالی مـا غیـر از حیثیّت فعلی  را معـادل شـوق بدانیـم، زیـرا همان‌طـور 

ماسـت. »شـوق« یکـی از مصادیـق انفعـال ماسـت. خـود فلاسـفه نیـز معترف‌انـد که شـوق در 

کـه اراده »فعـل« ماسـت. بـه عبـارت دیگر، ما  انسـان ایجـاد می‌شـود و پدیـد می‌آیـد، در حالـی 

اراده را ایجـاد می‌کنیـم، نـه اینکـه در مـا ایجاد شـود. 

کـه  در تعریـف قـدرت نیـز سـخن فلاسـفه غیـر قابـل قبـول اسـت. در ادامـه خواهیـم دیـد 

افعـال انسـان منحصـر در افعـال بدنـی )اخـسّ نفـس( نیسـت. بسـیاری از افعـال مـا روحـی 

کـه شـما »قـدرت« را در  کـه از فلاسـفه بایـد پرسـید، ایـن اسـت  )اشـرف نفـس( اسـت. سـؤالی 

افعـال اشـرف نفـس چگونـه تبییـن می‌کنیـد؟ در آنجـا دیگـر بحـث عضالت بدنـی و قـوای 

کـه انسـان، هـم در افعـال اخـسّ نفس  منبـثّ در عضـل مطـرح نیسـت. قـدرت کمالـی اسـت 

آن را واجـد اسـت و هـم در افعـال اشـرف نفـس. بنابرایـن، قـدرت منحصـر در ایـن زور بـازو و 

ماهیچه‌هـای بـدن نیسـت.

افعـال  مبـادی  برخـی  کـرد:  مطـرح  را  دیگـری  اشـکال  می‌تـوان  اشـکال،  ایـن  بـر  مبتنـی 

اختیاری مانند تصدیق و حتّی برخی تصوّرات اختیاری‌ و از سنخ »افعال اشرف نفس«اند 

گفتارهـای آینـده بـدان خواهیـم پرداخـت.  کـه در 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی70

تکمله: حقیقت »اراده« در فلسفۀ صدرایی1
کـــه مرحوم عصـــار؟رح؟ نیـــز در متـــن دروس حاضـــر تذکّـــر داده‌اند، منبـــع اصلی  همان‌طـــور 

که  ح منظومۀ حاجی ســـبزواری اســـت، چرا مرحوم اســـتاد؟رح؟ برای تقریر مباحث فلســـفی شـــر

کتـــاب بـــوده اســـت. بعدها  محـــور تدریـــس و تـــدرّس فلســـفۀ اســـامی در آن روزگاران همیـــن 

کـــه جایگزین  کتابـــی نگاشـــت  کـــه علامـــۀ طباطبایـــی بـــه توصیـــۀ برخـــی از مدرّســـان،   بـــود 

نهایةالحکمـــة ســـپس  و  بدایةالحکمـــة  کتاب‌هـــای  کـــه  شــــــد  ایـــن  شـــود.  ح منظومـــه   شـــر

 پدید آمدند. 

کـه عبارت اسـت از:  کـرده  از طرفـی، حکیـم سـبزواری تنهـا یـک قـول را در بحـث اراده بیـان 

کـه بحـث بدین‌جـا ختم نشـود. بـه همیـن جهـت، لازم دیدیم  کیـد. امـا بـه نظـر می‌رسـد  شـوق ا

تـا مباحثـی را از آثـار صدرالمتألهیـن، علامـۀ طباطبایی و اسـتاد مصباح یزدی نقـل کنیم تا ابعادِ 
دیگـرِ قضیـه از نظـر خواننـدگان محترم پنهـان نماند.2

ملاصدرا و تعریف‌ناپذیری »اراده«
کرده  کـــه مرحوم علامـــه طباطبایی آن را در نهایـــة نقل  ملاصـــدرا در الأســـفار تعبیری دارد 

است:

 عند العقل غير ملتبس بغيرها 
ً
»قال في الأســفار: »يشــبه أن يكون معناها )= الإرادة( واضحا

كمــا أنّ مقابلهــا   أنّــه يعســر التعبيــر عنهــا بمــا يفيــد تصورهــا بالحقيقــة؛ و هــي تغايــر الشــهوة 
ّ

إل

يــهٍ ينفعــه،  كر كشــرب دواء  نســان مــا لا يشــهيه  يــد الإ  و هــي الكراهــة يغايــر النفــرة؛ إذ قــد ير
كل طعام لذيذ يضرّه«. انتهى.  ج4، ص113«.3 كأ يده  و قد يشتهي ما لا ير

1. این تکمله به قلم محقّق نگاشته شده است.
یم، این است: حسین‌زاده، محمد، ارادۀ آزاد: رهیافتی صدرایی،   2.  پژوهش مستقّلی که در این زمینه سرغ دار

تهران: مؤسسۀ پژوهشی حکمت و فلسفۀ ایران، 1400.
3. نهایة الحکمة: 121؛ الأسفار 4: 113.



71 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

یــد: بــه نظــر می‌رســد کــه معنــای آن )= اراده( نــزد عقــل واضــح اســت  »در اســفار می‌گو

ــارات مشــکل  ــب عب ــردن آن در قال ــان ک ــه بی ــز دیگــری اشــتباه نمی‌شــود. البت ــا چی و ب

اســت، بــه طــوری کــه بتــوان بــا آن الفاظ اراده را به شــکل درســی تصوّر نمــود. اراده غیر 

از شــهوت اســت، همان‌طــور کــه معنــای مقابــل آن، یعــی کراهــت، بــا نفــرت ]کــه مقابل 

شهوت است،[ تفاوت دارد؛ چرا که گاهی انسان اراده می‌کند چیزی را که میل بدان 

 نــدارد، ماننــد دوای بدمــزۀ مفیــد؛ و گاهــی بــه چیــزی میــل دارد کــه آن را اراده نمی‌کنــد، 

مانند غذای خوشمزه‌ای که برای او مضر است«.

کـه ملاصـدرا اوّلًا »اراده« را تعریف‌ناپذیـر و ثانیـاً چیـزی غیـر از  پـس تـا بدین‌جـا روشـن شـد 

شـهوت می‌دانـد. در ادامـه، بـه بخـش دوم سـخنان وی خواهیـم پرداخـت.

نسبت مفهومی »اراده« با »شوق و شهوت«
مرحوم طباطبایی پس از نقل عبارات صدرا چنین نتیجه می‌گیرد:

فها به بعضهم.‏«1 د الذي عرَّ
َ

»و بمثل البيان يظهر أنّ الإرادة غير الشوق المؤكّ

کــه »اراده« عبــارت از »شــوق شــدید« نیســت؛  »و بــه وســیلۀ ایــن توضیــح روشــن می‌گــردد 

کرده‌انــد«. کــه برخــی از آنهــا )= حکمــا( اراده را چنیــن معرّفــی  همان‌طــور 

که اراده را شـوق مؤکّد معرّفی می‌کند، مخالفت   بنابراین، ایشـان تصریحاً با قول سـبزواری 

می‌نماید. 

خود ملاصدرا نیز سخن خود را چنین ادامه داده است:
ورة«.2 قَ الإجماعُ بالضر

َ
»... بل الظاهر أنّه إذا غلب الشوقُ تحقّ

ــاً اجمــاع )=  کــه وقتــی شــوق غلبــه پیــدا می‌کنــد، ضرورت »... بلکــه ظاهــراً این‌طــور اســت 

اراده( محقّــق می‌گــردد«.

ــدرا  ــفۀ پیـــش از ملاصـ ــیاری از فلاسـ ــبزواری و بسـ ــه ســـخن حاجـــی سـ ــدرا بـ ــۀ صـ ایـــن جملـ

1. الأسفار 4: 114.
2. همان.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی72

کـــه شـــوق  کـــه اجمـــاع، ضرورتـــاً زمانـــی پدیـــد می‌آیـــد  کـــه او معتقـــد اســـت  نزدیـــک اســـت، چـــرا 

کنـــد و غالـــب شـــود. بـــه عبـــارت دیگـــر، »اجمـــاع« همـــان »شـــوق شـــدید« اســـت. وی  غلبـــه پیـــدا 

کـــرده و اراده را مســـاوی اجمـــاع دانســـته  در مواضـــع دیگـــری نیـــز بـــه تســـاوی ایـــن دو تصریـــح 
اســـت.1

کـه بالأخـره آیـا اراده از جنـس شـوق اسـت یـا خیـر؟ بـه نظـر  بنابرایـن، بایسـتی بحـث شـود 

می‌رسـد جمـع میـان ایـن عبـارات نیـاز بـه تأمّـل بیشـتری داشـته باشـد.

نسبت مفهومی »اراده« و »حب«
کـه معنـای نزدیکـی بـا »شـوق« دارد، »حب«  کـه از »اراده« بیـان شـده اسـت  تفسـیر دیگـری 

و »محبّـت« اسـت. اسـتاد مصبـاح می‌نویسـد:

کــه تقریبــاً مــرادف بــا »دوســت داشــتن« و »پســندیدن«  »واژۀ »اراده« معنــای عامّــی دارد 

ــی‌رود؛  کار م ــه  ــال ب ــدای متع ــورد خ ــا در م ــن معن ــه همی ــات،[ ب ــر مخلوق ــاوه ب ــت و ]ع اس

کراهــت( شــناخته  کیفیــت نفســانی )در برابــر  چنانکــه در مــورد انســان بــه عنــوان یــک 

کاری اســت ... و بســیاری  گرفتــن« بــر انجــام  می‌شــود. ... معنــای دوم اراده »تصمیــم 

کیفیــات نفســانی و مقابــل »کراهــت« برشــمرده‌اند، ولــی بــه نظــر  از فلاســفه آن را از قبیــل 
ــدارد«.2 ــه ایــن معنــی فعــل نفــس اســت و ضــدّی ن ــه راده ب ک می‌رســد 

در جای دیگر می‌گوید:

بــه دو معنــا اســتعمال می‌شــود: یکــی »خواســتن« و »دوســت‌  »واژۀ »اراده« دســت‌کم 

بــه معنــای خواســتن  کار«. ...اراده  بــرای انجــام  گرفتــن  داشــتن« و دیگــری »تصمیــم 

کیفیــات نفســانی اســت، ولــی  و دوســت داشــتن در نفــوس حیوانــی و انســانی از قبیــل 

معنــای تجریدشــدۀ آن ... قابــل نســبت دادن بــه مجــرّدات تــام و بــه خــدای متعــال نیــز 

می‌باشــد. ... و امــا معنــای دیگــر اراده بــه معنــای تصمیم‌گرفتــن در نفــوس متعلّــق بــه 

کیفیتــی انفعالــی یــا یکــی از افعــال نفــس اســت و بــه هــر حــال، امــری حــادث در نفــس  مــاده 

1. همان 6: 356.
2. آموزش فلسفه 2: 95.



73 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

و مســبوق بــه تصــوّر و تصدیــق و شــوق 1می‌باشــد؛ و چنیــن امــری را نمی‌تــوان بــه مجــرّدات 
ــه خــدای متعــال نســبت داد«.2 ــام و مخصوصــاً ب ت

کـه در دفتـر آینـدۀ ایـن مجموعـه و بحث »فاعلیت خدای متعـال« خواهیم دید،  همان‌طـور 

یکـی از تفاسـیر متـداول از ارادۀ خداونـد عبـارت اسـت از: »حـبّ ذاتـی« و »ابتهـاج ذاتـی«. امـا 

کـه در عبـارات  اسـتاد مصبـاح خواندیـم، معنـای »حـب« دربـارۀ مخلوقـات نیـز بـه  همان‌طـور 

کار مـی‌رود. بـه همیـن جهـت، ایـن تفسـیر نیـز بایـد در تحلیـل معنـای »اراده« از دیـدگاه فلاسـفۀ 

مسـلمان مـدّ نظـر باشـد.

جمع‌بندی: میل طبعی و میل عقلی
کـرد: »میـل«.  بـه نظـر می‌رسـد بتـوان دو واژۀ »شـوق« و »حـب« را در یـک واژۀ عام‌تـر جمـع 

کرده است. او فرق میان »اراده« و »شهوت«   خود ملاصدرا نیز در جایی از »اراده« تعبیر به میل 

کرده است: را چنین بیان 
3.»  طبيعيٌّ

ٌ
يٌّ و الشوق ميل  اختيار

ٌ
ق بينهما بأنّ الإرادة ميل »و الفر

کــه یکــی میــل ارادی و دیگــری میــل  »فــرق میــان آن دو )اراده و شــهوت( ایــن اســت 

اســت«.  طبیعــی 

کـه اراده‌اش در مکاتـب فلسـفۀ اسالمی عیـن  بـا ایـن اوصـاف، صرف‌نظـر از خـدای متعـال 

کـه گاهی بـا عباراتی از قبیل  ذات اوسـت، ارادۀ انسـان و حیـوان را بایسـتی نوعـی میـل دانسـت 

گاهـی بـا »حـبّ« از آن تعبیـر می‌شـود. »شـوق« و 

کـه منشـأ ایـن »کشـش« همیشـه »طبـع« و  کـرد، ایـن اسـت  کـه بایـد بـدان توجّـه  نکتـه‌ای 

هـم  بـاز  بدانیـم،  کیـد  ا شـوق  معـادل  را  اراده  گـر  ا نـدارد.  منافاتـی  اراده  شـوقی‌بودن  بـا  شـوق  بـه  مسـبوقیت   .1
کیـد  می‌توانیـم آن را مسـبوق بـه شـوق بدانیـم، بـدان معنـا کـه پـس از پدیدآمـدن شـوق در انسـان، آن شـوق، ا

و شـدید می‌شـود و اراده پدیـد می‌آیـد. بنگریـد بـه: الأسـفار 6: 356.
2. آموزش فلسفه 2: 422-430.

3. الأسفار 4: 113.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی74

کلام ملاصـدرا بازمی‌گردیـم: »سرشـت« انسـان نیسـت. بـه دو مثـال مذکـور در 

1( نوشیدن دوای تلخ مفید؛

2(‌ اجتناب از خوردن غذای لذیذ مضر.

که یکی به »طبع«   در این دو مثال، برای هریک از »دوا« و »غذا« دو صفت ذکر شده است 

و دیگری به »عقل« بازمی‌گردد:

)1*( تلخی )مخالفت با طبع(؛

)1**( مفید بودن )موافقت با عقل(؛

)2*( لذیذ بودن )موافقت با طبع(؛

)2**( مضر بودن )مخالفت با عقل(.

کــه آن  بنابرایــن، آنچــه انســان را وادار بــه خــوردن دوای تلــخ می‌کنــد و مانــع از آن می‌شــود 

کــه نوعــی »میــل عقلــی« در انســان  ــودن اســت  ــذ را بخــورد، صفــت »مفیــد/ مضــر« ب غــذای لذی

ک عقلی« اســت. در نتیجــه، در نظام فکری  ایجــاد می‌کنــد، یعنــی میلــی که منشــأ آن »عقــل/ ادرا

کــه مضــر نباشــد، معنــا نــدارد. در مقابــل، نوشــیدن یــک  فلســفی، اجتنــاب از خــوردن غــذای لذیــذ 

کــه ســودی بــرای انســان نداشــته باشــد، بی‌معناســت. همیشــه پــای یــک  کــی بدمــزه  مایــع خورا

نــوع »میــل« در میــان اســت! خــواه طبعــی باشــد یــا عقلــی.

استاد فیاضی در تعلیقات نهایة الحکمة در این باره می‌نویسد:

ــن؟ق؟
ّ

كمــا صــرّح بذلــك صــدر المتأل  »المــراد مــن الإرادة هنــا هــو العــزم و الإجمــاع و القصــد، 

 في الأسفار ج4، ص114-113. ... 

 الكلام هنا:
ّ

ى ليس ‏شيء منها محل و للإرادة إطلاقات أخر

 مــن المعــى 
ً
منهــا: الإرادة بمعــى الحــبّ و الرغبــة. و يقابلهــا الكراهــة. و هــذا المعــى أعــمّ مــوردا

الأوّل. ...

نســان،  و منهــا: الإرادة بمعــى الميــل و الرغبــة إلى مــا يوافــق العقــل. و هــي مــن خــواصّ الإ



75 گفتار سوم: »اختیار« و »فعل اختیاری« نزد فیلسوفان مسلمان 

كمــا أنّ الشــهوة و الغضــب  كالعقــل، فهــي داعيــة إنســانيّة، تدعــو إلى مــا ينفــع في المــآل، 

كمــا  دواعٍ حيوانيّــة، تدعــوان إلى مــا ينفــع في الحــال. و هــذا المعــى أخــصّ مــن المعــى الثــاني 

 مــن الأوّل.
ً
ــا أخــصّ مــوردا أنّ

نتخــاب العمــيّ، أعــي إعمــال النفــس قدرتهــا في الفعــل  و منهــا: الإرادة بمعــى الاختيــار و الا

أو التــرك. و هــذه هــي الــي تكــون مــن صفــات الفعــل«.

کیــف نفســانی( مــراد از »اراده« عــزم، اجمــاع و قصــد اســت، همان‌طــور  »در اینجــا )بحــث 

کــرده اســت. کــه صدرالمتألهیــن در اســفار، ج4، صــص113-114 بــدان تصریــح 

که در اینجا مدّ نظر نیست. و برای اراده معانی دیگری است 

کــه بــا »کراهــت« تقابــل دارد. ایــن معنــا  یکــی از آنهــا اراده بــه معنــای محبــت و رغبــت اســت 

از معنــای نخســت، اعــم اســت. ...

یکــی دیگــر از معانــی اراده، میــل و  رغبــت »عقلــی« اســت و ایــن ماننــد خــود موهبــت عقــل، 

کــه او را بــه منفعــت حقیقــی  مختــصّ انســان اســت. ایــن میــل عقلــی، انگیــزۀ انســانی اســت 

کــه انســان  کــه شــهوت و غضــب انگیزه‌هایــی حیوانــی اســت  دعــوت می‌کنــد، همان‌طــور 

را بــه منفعت‌هــای محــال فرامی‌خوانــد. ایــن معنــا خاص‌تــر از معنــای اول و دوم اســت.

 یکی دیگر از معانی اراده، اختیار و انتخاب عملی است، یعنی اینکه انسان قدرت خودش 

کند و این یکی از صفات فعل است1«. در فعل و ترک را اِعمال 

کــه »اراده« در نظــام فکــری فلســفی، حقیقتــی اســت از ســنخ  بــه هــر روی، بــه نظــر می‌رســد 

گر در برخی عبارات هم اراده را مغایر با  کشش و معانی‌ای از این قبیل. ا  محبّت، شوق، میل، 

 »شــهوت« دانســته‌اند، مرادشــان از »شــهوت«، میــل طبعــی یــا حیوانــی بــوده اســت، یعنــی میلــی 

که سرمنشأ آن طبع، سرشت و _ به تعبیر فلسفی_  نفس حیوانی آدمی است.

1. یعنی انسان پیوسته اراده نمی‌کند، بلکه تنها در زمان انجام فعل، مرید می‌گردد.





77

هارم:  ار چ� �ت  گ�ف

�ۀ اسلامی لس�ف دا و اسن�ا�ن در �ف �ت خ� اعل�یّ او�ت �ف �ف �ت

درآمد
آثـار امثـال ]ابن‌سـینا و[ ملاصـدرا بحـث شـده اسـت و مرحـوم  کـه در  از مطالبـی  یکـی 

در  ابتـدا  ایشـان  اسـت.  انسـان«  و  خـدا  فاعلیـت  »تفـاوت  کرده‌انـد،  اشـاره  بـدان  نیـز  اسـتاد 

رسـالۀ المشـهدین ایـن بحـث را مطـرح کرده‌انـد و سـپس در دروس خـود عینـاً همـان مطالـب 

کـه بیـان شـفاهی ایشـان را تقریبـاً می‌تـوان ترجمـۀ  کردنـد، بـه طـوری  را بـه طـور شـفاهی بیـان 

عبـارات المشـهدین دانسـت. در ادامـه، عبـارات ایشـان را از نظـر می‌گذرانیـم:

یــن بمعــی »إن شــائا فعــا و  یــن مختارَ کونهمــا قادرَ ]1:[ »فالواجــب و الممکــن مشــترکان فی 

کانــت المشــیة فی الواجــب واجبــة و عدمهــا ممتنعــة و فی الممکــن  إن لم یشــائا لم یفعــا« و إن 

بالقیــاس إلی ذاتــه ممکنــة؛ ولکــن لا یخــی أنّ الواجــب و الممکــن یفترقــان فی فاعلتهیمــا مــن 

جهــات عدیــدة:

 بالقصــد بخلافــه تعــالی؛ فإنّــه تعــالی فاعــل بالرضــا 
ً
کــون الممکــن فاعــا لی:  و

ُ
الجهــة الأ

 
ً
ــد المحقّقــن مــن الحکمــاء تبعــا ــائیّین و بالتجــی عن ــد المشّ ــة عن ــد الإشــراقیّین و بالعنای عن

للصوفیــة و العرفــاء. ...

کــون الإرادة فینــا عبــارة عــن الشــوق المؤکّــد الــذی یحصــل عقیــب التصــوّر و  و الجهــة الثانیــة: 

؛ و هذا الشــوق المســمّی بـــ:»الإرادة« 
ً
 أو وهمیا

ً
 أو ظنّیــا

ً
 یقینیــا

ً
 قطعیــا

ً
التصدیــق بالفائــدة علمــا

ــة فی العضــات ... فظهــر أنّ الإرادة فینــا  و »العــزم« یوجــب أن تحــرّک القــوّة الفاعلــة المنبثّ



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی78

غیــر العلــم التصــوّریّ و غیــر الداعــی؛ و هــذا بخــاف الواجــب المتعــال. فــإنّ الإرادة فیــه تعــالی 

 بــل فــوق التمــام_  تکــون عــن الداعــی 
ً
_ لمــکان برائتــه مــن النقــص و الکثــرة و لکونــه تامّــا

و عــن علمــه الــذی هــو عــن ذاتــه. فإرادتــه و داعیــه و علمــه بذاتــه واحــدة. ... و انکشــف 

ــه. و  ــوی ذات ــح س ــار إلی مرجّ ــکان و افتق ــن دون إم ــة م ــوب و الفعلی ــون بالوج ــه تک أنّ قدرت

هــذا بخلافنــا، إذ القــدرة فینــا بالإمــکان و تحتــاج فی الفعلیــة و الوجــوب إلی وجــود مرجّحــات 

کــی تصیــر قدرتنــا بهــا فعلیــة.  و دواعٍ خارجــة عــن ذواتنــا، مرجحــة لأفعالنــا 

و بالجملــة: إنّ الفاعــل المختــار منّــا فاعــل بالتســخیر، إذ الدواعــی الحادثــة فینــا زائــدة عــی 

تفــاق غلــط، و التسلســل الــازم  ــا. فــإنّ البخــت و الا ذواتنــا و یحتــاج إلی مرجّــح خــارج عنّ

کــون الاختیــار باختیــار آخــر و الدواعــی و الإرادة بــداعٍ و إرادة أخــری باطــل، و حــدوث  مــن 

الحــادث بــا ســبب و علــة تامّــة ممتنــع؛ إذ الــیء مــا لم یجــب لم یوجــد وجــوده و لم ینســدّ 

 یلــزم الترجّــح بــا مرجّــح، و هــو 
ّ

تــه التامّــة لا یوجــد و إل
ّ
جمیــع أبــواب عدمــه بوجــود عل

ــا. و حیــث  ــة کیــون حــدوث الداعــی لأجــل أمــر خــارج عــن قدرتن ــع. فــا محال محــال و ممتن

هــا تنتهــی إلی علــة العلــل الواجــب بالــذات و هــو الله تعــالی، تکــون 
ّ
کل إن الأســباب و العلــل 

ــخیر. ...  ــون بالتس ــره و فاعل ون بأم ر
َ

ــخّ ــن مس ــالی. فنح ــخیره تع ــت تس ــا تح ــا بمبادیه افعالن

 بالنســبة إلی أشــیاء 
ّ

ــه تعــالی و دوام صنعــه و إیجــاده إل الجهــة الثالثــة: وجــوب أزلیــة أفعال

کالمکوّنــات المادّیــة، حیــث إنّــا تفتقــر فی الوجــود إلی مــادّة ســابقة  کیــون النقــص مــن قبلهــا 

و اســتعداد متقــدّم. و أمّــا فی مــا ســواها فــا یحتــاج إلی شیء ســوی الإرادة و العلــم الفعــیّ؛ و 

ــه أنّ واجــب الوجــود بالــذات واجــب الوجــود مــن جمیــع الجهــات، فعلمــه و 
ّ
قــد ثبــت فی محل

کســائر  هــا واجــب بالــذات. فالقــدرة فیــه تعــالی واجبــة و تکــون فیــه تعــالی 
ّ
کل إرادتــه و قدرتــه 

الصفــات بالوجــوب و الفعلیــة مــن دون إمــکان و لا افتقــار إلی مرجّــح ســوی ذاتــه المقدّســة. 

 أزلًا بلا مهلة 
ً
ومــا کمالهــا و تمامهــا یصــدر عنه الفعــل لز کاملــة واجبــة و لأجــل  فهــی فیــه تامّــة 

و تــراخٍ؛ إذ مــن الواضــح المحقّــق عنــد أهــل التحقیــق أنّ الــدوام و الأزلیــة لا یناقضــان القــدرة، 

بــل یؤکّدانهــا. ... و هــذا بخلافنــا حیــث إنّنــا فی إیجــاد أفعالنــا نحتــاج إلی أمــور خارجــة عــن 

ذواتنــا، حادثــة فینــا بعــد مــا لم تکــن. فمــا لم تحــدث تلــک الأمــور، کیــون صــدور العفــل عنّــا 



79 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

یــن إلی إیجــاد الفعــل.  . ... فبوجــود المبــادی فینــا نصیــر موجَبــن _ بالفتــح_  و مضطرّ
ً
ممتنعــا

کیــد و بالقــدرة   بالعلــم و الإرادة الــی هــی الشــوق الأ
ً
نعــم، حیــث إنّ الفعــل کیــون مســبوقا

ون و  یــن. فبالخقیقــة نحــن مســخّر الــی هــی القــوة لفاعلــه المنبثّــة فی العضــات، نکــون مختار

ون بالنظــر إلی المبــادی و الدواعــی الحادثــة ینــا بعللهــا المنیتهــة  موجَبــون _ بالفتــح_  و مضطــرّ

کونهــا مســبوقة بالعلــم و الإرادة  یــن بالنظــر إلی أفعالنــا لأجــل  کنّــا مختار إلی الله تعــالی، و إن 

یــن، و لمــکان حــدوث المبــادی فینــا  ون فی صــورة المختار و القــدرة. فنحــن بالحقیقــة مضطــرّ

. و هــذه علامــة ضعــف قدرتنــا و نقــص اختیارنــا بالقیــاس إلی 
ً
یجــب حــدوث الأفعــال أیضــا

قدرتــه تعــالی.

یــن فی أفعالنــا، أی یصــدق  یــن مختار کوننــا قادر ــص أنّنــا مــع الله تعــالی مشــترکون فی 
ّ
فتخل

کونــه   واحــد منّــا و مــن الله: »إن شــئنا فَعَلنــا و إن لم نشــأ لم نفعــل«، ولکنّــا فی 
ّ

کل فی حــقّ 

کوننــا فاعلــن بالقصــد و الداعــی الزائــد؛ و فی   عــی مذهــب التحقیــق و 
ّ

 بالتجــی
ً
فاعــا

 بإیجــاب أحــد ســواه_  
ً
کــون إرادتــه عــن ذاتــه _ فلهــذا لا کیــون تحــت تســخیر غیــره و لا موجَبــا

ین  ــخّر ــون مس ــذا_  نک ــا _ فله ــن ذاتن ــة ع ــل خارج ــة بعل ــا و حادث ــی ذواتن ــا ع ــون إرادتن ک و 

 نفارقــه 
ً
یــن. فنحــن فاعلــون بالتســخیر بخلافــه تعــالی. و أیضــا موجَبــن _ بالفتــح_  و مضطرّ

وم حــدوث أفعالنــا و هــی  کمــال قدرتــه، و لــز وم أزلیــة أفعالــه تعــالی و هــی علامــة  فی لــز
علامــة ضعــف قدرتنــا و نقصهــا«.1

کــه مــا مختاریــم. خــوب بــه چــه دلیــل؟ بــه دلیــل اینکــه فعل‌هــای  ]2:[ »حــال مــا می‌گوییــم 

اختیــاری مــا هــم مســبوق بــه علــم اســت، هــم تصــوّری و هــم تصدیقــی، و هــم مســبوق بــه 

ج از ذات مــن، شــوق  ســایر مبــادی خمســه اســت. بــه دنبــال تصــوّر و تصدیــق، داعــی خــار

کیــد می‌شــود و اراده پیــدا می‌کنــم. اراده بــه قــوۀ محرّکــۀ  ایجــاد می‌کنــد. ایــن شــوق، ا

ــا عــزم و اراده نباشــد، ممتنــع  کــن! و ایــن حرکــت ت کــه حرکــت  در عضــل فرمــان می‌دهــد 

کار انجــام می‌شــود.  کــه ... پیــدا شــد، بــر ســبیل حتــم و لــزوم و وجــوب،  اســت. لــذا اراده 

ایــن معیــار اختیاریــت فعــل مــن اســت. 

1. المشـهدین: 144-149. از آنجایـی کـه نقـل قـول ]2[ تقریبـاً معـادل فارسـی این عبارات اسـت، از ترجمۀ این 
عبـارات صرف‌نظـر کردیم.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی80

در خــدای متعــال هــم فعــل اختیــاری بــه همیــن معنــای »إن شــاءَ فَعَــلَ و إن لــم یَشَــأ 

ــدا  ــا و خ ــاری م ــل اختی ــن فع ــه بی ــت. البتّ ــادی در او نیس ــن مب ــی ای ــت، ول ــل« اس ــم یفع ل

از: عبارت‌انــد  کــه  اســت  تفاوت‌هایــی 

کیــد بــر آن می‌گــردد،  کــه منشــأ پیدایــش شــوق و تأ ج از ذات لازم اســت  • در مــا داعــی خــار

ــل داریــم،  ج از ذات وجــود نــدارد. مــا ناقص‌ایــم و احتیــاج بــه مکمِّ امّــا در خــدا داعــی خــار

ــا خــدای متعــال این‌طــور نیســت. در خــدا مشــیّت و اراده عیــن ذات اوینــد. ... ضمنــاً  امّ

کیــد را اراده می‌نامنــد. همچنیــن قــدرت حیوانــی در  کــه فلاســفه شــوق ا یادتــان باشــد 

کنــده( اســت و ماهیچه‌هــا  کــه در عضلــه منبــثّ )پرا تعریــف فلاســفه عبــارت اســت از قــوه‌ای 

ــدن را حرکــت می‌دهــد. خلاصــه اینکــه فــرق ]یکــم[ میــان  را تحریــک می‌کنــد و اعضــای ب

ج از ذات داریــم، ولــی  کــه مــا احتیــاج بــه داعــی خــار فعــل اختیــاری در مــا و خــدا ایــن اســت 

خــدا داعــی زائــد بــر ذات نمی‌خواهــد.

ج از اختیــار ماســت و بــه رشــتۀ علــل و معلــولات بــه علّةالعلــل  • آن داعــی زائــد بــر ذات، خــار

کــه خــدا باشــد، می‌رســد و چــون چنیــن اســت، مــا فاعــل بالتســخیر خواهیــم بــود؛ هرچنــد 

کــه طبــق تعریــف، نســبت بــه فعل‌هایمــان مختاریــم، ولــی ]در[ باطــن مطلــب، مســخّریم؛ 

کــه  کــه مســتند بــه خداینــد. بنابرایــن، مختاریّــت مــا بــه ایــن معناســت  مســخّر دواعــی 

فعلمــان مســبوق بــه اراده و مشــیّت اســت، ولــی در باطــن امــر از نظــر داعــی خارجــی، مــا 

مســخّریم. مســخّر خــدا و مضطرّیــم. بــه تعبیــر خــود حضــرات فلاســفه: »مــا مضطرّانــ‌ى 

ج از ذات  هســتیم در صــورت مختــاران«. مــا در باطــن امــر تحــت تســخیریم، زیــرا داعــی خــار

ــا خــدای  ــا بــه خــدای متعــال می‌رســد. امّ مــا مســتند بــه علــل و اســباب خــودش اســت ت

متعــال این‌طــور نیســت. چــون داعــی‌اش زائــد بــر ذات نیســت. او دیگــر تحــت تســخیر غیــر 

نیســت. ایــن هــم تفــاوت دوم.

کــه داعــی از ابتــدا بــا مــا نیســت و دوام هــم نــدارد. )مثــاً بنــده از  • فــرق ســوم ایــن اســت 

ابتــدای تولّــد شــوق بــه خــوردن بوقلمــون نداشــته‌ام، بلکــه بعــداً ایــن شــوق در مــن پیــدا 

شــده اســت.( امّــا در خــدای متعــال چــون علــم و اراده‌اش عیــن ذات اســت، فعلــش علــی 

کــه  الــدوام، مِــن الأزل إلــی الأبــد بایــد باشــد. لــذا فعــل خــدا ازلــی و ابــدی اســت، در حالــی 

فعــل اختیــاری مــا حــادث اســت. خــدا واجب‌الوجــود اســت و نتیجتــاً مــن جمیــع الجهــات 



81 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

واجــب اســت: واجب‌الحیــاة، واجــب‌الإرادة، واجب‌العلــم، واجب‌القــدرة و... . هرچــه از 

شــئون خــدای متعــال اســت، مثــل وجــودش واجــب اســت.

کــه خــدا واجــب‌الإرادة و واجب‌المشــیة شــد، پــس فعــل او هــم ازلًا بایــد باشــد. مهــم  حــال 

کمــال اســت، زیــرا فیــض خــدا دائمــاً می‌رســد.  اینکــه چنیــن حالتــی نقــص نیســت، بلکــه 

کتــاب، مقالــه، شــعر، نامــه، درس و... . ایــن زیــاد نوشــتن  مثــل اینکــه مــن دائمــاً بنویســم؛ 

کملیّــت  گــر مــن بتوانــم ده روز بنویســم، نشــانۀ ا کمــال مــن اســت نــه نقــص مــن. ا نشــانۀ 

گــر غیرمتناهــی بنویســم،  مــن اســت یــا اینکــه یــک مــاه دائمــاً بنویســم؟ مســلّماً یــک مــاه. ا

ــت فعــل حــقّ  ــه نشــانۀ نقــص بنــده. پــس ازلیّ ــود، ن ــت مــن خواهــد ب کملیّ ــاً نشــانۀ ا قطع

کملیّــت حــقّ متعــال اســت، نــه نشــانۀ نقــص. وقتــی علــم و اراده  کمــال و ا متعــال نشــانۀ 

کــه فعــل او هــم ازلــی اســت و ایــن ازلیــت، نشــانۀ  و مشــیّت خــدا ازلــی شــد، معلــوم اســت 

کملیــت حــقّ متعــال اســت. مطلــب، هــم بــر مــذاق اشــراق و هــم بــر مــذاق مشّــاء و هــم بــر  ا

ــت. ... ــور اس ــذاق رواق همین‌ط م

کــه اســتعداد اخذ  بنــاءً علــی هــذا، فعــل خــدا ازلــی اســت، مگــر بــرای آن دســته از مخلوقاتــی 

فیــض نداشــته باشــند یــا احتیــاج بــه شــرایطی داشــته باشــند، ماننــد ایجــاد اشــیاء مــادّی. 

امّــا عقــول و نفــوس فلکیــه، خلقتشــان ابداعــی و اختراعــی اســت، محتــاج مــادّه نیســتند، 

کــه نافهــم باشــند، چــون ازلیّــت فعــل را می‌بیننــد، خیــال  کســانی  فلــذا ازلــی می‌باشــند. 

کــه چنیــن نیســت: »إن شــاءَ فَعَــلَ  می‌کننــد خــدا مضطــر اســت و نمی‌توانــد نکنــد؛ در حالــی 

و إن لــم یَشَــأ لــم یفعــل«؛ نهایــت اینکــه مشــیّتش واجــب بالــذات اســت و عــدم مشــیّتش 

ممتنــع بالــذات اســت و صــدق قضیــۀ شــرطیه بــا وجــوب و امتنــاع طرفیــن می‌ســازد. بــه 

کــه می‌گوینــد: خــدای متعــال، مختــار در صــورت مضطــر می‌باشــد. ایــن  ایــن ترتیــب اســت 

کــه فعلــش ازلــی و ابــدی اســت، مضطــر بدانیــم. خیــر، خــدا  کــه خــدا را چــون  عوامانــه اســت 

ج از ذات داریــم و در اختیــار مــا نیســت. ایــن  کــه داعــی خــار مضطــر نیســت، مــا مضطریــم 
اســت ســه فــرق بیــن مــا و خــدا در افعــال اختیاریمــان«.1

کـه می‌تـوان آن را در قالـب پنـج تفـاوت هـم  کردنـد  در ایـن عبـارات، بـه سـه فـرق اشـاره 

1. درس نهم معارف: 9-7.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی82

کـرد: بیـان 

 نحوۀ صدق تعریف اختیار )کونُ الفاعل حیث إن شاءَ فَعَلَ و إن لم یَشَأ لم یفعل(؛

 لزوم وجود داعی خارج از ذات برای صدور فعل از انسان؛

 قِدَم فعل خداوند و حدوث فعل انسان؛

 نحوۀ فاعلیت انسان بالقصد است، اما خداوند فاعل بالقصد نیست؛

 انسـان بـه فعـل خـود مسـتکمل می‌گـردد، ولـی خداونـد تـامّ اسـت، بلکـه فـوق التمـام 

اسـت و اسـتکمال بـرای او معنـا نـدارد.

یم. در ادامه، به توضیح هریک از این تفاوت‌ها می‌پرداز

تفاوت اوّل: صدق تعریف اختیار
کـرده بودند،  کـه قـدرت و اختیـار را »صحّـة الفعـل و التـرک« تعریـف  مـان 

ّ
 بـر خالف متکل

گر بخواهـد کاری را انجام  فلاسـفه آن را این‌گونـه تعریـف کرده‌انـد: »بـودن فاعـل به طوری که ا

گـر نخواهد، انجـام ندهد«. ]ملاصدرا می‌نویسـد: دهـد، انجـام دهـد و ا

ين‏: أحدهمــا صحــة الفعــل و مقابلــه أعــي التــرک؛ و ثانيهمــا  يفَــن مشــهورَ »إنّ للقــدرة تعر
کــون الفاعــل في ذاتــه بحيــث إن شــاء فعــل و إن لم يشــأ لم يفعــل؛ و التفســير الأول للمتکلمــن 

و الثــاني للفلاســفة«.1

کاری« و دوم  »همانــا بــرای قــدرت دو تعریــف مشــهور هســت: یکــی »جــواز انجــام یــا تــرک 

گــر  کاری را انجــام دهــد، انجــام دهــد و ا گــر بخواهــد  کــه ا »بــودن ذات فاعــل بــه طــوری 

کلام و تفســیر دوم متعلّــق بــه اهــل فلســفه  نخواهــد، انجــام ندهــد«. تفســیر اوّل بیــان اهــل 

اســت«.[

کنـد و از آنجایـی  کـه ایـن قضیـۀ شـرطیه در او صـدق  بنابرایـن، آن فاعلـی مختـار اسـت 

کـه هـم خـدا و هـم  کـرد  کـه ایـن قضیـۀ شـرطیه بـر خـدا و انسـان صـادق اسـت، می‌تـوان ادّعـا 

انسـان فاعـل قـادر مختارنـد. 

1. الأسفار 6: 307.



83 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

کـه »نحـوۀ صدق« ایـن گزارۀ شـرطی بر خدا  کـه در اینجـا وجـود دارد، ایـن اسـت  نکتـه‌ای 

کـه از لحـاظ منطقـی،  کـرد  و انسـان یکسـان نیسـت. بـه عنـوان مقدّمـه بایسـتی خاطرنشـان 

کـذب قضیـۀ شـرطیه عبـارت اسـت از: شـرایط صـدق و 

قضیۀ شرطیهتالیمقدّمردیف
صادقصادقصادق)1(
کاذبکاذبصادق)2(
صادقصادقکاذب)3(
صادقکاذبکاذب)4(

بنابرایـن، قضیـۀ شـرطیه در سـه حالـت صـادق اسـت )نـه یـک حالـت(. فـرض بفرماییـد 

گـر فـردا هـوا آفتابی باشـد، به کوه خواهـم رفت«. با این اوصـاف، چهار حالت  مـن می‌گویـم: »ا

قابل فرض اسـت:

کوه بروم. 1( هوا آفتابی باشد و من به 

کوه نروم. 2( هوا آفتابی باشد و من به 

کوه بروم. 3( هوا آفتابی نباشد و من به 

کوه نروم. 4( هوا آفتابی نباشد و من به 

 این همان چهار حالتی است که در جدول آمده است. با دقّت در این چهار گزاره می‌توان 

بـدان عمـل  و  کـرده‌ام  را نقـض  کـه سـخن خـود  تنهـا در حالـت )2( اسـت  کـه مـن  فهمیـد 

گـر مـن طبـق سـه حالـت دیگـر عمـل کنـم، خالف قضیـۀ شـرطیه عمـل نکـرده‌ام.  ننمـوده‌ام. ا

گـر مقدّم کاذب باشـد، در هـر صورت، قضیۀ شـرطیه  کـه ا نکتـۀ دیگـر حائـز اهمیّـت ایـن اسـت 

صـادق خواهـد بـود )بنگریـد بـه: حالت‌هـای )3( و )4((.

که قدرت و اختیار با آن تعریف شده بود: یم  حال به سراغ قضیۀ شرطیه‌ای می‌رو

گر بخواهد، می‌کند؛ 1( ا

گر نخواهد نمی‌کند. 2( ا



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی84

گـزارۀ شـمارۀ )5( نیـز دربـارۀ خـدا مشـکلی نـدارد.  ایـن تعریـف در انسـان مشـکلی نـدارد. 

گـر بخواهیـم طبـق جـدول مذکـور  گـزارۀ )6( بـر خداسـت. ا تمـام بحـث بـر سـر نحـوۀ صـدق 

کل قضیـۀ شـرطیۀ شـمارۀ  کاذب اسـت،  کـه چـون مقـدّم قضیـه  گفـت  سـخن بگوییـم، بایـد 

گـر نخواهـد« دربـارۀ خـدا معنـا نـدارد. خداونـد  )6( بـر خـدا صـدق می‌کنـد؛ زیـرا عبـارت »ا

از  واجب‌الوجـود  و  می‌کنـد  »امـکان«  از  حکایـت  نخواهـد«  گـر  »ا جملـۀ  می‌خواهـد!  حتمـاً 

امـکان مبـرّا و منـزّه اسـت: »واجبُ‌الوجـودِ بالـذات واجـبٌ مـن جمیـع جهاتـه1«.)4( 

ملاصدرا می‌نویسد:

»فــإنّ الصحــة و الجــواز في الفعــل و مقابلــه مرجعهمــا الإمــکاني الــذاتي و قــد اســتحال عنــد 

 بــا عــدم 
ً
ک وجــودا الحکمــاء أن يتحقّــق في واجــب الوجــود و لا منــه، جهــةٌ إمکانيــةٌ، لأنّ هنــا

 بــا إمــکان و فعليــة بــا قــوة ... و أمــا عنــد مــن وحّــده و قدّســه عــن شــوائب الکثــرة 
ً
و وجوبــا

ــذات و  ــن ال ــر ب ــا تغاي ــه ب ــه بذات ــن ذات ــة ع ــود و الإفاض ــة بالج ــية المتعلق ــکان فالمش و الإم

المشــية لا في الواقــع و لا في الذهــن؛ فالــذات هــي المشــية و المشــية هــي الــذات ... فصــدق 

کــذا الشــرطية  القضيــة الشــرطية القائلــة: »إن شــاء فعــل« لا ينــافي وجــوب المقــدّم ... و 
2.»

ً
 ذاتيــا

ً
القائلــة: »إن لم يشــأ لم يفعــل« لا تنــافي اســتحالة المقــدّم امتناعــا

»صحّــت و جــواز در فعــل و تــرک )تعریــف متکلّمــان از قــدرت( بــه امــکان ذاتــی بــاز می‌گــردد؛ 

ــرا  ــد، چ ــق یاب ــود و از او تحقّ ــی در واجب‌الوج ــی امکان ــه جهت ک ــت  ــال اس ــا مح ــزد حکم و ن

کــه در آنجــا وجــودی بــدون عــدم، وجوبــی بــدون امــکان و فعلیتــی بــدون قــوه اســت. 

کثــرت و امــکان  کــه آمیختگــی بــا  کــه او را واحــد می‌دانــد و معتقــد اســت  کســی  امــا نــزد 

کــه متعلّــق بــه جــود و افاضــه اســت، عیــن ذات و بالــذات اســت،  منــزّه اســت، مشــیّتی 

بــدون اینکــه هیچ‌گونــه تغایــر عینــی یــا ذهنــی میــان ذات و مشــیّت باشــد. بنابرایــن، ذات 

1. »معنـى واجـب الوجـود بذاتـه أنّـه نفـس الواجبيـة، و أن وجـوده بالـذات، و أن كلّ صفـة مـن صفاتـه بالفعـل ليـس فيها 
قـوة و لا إمـكان و لا اسـتعداد«. التعلیقـات: 50. همچنیـن بنگریـد بـه: التعلیقات: 16؛ الأسـفار 1: 122 به بعد 
)فصـل 4: فـي أنّ الواجـب لذاتـه واجـبٌ مـن جميع جهاته‏(؛ نهایـة الحکمة: المرحلة الرابعـة: الفصل الرابع: 

فـي أنّ واجـب الوجـود بالـذات واجـب الوجود من جميـع الجهات.‏
2. الأسفار 6: 309.



85 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

کــه  همــان مشــیت و مشــیت همــان ذات اســت. ... در نتیجــه، صــدق قضیــۀ شــرطیه‌ای 

گــر بخواهــد می‌کنــد« بــا وجــوب مشــیت )شــاءَ( ســازگار اســت ... و همچنیــن  می‌گویــد: »ا

گــر نخواهــد نمی‌کنــد« بــا امتنــاع عــدم مشــیت )لــم یشــأ(  کــه می‌گویــد: »ا قضیــۀ شــرطیه‌ای 

ناســازگاری نــدارد«.

گفتـه شـد، ایـن اسـت: »صـدق قضیـۀ شـرطیه بـا وجـوب و امتنـاع  بیـان دیگـری از آنچـه 

گر مقدّم و تالی »ضروری‌الصدق« یا »ضروری‌الکذب« باشـند   طرفیـن صـادق اسـت« یعنـی ا

)حالت 1 و 4(، قضیۀ شرطیه صادق است.

نقد و بررسی
ایـن سـخن _ بـه تعبیـر مرحـوم اسـتاد_ سـحر در کلام اسـت، چـرا که اساسـاً قضیّۀ شـرطیّه 

کـه طرفینـش محتمـل و امکانـی باشـند. در بیـان دو مطلب که  در جایـی اسـتعمال می‌شـود 

گر...،  کاربردی ندارد. قالب قضیّۀ شـرطیّه یعنی »ا واجب یا ممتنع‌اند، دیگر قضیّۀ شـرطیّه 

گر  کـه پـای امـکان و احتمـال در میـان باشـد. مثاًل ا آن‌گاه...«. بـرای زمانـی وضـع شـده اسـت 

گـزاره ممکـن باشـد. حـال فرض  گـر تـو آب بخـوری، رفـع تشـنگی می‌شـود« هـر دو  می‌گوییـم »ا

گـر خورشـید امـروز طالـع شـود، هوا روشـن می‌گـردد«. این  کنیـد در وسـط ظهـر کسـی بگویـد: »ا

گـر« به کار نمی‌آیـد، زیرا خورشـید طالع و  اسـتعمال وجهـی نـدارد! بـرای بیـان ایـن حقیقـت »ا

هـوا روشـن شـده اسـت. در اینجـا بیـان مطلـب در قالب قضیّۀ شـرطیّه معنـی ندارد.

ــر اســـت،  ــه واجـــب، قطعـــی و لا یتغیّـ کـ ــدا  ــرای فعـــل خـ ــه بـ کـ ــه، بی‌معناســـت  در نتیجـ

بگوییـــم: »إن شـــاءَ فَعَـــلَ و إن لـــم یَشَـــأ لـــم یفعـــل«. بـــه تعبیـــر عامیانـــه، بیـــان مطلـــب بـــه ایـــن 

روش »یـــک بـــام و دو هواســـت!« یعنـــی از یـــک طـــرف اختیـــار را وجدانـــی یـــا نزدیـــک بـــه وجـــدان 

کرده‌انـــد و از طـــرف دیگـــر، نتوانســـته‌اند از واجب‌الفعـــل بـــودن خداونـــد بگذرنـــد.  معنـــا 

ــا قالـــب بی‌جانـــی ــرده‌ و تنهـ کـ ــرطیه قبـــض روح  ــۀ شـ ــه از قضیـ کـ ــده اســـت  ــن شـ ــه ایـ  نتیجـ

گذاشته‌اند.   باقی 

ـی_‌ معلولـی هـر 
ّ
ـی فلسـفی معنـی نـدارد. بنـا بـر ضـرورت عِل

ّ
گـر« در نظـام عِل اساسـاً لفـظ »ا



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی86

چیـز یـا واجـب اسـت یـا ممتنـع:

»الشیء ما لم یجب لم یوجَد، و ما لم یمتنع لم ینعدم«

کـــه باشـــد. از  ـــوده( اســـت  گـــر نیســـت، نمی‌توانســـته )محـــال ب ـــد باشـــد؛ و ا گـــر هســـت، بای ا

کنیـــد شـــما بـــه یـــک نفـــری  ی سلســـلۀ علیّـــت مشـــخّص اســـت. فـــرض  روز ازل، همـــه چیـــز رو

کســـی را بکشـــد. از طرفـــی  ــه  کـ ــد  ــتور هـــم داده‌ایـ ــیر هـــم داده‌ایـــد، دسـ ــول داده‌ایـــد، شمشـ پـ

گـــوش بکنـــی،  گـــر تـــو حـــرف مـــن را  کشـــته شـــود، می‌گوییـــد: »ا کـــه قـــرار اســـت  هـــم بـــه فـــردی 

ـــر« را  گ ـــن »ا ـــما ای ـــم«. ش ـــذاب می‌کن ـــو را ع ـــی، ت ـــوش نکن گ ـــر  گ ـــم«، »ا ـــت می‌کن ـــو محبّ ـــه ت ـــن ب م

ـــد، دســـتور شـــما هـــم واجب‌الإجـــراء اســـت  ـــه دســـتور خـــود را داده‌ای ک ـــی  می‌گوییـــد، در صورت

ـــه  ـــدر هـــم ب کشـــت؛ او هرق و هیـــچ تغییـــری هـــم نمی‌کنـــد. شـــما در هـــر صـــورت او را خواهیـــد 

کشـــته خواهـــد شـــد. در ایـــن صـــورت، جملـــۀ  کنـــد، بـــاز بـــه دســـت شـــما  شـــما ابـــراز ارادت 

شـــرطیۀ شـــما بی‌معنـــا خواهـــد بـــود.

تفاوت دوم: داعی خارج از ذات
کـه میـان فاعلیـت خـدا و انسـان وجـود دارد، در بحـث »داعـی« اسـت.  تفـاوت دیگـری 

کـه فلاسـفه  کـرد. پیشـتر بیـان شـد  کـه بایسـتی بـدان توجّـه  کلیـدواژه‌ای اسـت  لفـظ »داعـی« 

ترجیـح بال مرجّـح را محـال می‌داننـد و معتقدند که برای هر انتخابی یک مرجّح لازم اسـت. 

کاسـۀ آب، یکی  داعی همان مرجّح اسـت، یعنی آنچه باعث می‌شـود تا شـما مثلًا میان دو 

یشـۀ »د ع و«  که اسـم فاعل از ر کنی و دیگری را انتخاب نکنی. در واقع، »داعی«  را انتخاب 

کار  کـه در فارسـی فـراوان بـه  و بـه معنـای »دعوت‌کننـده« اسـت، معـادل واژۀ »انگیـزه« اسـت 

مـی‌رود. مثاًل داعـیِ مـن از نوشـیدن آب »رفـع عطش« اسـت.

کـه ترجیـح بال مرجّـح محال عقلی اسـت و قاعدۀ عقلی نیز اسـتثناء برنمی‌دارد،  از آنجـا 

کـه داعیِ انسـان خـارج از  هـم انسـان و هـم خـدا بـرای فعـل خـود مرجّـح دارنـد؛ بـا ایـن تفـاوت 

ذات او، ولـی داعـیِ خداونـد عیـن )خـود( ذات اوسـت. توضیح اینکه: گفته شـد که فلاسـفه 



87 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

مبـادی افعـال اختیـاری مـا را پنج چیـز می‌دانند:

 تصوّر؛

 تصدیق؛

 شوق؛

کید )اراده(؛  شوق ا

کندۀ در عضلات )قدرت(.  قوۀ پرا

پدیـد  مـا  در  اختیـاری  غیـر  و  اضطـراری  نحـو  بـه  مبـادی  ایـن  کـه  شـد  گفتـه  همچنیـن 

کـه وقتـی تصـوّر پدیـد آمـد، مبـادی افعـال یکـی پـس از دیگـری حاصـل  می‌آینـد؛ بـه طـوری 

کـه  می‌شـود و در نهایـت قـوای عضلانـی مـا تحریـک خواهنـد شـد. حـال سـؤال اینجاسـت 

کـه مـن »آب  آن تصـوّر اولیـه چگونـه در مـا ایجـاد می‌گـردد. بـه عنـوان مثـال، فـرض بفرماییـد 

کیـد در مـن پدیـد  نوشـیدن« را تصـوّر می‌کنـم، فایـده‌اش را تصدیـق می‌نمایـم، شـوق و شـوق ا

می‌آیـد، عضالت مـن تحریـک می‌شـود و مـن آب را می‌نوشـم. 

که تصوّر آب‌نوشـیدن در من حادث  + می‌پرسـیم: »در نقطۀ آغاز، چه چیزی باعث شـد 

شود؟«

_  پاسخ خواهید داد: »تشنگی«. 

که تشنه شدید؟«  کلام می‌کنیم و می‌گوییم: »چه شد  + نقل 

گرم بود«. گفت: »هوا  _  خواهید 

گرم بود؟« + »چرا هوا 

گرم شده بود«. _  »خورشید می‌تابید و بر اثر نور و حرارت خورشید، هوا 

+ »چرا خورشید نور و حرارت دارد؟«

_  »زیرا خداوند خاصیت نورانیت و سوزانندگی را در او قرار داده بود«.

بدیـن ترتیـب، آب‌نوشـیدن شـما مسـتند بـه خداوند می‌گـردد. جز این هم نمی‌تـوان انتظار 

کـه خداونـد علةالعلـل اسـت و سلسـلۀ علـل بـه او ختـم و منتهـی می‌گـردد.  نداشـت، چـرا 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی88

]ملاصـدرا می‌نویسـد: 

 عنــه؛ ‏بــل 
ً
 ليــس صــادرا

ً
يــد مثــا »ليــس في الوجــود فعــل إلا و هــو فعلــه، لا بمعــى أنّ فعــل ز

يــد مــع أنــه فعلــه بالحقيقــة دون المجــاز، فهــو فعــل الله بالحقيقــة«. 1  بمعــى أنّ فعــل ز

کــه فعــل زیــد از  ــه بــدان معنــا  »هیــچ فعلــی در وجــود نیســت، مگــر اینکــه فعــل اوســت، ن

کــه فعــل زیــد، حقیقتــاً فعــل  کــه: در عیــن حــال  او صــادر نشــده اســت! بلکــه بــدان معنــا 

اوســت، حقیقتــاً فعــل خــدا هــم هســت«.

علامه طباطبایی نیز می‌نویسد:

ــة توجــب وجــوده و 
ّ
 و بقــاء إلى عل

ً
ــا  و هــو محتــاج في وجــوده حدوث

ّ
»فمــا مــن موجــود ممکــن إل

ــةٌ لذلــک 
ّ
ــةِ الــي‏ء عل

ّ
ــةُ عل

ّ
توجــده، واجبــة بالــذات أو منتهيــة إلى الواجــب بالــذات، و عل

 و 
ّ

يــة إل الــي‏ء. فمــا مــن ‏شيء ممکــن موجــود ســوى الواجــب بالــذات حــىّ الأفعــال الاختيار

هــو فعــل الواجــب بالــذات معلــول لــه؛ بــا واســطة أو بواســطة أو وســائط«.2 

کــه  »هیــچ موجــود ممکنــی نیســت، مگــر آنکــه در پیدایــش و بقایــش بــه علّتــی نیــاز دارد 

کــه خــود، ]ممکــن نباشــد[ و  گردانــد و او را وجــود ببخشــد، علّتــی  وجــودش را واجــب 

گــردد؛ و علــت و علــت یــک چیــز، ]بــه  واجب‌الــذات باشــد یــا اینکــه بــه واجب‌الــذات منتهــی 

نحــوی[ علــت آن چیــز اســت. بنابرایــن، هیــچ ممکــن موجــودی، حتــی افعــال اختیــاری، 

ــذات اســت«.[ ــا بی‌واســطه فعــل و معلــول واجــب بال نیســت، مگــر اینکــه باواســطه ی

گـر از شـما بپرسـند: »چـرا آب نوشـیدید؟« بایـد بگوییـد: »چـون خدا خواسـت.  بنابرایـن، ا

ق گرفته بـود، من مجبور 
ّ
کـه خواسـت خـدا بـه نورانیـت و سـوزانندگی خورشـید تعل از آنجایـی 

کـه در اینجـا بـدان اشـاره  شـدم آب بنوشـم«. در اینجـا فلاسـفه بـه مطلبـی اسـتناد می‌کننـد 

گفته نماند، فلاسـفه ضمن قبول صحّت اسـتناد فعل انسـان به خداوند، معتقدند  1. همان: 373-374. نا
یسـد: »... أنّ انتسـاب الفعـل إلـى الواجـب  کـه چنیـن اعتقـادی بـه جبـر نمی‌انجامـد. علامـۀ طباطبایـی می‌نو
تعالـى بالإيجـاد لا ينافـي انتسـابه إلـى غيـره مـن الوسـائط و الانتسـاب طولي لا عرضي‏: ... انتسـاب ایجـاد فعل به 
ینـد، منافـات نـدارد، چـرا کـه ایـن انتسـاب، طولـی  واجـب متعـال بـا انتسـاب آن بـه واسـطه‌هایی کـه غیـر او

اسـت نـه عرضـی«. )نهایـة الحکمة: 304(
2. نهایة الحکمة: 301.



89 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

می‌کنیـم و در فصـول آینـده، آن را تفصیـل خواهیـم داد: 

 ما بالعَرَض لا بدّ و أن ينتهي إلى ما بالذّات‏«.
ُّ

»کل

ات« ختـم ‌شـود. ارادۀ مـا »بالعـرَض« اسـت، یعنـی 
ّ

هـر »مـا بالعـرض« بایسـتی بـه »مـا بالـذ

کـه همانـا  ذاتـیِ مـا نیسـت. بنابرایـن، ایـن ارادۀ غیـر ذاتـی بایـد بـه یـک ارادۀ ذاتـی ختـم شـود 

ارادۀ ذاتـی ازلـی حـقّ متعـال باشـد.1 بـرای تقریب به ذهـن، می‌توان مثال چربـی و روغن را زد. 

چربـیِ ظـرف از غـذا، چربـی غـذا از روغـن و چربـی روغـن بـرای خـود اوسـت. در واقـع، چربـی 

ظـرف و غـذا عرضـی، و چربـی روغـن ذاتـی اسـت.

ــدأ  ــتین« مبـ ــدن »نخسـ ــد آمـ ــم، پدیـ کردیـ ــاره  ــدان اشـ ــز بـ ــتر نیـ ــه پیشـ کـ ــری  ــرورت دیگـ ضـ

کـــه وقتـــی تصـــوّر ایجـــاد شـــد، ســـایر مبـــادی  فعـــل اختیـــاری اســـت. در بخـــش قبـــل دیدیـــم 

مسلســـل‌وار در مـــا ایجـــاد خواهنـــد شـــد، بـــدون اینکـــه مـــا اختیـــاری در ایجـــاد آنهـــا داشـــته 

ـــا  ـــه در اینج ک ـــری  ـــؤال دیگ ـــود. س ـــراری ب ـــکل اضط ـــه ش ـــل ب ـــدور فع ـــز ص ـــۀ آن نی ـــیم. نتیج باش

ـــر  ـــراً از نظ ـــت؟ ظاه ـــراری اس ـــز اضط ـــدأ اوّل نی ـــاد مب ـــا ایج ـــت: آی ـــن اس ـــرد، ای ک ـــرح  ـــوان مط می‌ت

فلاســـفه همین‌طـــور اســـت.

اینجـا مشـکل بعـدی پدیـد می‌آیـد: »انتسـاب فعـل انسـان بـه خـدا«. مثـال »عطـش« و »آب 

که از ایجاد صورت تا صدور فعل تماماً اضطراری  ید. دیدیم  نوشـیدن« را دوباره به خاطر آور

بـود. حـال می‌توان پرسـید: 

که این صورت در شما ایجاد شد و مابقی مبادی در پی آن آمد؟« ]1:[ »چه شد 

به عبارت دیگر: 

که صورت آب‌نوشیدن در شما پدید آمد؟« ]1*:[ »چه شد 

پاسخ روشن است: 

]2:[ »ما تشنه بودیم«.

1. بنگرید به الأسفار 6: 388 به بعد.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی90

سؤال دیگر:

کرد؟« ]3:[ »چه چیزی شما را تشنه 

مثلًا پاسخ خواهید داد:

]4:[ »حرارت نور خورشید«.

سؤال آخر: 

گرمازا قرار داد؟« کسی خورشید را حَرور و  ]5:[ »چه 

پاسخ این سؤال نیز روشن است:

]6:[ »خداوند« ]یا »ارادۀ خداوند«[.

گرمـازا قـرار داد و  بنابرایـن، ارادۀ شـما بـه ارادۀ خداونـد ختـم شـد. خداونـد خورشـید را 

علـل، یکـی پـس از دیگـری، در پـی هـم پدیـد آمدنـد و فعـل »آب نوشـیدن« از شـما صادر شـد.

کوشـیده اسـت تـا بـدان  کـرده و  کتـاب الأسـفار الأربعـة ایـن شـبهه را مطـرح  ملاصـدرا در 

ی معضـل را این‌گونـه مطـرح می‌کنـد: پاسـخ دهـد. و

كانَـت واردةً عليـه مِـن خـارجٍ بأسـبابٍ و علـلٍ منتهيـةٍ إلى  نسـانيّةَ إذا  »و منهـا: أنّ الإرادةَ الإ

 
ً
 يَـرِد؛ فـكانَ العبـدُ مُلجَئـا

َ
ـقِ، سـواءً أرادَهـا العبـدُ أم ل

ُ
الإرادةِ القديمـةِ، فكانَـت واجبـةُ التّحقّ

2.»1>
ݩݩ
٭ هݩُ ءَ اللّٰ

ٓ
اٰ َ�ش �نْ �ی

َ
 ا

اݦݦݩݩٰݠٓ
ّ
ءُو�نَ اِل

ٓ
اٰ �ش

تـه إليهـا المشـيّةُ الواجبيّـةُ الإلهيّـةُ >وَماٰ �تَ
َ
لَجأ

َ
 في إرادتِـه أ

ً
مضطـرّا

و  اســباب  وســیلۀ  بــه  و  ج  خــار از  انســانی  ارادۀ  وقتــی  اســت:  ایــن  شــبهات  از  »یکــی 

کــه بــه ارادۀ قدیــم ]خداونــد[ منتهــی می‌گــردد، بــر او وارد شــد، تحقّــق فعــل او  علت‌هایــی 

کنــد یــا نکنــد. در نتیجــه، بنــده مجبــور و مضطــر  ضــروری می‌شــود؛ حــال بنــده آن را اراده 

کــه مشــیّت واجب‌الوجــودیِ الهــی او را بــه ایــن  در ارادۀ خــودش خواهــد بــود، بــه طــوری 

نقطــۀ اجبــار خواهــد رســاند: >و نمی‌خواهیــد، مگــر آنچــه را خــدا می‌خواهــد.<«

که احدی  سپس او از قول استادش ]که احتمالًا مرحوم میرداماد؟رح؟ باشد،[ نقل می‌کند 

1. الإنسان: 30.
2. الأسفار 6: 388.



91 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

 از سـابقین و لاحقیـن )فیلسـوفان قدیـم و جدیـد( بـه ایـن شـبهه نتوانسـته اسـت پاسـخ دهد! 

کـه گذشـت _ ارتبـاط میـان مبـادی افعـال ضروری اسـت: زیـرا _  همان‌طـور 

نســانِ إلى أن   و الأســبابُ المترتّبــةُ المتأدّيــةُ بالإ
ُ

»و الوجــهُ في ذلــك أنّــه إذا انســاقَتِ العلــل

ــدَ هيجــانُ 
َ

كّ قٌ إليــه لا محالــة. فــإذا تأ  مّــا، انبعــثَ لــه تشــوُّ
ً
 و يعتقــدُ فيــه خيــرا

ً
رُ فعــا يَتَصَــوَّ

ــزازَ العضــاتِ و الأعضــاءِ  ــوامُ الإرادةِ المســتوجبةِ اهت ــهِ، تََّ ق الشــوقِ و اســتَتََّ نصــابُ إجماعِ
ــةِ«.1 يَّ الأدَو

کــه علــل و اســباب پی‌درپــی، انســان  ح‌شــدن آن ]شــبهه[ ایــن اســت: زمانــی  »و علّــت مطر

کنــد و بــه وجــود خیــری در آن معتقــد شــود  کــه فعــل را تصــوّر  ــه ایــن نقطــه رســاندند  را ب

گزیــر، شــوقی بــه ســوی آن فعــل در او ایجــاد  کنــد(، نا )= وجــود خیــر را در آن تصدیــق 

کیــد و شــدید شــد و بــه یــک حــدّ نصــاب رســید، اراده‌ای  کــه آن شــوق، ا می‌گــردد؛ و زمانــی 

کــه مســتلزم بــالا رفتــن عضــات و اعضــاء ابزارگونــه اســت«. گرفــت  شــکل خواهــد 

کامـــاً به قـــوّت این شـــبهه واقف بـــوده و به  کـــه اســـتاد جنـــاب ملاصـــدرا نیز  می‌بینیـــد 

کـــه نتوانند بـــه این شـــبهه پاســـخ دهند. بـــه نظر  ســـابقین و لاحقیـــن حـــق مـــی‌داده اســـت 

که ملاصدرا یا دانشـــمند دیگری بتواند به این شـــبهه پاســـخ دهد. نتیجۀ قطعی  نمی‌رســـد 

 این مبانی جبر است و لا غیر. 

 خلاصـه آنکـه: مـا بـرای انتخـاب به مرجّح یا داعی‌ نیازمندیـم. این داعی و مرجّح، خارج 

از ذات ماسـت و بـه سرسلسـلۀ علـل یعنـی خداونـد ختـم می‌شـود. بـه عالوه، اراده در مـا 

نوعـی شـوق و انفعـال اسـت. بنابرایـن، مـا در افعال خـود محتاج دواعی و منفعـل از آنهاییم. 

کـه احتیـاج و انفعـال در خداونـد راه ندارد، مرجّح فعل خداوند، داعی خارج از ذات  از آنجـا 

نیسـت، بلکـه خود اوسـت.

]ابن سینا در این باره می‌نویسد:

 أنّ مشــيئة الأول تســتحيل أن تکــون بالإمــکان؛ 
ّ

ــق بالمشــيئة، إل
ّ
]1:[ »و القــدرة لا محالــة تتعل

1. همان: 389.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی92

ک وجــوب فقــط. فهــو يفعــل إذا  ک دواعٍ مختلفــة و لا قســر و لا قهــر، بــل هنــا إذ ليــس هنــا
شــاء«.1

کنــد )بــا مشــیّت تفســیر شــود(. تنهــا نکتــه‌ای  گزیــر، قــدرت بایــد بــه مشــیّت تعلّــق پیــدا  »نا

کــه محــال اســت مشــیّت ]مبــدأ[ اوّل ]یعنــی خــدا[  کــه بایــد بــدان توجّــه داشــت، ایــن اســت 

کــه آنجــا داعی‌هــای مختلفــی نیســت، اجبــار و فشــاری نیســت؛ بلکــه  بالإمــکان باشــد؛ چــرا 

کاری را بخواهــد، انجــام می‌دهــد«. تنهــا وجــوب اســت. بنابرایــن، او هــرگاه 

کان کذلک،  ]2:[ »الإرادة فينــا لا تکــون لذاتنــا بــل خارجــة عنّــا واردة علينــا من خــارج. و إذا 
ک عقــى و حرکــة، تکــون بالقــوة لا  فجميــع مــا يکــون لنــا مــن إرادة و مشــيئة و فعــل و إدرا
بالفعــل، و يحتــاج إلى ســبب معــنِّ مخصّــص يخــرج أحــد الطرفــن إلى الفعــل ... نحــن إذا 
ــه  ــل عن ــا فننفع ئم لن ــا تلــک الإرادة بعــد أن نتصــوّر الــ‏ىء المــا ــا تکــون لن ــا شــيئا فإنم أردن
ى لنحصّلــه. فتکــون  أى نلتــذّ بــه، فتنبعــث منّــا إرادة لــه أو شــهوة، ثم تنبعــث منّــا إرادة أخــر
نــه  ى لا تکــون لــه بســبب، لأ الإرادة واردة علينــا مــن خــارج، و يکــون لــه ســبب. و إرادة البــار
لا ينفعــل عــن ‏شىء و لا يکــون لــه غــرض فى ‏شىء، بــل يکــون الســبب فى إرادتــه ذاتــه، و لا 

يکــون فيــه إمــکان إرادة أو إمــکان مشــيئة«.2

ج وارد می‌شــود. زمانــی  »اراده در مــا ذاتــی نیســت، بلکــه خارجــی از ماســت و بــر مــا از خــار

ک عقلــی و حرکــت مــا بالقــوة خواهــد  کــه این‌گونــه شــد، تمــام اراده و مشــیّت و فعــل و ادرا

کنــد و تخصیــص دهــد  کــه یــک طــرف را تعییــن  بــود نــه بالفعــل، و بــه ســببی نیــاز دارد 

ــزی را اراده  ــی چی ــا وقت ــد( ... م کن ــی  ــل خارج ــه فع ــل ب ــاند )تبدی ــت برس ــام فعلی ــه مق و ب

کــه خوشــایند ماســت و مــا از آن منفعــل  می‌کنیــم، ایــن ارادۀ مــا پــس از تصــوّر چیــزی اســت 

می‌شــویم، یعنــی لــذّت می‌بریــم. ســپس بــر اثــر آن، اراده یــا میلــی در مــا پدیــد می‌آیــد، 

ســپس ارادۀ دیگــری در مــا پدیــد می‌آیــد تــا آن فعــل را تحقّــق ببخشــیم. در نتیجــه، اراده 

ج بــر مــا وارد می‌گــردد و بــه ســببی ]در مــا[ ایجــاد می‌گــردد. امّــا ارادۀ خداونــد بــه  از خــار

ســببی نیســت، زیــرا او از چیــزی منفعــل نمی‌گــردد و غرضــی )هــدف فاعلــی( نــدارد، بلکــه 

1. التعلیقات: 20.
2. همان: 22.



93 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

امــکان مشــیّت  یــا  امکانــی(  )ارادۀ  اراده  امــکان  او  اســت و در  اراده‌اش خــودش  ســبب 

)مشــیّت امکانــی( وجــود نــدارد«.[

ملاصدرا می‌نویسد:

منــا نحــو تحصيلــه أنّــا نتصــوره أولًا و نصــدّق  کلتنا فيمــا أردنــا فعلــه أو هََ »و قــد مــى أنّ شــا

ــدة  ــاءً و مَمِ ــرات أو ثن ــن الخي ــا م  مّ
ً
ــرا ــا أو خي ــة مّ ــه منفع ــأنّ في ــا ... ب ــدة إلين ــه العائ بفائدت

عائــدة إلى جوهــر ذاتنــا أو إلى قــوة مــن قوانــا. فينبعــث مــن ذلــک العلــم التصــوري و ذلــک 

الحکــم التصديــي شــوق إليــه. فــإذا قَــوِي الشــوق النفســاني و اشــتدّ، اهتــزّت القــوة الإراديــة 

 القــوة المحرکــة 
ً
و حصلــت الإرادةُ المســماة بـ:»الإجمــاع« ... و بالجملــة فينبعــث منهمــا جميعــا

الــي في العضــات فتحرّکهــا ... فيحصــل المــراد. فهــذه المبــادي فينــا متعــدّدة في أفعالنــا 

الخارجيــة.

نفعـــال و   مـــن الکثـــرة و الداعيـــة الخارجيـــة و الا
ّ

کـــره_  فذاتـــه أجـــل  ذ
ّ

فأمّـــا القيـــوم _ جـــل

الابتهـــاج بمـــا وراء ذاتـــه، لأنّـــه نهاية المـــآرب و المطالـــب و ليس له شـــوق. ... يترشّـــح منه 

 حصـــول ســـائر الخيـــرات و الابتهاجـــات على ســـبيل الفعـــل و الإبـــداع و الإفاضـــة، لا على 
نفعال«.1 کلة الا شا

کــه بــرای بــه دســت  کــه اراده می‌کنیــم یــا چیــزی  کلۀ مــا دربــارۀ فعلــی  کــه شــا »گذشــت 

کــه ابتــدا آن را تصــوّر می‌کنیــم، ســپس  گونــه‌ای اســت  آوردن آن همّــت می‌کنیــم، بــه 

کــه بــه مــا بــاز می‌گــردد، تصدیــق می‌کنیــم ... بــه اینکــه در آن ]فعــل[ ســودی  فائــدۀ آن را 

یــا خیــری بــرای مــا هســت ... یــا تعریــف و تمجیــدی بــرای مــا یــا قــوه‌ای از قــوای مــا هســت. 

کار حاصــل می‌گــردد. پــس  پــس از ایــن علــم تصــوّری و حکــم تصدیقــی، شــوقی بــرای آن 

ــه  ک ــد  ــد می‌آی ــا پدی ــوۀ ارادی در م ــود، ق ــدید ش ــوی و ش ــانی ق ــوق نفس ــن ش ــه ای ک ــی  زمان

»اجمــاع« نــام دارد ... و خلاصــه آنکــه: از آن دو )علــم و اراده( قــوۀ محرّکــه‌ای در عضــات 

کــه آنهــا را بــه حرکــت درمــی‌آورد. ... پــس مــراد )فعــل( حاصــل می‌گــردد.  پدیــد می‌آیــد 

بنابرایــن، ایــن مبــادی در افعــال خارجــی مــا متعدّدنــد.

1. الأسفار 6: 355-354.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی94

کثــرت، داعی خارجی،  کــه یــادش بــزرگ باد_  ذاتش اجلّ از ]انتســاب[  امــا ]خــدای[ قیّــوم _ 

کــه بالاتریــن مقصودهــا و آرزوهاســت و بــرای  ج از ذات اســت، چــرا  انفعــال و ابتهاجــی خــار

او شــوقی ]متصــوّر[ نیســت. ... ســایر خیــرات و ابتهاجــات از او بــه صــورت فعــل، ابــداع و 

افاضــه صــادر می‌گــردد، نــه بــه نحــو انفعــال«.

ـت فاعلـی اشـیاء اسـت و هـم 
ّ
کـه خداونـد، هـم عل گفـت  در تفصیـل ایـن مطلـب بایـد 

ـت فاعلـی‌ام و »رفع عطـش« علت غایی. 
ّ
ـت غایـی آنهـا. در مثـال آب‌نوشـیدن، »مـن« عل

ّ
عل

کـه تشـنگی‌ام برطـرف شـود. حـال خداونـد مخلوقـی را  بـه عبـارت سـاده، مـن آب می‌نوشـم 

کرد تـا...«. خداوند غرض و داعی  خلـق می‌کنـد. مـا نمی‌توانیـم بگوییـم: »خداوند او را خلق 

کـه باعـث شـود تـا غـرض و داعـی در او پدیـد بیایـد.  کـه احتیـاج و نیـازی نـدارد  نـدارد، چـرا 

گـر بـرای خـدا غـرض و داعـی قائـل شـویم، او را مسـخّر اغـراض و دواعـی کرده‌ایـم و  بـه عالوه، ا

گـر خداونـد داعـی و غـرض نـدارد،  کـه ا ایـن باطـل اسـت. در اینجـا ایـن مشـکل پیـش می‌آیـد 

پـس مرجّـح فعـل او چیسـت؟ زیـرا ترجیـح بال مرجّـح محـال اسـت. فلاسـفه چنیـن پاسـخ 

می‌دهنـد: خداونـد مرجّـح دارد، ولـی مرجّحـش خـارج از ذات نیسـت، بلکـه همـان ذات 

مقدّسـش اسـت. خداونـد خـودش را دوسـت دارد. علـم خداونـد بـه ذات مقدّسـش سـبب 

گـردد و »مبتهـج بالـذات« شـود. چـون خـودش را دوسـت دارد، در  می‌شـود تـا عاشـق خـودش 

نتیجـه، صـوادر خـودش را نیـز دوسـت دارد. بنابرایـن، آن ابتهـاجِ بـه ذات و بالـذات باعـث 

می‌شـود تـا او اشـیا را خلـق کنـد. بنابرایـن، فعل خداونـد، داعی و مرجّـح دارد که همان ذات 
ـت غایـی افعـال خود اسـت.1

ّ
ـت فاعلـی و هـم عل

ّ
خـودش باشـد. بـه عبـارت دیگـر، او هـم عل

ملاصدرا همچنین می‌نویسد:

کانــت نســبة المعلــول إليــه إمکانيــة مــن دون داعٍ و مقتــضٍ  »فالحاصــل أنّ المختــار مــى 

. ... فذلــک الداعي هو 
ً
کــون المســاوي راجحــا ، لامتنــاع 

ً
لصــدوره يکــون صــدوره عنــه ممتنعــا

کمــا في الواجــب تعــالى، لأنّــه تــامّ الفاعليــة. فلو  غايــة الإيجــاد؛ و هــو قــد يکــون نفــس الفاعــل 

گفت. 1. در آینده )دفتر دیگری از همین مجموعه(، دربارۀ نحوۀ فاعلیت خداوند سخن خواهیم 



95 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

 في الفاعليــة؛ و ســتعلم أنّــه مســبّب 
ً
احتــاج في فعلــه إلى معــى خــارج عــن ذاتــه لــکان ناقصــا

لى غيــر ذاتــه، إذ الغايــات و
َ
 أوّلًا لا يکــون لفعلــه غايــة أ

ً
 مــا يکــون فاعــا

ّ
کل  الأســباب، و 

کان لفعله غاية غير ذاته، فإن لم يستند وجودها إليه لکان   کسائر الأسباب تستند إليه. فلو 

ق الفــرض، و إن اســتند إليــه فالــکلام عائــد فيمــا هــو غايــة داعيــة لصــدور تلــک الغايــة   خــر

کونه غير ذاته تعالى. و هکذا حتى ينتهي إلى غاية هي عين ذاته.  وضة  المفر

ر لــک إن  ــه ســنقرّ ــه فاعــل لهــا؛ و بيــان ذلــک: أنّ کمــا هــو أنّ فذاتــه تعــالى غايــة للجميــع، 

ــه مصــدر لجميــع الأشــياء،  ــه، و ذات ــأنّ واجــب الوجــود أعظــم مبتهــج بذات شــاء الله تعــالى ب

کونهــا   مــن ابتهــج بــي‏ء ابتهــج بجميــع مــا يصــدر عــن ذلــک الــي‏ء، مــن حيــث 
ّ

کل و 

ــن  ــل م ــا، ب ــث ذواته ــن حي ــا م ــل ذواته ــياء لا لأج ــد الأش ي ــالى ير ــب تع ــه. فالواج ــادرة عن ص

ــة لــه في إيجــاد العــالم نفــس ذاتــه المقدســة. ...  حيــث إنّــا صــادرة عــن ذاتــه تعــالى. فالغاي
 و غايــة«.1

ً
فکانــت حينئــذٍ فاعــا

کــه نســبت معلــول بــه ]فاعــل[ مختــار امکانــی اســت و  »خلاصــۀ ســخن ایــن اســت: زمانــی 

کــدام از  کار نیســت، صــدور فعــل از آن فاعــل محــال اســت، زیــرا هیــچ  داعــی یــا مقتضــی در 

دو طــرفِ تســاوی بــر دیگــری رجحــان نــدارد. ... بنابرایــن، آن داعــی غایــت ایجــاد ]فعــل[ 

کــه دربــارۀ خــدا چنیــن اســت، چــرا  گاهــی خــود فاعــل اســت، همان‌طــور  اســت. آن غایــت 

ج از ذاتــش نیــاز داشــت، در  گــر او در فعلــش بــه چیــزی خــار کــه فاعلیــت او تــامّ اســت. پــس ا

کــه خواهــی دانســت، او مسبّب‌الأســباب  فاعلیــت خــودش ناقــص می‌شــد؛ و همان‌طــور 

کــه  کــه ذات او غایــت باشــد، چــرا  ولــی اســت 
َ
کــه انجــام می‌دهــد، ا اســت و بــرای هــر فعلــی 

گــر غایــت فعــل او  تمامــی غایــات ماننــد تمامــی اســباب بــه او منتهــی می‌گردنــد. بنابرایــن، ا

گــر وجــود آن غایــت بــه او )خــدا(  ج نیســت:[ ا چیــزی غیــر از خــودش باشــد، ]از دو حــال خــار

گــر  کــه معلــول خــدا نیســت( و ا کــه خــاف فــرض اســت )چیــزی پیــدا شــده  اســتناد نیابــد 

وجــودش مســتند بــه خــدا باشــد، می‌پرســیم: چــه چیــزی )داعــی‌ای( باعــث شــده اســت 

کنــد؟ همیــن رونــد ادامــه  کــه غایــت خــود قــرار داده اســت، خلــق  تــا خداونــد آن موجــود را 

کــه عیــن ذات اوســت. می‌یابــد تــا بــه غایتــی برســیم 

1. همان: 264-263.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی96

کــه فاعــل هــر چیــز اســت.  گونــه  بنابرایــن، ذات او تعالــی غایــت هــر چیــز اســت، همــان 

کــه خواهــی دانســت، واجب‌الوجــود بزرگتریــن مبتهــج بالــذات  توضیــح اینکــه: همان‌طــور 

کــه از چیــزی بــه ابتهــاج بیایــد )او را  کســی  اســت و ذاتــش مبــدأ همــه چیــز اســت. هــر 

کــه از محبــوب او صــادر شــده  دوســت بــدارد(، تمامــی صــوادرِ آن چیــز را، از آن جهــت 

اســت، دوســت خواهــد داشــت. پــس واجــب تعالــی اشــیاء را اراده می‌کنــد، امــا نــه از جهــت 

ــت او در ایجــاد  ــه از ذاتــش صــادر شــده‌اند. در نتیجــه، غای ک ذاتشــان، بلکــه از آن جهــت 

عالــم، خــود ذات مقدّســش خواهــد بــود. ... پــس در آن زمــان، ذاتــش هــم فاعــل اســت و 

هــم غایــت«.

ثمرات بحث 

یکم: خداوند، تنها فاعل مختار

کـه همـۀ فواعـل مختـار بـه جـز خداونـد، در حقیقـت  گفتـه شـد، نتیجـه می‌شـود  از آنچـه 

مضطرّنـد، زیـرا:

 محتاج و مسخّر دواعی‌اند؛

 مسخّر خداوندند.

 البتّه دلیل اوّل نیز به دلیل دوم بازمی‌گردد، زیرا دواعی با یک یا چند واسطه به علةالعلل 

کلام از بزرگان فلسفه نقل می‌شود.   می‌رسد. در ادامه، چند 

]ابن‌سینا می‌نویسد: 

ــاره إلى  ــح يخــرج اختي ــاج إلى مرجّ ــار فى العــرف هــو مــا يکــون بالقــوة، و يحت ــإنّ المخت ]1:[ »ف

 فى 
ً
ــارا ــا مخت ــار منّ ــه أو مــن خــارج. فيکــون المخت ــا داعٍ يدعــوه إلى ذلــک مــن ذات الفعــل، إمّ

يتــه‏«.1 حکــم مضطــرّ. و الأوّل فى اختيــاره لم يدعــه داعٍ إلى ذلــک، غيــر ذاتــه و خير

کــه او را از  کــه نیــاز بــه مرجّحــی دارد  »معنــای »مختــار« در عــرف، حقیقتــی »بالقــوّة« اســت 

کــه  ج ســازد و بــه حالــت فعــل در آورد. ایــن مرجّــح همــان داعــی اســت  حالــت اختیــار خــار

1. التعلیقات: 50.



97 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

کــدام از مــا مختــاری هســتیم در حکــم  می‌توانــد ذاتــی یــا خارجــی باشــد. بنابرایــن، هــر 

کــه هیچ‌گونــه داعــی او را ]بــه انجــام  گونــه‌ای اســت  مضطــرّ. و خداونــد در اختیــارش بــه 

فعلــی[ نمی‌خوانــد، مگــر ذات و خیریــت ]ذات[ش«.

ــو فى  ــا لا يخل ــار منّ ــاه أنّ المخت ــار«، و معن نســان مضطــرّ فى صــورة مخت ]2:[ »و قــد قيــل: »الإ

اختيــاره مــن داعٍ يدعــوه إلى فعــل ذلــک. ... فالمختــار بالحقيقــة هــو الــذي لا يدعــوه داعٍ إلى 
فعــل مــا يفعلــه«.1

که  گفتـــه می‌شـــود: »انســـان مضطـــری اســـت در صـــورت مختـــار«، بـــدان معنـــا  »گاهـــی 

که مـــا را به آن فعـــل بخواند، خالی  کـــه مختاریم، اختیارمـــان از یک داعی  هرکـــدام از مـــا 

که که هیچ‌گونه داعی او را به فعلی  کســـی اســـت   نیســـت. ... بنابراین، مختار حقیقی آن 

 انجام می‌دهد، نمی‌خواند«.

كان كان صــدور الأشــياء عنــه صدور، ما لو صــدر عن غيره  كان هــو الخيــر،   ]3:[ »فــالأول لّمــا 

  طلبه فيه الخير. فلمّا لم يختلف فيه الغاية و الفاعل، و كان صدور هذه الأشياء عنه لا لغاية 
كان بالحقيقة هو المختار. و إنّا لا يصحّ فينا الإختيار الحقي‏قي«.2 خارجة عن ذاته، 

کــه  »وقتــی خداونــد همــان خیــر اســت، صــدور اشــیا از او مســاوی اســت بــا صــدور چیــزی 

گــر از غیــر صــادر می‌شــد، آن غیــر بایــد غایــت خــود را خــدا قــرار مــی‌داد، زیــرا او از فعلــش  ا

کــه غایــت و فاعــل یکی اســت، صدور  طلــب خیــر داشــت و خیــر منحصــر در خداســت. حــال 

کــه حقیقتــاً مختــار اســت و اختیــار  ج از ذات نیســت، اوســت  ــرای غایتــی خــار اشــیا از او ب

حقیقــی در مــا صحّــت نــدارد«.[

ملاصدرا می‌نویسد:

کــرُه، و   ذ
َّ

 البــاري جــل
ّ

 بالاختيــارِ المحــضِ إل
ً
ــد فاعــا ِ

َ
]4:[ »و لــو نظــرتَ حــقَّ النظــرِ، لم ت

ــه«.3  ــا يفعَلونَ ــه فيم ون ل ر
َ

ــخّ ــرُه مس غي

1. همان: 51.
2. همان: 52-51.
3. الأسفار 2: 226.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی98

گــر بــه طــور شایســته بنگــری، فاعــل مختــار محــض نمی‌یابــی، مگــر خداونــد جــلّ  »و ا

ذکــرُه. و هرچــه غیــر او هســت، در آنچــه انجــام می‌دهــد، در تســخیر اوینــد«.

]5:[ »اعلــم أنّ النفــس فينــا و في ســائر الحيوانــات مضطــرّة في أفاعيلهــا و حرکاتهــا، لأنّ 

کفعــل الطبيعــة و حرکاتهــا؛ لأنّــا لا تتحقّــق و لا توجَــد لا  ية  أفاعيلهــا و حرکاتهــا تســخير

کالطبيعــة مســخّرة في الأفاعيــل و الحــرکات،  بحســب أغــراض و دواعٍ خارجيــة. فالنفــس منّــا 

ق بينهمــا أنّ النفــس شــاعرة بأغراضهــا و دواعيهــا، و الطبيعــة لا تشــعر بالدواعــي. ‏ لکــنّ الفــر

 في واجــبِ الوجــودِ وحــدَهُ؛ و غيــرُه 
ّ

يُّ لا يتحقّــقُ و لا يصــحُّ بالحقيقــةِ إل و الفعــل الاختيــار

کــذا نفــوس الحيوانــات  يــنَ ... و  يــنَ في صــورةِ المختار  مضطرّ
ّ

يــن لا يکونــونَ إل مــن المختار

الأرضيــة أنمــا تفعــل مــا تفعــل و تتحــرّک فيمــا تتحــرّک،  لا بمجــرد القــدرة بــل لأجــل الأغــراض 
 مختــارٍ غيــرِ الواجــبِ الأوّلِ مضطــرٌّ في اختيــارِه، مجبــورٌ في أفعالِــه‏«.1

ُّ
و الدواعــي. فــکل

کــه نفــس مــا و دیگــر حیوانــات در افعــال و حرکاتشــان مضطرّنــد. و حرکاتشــان  »بــدان 

کــه فعــل و حــرکات مــا تحقّــق و  ماننــد فعــل و حــرکات طبیعــی2 تســخیری اســت، چرا

وجــود نمی‌یابــد، مگــر بــه علّــت غرض‌هــا و داعی‌هــای خارجــی. بنابرایــن، نفــس مــا ماننــد 

کــه نفــس ]مــا[  طبیعــت یــک چیــز در افعــال و حرکاتــش مســخّر اســت، بــا ایــن تفــاوت 

گاهــی نســبت  گاه اســت، امّــا فاعــل طبیعــی فاقــد آ نســبت بــه غرض‌هــا و داعی‌هــای خــود آ

بــه دواعــی اســت. 

و فعـــل اختیـــاری محقّـــق نمی‌شـــود و ]اطلاقـــش[ صحّـــت نمی‌یابـــد، مگـــر تنهـــا در واجـــب 

 مختـــار ولـــی حقیقتـــاً مضطرّنـــد... همچنیـــن 
ً
الوجـــود؛ و فاعـــان مختـــار غیـــر از او، ظاهـــرا

ج نیســـت: افعـــال و  حیوانـــات زمینـــی ]کـــه انســـان نیـــز جـــزو آنهاســـت[، از یـــک حـــال خـــار

کـــه انجـــام می‌دهـــد، بـــه جهـــت قـــدرتِ تنهـــا نیســـت، بلکـــه بـــه دلیـــل وجـــود  حرکاتـــی را 

ــر موجـــود  ــر او وارد می‌شـــود.[ بنابرایـــن، هـ ج بـ ــار کـــه از خـ اهـــداف و انگیزه‌هایـــی ]اســـت 

مختـــاری غیـــر از واجـــب الوجـــود، در اختیـــار داشـــتنش مضطـــر و در افعالـــش مجبـــور 

اســـت«.

1. همان 6: 313-312.
گفت. 2. در ادامه، دربارۀ فعل و فاعل طبیعی سخن خواهیم 



99 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

]حاجی سبزواری می‌نویسد:

يــن، لأجــل  ون في صــورة مختار يــن مــن الممکنــات مضطــرّ أنّ المختار کمــا مــرّ   ...« ]:6[
بالدواعــي‏«.1 التســخير 

کــه ممکنــات مختــار، موجــودات مضطرّی‌انــد در ظاهــر مختــار،  گذشــت  کــه  »همان‌طــور 

کــه مســخّر دواعی‌انــد«.[ چــرا 

دوم: تنزّه خداوند از استکمال به فعل 

ــا  ــد برخــاف م کــه خداون ــد، آن اســت  ــی می‌گیرن کــه فلاســفه از ایــن مبان نتیجــۀ دومــی 

یــد. در آنجــا مــن  »مســتکمل بــه فعــل« خــود نمی‌گــردد. مثــال آب‌نوشــیدن را بــه خاطــر بیاور

تشــنه شــده بــودم و آن تشــنگی مبــادی افعــال را در مــن یکــی پــس از دیگــری پدیــد آورد تــا 

ــا آب را بنوشــم. آن »تشــنگی« عبــارت  گشــت ت اینکــه عضــات مــن تحریــک شــد و باعــث 

بــود از انفعــال و احتیــاج مــن. بنابرایــن، دواعــی و مرجّحــات مــا بــه انفعــالات و احتیاجــات مــا 

کمــال می‌کنیــم. بــه عنــوان مثــال،  کــه مــا فعــل را انجــام می‌دهیــم، طلــب  بازمی‌گــردد. وقتــی 

مــن گرفتــار نقــص »عطــش«ام و بعــد از نوشــیدن آب، ایــن نقــص و احتیــاج را از خودم برطرف 

کمــال می‌یابــم. فلاســفه چنیــن چیــزی را »اســتکمال« می‌نامنــد.  می‌کنــم و بــه یــک معنــا 

کــه اســتکمال بــرای خــدای بی‌نیــاز معنــا نــدارد. پیشــتر ایــن عبــارت ملاصــدرا را از  بدیهــی 

گذرانــده بودیــم: نظــر 

نفعــال و  ــة و الا ــة الخارجي ــرة و الداعي  مــن الکث
ّ

ــه أجــل ــره_  فذات ک  ذ
ّ

ــوم _ جــل ــا القي ]1:[ فأمّ

 الابتهــاج بمــا وراء ذاتــه، لأنّــه نهايــة المــآرب و المطالــب و ليــس لــه شــوق. حاشــاه عــن ذلــک 

، بــل هــو مبتهــج 
ً
کمــا علمــتَ مــرارا  و لا محبّــة بمــا ســواه و لا قصــد إلى تحصيــل ‏شيء عــادم لــه 

 بذاته لذاته. و يلزم من هذا الابتهاج و يترشّح منه حصول سائر الخيرات و الابتهاجات على 
تّصاف و الاستحصال«.2 نفعال و الا کلة الا سبيل الفعل و الإبداع و الإفاضة، لا على شا

رقی 1. 1. همان: 332: پاو
2. همان: 355-354.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی100

که خلق خداوند، از سر انفعال و احتیاج نیست،  سخن ملاصدرا در اینجا همین است 

کـه »فاعلیّـت« بـه  بلکـه از سـر فاعلیـت و ابـداع و افاضـه اسـت. البتّـه قباًل نیـز تذکّـر داده شـد 

کار بـرود و  ـی فلسـفی بی‌معناسـت، خـواه دربـارۀ خـدا بـه 
ّ
کلمـه در نظـام عل معنـای حقیقـی 

ی همیـن معنـا را بـا لفـظ »مسـتکمل« نیـز بیان کرده اسـت: خـواه دربـارۀ غیـر خـدا. و

 
ً
 بذاتــه مســتکملا

ً
کل الخيــرات و الکمــالات؛ فکيــف يکــون ناقصــا ]2:[ »... لأنّ ذاتــه مبــدأ 

ــزم  ــواه؛  فيل ــا س ــل لم ــه فاع ــره و إن ــن غي  م
ً
ــا ــون ‏ منفع ــر، فيک ــه تأثي ــر في ــون للغي ــره، فيک بغي

نفعــال، و هــو محــال‏«1 تعــدّد جهــيَ الفعــل و الا

ــص  ــه ناق ــس چگون ــت. پ ــالات اس کم ــرات و  ــی خی ــدأ تمام ــد( مب ــرا ذات او )خداون »... زی

کــه بدیــن وســیله غیــر در او تأثیــر بگــذارد و او از  بالــذّات و مســتکمل بالغیــر خواهــد بــود 

گــردد، حــال آنکــه او فاعــل )خالــق( غیــر از خــود اســت؟ و از ایــن ســخن دو  دیگــری منفعــل 

کثــرت را در ذات  کــه محــال اســت، ]زیــرا  جهــت فعــل و انفعــال در خــدا راه خواهــد یافــت 

ــد مــی‌آورد.[« وی پدی

 و فــوق التمــام، فبذاتــه البســيطة الحقّــة 
ً
 اسمــه فلکونــه في ذاتــه تامّــا

ّ
]3:[ »و أمــا الواجــب جــل

يفعــل مــا يفعــل، لا بمشــية زائــدة و لا بهمّــة عارضــة لازمــة أو مفارقــة. فهــو بمشــيته و علمــه و 

رضــاه و حکمتــه الــي هــي عــن ذاتــه يُفيــض الخيــر و يجــود النظــام و يصنــع الحکمــة، و هــذا 

وب الصنــع و الإفاضــة.  أتّم أنحــاء القــدرة و أفضــل ضــر

يــده و  کفعــل النــار في إحراقهــا و فعــل المــاء في تبر و ليــس يلــزم مــن ذلــک جبــر عليــه، 

فعــل الشــمس في إضاءتهــا، حيــث لا يکــون لمصــدر هــذه الأفاعيــل شــعور و لا مشــية و لا 

يــن  کذلــک حــال ســائر المختار ل مــن فواعلهــا، لأنّــا مســخّرات بأمــره ســبحانه؛ و  اســتقلا

 منهــم في إرادتــه مقهــور مجبــور مــن أجــل الدواعــي و المرجّحــات 
ً
کلا غيــر الله في أفعالهــم. فــإنّ 

مضطــرّ في الإرادات المنبعثــة عــن الأغــراض، مســتکمل بهــا«.2

1. همان: 134-133. 
یسـد: »و الواجـب تعالـى غنـيّ الـذات، له كلّ كمـال في الوجود،  2. همـان: 309-310. علامـۀ طباطبایـی نیـز می‌نو

فلا يسـتكمل بشـي‏ء مـن فعله.‏« )نهایـة الحکمة: 309(



101 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

فـــوق  تـــامّ، بلکـــه  آنکـــه در ذاتـــش  بـــه جهـــت  بـــاد،  بـــزرگ  کـــه نامـــش  امـــا واجـــب   »و 

تمـــام اســـت، بـــه ذات بســـیط حقّـــش )بـــه مشـــیّت ذاتـــی‌اش( می‌کنـــد آنچـــه می‌کنـــد، 

کار باشـــد، خـــواه عرضـــی لازم یـــا   نـــه اینکـــه مشـــیت زائـــد و ارادۀ عارضـــی )عرضـــی‌ای( در 

کـــه عیـــن   عرضـــی مفـــارق باشـــد. در نتیجـــه، او بـــه مشـــیت و علـــم و رضـــا و حکمتـــش 

ذات اوســـت، خیـــر را افاضـــه می‌کنـــد و نظـــام عالـــم را از ســـرِ جـــود خلـــق می‌کنـــد و جهـــان 

کامل‌تریـــن شـــکل قـــدرت اســـت و برتریـــن نحـــوۀ خلـــق و  متقَنـــی را می‌ســـازد. و ایـــن 

افاضـــه اســـت. 

و از چنیــن مبنایــی مجبــور بــودن خــدا لازم نمی‌آیــد، ماننــد فاعلیّــت آتــش در ســوزاندن یــا 

کــه مصــدر )فاعــل(  کــردن و فاعلیــت خورشــید در پرتــو افشــانی؛ چــرا  فاعلیــت آب در خنــک 

ــل  ــخّر فع ــا مس ــرا آنه ــد، زی ــان ندارن ــتقلالی در فاعلیتش ــیت و اس ــی، مش گاه ــال، آ ــن افع ای

کــه فاعــل مختارنــد. پــس  گونــه اســت حــال ســایر ماســوایی  خداونــد ســبحان‌اند. و همیــن 

کــدام از آنهــا بــه دلیــل نیــاز بــه داعی‌هــا و مرجّح‌هــا، در اراده‌شــان مقهــور و مجبورنــد و  هــر 

گرفته‌انــد، مضطرّنــد و بــه وســیلۀ آنهــا اســتکمال  کــه از اغــراض سرچشــمه  در اراده‌هایــی 

می‌یابنــد«.

سوم: ازلیّت فعل خداوند

بـرای  از طرفـی  و  را ذاتـی می‌داننـد  ارادۀ خداونـد  و  کـه فلاسـفه مشـیّت  اجمـالًا دیدیـم 

خداونـد مرجّحـی غیـر از ذات خـودش قائـل نیسـتند. همیـن سـبب شـده اسـت تـا آنهـا فعـل 
خداونـد را ازلـی بداننـد.1

تفاوت سوم: نحوۀ فاعلیت 
ــل  ــان »فاع ــه انس ک ــود  ــن ب ــد، ای ــرده بودن ک ــاره  ــه آن اش ــتاد ب ــوم اس ــه مرح ک ــری  ــۀ دیگ نکت

کــه فاعلیّــت خداونــد چگونــه  بالقصــد« اســت و خداونــد فاعــل بالقصــد نیســت. حــال ایــن 

اســت، میــان حکمــا اختــاف نظــر وجــود دارد. 

یـادی بحـث شـود، آن را بـه دفتـر دیگـری از  کـه ایـن بحـث مفصـل اسـت و بایسـتی بـا تفصیـل ز 1. از آنجایـی 
کـه موضـوع آن »فعـل الهـی« اسـت. همیـن مجموعـه منتقـل می‌کنیـم 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی102

نمودار اقسام فواعل
ایشـان هم در المشـهدین و هم در دروس فارسـی خودشـان بحث »اقسام فواعل« را مطرح 

که در جدول زیر قابل مشـاهده اسـت: کرده‌ایم  کرده‌اند و ما به شـکل نموداری آن را تنظیم 

بنا بر این جدول، شما می‌توانید چند مطلب را در یک نگاه بفهمید:

کیفیّت علمشان چگونه است. کدام فاعل‌ها علم به فعل خود دارند و   -1

کدام یک از فاعل‌ها دارای اراده‌اند.  -2

کدام‌یک غیر مختار.  کدام فاعل‌ها مختارند و   -3

کـه فلاسـفه دو شـرط را بـرای اختیـاری بـودنِ فعـل در نظـر  گفتیـم  گـر خاطرتـان باشـد،  ا

می‌گیرنـد: »علـم« و »اراده«. چهـار فاعـل هـر دو شـرط را دارنـد و در نتیجـه فعلشـان اختیـاری 

ی. یک فاعـل علم دارد، 
ّ
اسـت: فاعـل بالرضـا، فاعـل بالقصـد، فاعـل بالعنایة و فاعـل بالتجل

ولـی اراده نـدارد: فاعـل بالجبـر. دو فاعـل هـم نـه علـم دارنـد و نـه اراده: فاعـل بالطبـع و فاعـل 

بالقسر.

در ادامه، با توجّه به این نمودار، اقسام فواعل یا علل فاعلی را توضیح بیشتری می‌دهیم.

ت
ّ
عل

فاعلی

علـــم بـــه فعـــل 
نـــدارد خـــود 

فاعل بالطبع_فعل او ملایم طبع اوستاراده ندارد

فاعل بالقسر_فعل او مخالف طبع اوست

علـــم بـــه فعـــل 
دارد خـــود 

فاعل بالجبر__اراده ندارد

اراده دارد

علـــم او بـــه فعـــل، در زمـــان انجـــام فعل، 
بلکـــه عیـــن آن فعل اســـت

فاعل بالرضا_

علم ســـابق بـــر فعل 
دارد

داعـــی زائد بـــر ذات 
دارد

فاعل بالقصد_

داعـــی زائد بـــر ذات 
برای  و علـــم  نـــدارد 
او  از  فعـــل  ر  صـــدو

اســـت کافی 

فاعل بالعنایةعلم زائد بر ذات

یعلم عین ذات
ّ
فاعل بالتجل



103 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

فواعل غیر اختیاری
کرده‌اند:  در وهلۀ نخست، حکما فواعل را به دو دسته تقسیم 

که علم به فعل خودش ندارد.  1- فاعلی 

2- فاعلـی کـه علـم بـه فعـل خـودش دارد، یعنـی فعلـش مسـبوق بـه علـم اسـت و می‌داند 

کـه چـه کار می‌کنـد. 

کـه انسـان بـه فعـل خـودش علـم نـدارد، یعنـی فعلـش اختیـاری نیسـت، خـود، بـه  جایـی 

دو قسـمت تقسـیم می‌گـردد: 

1-1- اینکه فعل موافق با طبع باشد )فاعل بالطبع(.

1-2- حالت دوم اینکه مخالف با طبع باشد )فاعل بالقَسر(.

گـر شـما جسـمی را رهـا کنیـد، او بـه زمیـن سـقوط می‌کند. ایـن را فلاسـفه »فاعلیت  مثاًل ا

گر بر  کـه بـه سـمت پایین حرکـت کند؛ ولـی ا بالطبـع« می‌گوینـد، زیـرا طبعـش اقتضـا می‌کنـد 

خالف طبیعـت باشـد، مثـل حرکـت آب فوّاره، »فاعل بالقسـر« می‌شـود. 

گر فرد به فعل خودش علم داشـته باشـد، مجدّداً دو حالت پیش می‌آید: ا

2-1- علم با اراده همراه نباشد )فاعل بالجبر(.

2-2- علاوه بر علم، فاعل اراده هم داشته باشد )فاعل بالاختیار(.

گـــر فاعـــل عـــاوه بـــر علـــم، اراده هـــم داشـــته باشـــد، فعـــل او »اختیـــاری« می‌شـــود. امـــا  ا

گـــر علـــم دارد، ولـــی اراده نـــدارد، »فاعـــل بالجبـــر« خواهـــد بـــود؛ ماننـــد اینکـــه شـــما الآن بـــه  ا

یـــد تنفّـــس می‌کنیـــد(، ولـــی اختیـــاری در  کـــه دار یـــد )یعنـــی می‌دانیـــد  تنفســـتان علـــم دار

کـــه دســـتش رعشـــه دارد، علـــم بـــه حرکـــت  کســـی  یـــد، زیـــرا »ارادیِ« شـــما نیســـت.  آن ندار

ــد،  ــر دارای اراده باشـ گـ ــال ا ــدارد. حـ ــا توقّـــف آن نـ ــه یـ ــاری در ادامـ ــی اختیـ ــتش دارد، ولـ دسـ

ی را  کمیـــت اراده بالاتـــری باشـــد، و ـــر در فعـــل نباشـــد و ارادۀ او در تحـــت حا ـــا اراده‌اش مؤثّ امّ

گوینـــد. »فاعـــل بالتســـخیر« 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی104

پس فواعل غیراختیاری چهار دسته شدند: 

 فاعل بالطبع؛ 

 فاعل بالقسر؛ 

 فاعل بالجبر؛ 

 فاعل بالتسخیر. 

فواعل اختیاری 
ـــودن،  ـــاری ب ـــۀ اختی ـــوند. لازم ـــیم می‌ش ـــته تقس ـــار دس ـــه چه ـــفه ب ـــاری در فلس ـــل اختی فواع

کـــه فعـــل، مســـبوق بـــه علـــم و اراده باشـــد. امّـــا علـــم فاعـــل بـــه فعلـــش انـــواع مختلفـــی  آن اســـت 

دارد:

2-2-1- علـم فاعـل بـه فعـل، سـابق بـر فعل نیسـت، بلکه همزمان با آن و عین آن اسـت. 

)فاعل بالرضا(.

2-2-2- علم فاعل به فعل، سابق بر فعل است.

حالت اخیر، خود، به دوگونه قابل تصوّر است:

2-2-2-1- همراه با داعی باشد )فاعل بالقصد(

ی(
ّ
2-2-2-2- همراه با داعی نباشد )فاعل بالعنایة و فاعل بالتجل

گـــر علـــم فاعل، ســـابق بر فعل باشـــد و همـــراه با دواعـــی زائد بر ذات باشـــد،  بنابرایـــن، ا

گویند. در غیر ایـــن صورت، یا »فاعل بالعنایة« اســـت  یا »فاعل  ی را »فاعـــل بالقصـــد«  و

بالتجلـــی«. پـــس در ســـه حالت اخیـــر، علم فاعل عیـــن فعل او نیســـت، بلکه علم ســـابق 
و مقـــدم بـــر فعل اســـت و فعل بر اســـاس علـــم انجام می‌شـــود. فرق فاعـــل بالعنایـــه و فاعل 

که در فاعل بالعنایه علم، زائد بر ذات اســـت و در فاعل بالتجلی علم،   بالتجلی این اســـت 

عین ذات است. 

فلاسـفه در فاعلیـت حـق متعـال، بـرای خداونـد فاعلیت‌هـای متعدّدی را بر می‌شـمارند 

و نظریاتشـان در فاعلیـت خداونـد متفاوت اسـت: 



105 علیّت خدا و اتفاوت ف گفتار چهارم: فلسفۀ اسلامی نسان درا

 »مشّائیان« خداوند را فاعل بالعنایة می‌دانند. 

 »اشراقیان« خداوند را فاعل بالرضا می‌دانند.
ی می‌دانند.1

ّ
 »صدرائیان« خداوند را فاعل بالتجل

فاعل بالتسخیر
کـردن یـک قسـم دیگـر بـه اقسـام  اوج شـاهکار فلاسـفۀ مسـلمان در ایـن بحـث، اضافـه 

کـه دیدیـم، ایـن نـوع از فاعلیّـت بـر تمامـی اقسـام  فواعـل اسـت: فاعـل بالتسـخیر. همان‌طـور 

بالطبـع،  باشـند:  می‌خواهنـد  هرچـه  مخلوقـات  تمامـی  کـه  معنـا  بـدان  دارد؛  سـیطره  دیگـر 

ر خداوندنـد! و این یکی 
َ

بالقسـر، بالقصـد یـا... همگـی در حقیقت، فاعل بالتسـخیر و مسـخّ
از نمودهـای آشـکار اعتقـاد بـه جبـر در فلسـفۀ اسالمی اسـت.)5(

دو تذکّر
یم، چند نکته را از ‌باب تذکّر عرض می‌کنم: پیش از آنکه به ادامۀ بحث بپرداز

1- فاعـل بالطبـع و فاعـل بالقسـر حقیقتـاً فاعـل نیسـتند. در مباحـث معارفـی خواهیـم 

کـه منـاط انتسـاب فعـل به فاعل، »علم« و »قدرت/ حرّیّت« اسـت. وقتی کسـی نه علم  دیـد 

گر سنگی از بالا به پایین می‌افتد، کرد. ا  داشت و نه اختیار، نمی‌توان فعلی را به او منتسب 

ی مُسامحه است، وگرنه انتساب حقیقی به پرتاب‌کنندۀ   انتساب آن سقوط به سنگ، از رو

گـر ایـن سـنگ بـه سـر کسـی خـورد و او را کشـت، آن سـنگ  سـنگ اسـت. بـه همیـن جهـت، ا

را مجـازات نمی‌کننـد، بلکـه بـرای پرتاب‌کننده جزایـی در نظر می‌گیرند.

اراده  کـه فاعـل بالجبـر  آنهـا معتقدنـد  نیـز غلـط اسـت.  از فاعـل بالجبـر  آنهـا  2- تبییـن 

نـدارد، حـال آنکـه چنیـن نیسـت. فـرض بفرماییـد کسـی را مجبـور بـه انجـام کاری می‌کننـد؛ 

آیـا  بخـور!«  را  »ایـن غـذای سـمّی  و می‌گوینـد:  او می‌گذارنـد  ی شـقیقۀ  رو بـر  را  تفنـگ  مثاًل 

کـه او بـه صـورت غیر ارادی آن غذای سـمّی را خورده اسـت؟! خیـر، زیرا او  کـرد  می‌تـوان ادّعـا 

1. بـه خواسـت خـدا، در دفتـری دیگـر از همیـن مجموعـه که به بحـث »فعل الهی« اختصـاص دارد، این بحث 
ید. را خواهیـم کاو



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی106

می‌توانسـت غذا را نخورد و کشـته شـود. او میان کشـته شـدن با تفنگ و کشـته شـدن با زهر، 

کـه بـه والدیـن خـود دشـنام دهـد، او می‌توانـد  کننـد  گـر او را مجبـور  یکـی را برگزیـد. یـا اینکـه ا
کار تـن ندهـد.1 کار را انجـام دهـد و زنـده بمانـد، یـا اینکـه بمیـرد و بـه ایـن  ایـن 

1. در اینجـا تنهـا یـک نکتـه باقـی می‌مانـد: همان‌طـور کـه ملاصدرا و حاجی سـبزواری تصریـح کرده‌اند، تمامی 
اقسـام هشـت‌گانۀ فاعـل در انسـان تحقّـق دارنـد. از آنجـا کـه ایـن بحـث متوقّـف بـر احاطـه بـر اصـول و مبانی 
کتفـا می‌کنیـم و   القـوی« اسـت، در اینجـا بـه اشـاره‌ای ا

معرفـة النفـس فلسـفی ماننـد »النفـسُ فـي وحدتِهـا کلُّ
یـرا ثمـره‌ای در اصـل بحـث نـدارد. علاقمنـدان رجـوع  از تفصیـل آن حتّـی در پی‌نوشـت چشـم می‌پوشـیم، ز
کننـد بـه: الأسـفار 2: 225؛ شـرح المنظومـة: 46 غـرر فـي أنّ جميـع أصنـاف الفاعـل الثمانيـة متحققـة فـي 

النفس الإنسـانية.



107

م:  �ج ن� ار �پ �ت  گ�ف

ی لس�ف اس�خ �ف کال و �پ هار ا�ش چ�

درآمد1
پیـــش از آنکـــه بیانـــات مرحـــوم اســـتاد عصـــار را از نظـــر بگذرانیـــم، لازم اســـت مقدّمـــه‌ای را 

بـــر مطالـــب ایشـــان مقـــدّم بداریـــم تـــا باعـــث فهـــم بهتـــر نـــکات ایشـــان و اســـتاد ایشـــان شـــود. 

کـــه خـــود مرحـــوم عصـــار نیـــز تذکّـــر داده‌انـــد، منبـــع اصلـــی اســـتاد ایشـــان در تقریـــر  همان‌طـــور 

ــی  ــل »فـ ــبزواری در فصـ ــت. سـ ــوده اسـ ــبزواری بـ ــی سـ ــۀ حاجـ ح منظومـ ــر ــفی، شـ ــث فلسـ مباحـ

ـــن  ـــیاری دارد و ای ـــت بس ـــه اهمّیّ ک ـــت  ـــرده اس ک ح  ـــر ـــروده و ش ـــی را س ـــی« ابیات ـــه تعال ـــوم قدرت عم

فصـــل مـــورد توجّـــه اســـتاد فقیـــد بـــوده اســـت. پیـــش از ســـبزواری نیـــز ملاصـــدرا در جلـــد ششـــم 

ــی  ــمول ارادۀ الهـ ــون شـ ــی را پیرامـ ــی« مطالبـ ــه تعالـ ــی قدرتـ ــوان »فـ ــل عنـ ــة  ذیـ ــفار الأربعـ الأسـ

ــا آن  ــه بـ ح منظومـ ــر ــب شـ ــه  مطالـ کـ ــت  ــرده اسـ کـ ــان  ــان بیـ ــل انسـ ــا فعـ ــی بـ ــل الهـ ــۀ فعـ و رابطـ

کاتی دارد. اشـــترا

کرده  ح  که اســـتاد فقید مطـــر بـــه همیـــن جهت، بـــرای فهم بهتـــر »إن قلـــت_ قلت«هایی 

ح منظومـــه و اســـفار نقل و ترجمـــه می‌گردد تا  ح داده اســـت، عبارات شـــر و مرحـــوم عصار شـــر

ح  گفتار فراهم ســـازد. امّا پیـــش از نقل عبارات شـــر زمینـــه را بـــرای درک بهتـــر محتوای ایـــن 

کنیم. مرحوم ســـبزواری  کلام اســـتاد فقید بایســـتی به نکته‌ای اشـــاره  منظومه و تطبیق آن با 

در عبـــارات خـــود، چندین بار »دفع دخل مقدّر« می‌کند و پس از تبیین مبانی فلســـفی هشـــدار 

1. این درآمد به قلم محقّق است.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی108

کند! زیرا این ســـخنان  کســـی از این ســـخنان، اعتقاد بـــه جبر را برداشـــت  کـــه مبادا  می‌دهـــد 

بـــه معنـــای جبر نیســـت، بلکه بـــا اصل اختیـــار قابل جمع اســـت. مرحوم اســـتاد ایـــن عبارات 

کرده‌ اســـت و  ح  ح شـــده‌اند، در قالب »اشـــکال« مطر کـــه در قالـــب »دفـــع دخل مقـــدّر« مطر را 

کرده اســـت. توضیحات ســـبزواری را نیز به عنوان »پاســـخ فلســـفی« به آن اشـــکالات قلمداد 

سبزواری در فصل »فی عموم قدرته تعالی« چنین سروده است:

و نفـــــــی إعــــــطا القــــــــوة للفعـــــــــــــل  ]1:[ یعطی عمومها عمـــــوم الجعـــــل 	

کیــــــــــــف لا و علمــــــــــــــــه ذاتــــــــیٌّ  و  ]2:[ و إنّ علـــــــــــــــم الأوّل فعلـــــــــــــــیٌّ 	

و باختیـــــــــــــــارٍ اختیــــــــــــارٌ ما بـــــــدا1 ]3:[ و الشیء لم یوجد متى لم یوجدا 	

اشکال یکم
کـــه خداونـــد، جاعـــل، فاعـــل  ســـبزواری در بیـــت ]1[ درصـــدد بیـــان ایـــن مطلـــب اســـت 

و خالـــق »همــــــــه چیـــز« اســـت، از جملـــه افعـــال اختیــــــاری؛ زیـــرا هـــر چیـــزی غیـــر از خـــدا 

ممکن‌الوجـــود اســـت و نســـبتش نســـبت بـــه »وجـــود« و »عدم« مســـاوی اســـت و بـــه خودیِ 

از  را  خـــود  وجـــود  بایـــد  بنابرایـــن،  نـــدارد.  را  موجودیّـــت  »اقتضـــای«  و  »اســـتحقاق«  خـــود 

کـــه همـــان واجب‌الوجـــود باشـــد، زیـــرا هرچـــه غیـــر او مرکّـــب از وجود و  فـــرد دیگـــری بگیـــرد 

کـــه بالـــذات، مســـتحقّ وجود و  عـــدم، قـــوه و فعـــل، و وجـــوب و امـــکان اســـت و تنها اوســـت 

اعطـــای وجـــود اســـت. بنابرایـــن، همـــه چیـــز »جعـــل« و »مجعـــول« خداونـــد اســـت، بـــدان 

گرفتـــه اســـت. در نتیجـــه، قـــدرت خداوند، کـــه قـــدرت ]و ارادۀ[ خداونـــد بـــدان تعلّـــق   معنـــا 

گـــر  گرفتـــه اســـت. بـــه عبـــارت دیگـــر، ا کـــه بـــه همـــه چیـــز تعلّـــق    عـــامّ خواهـــد بـــود، چـــرا 

کـــه خداونـــد جعـــل نکـــرده باشـــد، معنایـــش   مـــا موجـــودی مثـــل »الـــف« را در نظـــر بگیریـــم 

قـــدرت  صـــورت  ایـــن  در  و  اســـت  نگرفتـــه  تعلّـــق  بـــدان  خداونـــد  قـــدرت  کـــه  اســـت   ایـــن 

خداوند محدود خواهد شد:

1. شرح المنظومة 3: 617.



109 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

 للثنویــة و المعتزلــة؛ و ذلــک لوجــوه: 
ً
 شیء خلافــا

ّ
ر فی عمــوم قدرتــه تعــالى لــکل ]1-1:[ »غــر

أحدهــا قولنــا: »یعطــی عمومهــا عمــوم الجعــل« مبــی للمفعــول أی المجعولیــة، عامّــة لجمیــع 

 لا بــدّ مــن مجعولتهیــا 
ّ

کان الــکل الممکنــات لعمــوم مــا هــو مناطهــا و هــو الإمــکان. و إذا 

 واجــب الوجــود، لأنّ غیــره لا یخلــو عــن ملابســة قــوّة، 
ّ

لإمکانهــا و لا یصلــح لإعطــاء الوجــود إل

 مــع عــدم إفــادة العــدم للوجــود و »نــی إعطــا القــوة 
ً
 أو اســتعدادیا

ً
 ذاتیــا

ً
کانــت إمکانــا ســواء 

 شیء«.1
ّ

کل للفعــل« ثبــت عمــوم قدرتــه تعــالى عــى 

کلام مرحوم استاد فقید چنین آمده است: این اشکال در 

 ،
ً
 محضــا

ً
ــه أنّ مبــدأ الوجــود لا بــدّ و أن کیــونَ وجــودا

ّ
]1-2:[ »إن قلــتَ: قــد ثبــت فی محل

 
ً
إذ العــدم و مــا یســاویه مــن القــوة و الإمــکان و الاســتعداد و مــا یشــابهها لا کیــون مبدئــا

للوجــود. الفاعــل الإلهــی أی معطــی الوجــود منحصــر فی الله تعــالی، إذ غیــره لا یخلــوا مــن 

هــا وجــودات لا أعــدام، فکیــون 
ّ
کل وض أنّ الأفعــال الصــادرة عنّــا  شَــوب العــدم. و المفــر

 هــو الله تعــالی؛ و هــذا هــو الجبــر. هــذا أوّلًا«.2
ّ

فاعــل الــکل

کرده‌انـــد و بعـــد هم  کـــه فلاســـفه بـــر مطالـــب خـــود هشـــت اشـــکال وارد  ]1-3:[ »گفتیـــم 

گفته‌انـــد. حـــالا مـــا می‌خواهیـــم متعـــرّض ایـــن اشـــکالات و جواب‌هـــا بشـــویم.  جـــواب 

اشـــکال اوّل: شـــما می‌گوییـــد افعـــال مـــا اختیـــاری اســـت، بســـیار خـــوب! امّا آیـــا فعل 
شـــما جـــز وجـــود، چیز دیگری اســـت؟ مســـلّماً نـــه. مثلًا آب خوردن یک هســـتی اســـت، 

که موجود اســـت، خوردن هـــم یک عمل وجودی اســـت، لیوانِ آب  نـــه نیســـتی. زیرا آب 

را برداشـــتن و بـــه لـــب رســـاندن هم یک عمـــل وجودی اســـت، پس هر فعلـــی یک وجود 

که  کرده‌ایم  اســـت. از طرفـــی در فلســـفۀ متعالیـــه و حکمت الهـــی بالمعنی‌الأعـــم اثبـــات 

کســـی بدهد  معطـــی وجود خداســـت. غیـــر خدا معطی وجود نیســـت؛ زیـــرا وجود را باید 

کـــه مـــن جمیـــع الجهات وجـــود صِرف باشـــد و هیـــچ اشـــکالی در او نباید دیده شـــود. در 

کـــه صِرف وجود اســـت و  او نبایـــد جهـــت عدمـــی راه داشـــته باشـــد و او فقط خدا اســـت 

1. همان: 619.
2. المشهدین: 149.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی110

جهـــت عدمـــی و امکانی در او راه نـــدارد. بنابراین مبدأ و مصدر و معطی وجود خداســـت 

و چـــون فعل انســـان هم وجود اســـت، مبـــدأ آن خداســـت و ربطی به تو نـــدارد. پس چه 

کـــه ناقص هســـتی و عدم  کـــه فعل تـــو مصدرش خـــود خدا اســـت؟ تو  اختیاریتـــی اســـت 

در تـــو راه دارد و نمی‌توانـــی معطـــی وجـــود باشـــی، پس موجد فعـــل تو خداســـت و به تو 
ربطی نـــدارد«.1

اشکال دوم
کـه محتـوای  کلام اسـتاد فقیـد آمـده اسـت، همـان بیـت ]3[ اسـت  کـه در  اشـکال بعـدی 

مشـابهی بـا بیـت ]1[ دارد. در اینجـا نیـز بحـث بـر سـر این اسـت که انسـان و به طـور کلی موجود 

ع بر وجود اسـت« و به  ممکـن )مـا سـوی الله( اسـتحقاق اعطـای وجـود را نـدارد، زیـرا »ایجاد فر

تعبیر مشـهور فلسـفی: 

»معطی الشیءِ لیس بفاقدٍ له«. 

کنندۀ یک ]نمی‌تواند[ فاقد آن چیز  باشد«. »اعطا

و به تعبیر جامی:

کــه شــود هســت بــه خــودعیــن ممکــن بــه براهیــن خِــرَد نتوانــد 

ــری  ــد اث ــتیش نباش ــون ز هس چون به هستی رسد از وی دگریچ

ــان  ــود نش ــود از ب ــه آن را بُ ــر چ امــکانه انــدر  منحصــر  بُــود  گــر 

وجــود  بــه  نیایــد  کــه  آیــد  هیــچ موجــود دریــن عرصــۀ بــودلازم 

چون تواند که بُود هستی‌بخش؟!ذات نایافتــه از هســتی، بخــش

ــی ــود زآب ته ــه بُ ک ــک‌ابری  نایــد از وی صفــت آب‌دهــی؟!2خش

سبزواری دلیل سوم برای قدرت عام الهی را چنین اقامه می‌کند:

1. درس 9 معارف: 9.
ل بـه ظهـور آثـار وجـود آفریـدگار سـبحانه ما  رنـگ، سـبحة الأبـرار، بخـش ۱۹، عقـد چهـارم در اسـتدلا 2. هفـت او

أعـزّ شـأنه و مـا أجلـی برهانه.



111 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

]3-1:[ »و ثالثهــا قولنــا: »الــیء لم یوجَــد مــى لم یوجــدا« أی الإیجــاد فــرع الوجــود. و إذ لا 

تــه 
ّ
وجــودَ حقیــی للممکنــات فی ذواتهــا، إذ الممکــن مــن ذاتــه أن کیــون »لیــس« و لــه مــن عل

یــسَ، فــا إیجــادَ حقیــی لهــا«.1
َ
أن کیــون أ

کلام مرحوم استاد چنین آمده است: ل در  این استدلا

 
ً
 لا کیــون موجِــدا

ً
: أنّ الإیجــاد فــرع الوجــود، إذ الــیء مــی لم کیــن موجــودا

ً
]3-2:[ »و رابعــا

بالکســر. و مــن الواضــح أنّ وجودنــا مــن الله تعــالی، لأنّــا ممکنــون؛ و الممکــن مــن ذاتــه أن 

 
ً
یــسَ«. فوجودنــا لیــس منّــا، فــإذن إیجادنــا أیضــا

َ
تــه أن کیــون »أ

ّ
کیــون »لیــس« و لــه مــن عل

لیــس منّــا، بــل مــن الله تعــالی، و هــذا هــو الجبــر«.2

کنــد؛ و بــه تعبیــر دیگــر،  ]3-3:[ »تــا شــیء موجــود نباشــد، نمی‌توانــد چیــزی را ایجــاد 

ــا مــن وجــود نداشــته باشــم، نمی‌توانــم بــه وجــود بیــاورم.  ــر وجــود اســت. ت ع ب ایجــاد فــر

خــوردن آب، فــر ع بــر وجــود مــن اســت. و چــون وجــود مــن از خداســت، پــس فعــل، فعــل 

خداســت و بــه مــن ربطــی نــدارد. خلاصــه چــون وجــود تــو از خداســت، پــس ایجــاد تــو هــم 
مــال خداســت«.3

اشکالات سوم و چهارم
کـه  توضیـح مبسـوط بیـت ]2[ را بـه ابتـدای دفتـر آینـدۀ همیـن مجموعـه موکـول می‌کنیـم 

 بـه بحـث »نفـی تفویـض« اختصـاص دارد. در آنجـا پـس از اشـاره بـه تقسـیم‌بندی صفـات الهی 

و  مشّـاء  دو مکتـب  در  ارادۀ خداونـد  و  قـدرت  علـم،  تبییـن مختصـر  و  »فعلـیّ«  و  »ذاتـی«   بـه 

 حکمـت متعالیـه بـه ایـن بیـت سـبزواری بازخواهیـم گشـت. در اینجـا، مختصراً اشـاره می‌کنیم 

 کـه فلاسـفه ماننـد بسـیاری از معتزلـه و امامیـه »علـم« خداونـد را عیـن ذات او می‌دانند )عینیّت 

خارجـی و تغایـر مفهومـی(. از طرفـی، ارادۀ حـقّ متعال را نیز از سـنخ »علـم« می‌دانند. از طرفی، 

چـون اراده منشـأ صـدور فعـل اسـت، علـم خـدا را »فعلـی« می‌نامنـد. بنابرایـن، لفـظ »فعلـی« در 

1. شرح المنظومة 3: 621.
2. المشهدین: 149.

3. درس 9 معارف: 9.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی112

ایـن مقـام بـه معنـای »منشـأ صـدور فعل« اسـت، نه »غیـر ذاتی«.

سبزواری ذیل بیت ]2[ می‌نویسد:

 و علمــه 
ً
کیــف لا کیــون فعلیــا ]2-1:[ »و ثانیهــا: قولنــا: إنّ علــم الأوّل تعــالى شــأنه فعــی؛ و 

 شیء، 
ّ

ــکل ــق ب
َّ
 شیء. و علمــه تعل

ّ
ــة لــکل ی

ّ
ــة العل ــه الــی هــی عــن حیثی ذاتی أی عــن ذات

 شیء«.1
ّ

قَــت بــکل
َّ
فقدرتــه تعل

کلام او چنین می‌شود: بنابراین، خلاصۀ 

1( علم خدا عین ذات اوست.

2( قدرت خدا عین ذات اوست.

در نتیجه:

3( علم و قدرت خدا عین یکدیگرند.

از طرفی:

 4( علم خدا فعلی اسـت و منشـأ صدور همه چیز اسـت. به عبارت دیگر، علم خدا به همه 

کلام، علم خدا عامّ است. گرفته است و در یک  چیز تعلّق 

گفت: گزاره‌های )3( و )4( باید  بنا بر 

5( قدرت خداوند هم عامّ است.

ح ایــن اشــکال یعنــی »عمومیّت علــم الهــی«، اصل عنــوان این فصل  اســتاد فقیــد ضمــن طــر

کــرده‌ اســت. ح  کــه »عمومیّــت قــدرت الهــی« باشــد، نیــز بــه عنــوان اشــکال مســتقلّی مطــر  را 

 بنابرایــن، ایــن ســه بیــت ســبزواری بــه همــراه عنــوان فصــل، بــه صــورت اشــکالات چهارگانــه‌ در 

کلام ایشــان انعــکاس یافتــه اســت:

کیــف  ــه أنّ علمــه تعــالی فعــیّ و منشــأ لوجــود الفعــل. 
ّ
: فقــد ثبــت فی محل

ً
]2-2:[ »و أمّــا ثانیــا

ــه عمــوم قدرتــه تعــالی، فإنّــه 
ّ
و إنّ علمــه عــن قدرتــه و ذاتــه. و مــن المعلــوم الثابــت فی محل

1. شرح المنظومة 3: 620-619.



113 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

 أنّ 
ً
ــه قــد ثبــت فی محلــه أیضــا ... عــی أنّ

ً
 شیء قدیــر؛ و یلزمــه عمــوم علمــه أیضــا

ّ
کل عــی 

 مبــدء و منشــأ لجمیــع ماســواه؛ و من جملتــه الأفعال 
ً
ــة لجمیــع مــا ســواه، فعلمــه أیضــا

ّ
 ذاتــه عل

 هو الجبر.
ً
الصادرة عنّا، فکیون مبدئها و مصدرها الله تعالی دوننا. و هذا أیضا

 شیء، 
ّ

ــق بــکل
َّ
ــه أنّ علمــه تعل

ّ
: حیــث إنّ علمــه تعــالی عــن إرادتــه، و قــد ثبــت فی محل

ً
و ثالثــا

ــف الإرادة التکوینیــة الإیلهــة 
ّ
 لإرادتــه الوجوبیــة العامّــة، و تخل

ً
قــا

ّ
 الأشــیاء متعل

ّ
کل فکیــون 

 مســتحیل: »گــر مِــی نخــورم 
ً
ــف علمــه عــن المعلــوم أیضــا

ّ
کمــا أنّ تخل  ،

ٌ
عــن المــرادات مســتحیل

علــم خــدا جهــل بُــود«. فــا محالــة تکــون الأفعــال الصــادرة عنّــا مــرادة الله تعــالی، فیلــزم 
وجودهــا، ســواء شــئنا أم لم نشــأ. و هــذا هــو الجبــر«.1

کـه علم خدا عین ذات اوسـت. و نیز  کردیـم  ]2-3:[ »مـا در الهیّـات بالمعنی‌الأخـصّ ثابـت 

کـه قدرت  کردیـم  کـه علـم الهـی محیـط بـه تمـام ممکنـات اسـت. و نیـز ثابـت  کردیـم  ثابـت 

الهـی عمومیّـت دارد و تمـام ممکنـات را در بـر می‌گیـرد؛ یعنـی هرچـه در عالـم واقـع بشـود، 

کامـل و تـامّ اسـت و  مقـدور و معلـوم خداسـت. قـرآن هـم صراحـت دارد بـر اینکـه علـم خـدا 

کـرده اسـت. از طرفـی، تخلّـف معلـوم از علم  گرفتـه و احاطـه  همـۀ جزئیـات را از ازل تـا ابـد، 

کـه علـم خـدا منشـأ صـدور فعـل اسـت و قـدرت  گفتیـم  خـدا، ممتنـع اسـت. و همچنیـن 

خـدا هـم متعلّـق بـه هـر فعلـی اسـت. بنـاءً علـی هـذا، آنچـه در عالم واقـع می‌شـود، همه به 

گر علم  قـدرت خداسـت و بـه انسـان ربطـی نـدارد. اصاًل انسـان دربـارۀ آن هیچ‌کاره اسـت. ا

گر علـم تعلّق  کار خواهـد شـد و ا گرفتـه اسـت، ایـن  خـدا بـه خـوردن آب توسّـط بنـده تعلّـق 

کار نخواهـد شـد و مـن در ایـن وسـط هیـچ‌کاره‌ام. نگرفتـه، ایـن 

گر مــی‌نخـــورم، علــم خـــدا جهـل بود         می خوردن من حق ز ازل می‌دانست         

گـــر  ا اصـــولًا آنچـــه متعلّـــق علـــم خـــدا اســـت، واجب‌الصـــدور و واجب‌الوجـــود اســـت و 

متعلّـــق علـــم خـــدا نیســـت، ممتنع‌الوجـــود خواهـــد بـــود. بـــه ایـــن ترتیـــب، دو اشـــکال 

دیگـــر هـــم اضافـــه شـــد: یکـــی اینکـــه علـــم خـــدا عمومیـــت دارد و دیگـــر اینکـــه قـــدرت خـــدا 
دارد«. 2 عمومیـــت 

1. المشهدین: 149.
2. درس 9 معارف: 10.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی114

سبزواری و سه پاسخ به شبهۀ جبر
کـــه اشـــاره شـــد، ســـبزواری در ایـــن فصـــل پیش‌دســـتی کرده و به ســـه شـــیوۀ  همان‌طـــور 

کوشـــیده اســـت تا بدانها پاســـخ دهد. پاسخ سبزواری  کرده و  ح  متفاوت، »شـــبهۀ جبر« را مطر

ح   بـــه ایـــن ســـه شـــبهه در کلام اســـتاد فقید در قالب ســـه پاســـخ فلســـفی به شـــبهۀ جبـــر مطر

گشته است.

وی ذیل بیت ]2[ و در ادامۀ عبارت ]2-1[ می‌نویسد:

ــک  کذل ــک،  ــق بفعل
ّ
ــا تعل کم ــی  ــه الفع ــک! لأنّ علم ــن ذل ــر م ــنّ الجب ]2-1*[ »و لا تتوهم

یبــة و البعیــدة و المتوســطة مــن قدرتــک و اختیــارک، الحســن أو الســئ و  ــق بمبادیــه القر
ّ
تعل

 بمبادیــه، 
ً
ــق علمــه بفعلــک مســبوقا

َّ
تصــوّرک إیــاه و تصدیقــک بغایتــه ... و بالجملــة: تعل

 حــم«.1
ً
فلزمــتِ المبــادی، فاختیــارک أیضــا

کـه تعلّـق فعـل انسـان بـه علـم و  قـدرت الهـی بـه جبـر  او در ایـن عبـارات تصریـح می‌کنـد 

نمی‌انجامـد، زیـرا »تعریـف اختیـار« در اینجـا پابرجاسـت. بنـا بـر آنچـه گذشـت، فلاسـفه فعلـی را 

کیـد )اراده( و قـوۀ عضلانی )قدرت(  کـه مسـبوق بـه تصوّر، تصدیق، شـوق ا اختیـاری می‌داننـد 

گرفته  باشـد. پـس چـون علـم و قـدرت خداونـد، عالوه بـر فعـل مـا، بـر مبـادی فعـل ما نیـز تعلّـق 

اسـت و فعـل مـا مسـبوق بـر مبـادی مذکـور اسـت، اختیـاری خواهـد بـود.

کـــرده و در دروس فارســـی خود آن را  اســـتاد فقیـــد این پاســـخ را به عنوان پاســـخ یکم نقل 

کودکانه« نام نهاده اســـت: »پاســـخ 

]2-1**[ »أمّــا الجــواب عــن الإشــکال الثــانی و الثالــث، فقــد ظهــر مّمــا مــرّ. فــإنّ علمــه و 

، فکیــون الفعــل المســبوق 
ً
قــا بمبادیــه أیضــا

ّ
قــا بفعلنــا، فکذلــک تعل

ّ
کمــا قــد تعل إرادتــه تعــالی 

 بالعلــم و الإرادة. و هــذا هــو 
ً
 لکونــه مســبوقا

ً
بالمبــادی واجــب الصــدور. و هــذا لیــس جبــرا

ــة«.2 ی ــار الاختیار معی

1. شرح المنظومة 3: 620.
2. المشهدین: 149.



115 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

ع بر وجود اســت  کــه: »ایجاد فر کودکانــه ایــن اســت: مــا قبــول داریــم  ]2-1***[ »امّــا جــواب 

و وجــود مــا از خداســت، پــس ایجــاد مــا هــم منتســب بــه بــاری تعالــی اســت«. همین‌طــور 

کــه علــم و قــدرت خــدا تــامّ و عــامّ اســت و علــم و قدرتــش بــه ایجــاد مــن تعلّــق  قبــول داریــم 

کــه علــم و قــدرت و ارادۀ خــدا بــه ایجــاد مــن، از راه  گرفتــه اســت، امّــا حقیقــت ایــن اســت 

کــه خــدا علــم بــه وجــود مــن  گرفتــه اســت. بــه عبــارت دیگــر: همان‌طــور  وجــود مــن تعلّــق 

ــه  ــم او ب ــه عل ــس همچنانک ــم دارد؛ پ ــم عل ــن ه ــل م ــت عض ــدرت و اراده و حرک ــه ق دارد، ب

گرفتــه اســت و آنهــا هــم واجب‌الوجــود هســتند.  گرفتــه، بــه اینهــا هــم تعلّــق  فعــل مــن تعلّــق 

کــه مــن قــدرت داشــته باشــم، ایــن عمــل مــال خداســت،  یعنــی در علــم خــدا واجــب اســت 

کــه آن اســباب مــال مــن اســت و واجــب اســت در مــن باشــد. بــه  امّــا بــه توسّــط اســبابی 

ایــن ترتیــب، آب خــوردن مــن واجــب اســت، چــون متعلّــق علــم خداســت. همین‌طــور 

اراده و قــدرت و علــم مــن هــم واجــب اســت، چــون متعلّــق علــم خداســت. خــدا علــم دارد 

بــه اینکــه مــن تصــوّر آب خــوردن را می‌کنــم، علــم دارد بــه اینکــه مــن تصدیــق بــه فایــدۀ آب 

ــد می‌شــود و  ــه اینکــه مــن شــوق پیــدا می‌کنــم، شــوقم مؤکّ خــوردن می‌کنــم، علــم دارد ب

قــوّۀ منبثــۀ در عضــل مــن اســتخوانها را بــه حرکــت درمــی‌آورد. پــس علــم خــدا منشــأ صــدور 

ــه فعــل،  ک ــه قــدرت مــن. همان‌طــور  ــا از طریــق مــن و ب ایــن فعــل از مــن شــده اســت، امّ

کــه از مبــادی اختیــاری ایــن فعــل می‌باشــد  واجب‌الوجــود شــده اســت، قــدرت مــن هــم 

ــون  ــت چ ــب اس ــا واج ــل م ــد. ... فع ــع ش ــکال مرتف ــس اش ــت. پ ــده اس ــود ش ــب الوج واج

متعلّــق علــم و قــدرت خداســت؛ ]آری،[ خــدای متعــال علــم بــه اشــیاء دارد، امّــا بعضــی را 

بلاواســطه و بعضــی را مع‌الواســطه. مگــر شــما نمی‌گوییــد عقــل دوم را خــدا از طریــق عقــل 

کــه عقــل اوّل ... منشــأ صــدور عقــل دوم می‌شــود؟! ...  کــرد؟! مگــر نمی‌گوییــد  اوّل خلــق 

گرفتــه  گرفتــه و بعــد هــم بــه خــود فعــل تعلّــق  پــس علــم خــدا بــه مبــادی ایــن فعــل تعلّــق 
اســت. بــه ایــن ترتیــب، اشــکال بــر طــرف می‌شــود«.1

کـه پـس از سـه بیـت  ح می‌کنـد، زمانـی اسـت  کـه سـبزواری شـبهۀ جبـر را مطـر موضـع دومـی 

مذکـور، ابیـات دیگـری را می‌سـراید و ایـن فصـل را این‌گونـه بـه پایـان می‌بـرد:

1. درس 9 معارف: 12-11.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی116

کما الوجودُ منسوبٌ لنا 	    فالفعــــــلُ فعــــلُ الِله و هو فعلُنــــــا1 ]4:[ لکن 

کـه قصـدش از سـرودن آن، بیـان »أمـرٌ بیـن الأمرَیـن« بـوده  او ذیـل ایـن بیـت می‌نویسـد 

کـه سـخنانش در بـاب »عمـوم قـدرت خداونـد« بـرای نفـی تفویـض  اسـت. وی معتقـد اسـت 

کنـد، زیـرا جبـر نیـز بـه انـدازۀ تفویض باطل اسـت  بـوده اسـت و کسـی نبایـد آن را بـه جبـر تفسـیر 

کـه ائمـۀ اطهـار؟عهم؟ فرموده‌انـد: »أمـرٌ بیـن الأمرَیـن«. وی حقیقت أمرٌ  و قـول حـق همانـی اسـت 

بیـن الأمرَیـن را ایـن می‌دانـد:

کار نیست.  فعل ما مستند به ماست، پس جبری در 

 فعل ما مستند به خداست، پس پای تفویض در میان نیست.

بنابراین، نه جبر است و نه تفویض: »لا جبرَ و لا تفویضَ«. وی می‌نویسد:

ــم مــن الوجــوه المذکــورة فی النظــم الجبــرُ _ نعــوذ بــالله منــه_  أردنــا أن نبــنَّ أنّ  ]4*[ »و لمــا تُوُهِّ

المقصــود إبطــال التفویــض المســتلزم للشــرک الخــیّ، و أنّ التحقیــق مــا هــو مذهــب أهــل الحــقّ 

ــا  کم ــن  ــا: »لک ــه بقولن ــرنا إلی ــا أش کم ــن«  ی ــن الأمر ــر ب ــن »الأم ــار: م ــة الأخی ئم ــن الأ ــور م المأث

الوجــود منســوب لنــا« أی إلینــا ... »فالفعــل فعــل الله« لأنّ نســبة ذلــک الوجــود إلى الفاعــل 

کونــه فعــل الله تعــالى »فعلنــا«؛ إذ  بالوجــوب و إلى القابــل بالإمــکان ... »و هــو« فی عــن 

یــن أنّ الإیجــاد یــدور مــع  علمــت أنّ الإیجــاد متفــرع عــى الوجــود. و خلاصــة الأمــر بــن الأمر

الوجــود حیثمــا دار، و معرفــة نســبة الإیجــاد یتوقــف عــى معرفــة نســبة الوجــود. و قــد علمــت 
أنّ الوجــود الإمــکانّی لــه نســبة إلى الفاعــل، و لــه نســبة إلى القابــل. فکــذا الإیجــاد«.2

کـــرده و آن را »پاســـخ عالمانه« نام   اســـتاد فقیـــد این پاســـخ را به عنوان پاســـخ دوم نقـــل 

نهاده است3:

یــن، لأنّــه بمــا هــو  ]4**[ »... فظهــر بحمــد الله أنّــه لا جبــرَ و لا تفویــضَ بــل أمــرٌ بــن الأمرَ

1. شرح المنظومة 3: 617.
2. همان: 627-626.

3. درس 9 معارف: 14.



117 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

؛ و بمــا هــو مســتند إلی الواجــب، لا تفویــض«.1 مســتند إلیــک، لا جبــرَ و هــذا الاســتناد حقیــیٌّ

]4***[ »فعــل انســان، یــک ایجــاد اســت و عمــل وجــودی. مثــاً خــوردن آب امــر وجــودی 

گــر نظــر بــه اصلــش  کــه نیســت. ایــن ایجــاد هــم مثــل وجــود انســان اســت؛ ا اســت، عدمــی 

کنیــد مــن اللّٰه اســت... مــال خداســت و مســتند بــه او... فعــل مــن، نظــر بــه اصــل وجــودش 

مــن اللّٰه اســت، فــا تفویــض؛ و نظــر بــه تعیّنــش مــال مــن اســت و بــه مــن نســبت داده 

ع بــر وجــود اســت و چــون وجــود انســان  می‌شــود، فــا جبــر... نتیجتــاً اشــکال »ایجــاد، فــر

مــن اللّٰه اســت، پــس ایجــاد او هــم مــن اللّٰه اســت« هــم بــر طــرف شــد، زیــرا توضیــح دادیــم 

کــه فعــل انســان، ماننــد وجــود او، دو حیــث دارد: بــه حیــث اصــل وجــودش، مســتند 

بــه خــدا اســت )فــا تفویــض( و بــه حیــث تعیّنــش مســتند بــه خــود اوســت )فــا جبــر(. 

کــرده اســت و  گــذار  کارهــا را بــه عبــاد وا بنابرایــن، لا جبــر و لا تفویــض. خــدای متعــال، نــه 

نــه از ســلطنتش منعــزل شــده اســت. نفــی ظلــم از خــدا می‌کنــد )فــا جبــر( و در عیــن حــال، 
ــض(«.2 ــا تفوی ــد )ف ــزل نمی‌نمای ــلطنتش منع او را از س

ح می‌کند و اســـتاد فقیـــد بحـــث او را به  که ســـبزواری شـــبهۀ جبـــر را مطـــر موضـــع ســـومی 

کـــرده، ذیـــل بیـــت ]3[ و در ادامۀ عبـــارت ]1-3[  ح  عنـــوان »مقدّمـــۀ پاســـخ عالمانه‌تـــر« مطر

: ست ا

کمــا أنّ حصــر الوجــود الحقیــی فی الحــقّ تعــالى  ]3-1*[ »... لکــن لیــس هــذا قــولًا بالجبــر، إذ 

کذلــک حصــر الإیجــاد الحقیــی فیــه  یــة،  لا ینــافی وجــود موجــودات بوجــودات مســتعارة مجاز
لا ینــافی إثبــات إیجــادات وســطیة غیــر مســتقلة«.3

او در ایـن عبـارات، تصریـح می‌کنـد: همان‌طـور که انحصار وجود حقیقـی در خداوند متعال 

بـا وجودهـای مجـازی اسـتعاری سـازگار اسـت، حصـر ایجـاد حقیقـی نیـز در خداونـد بـا ایجـاد 

وجـودات غیـر مسـتقل واسـطی ناسـازگار نیسـت. اسـتاد فقیـد در بیـان خـود و پیـش از عبـارت 

1. المشهدین: 152.
2. درس 10 معارف: 6.

3. شرح المنظومة 3: 622-621.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی118

]4***[، »وجـود غیـر مسـتقلِ اسـتعاریِ« فلاسـفه را  چنیـن تقریـر می‌کنـد:

ایــن  آفتــاب، در  نــور  اینکــه مطلــب روشــن‌تر شــود، مثالــی می‌زنیــم:  »بــرای   ]***1-3[

گرفتــه اســت؛ از شــرق تــا  کــه سراســر آفــاق را  منظومــۀ شمســی یــک نــور اســت؛ نــوری بســیط 

کــه  بــه غــرب و از جنــوب تــا شــمال، همــه جــا را درنَوَردیــده اســت. امّــا ایــن نــور از شیشــه‌ها 

ــت،  ــتطیل اس ــه مربّع‌مس ــک شیش ــد. ی ــدا می‌کن ــی پی ــای مختلف ــد، صورت‌ه ــور می‌کن عب

ــس )پنج‌ضلعــی(  یــک شیشــه مربّــع متســاوی‌الاضلاع اســت، یکــی مثلّــث و یکــی مخمَّ

اســت. رنــگ یکــی آبــی و رنــگ دیگــری قرمــز و آن یکــی ســفید اســت. بــه ایــن ترتیــب، نــوری 

ــالن  ــد، در س ــالن می‌تاب ــه س ــد و ب ــور می‌کن ــف عب ــه‌های مختل ــن شیش ــک از ای ــر ی ــه از ه ک

کــه هریــک بــه خصوصیّتــی از دیگــری ممتــاز اســت و بــه  نورهــای متعــدّدی پیــدا می‌شــود 

ــور  ــا همــۀ اینهــا ن ــد. امّ ــر دیگــری تطبیــق ندارن ــن شــده‌اند و ب واســطۀ آن امتیــازات، متعیّ

ــت،  ــث اس ــکل مثلّ ــه ش ــه ب ک ــوری  ــتند. ن ــری نیس ــز دیگ ــاب، چی ــور آفت ــر ن ــد، و غی آفتاب‌ان

کــه قرمــز و ســفید و  س )کنگــره‌دار( اســت، نــوری  ــس و مضــرَّ کــه بــه شــکل مربّــع، مخمَّ نــوری 

ســبز اســت، همــۀ این‌هــا بــا اینکــه از یکدیگــر ممتــاز و متعدّدنــد، امّــا جملگــی نورنــد و غیــر 

کــه نــور درعیــن اینکــه  نــور آفتــاب، چیــز دیگــری نیســتند. لطیفــۀ مطلــب همیــن جــا اســت 

ــاب  ــور آفت ــه: ن ــه اینک ــت. خلاص ــا هس ــۀ این‌ه ــت، هم ــه نیس ــور متعیّن ــن ام ــک از ای هیچ‌ی

کردیــد،  گــر بــه تعیّنــات و تمایــزات نظــر  تعیّــن نــدارد و از وحــدت وســیع برخــوردار اســت. ا

یکــی و دوتــا و ســه‌تا و مثلّــث و مربّــع و مخمّــس و قرمــز و ســفید و آبــی و زرد می‌شــود. ایــن 

تعــدّد از ناحیــۀ قوابــل اســت، یعنــی قبول‌کننده‌هــا تعــدّد و تمایــز دارنــد، امّــا حقیقــت نــور 

آفتــاب یکــی اســت. واحــد اســت... 

کنیــد ذات  گــر ایــن مثــال را فهمیــده باشــید، نــور وجــود هــم همین‌طــور اســت. فــرض  ا

کمــال و وجــود از او صــادر  کــه اقیانــوس عظمــت و  مقــدّس حــق را، شــمس حــق و حقیقــت 

کــه نــور آفتــاب بــه تعــدّد قوابــل متعــدّد شــده اســت، و خــود نــور  شــده اســت. همان‌گونــه 

کــه همــۀ آنهاســت، عیناً بــه همان  آفتــاب، هیــچ یــک از ایــن امــور متعــدّده نیســت، هرچنــد 

ترتیــب، از طامــس )درون( نــور خــدای متعــال هــم یــک نــور صــادر شــده اســت؛ نــوری ازلــی 

کــه در مخلوقــات می‌بینیــم، بــه  کــه نــه ســر دارد و نــه تــه و نــه تعــدّد. تعــدّدی هــم  و ابــدی 

کــه همــان ماهیــات و تعیّنــات مادیشــان می‌باشــد.این  جهــت محدودیــت قوابــل اســت، 



119 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

گرفتــه اســت... یــک نــور منبســط از خــدا صــادر  نــور تمــام عوالــم عقــل و نفــس و طبــع را فرا

ــم نفــوس، و چــه  ــم عقــول، چــه عال گرفتــه اســت؛ چــه عال کــه تمــام ممکنــات را فــرا  شــده 

عالــم طبــع. امّــا ایــن نــور واحــد، بذاتــه، نــه عقــل اســت، نــه نفــس اســت و نــه طبــع؛ ضمــن 

اینکــه همــۀ آنهــا هســت... 

گــر نظــر بــه اصــل وجودتــان بکنیــد، »شــما«یی در بیــن  شــما خودتــان را در نظــر بگیریــد: ا

کــه  گــر نظــر بــه تعیّنــی  نیســت، ایــن و آنــی در بیــن نیســت؛ و ایــن فعــل اللّٰه اســت. امّــا ا

حاصــل شــده اســت بکنیــد، مربــوط می‌شــود بــه قابــل شــما، یعنــی در محــل شــما. در اثــر 

کــه یکــی تقــی، یکــی شــقی، یکــی زشــت، یکــی زیبــا، یکــی ســفید، و یکــی  ایــن تعیــن اســت 

ســیاه شــده اســت؛ و ایــن تعیّــن، بــه خــود قابــل مربــوط اســت. ایــن تعیّنــات، واقعیــت هــم 
دارنــد، امــا آثــار آنهــا بــه خــدا برنمی‌گــردد، بلکــه بــه خــود موجــود بازگشــت می‌کنــد«.1

ح الأسـماء الحسـنی  کرده2، وی این مبحث را در شـر که خود سـبزواری تصریح  همان‌طور 

کرده اسـت.3  و ذیـل عبـارت »یـا ربَّ القدرةِ الأنامِ« نیز بیان 

بیان ملاصدرا 
ـــه »شـــمول  کتـــاب الأســـفار الأربعـــة ب ـــد ششـــم  پیـــش از  ســـبزواری، صدرالمتألهیـــن در جل

ارادۀ خداونـــد« پرداختـــه اســـت. در ادامـــه، منتخباتـــی از عبـــارات وی نقـــل می‌گـــردد. در بیانـــی 

ــبزواری4 انعـــکاس  ــا در بیـــت ]4[ سـ کـــه بعدهـ ــاره می‌کنـــد  ــابه، ملاصـــدرا  بـــه نکتـــه‌ای اشـ  مشـ

یافته است:

کنســبة الوجــود و الســمع و البصــر و  ]1:[ »...أنّ نســبة الفعــل و الإیجــاد إلى العبــد صحیــح 

ســائر الحــواس و صفاتهــا و أفعالهــا و انفعالاتهــا مــن الوجــه الــذی بعینــه ینســب إلیــه؛ فکمــا 

یــد بالحقیقــة لا بالمجــاز ، و هــو مــع  یــد بعینــه أمــر متحقّــق فی الواقــع منســوب إلى ز أنّ وجــود ز

1. درس 10 معارف: 4-8. همچنین بنگرید به: المشهدین: 152-150.
2. شرح المنظومة 3: 627.

3. شرح الأسماء الحسنی 1: 109 به بعد.
کما الوجود منسـوب لنا / فالفعل فعل الله و هو فعلنا« 4. »لکن 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی120

ذلــک شــأن مــن شــئون الحــقّ الأوّل، فکذلــک علمــه و إرادتــه و حرکتــه و ســکونه و جمیــع مــا 

نســان فاعــل لمــا یصــدر عنــه،  یصــدر عنــه منســوبة إلیــه بالحقیقــة لا بالمجــاز و الکــذب. فالإ
و مــع ذلــک ففعلــه أحــد أفاعیــل الحــق«.1

کــه نســبت بــودن، شــنیدن،  »... نســبت فعــل و ایجــاد بــه بنــده صحیــح اســت، همان‌طــور 

دیــدن و دیگــر حــواس و صفــات و افعــال و انفعــالات بــدو صحیــح اســت؛ پــس همان‌طــور 

ج محقّــق و منســوب بــه زیــد اســت، و ایــن انتســاب حقیقــی  کــه وجــود زیــد در عالــم خــار

اســت نــه مجــازی، و بــا ایــن حــال، ]وجــود او[ شــأنی از شــؤون خداونــد اســت، علــم و اراده 

کــذب_  بــدو  و حرکــت و ســکون و تمــام افعــال صــادرۀ از او نیــز حقیقتــاً _ نــه از ســر مجــاز و 

کــه از او صــادر می‌گــردد و در  منســوب اســت. بنابرایــن، انســان، »فاعــل« آن چیــزی اســت 

عیــن حــال، فعــل او یکــی از افعــال حــق اســت«.

وی همچنین در معنای »أمرٌ بین الأمرَین« می‌نویسد:

لا  و  جبــر  »لا  عــی؟ع؟:  الموحدیــن‏  إمــام  کلام  مــن  ورد  مــا  معــى  یتحقّــق  بــه  »و   ]:2[

 مــن الجبــر 
ً
یــن‏«؛ إذ لیــس المــراد منــه )1(أنّ فی فعــل العبــد ترکیبــا تفویــض بــل أمــر بــن الأمر

 عنهمــا؛ )3(و لا أنّــه اختیــار مــن جهــة و 
ً
ــوّا

ُ
 معنــاه )2(أنّ فیــه خُل

ً
و التفویــض؛ و لا أیضــا

کمــا وقــع فی عبــارة الشــیخ  ى؛ )4(و لا أنّــه مضطــرّ فی صــورة الإختیــار  اضطــرار مــن جهــة أخــر

رئیــس الصناعــة؛ )5(و لا أنّ العبــد لــه اختیــار ناقــص و جبــر ناقــص؛ بــل معنــاه: أنّــه مختــار 

مــن حیــث إنّــه مجبــور، و مجبــور مــن الوجــه الــذی هــو مختــار و أنّ اختیــاره بعینــه اضطــراره. و 

یــن 
َ

قــول القائــل: »خیــر الأمــور أوســطها« یتحقّــق فی هــذا المذهــب. فــإنّ التوسّــط بــن الضدّ

کالمــاء الفاتــر الــذی یقــال لا حــار و لا بــارد،  قــد کیــون بمعــى الممتــزج عــن مکســور طرفیهمــا، 
مــع أنّــه لیــس بخــارج عــن جنســهما«.2

کــه: »نــه جبــر  »و بــا ایــن مبنــا، معنــای آنچــه از امــام الموحدیــن علــی؟ع؟ وارد شــده اســت 

کــه  اســت و نــه تفویــض، بلکــه چیــزی اســت بیــن دو آن دو چیــز« مشــخّص می‌گــردد؛ چرا

کــه: )1(فعــل بنــده ترکیبــی از جبــر و تفویــض اســت؛ و ایــن نیســت  مــراد از آن ایــن نیســت 

1. الأسفار 6: 374.
2. همان: 376-375.



121 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

ــار  ــه از از جهتــی اختی ک ــر و تفویــض تهــی اســت؛ )3(و ایــن نیســت  ــه: )2(]فعــل او[ از جب ک

کــه او در ظاهــر مختــار و در حقیقــت مضطــرّ  اســت و از جهتــی اضطــرار؛ )4(و ایــن نیســت 

کــه او  گفتــه اســت؛ )5(و معنایــش ایــن نیســت  کــه شــیخ ابوعلــی ســینا  اســت، همان‌طــور 

کــه مجبــور  کــه از آن حیــث  اختیــار ناقــص و جبــر ناقصــی دارد؛ بلکــه معنایــش ایــن اســت 

کــه مختــار اســت، مجبــور اســت، و اختیــار او عیــن  اســت، مختــار اســت و از آن حیــث 

گفته‌انــد: »بهتریــن چیزهــا، وســط‌ترین آنهاســت« در ایــن مبنــا  اضطــرار اوســت. و اینکــه 

ــای »میانگیــن« آنهاســت،  ــه معن ــاد ب ــز، متض ــان دو چی ــه می ــی میان گاه ــد.  ــق می‌یاب تحقّ

گرمــا و ســرما  گــرم، ولــی جنســش چیــزی غیــر از  کــه نــه ســرد اســت و نــه  ماننــد آب »ولــرم« 

نیســت«.

و  کـه حـول »ارادۀ ذاتـی  بـه شـبهاتی پرداختـه اسـت  ایـن بحـث،  از  بعـد  ملاصـدرا قبـل و 

ح می‌گردنـد. او در خالل پاسـخ بـه ایـن شـبهات بـه نکته‌ای اشـاره می‌کند  قدیـم« خداونـد مطـر

کلام ]3-1*[ سـبزواری آمـده بـود: کـه در 

قَــت بــه إرادتــه و قضــاؤه فهــو واجــب 
ّ
]3:[ »و منهــا أنّ فعــل العبــد إن عَلِــمَ الله وجــوده و تعل

ــق بــه إرادتــه و قضــاؤه فهــو ممتنــع الصــدور. فیکــف 
ّ
الصــدور، و إن لم یعلــم وجــوده و لم تتعل

 لــه‏؟!...
ً
کیــون فعــل العبــد مقــدورا

ــد،  ــن العب ــل م ــود الفع  لوج
ً
ــا  مقتضی

ً
ــببا کان س ــه و إن  ــال: إنّ علم ــواب أن یق ــقّ فی الج فالح

لکنّــه إنّــا اقتــى وجــوده و صــدوره المســبوق بقــدرة العبــد و اختیــاره لکونهــا مــن جملــة 

أســباب الفعــل و عللــه، و الوجــوب بالاختیــار لا ینــافی الاختیــار، بــل یحقّقــه. فکمــا أنّ ذاتــه 

ــة فاعلــة لوجــود کل موجــود و وجوبــه. و ذلــک لا یبطــل توســیط العلل و الشــرائط 
ّ
تعــالى عل

و ربــط الأســباب بالمســبّبات‏، فکذلــک فی علمــه التــامّ بــکل شی‏ء الــذی هــو عــن ذاتــه.‏«1

گــر خداونــد بــه فعــل بنــده علــم داشــته باشــد و اراده‌  کــه ا »و یکــی از آن شــبهات ایــن اســت 

گــر بــدان علــم  و قضائــش بــدان تعلّــق بگیــرد، پــس صــدور آن فعــل، واجــب خواهــد بــود، و ا

نداشــته باشــد و اراده‌ و قضائــش بــدان تعلّــق نگیــرد، پــس صــدور آن فعــل، ممتنــع خواهــد 

1. همان: 385.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی122

بــود. پــس چگونــه فعــل بنــده مقــدور او خواهــد بــود؟!...

گرچــه علــم او علّــت وجــود فعــل بنــده اســت، امّــا  گفتــه شــود: ا کــه  جــواب حــق آن اســت 

کــه پــس از قــدرت و اختیــار او )بنــده( واقــع شــده  باعــث وجــود و صــدور فعلــی می‌شــود 

کــه قــدرت بنــده از جملــه ســبب‌ها و علت‌هــای فعــل اســت؛ و ضــرورت همــراه  اســت، چــرا 

ــس  ــازد. پ ــق می‌س ــار( را محقّ ــه آن )اختی ــت، بلک ــار نیس ــی اختی ــای نف ــه معن ــار، ب ــا اختی ب

کــه خداونــد علّــت فاعلــی بــرای وجــود و وجــوب هــر موجــودی اســت و ایــن  همان‌طــور 

]فاعلیــت[ بــا واســطه قــرار دادن علت‌هــا، شــرط‌ها و ربــط ســبب‌ها بــه مســبّب‌ها منافــات 

کــه عیــن ذات اوســت نیــز همین‌گونــه اســت.  نــدارد، علــم تــامّ خداونــد بــه هــر چیــزی 

گرفتــه اســت، بــه ایــن هــم تعلّــق  کــه علــم خداونــد بــه فعــل بنــده تعلّــق  ]یعنــی همان‌طــور 

کــه آن فعــل از ایــن بنــده صــادر شــود.[« گرفتــه اســت 

کلیدی و پرتکرار1 در آثار فلسفی است.  کشیده شده، یکی از جملات  که زیر آن خط   عبارتی 

کرد. گفتگو خواهیم  کمی دربارۀ آن  به همین جهت، در آینده 

که به مسـئلۀ تکلیف و عبادت اشـاره   وی همچنین در تفسـیر خود، ذیل آیۀ 21 سـورۀ بقره 

دارد، می‌نویسد:

 مــن الشُــبَه.‌ها نحــن نذكرهــا مــع الإشــارة إلى 
ً
»المســئلة الثالثــة: إنّ لمنكــر التكاليــف وجوهــا

الجــواب عنهــا:

لى: إنّ التكليــف إمّــا أن يتوجّــه حــال اســتواء دواعــي العبــد إلى الفعــل والتــرك، أو حــال  الأو

رجحــان دواعــي أحدهمــا؟ فعــى الأول، يســتحيل وقــوع المأمــور بــه، والتكليــف غيــر واقــع و 

ــز الترجيــح مــن  ــر، لأنّ الممكــن مــا لم يترجّــح وجــوده لم يقــع، إذ مــن تجوي كلأث ــد ا ــز عن لا جائ

 لــزم ترجيــح 
ّ

غيــر مرجّــح ينســدّ اثبــات الصانــع. وعــى الثــاني، فالمرجــوح ممتنــع الوقــوع، و إل

المرجــوح، فالراجــح واجــب الوقــوع. فالتكليــف بالرّاجــح تكليــف بإيجــاد مــا يجــب وقوعــه، 

كلاهمــا مســتحيلان. وبالمرجــوح بمــا يمتنــع وقوعــه، و 

، فــا فائــدة 
ٌ

ــف بــه، إنْ علِــم الله في الأزل وقوعــه، فخــاف معلومــه محــال
ّ
و الثانيــة: أنّ المكل

1. القبسات: 472؛ الأسفار الأربعة 6: 349 و 385؛ شرح المنظومة 3: 620؛ أسرار الحکم: 200.



123 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

كلاهمــا عبــث و  إن علِــم لا وقوعــه، فالتكليــف بــه تكليــف بالمحــال، و  ود الأمــر، و في ور

ه عنهمــا، و إنْ لم يعلــم لا هــذا و لا ذاك فهــو قــول بالجهــل في حقّــه، فهــو  ســفَهُ، و الله منــزَّ

ــل... باط

ــه  ــر في الوجــود هــو الله... فالأمــر ل ر أن المؤثِّ ــا تقــرَّ ــه، لِ والرابعــة: إنّ العبــد غيــر موجِــد لأفعال
بذلــك تكليــف بالممتنــع، وهــو محــال«.1

کــه مــا بــه آنهــا بــا ذکــر  »مســئلۀ ســوم: منکــر تکلیــف بــه چنــد شــبهه اســتناد می‌کنــد 

می‌کنیــم: اشــاره  جوابشــان 

کــه بنــده نســبت بــه فعــل و تــرک، انگیــزۀ یکســانی  کــردن یــا در حالتــی اســت  یکــم: تکلیــف 

دارد، یــا نســبت بــه یــک طــرف انگیــزۀ بیشــتری دارد. در حالــت اوّل، تکلیــف _ بنــا بــر 

کثریــت_  محقّــق نخواهــد شــد، زیــرا ترجیــح بــا مرجّــح لازم می‌آیــد و محــال اســت،  نظــر ا

ــا تجویــز آن، بــاب اثبــات صانــع بســته می‌شــود. بنــا بــر حالــت دوم نیــز، مرجــوح )=  زیــرا ب

کمتــر اســت( ضرورتــاً واقــع نخواهــد شــد، زیــرا ترجیح  کــه انگیــزۀ بنــده نســبت بــه آن  چیــزی 

کــه انگیــزۀ بنــده نســبت بــه آن بیشــتر اســت(  مرجــوح لازم می‌آیــد؛ و راجــح )= چیــزی 

ضرورتــاً واقــع خواهــد شــد. بنابرایــن، تکلیــف بــه راجــح و مرجــوح محــال خواهــد بــود، ]زیــرا 

وجــود اوّلــی و عــدم دومــی، ضــروری و قطعــی و واجــب اســت.[.

خ‌دادنــش از ازل معلــوم  گــر ر کــه بــدان تکلیــف شــده اســت )ماننــد نمــاز(، ا دوم: آن چیــزی 

گــر  کــردن بــه آن، فائــده‌ای نــدارد؛ و ا خ ندادنــش محــال اســت و امــر  خداونــد باشــد، ر

کــردن آن، محــال خواهــد بــود؛ و در هــر دو حالت،  خ‌ندادنــش معلــوم خــدا باشــد، تکلیــف  ر

کار بیهــوده و ســفیهانه  کــردن، بیهــوده و ســفاهت خواهــد بــود و خداونــد از انجــام  امــر 

ــد، قائــل شــده‌ایم  خ‌ندادنــش را نمی‌دان خ‌دادن و ر کــه خــدا ر ــر بگوییــم  گ منــزّه اســت؛ و ا

کــه اعتقــادی باطــل اســت. کــه جهــل بــه خداونــد راه یافتــه 

کنــد، زیــرا ]در جــای خــود[ ثابــت شــده اســت  چهــارم: بنــده نمی‌توانــد افعالــش را ایجــاد 

کار  کــه تنهــا مؤثّــر در عالــم وجــود، خداونــد اســت... پــس امــر بــه آن، تکلیــف بــه یــک 

ممتنع‌الوقــوع اســت و چنیــن تکلیفــی، خــود، محــال اســت«.

1. تفسیر القرآن الکریم )صدرا(، ذیل آیۀ 21 سورۀ بقره. 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی124

وجوب بالاختیار
بـه نظـر می‌رسـد، حـرف »بـاء« در ایـن عبـارت بـه معنـای »معیّـت« باشـد، بنابرایـن، معنای 

جملـۀ »الوجـوبُ بالاختیـارِ لا یُنافـی الاختیـارَ« چنیـن خواهد شـد:

»وجوب به همراه اختیار، با اصل اختیار ناسازگار نیست«.

گویـی در ایـن دیـدگاه »جبـر« و »اختیـار« ناسـازگاری درونـی ندارنـد و بـا یکدیگـر  در واقـع، 

را پذیرفتـه‌ و  کـه ملاصـدرا و حاجـی سـبزواری هـر دو  بـه همیـن جهـت اسـت  قابـل جمع‌انـد. 

کـه فعـل انسـان از طرفـی  منسـوب بـه خداسـت )جبـر( و از طرفـی هـم منـاط و  معتقـد شـده‌اند 

ک اختیـار1 بـر آن صـدق می‌کنـد. مال

شبهۀ تسلسل در اختیار
کنـون در آثار فلاسـفۀ  کـه از فارابـی تا آخریـن بخـش ایـن درآمـد بـه نکتـه‌ای اختصـاص دارد 

ح شـده اسـت. سـخن فارابـی در فصـوص الحکمـة را ملاصـدرا و سـبزواری نقـل  مسـلمان مطـر

کرده‌انـد2. وی در فـصّ 56 می‌نویسـد:

یــد و یختــار مــا یشــاء، استکشــف عــن اختیــاره و هــل  »فــإن ظَــنَّ ظــانٌّ أنّــه یفعــل مــا یر

کان غیــر حــادث فیــه، لــزم أن  هــو حــادث فیــه بعــد مــا لم کیــن أو غیــر حــادث. ]1:[ فــإن 

 عــى ذلــک الاختیــار 
ً
یصحبــه ذلــک الاختیــار منــذ أوّل وجــوده، و یلــزم أن کیــون مطبوعــا

 و 
ً
ــا کان حادث ــأنّ اختیــاره مقتــى فیــه مــن غیــره. ]2:[ و إن  لا ینفــکّ عنــه، و لــزم القــول ب

 حــادث مُــدِث؛ فکیــون اختیــاره عــن ســببٍ اقتضــاه و مُــدِثٍ أحدثــه. فإمّــا أن کیــون 
ّ

لــکل

إیجــاده بالاختیــار؛ و هــذا یتسلســل إلى غیــر النهایــة، أو کیــون وجــود الاختیــار فیــه لا باختیــار، 

فکیــون محمــولًا عــى ذلــک الاختیــار مــن غیــره. و ینتهــی إلى الأســباب الخارجــة عنــه الــی 

 فی الخــارج عــى مــا 
ّ

لی الــذی أوجــب ترتیــب الــکل لیســت باختیــاره؛ فینتهــی إلى الاختیــار الأز

1. دیدیـم کـه فعـل اختیـاری فعلـی اسـت که مسـبوق به علم و اراده اسـت. به بیان تفصیلی‌تـر، افعال اختیاری 
کیـد  انسـان پـس از پنـج مقدمـه حاصـل می‌گـردد کـه عبارت‌انـد از: تصـوّر و تصدیـق )علـم(، شـوق و شـوق ا

)اراده( و قـوۀ عضلانـی )قدرت(.
2. الأسفار الأربعة 6: 390؛ شرح المنظومة 3: 623-624؛ شرح الأسماء الحسنی 1: 118-117.



125 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

هــو علیــه. فإنّــه إن انتهــى إلى اختیــار حــادث، عــاد الــکلام مــن الــرأس. فتبــنّ مــن هــذا أنّ 
کائــن مــن خیــر و شــرّ،  یســتند إلى أســبابٍ منبعثــة عــن الإرادة الأزلیــة«.1  

ّ
کل

ج نیست: که ارادۀ انسان از دو حال خار کلام فارابی در این فص این است  خلاصۀ 

 قدیم است.

 حادث است.

ک از او باشـد.  حالـت )1( قابـل قبـول نیسـت، زیـرا بایسـتی اختیـار او ذاتـی و غیـر قابـل انفکا
پـس حالـت )2( صحیـح خواهـد بـود. در ایـن صـورت، ارادۀ او ذاتـی نخواهـد بـود و بایسـتی 
کسـی ایـن اختیـار را در او بـه وجـود آورده باشـد. بـه عالوه، ایـن سلسـلۀ اختیـارات نمی‌توانـد 
تـا بی‌نهایـت ادامـه داشـته باشـد، پـس بایسـتی اختیـار حـادث عرضـی او بـه یـک اختیـار قدیـم 
کـه در عالـم مشـاهده می‌گـردد، باید بـه ارادۀ ازلی  ذاتـی ختـم شـود. بنابرایـن، تمـام اراده‌هایـی 

و قدیـم حـقّ متعـال ختـم شـود.

 ابن‌سینا نیز در مواضع متعدّدی این نکته را بیان کرده است. به عنوان نمونه، در التعلیقات

 می‌نویسد:

»يجــب أن يكــون فى الوجــود وجــود بالــذات، و فى الاختيــار اختيــار بالــذات، و فى الإرادة إرادة 

بالــذات، و فى القــدرة قــدرة بالــذات؛ حــى يصــحّ أن تكــون هــذه الأشــياء لا بالــذات فى شىء. 

 
ً
 بالــذات و قــادرا

ً
 بالــذات و مختــارا

ً
و معنــاه أن يكــون يجــب أن يكــون واجــب الوجــود وجــودا

 بالــذات، حــى تصــحّ هــذه الأشــياء لا بالــذات فى غيــره«.2
ً
يــدا بالــذات و مر

کمـال ذاتـی ندارنـد،  کـه تمامـی ممکنـات فقیـر بالذات‌انـد و هیـچ  او معتقـد اسـت: از آنجـا 

بایسـتی کمالاتشـان از غیـر آمـده باشـد. بـه علاوه، لازم اسـت موجـودی )واجب الوجـود بالذات( 
کند.3 کمالات مختلف را به ممکنات افاضه  کمالات را بالذات داشـته باشـد تا  که تمامی  باشـد 

1. فصوص الحکمة: 75-74.
2. التعلیقـات: 52. همچنیـن بنگریـد بـه الأسـفار 6: 390-391. در آنجـا ملاصـدرا دو قول دیگر از شـیخ را نقل 

کرده اسـت.
بـودنِ  ذاتـی  بـر غیـر  اوّل فلاسـفه مبنـی  آمـد، مقدّمـۀ  اسـتاد عصـار هـم خواهـد  بیانـات  در  کـه  3. همان‌طـور 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی126

عیـــن همیـــن مطلب در آثـــار ملاصدرا1 و ســـبزواری آمده اســـت. دیدیم که ســـبزواری گفته 

بود:
]3:[ و الشیء لم یوجد متى لم یوجدا              و باختیـــــــــارٍ اختیـــــــــارٌ مـــــا بـــــــدا 2

ع دوم به همین نکته اشاره می‌کند. او در مصر

کــه در آنهــا ایــن چهــار اشــکال  پــس از ذکــر ایــن مقدّمــه، وارد ســخنان اســتاد عصــار می‌شــویم 

بــه نحــو مجملــی توضیــح داده شــده و یــک جــواب عرفانــی )عالمانه‌تــر( و دو اشــکال دیگــر 

)لغویّــت امــر و نهــی و ثــواب و عقــاب الهــی( اضافــه شــده اســت.

یشـه در سـنخیت میـان خالـق و مخلـوق دارد،  کـه ر کمـالات مخلوقـات، صحیـح اسـت. امّـا مقدّمـۀ دوم 
باطـل اسـت.

1. الأسفار 6: 391-390. 
2. شرح المنظومة 3: 617.



127 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

صورت چهار اشکال اوّل1
گرامــی در دروس عــدل، بــا متــن چهــار اشــکال اوّل آشــنا شــده ‌اســت؛ لــذا  خواننــدۀ 
کلام، از پرداختــن تفصیلــی بــه آنهــا خــودداری می‌کنیــم.2 پیــش از  بــرای جلوگیــری از اطالــۀ 
کــه منبــع مرحــوم اســتاد بــرای طــرح ایــن  پرداختــن بــه متــن ایــن اشــکالات، یــادآور می‌شــویم 
ی در »غررٌ فی عمــوم قدرته تعالی«  اشــکالات، شــرح منظومــۀ حاجــی ســبزواری بــوده اســت. و
ــق قــدرت حــقّ متعال‌انــد و بــه 

َّ
کــه همــۀ ممکنــات، مقــدور و متعل ــه‌ای را مطــرح می‌کنــد 

ّ
ادل

عبــارت ســاده‌تر، قــدرت خداونــد »عــام« اســت. بنابرایــن، افعــال اختیــاری مــا نیــز مقــدور و 
کــه او نتیجــه می‌گیــرد: ــق قــدرت خداونــد خواهنــد بــود. در انتهــای همیــن فصــل اســت 

َّ
 متعل

 »فعل انسان، با نظر دِقّی و در نفس‌الأمر فعل خداست«.

گونـی را اقامـه می‌کنـد. از مباحـث  گونا او بـرای اثبـات عمومیـت قـدرت خداونـد، ادلـۀ 
اسـتمداد  خداونـد  قـدرت  و  علـم  یگانگـی  از  می‌گیـرد،  کمـک  صدرایـی  وجودشناسـی 
نیـز  اثنـای سـخنان خـود  در   . و...  اسـتدلال می‌کنـد  بـودن علـم خـدا  فعلـی  بـه  می‌جویـد، 
کـه مبـادا کسـی از ایـن سـخنان ما برداشـت جبر کنـد! خیر! این سـخنان ما  هشـدار می‌دهـد 

بـا جبـر متفـاوت اسـت!

نبـوده  منا! منظـور جنـاب حاجـی سـبزواری جبـر 
ّ
ایـن اسـت: »سـل از فلاسـفه  سـؤال مـا 

گـر کسـی بخواهـد ادّعـای جبـر کنـد، چـه بایـد بگویـد؟!« بدیهی اسـت که جبر  اسـت! حـال ا
ـق و منتسـب به من نیسـت« و یکـی از مصادیق جبر این اسـت 

ّ
یعنـی اینکـه »فعـل مـن، متعل

ـق و منتسـب بـه خـدا باشـد. بـه عبـارت سـاده، معنـای جبـر ایـن اسـت: 
ّ
کـه فعـل مـن متعل

»فعـل مـن فعـل‌الله شـود«. اساسـاً بیـان جبـر در قالـب الفـاظ همیـن می‌شـود! حال، فیلسـوف 
کـه مـراد از  بزرگـواری ماننـد حاجـی سـبزواری عیـن ایـن جملـه را فرمـوده اسـت و می‌فرمایـد 
گـر تأویـل و تفسـیر، اصطلاحاً این‌قـدر بی‌در و پیکر باشـد، دیگر  کلام مـن جبـر نیسـت! واقعـاً ا

ی سـنگ بنـد نخواهـد شـد. سـنگ رو

که از ظاهر نوشته نیز پیداست، از اینجا به بعد، سخنان مرحوم استاد عصار است. 1. همان‌طور 
ری به نظر می‌رسید. 2. به همین جهت، نگارش یک مقدّمۀ تفصیلی ضرو



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی128

در اینجـا مباحـث مرحـوم سـبزواری در دو بنـد تقدیـم می‌کنـم تـا مطلـب کمـی منقّح‌تـر در 

ذهـن خواننـدۀ گرامـی شـکل بگیـرد. ایشـان بـا تکیـه بـر دو مبنـا بحث خـود را پیـش می‌برد:

در  تشـکیک  وجـود،  اصالـت  ماننـد  صدرایـی،  فلسـفۀ  در  وجودشناسـی  مباحـث   

و...؛ وجـود  جعـل  وجـود، 

 مبانی فلسفی در علم و قدرت خداوند.

تبیین عموم قدرت خداوند با تکیه بر مبانی وجودشناختی
کـه می‌دانید، موجودات در فلسـفه تقسـیم می‌گردند بـه: »واجب« و »ممکن«.  همان‌طـور 

کیـد  ایـن تقسـیم‌بندی در فلسـفۀ اسالمی سـابقه‌ای دیرینـه دارد. بـه ویـژه ابن‌سـینا بـر آن تأ

یـده و فلاسـفۀ بعـدی نیـز راه او را ادامـه داده‌اند. معنـای »واجب‌الوجود« در نظام  بسـیاری ورز

سـینوی و صدرایـی معنایـی نزدیـک بـه هـم دارد. مثاًل هـر دو نظـام واجـب را بحـث بسـیط 

واحـد می‌داننـد، ماهیـت را از او نفـی می‌کننـد و... . البتـه در نظـام صدرایـی مبانی‌ای مانند 

برخالف مفهـوم  نیسـت.  فلسـفۀ سـینوی مطـرح  در  کـه  الحقیقـة« مطـرح می‌شـود  »بسـیط 

»واجب‌الوجـود«، معنـای »ممکن‌الوجـود« در ایـن دو نظام متفاوت اسـت. در نظام سـینوی، 

انسـان،  ماننـد:  ممکن‌الوجودنـد،  ماهیـات  گاهـی  یعنـی  اسـت.  ماهیـت  صفـت  »امـکان« 

ث، شـریک‌الباری 
ّ
گاهی ممتنع‌الوجودند، مانند: مثلثِ لامثل اسـب، خورشـید، آب و...؛ و 

و... . در مقابـل، ملاصـدرا ضمـن پذیـرش ایـن نـوع از امـکان ]کـه امـکان »خـاصّ« نـام دارد[، 

امـکان دیگـری را تحـت عنـوان امـکان »وجودی« یا »فقری« مطـرح می‌کند که وصف »وجود« 

که به »واجبی« و »امکانی« تقسـیم می‌گردد.  اسـت نه »ماهیت«1.  در این مبنا، وجود اسـت 

یسـد: »مـا در بحـث وجـود مسـتقل و رابـط گفتيـم كـه از نظر صـدر المتألهين )ره(  1. اسـتاد مصبـاح یـزدی می‌نو
حيثيت وجود معلول عين ربط به علت است. معلول چيزى جز نياز و فقر به علت خود نيست. اين معنا 
ينـد. بايـد توجّـه داشـت كـه ايـن معنـا از امـكان، بـا امـكان ذاتـى _ امـكان  را اصطلاحـاً »امـكان فقـرى« م‏ىگو
خـاصّ_  خلـط نگـردد. موصـوفِ امـكان فقـرى »وجـودِ« ممكنات اسـت و موصـوف امكان ذاتـى »ماهيتِ« 
گاه بـه امـكان فقـرى »امـكان وجـودى« و بـه امـكان ذاتـى »امـكان ماهـوى« نيـز  آنهاسـت. بـه هميـن دليـل، 

ينـد«. )شـرح نهایـة الحکمـة 2: 103( م‏ىگو



129 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

کـه شـما می‌توانیـد بـه  البتـه فلاسـفه معانـی بسـیار متعـدّدی را بـرای »امـکان« برشـمرده‌اند 
کنیـد.1 )6( بدایـة الحکمـة یـا نهایـة الحکمـة علامـۀ طباطبایـی رجـوع 

کدام، احکامی دارند. مثلًا ممکن‌الوجود: واجب‌الوجود و ممکن‌الوجود، هر 

1( مرکّب از ماهیت و وجود است؛

2( امکانش لازمۀ ماهیتش است؛

3( استحقاق وجود و عدم ندارد؛

4( در حدوث و بقاء خود نیازمند علت است؛

5( تا به مرحلۀ وجوب نرسد، موجود نخواهد شد؛

6( و... .

نـه مسـتحقّ  بـه خـودی خـود،  مـراد اسـت. یـک موجـود امکانـی،  اینجـا ویژگـی )3(  در 

گر موجود شـده یا معدوم مانده، به جهت  موجود شـدن اسـت و نه مسـتحقّ معدوم شـدن. ا

تـی خارجـی اسـت.2 در اینجـا، فلاسـفه اصطلاحـاً »قیـاس اولویـت« را اقامـه می‌کننـد. بـه 
ّ
عل

این بیان:

اســتحقاق  می‌توانــد  چگونــه  نــدارد،  )وجــود(  شــدن  موجــود  اســتحقاق  کــه  »چیــزی 

باشــد«. داشــته  را  )ایجــاد(  کــردن  موجــود 

از هســتی، بخــش نایافتــه  چون تواند که بُود هستی‌بخش؟!ذات 

کــه بُــود زآب تهــی نایــد از وی صفــت آب‌دهــی؟!3خشــک‌ابری 

بنابراین، هیچ ممکن‌الوجودی، از جمله انسـان، اسـتحقاق و شـأنیّت »ایجاد« را ندارد؛ 

1. بنگریـد بـه: بدایـة الحکمـة: 48-50؛ نهایـة الحکمـة: 46-48. همچنیـن بنگریـد به الأسـفار الأربعة 1: 49-
56 )فصـل 7: فـي اسـتقراء المعانـي التي يُسـتعمَل فيها لفـظ الإمكان‏(.

ینـد: »عـدمُ العلـةِ علـةُ  2. تکملـۀ مرح�وم عص�ار؟ق؟: »یکـی از نقـاط مبهـم فلسـفه در همیـن جاسـت. آنهـا می‌گو
کـه معنـای محصّلـی نـدارد و بـا مبانـی خودشـان ناسـازگار اسـت«. العـدمِ« 

ل بـه ظهـور آثـار وجـود آفریدگار سـبحانه ما  رنـگ، سـبحة الأبـرار، بخـش ۱۹، عقـد چهـارم در اسـتدلا 3. هفـت او
أعـزّ شـأنه و مـا أجلـی برهانه.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی130

کنیـم و بـه  یعنـی مـن و شـما نمی‌توانیـم مثاًل فعـل »آب نوشـیدن« را در عالـم خـارج ایجـاد 

تعبیـر مرحـوم اسـتاد، بـه ماهیـت »آب نوشـیدن« وجـود دهیـم. فقـط و فقـط یـک موجـود در 

دار وجـود، اسـتحقاق وجـود و ایجـاد را دارد و آن هـم واجب‌الوجـود بالـذات اسـت. ملاحظـه 

جـز  فاعلـی  بلکـه  نیسـت،  خـدا  جـز  فاعلـی  تنهـا  نـه  فلسـفه،  مبنـای  بـر  بنـا  کـه  می‌فرماییـد 

خداونـد نمی‌توانـد باشـد )دقّـت شـود(. ایـن خلاصـۀ اشـکال یکـم و دوم.

تبیین عموم قدرت خداوند با تبیین علم و قدرت الهی
فلاسفه علم و قدرت خدا را عین ذات او می‌دانند. بنابراین، سه مفهوم:

 ذات خداوند؛

 علم خداوند؛

 قدرت خداوند.

بـه یـک وجـود موجودنـد و در عالـم خـارج یـک چیـز  آنهـا حقیقتـاً یـک چیزنـد،  در نظـر 

گرچـه مفهومـاً بـا یکدیگـر مغایرنـد. در نتیجـه، علـم و قـدرت خداونـد، یـک  بیشـتر نیسـتند؛ ا

کـه: »العلـم شـیءٌ و القـدرة شـیءٌ آخـر«. بـا پذیـرش ایـن  چیـز بیشـتر نیسـتند؛ این‌طـور نیسـت 

مقدّمـه، سـبزواری دو قیـاس اقامـه می‌کنـد:

یکم:

1( علم خدا عامّ است.

2( علم همان قدرت است.

3( قدرت خدا عامّ است.

دوم:

ق می‌گیرد.
ّ
1( علم خدا منشأ صدور ممکنات است و به همۀ ممکنات تعل

2( علم همان قدرت است.

ق می‌گیرد.
ّ
3( قدرت خدا منشأ صدور ممکنات است و به همۀ ممکنات تعل

که مرحوم اسـتاد از آن به اشـکالات سـوم و چهارم  این دو قیاس، شـبیه آن چیزی اسـت 



131 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

کمـی متفـاوت اسـت. ایشـان در یـک اشـکال، عمـوم  تعبیـر می‌کننـد. البتـه عبـارات ایشـان 

»قـدرت« خـدا و در اشـکال دیگـر، عمـوم »علـم« را مطـرح می‌کننـد. بـه عبـارت دیگـر:

 1( علــم/ قــدرت خــدا عــامّ اســت و به همۀ موجــودات، از جمله فعل انســان تعلّق می‌گیرد. 

بنابراین، فعل انسان معلوم/ مقدور خداوند است. 

به علاوه:

گــر  گــر علــم/ قــدرت خــدا بــه چیــزی تعلّــق بگیــرد، وقوعــش حتمــی اســت. بنابرایــن، ا 2( ا

کار از  علــم/ قــدرت خــدا بــه فعــل انســان تعلّــق بگیــرد، وقوعــش حتمــی خواهــد بــود و 

ج اســت. دســت مــا خــار

پاسخ‌های سه‌گانه
مرحـوم اسـتاد از زبـان فلاسـفه سـه پاسـخ را بیان می‌کننـد که یکی را »کودکانـه« نامیده‌اند 

و دوتـای دیگـر را »عالمانـه« و »عالمانه‌تر« می‌نامند.

کودکانه پاسخ 
خلاصـۀ ایـن پاسـخ آن اسـت کـه حکایـت »ما« و »وجـود فعل« حکایت »نـاودان« و »آب« 

اسـت. یکـی از مثال‌هـای معـروف برای اسـتعمال مجازی این اسـت:

»جَرَی المیزابُ«

»ناودان جاری شد«.

در استعمال مجازی بیست عُلقه را مطرح می‌کنند، مثلًا:

 ظرف و مظروف: »ناودان جاری شد«.

کـه بـه انسـان کریم و بخشـنده، اطالق »حاتم   تناسـب: »حاتـم طایـی آمـد« در جایـی 

طایی« شـود.

که به انسان بخیل، اطلاق »حاتم طایی« شود.  تضاد: »حاتم طایی آمد« در جایی 

 و... .



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی132

البتـه مرحـوم اسـتاد ]بـه تبـع از برخـی بـزرگان ماننـد آیـت‌الله بروجـردی،[ آن را در مباحـث 

کـه هـر اسـتعمالی حقیقـی و اسـتعمال مجـازی از  اسـماء و صفـات ردّ می‌کننـد و معتقدنـد 

اسـاس منتفی اسـت. 

گوینـــده‌ای می‌گویـــد: »نـــاودان جـــاری شـــد«، اِســـناد »جریـــان« بـــه  ی، وقتـــی  بـــه هـــر رو

کـــه جـــاری نیســـت و حرکتـــی نمی‌کنـــد؛ بلکـــه ایـــن  »نـــاودان« حقیقـــی نیســـت، زیـــرا نـــاودان 

کســـی اســـت  کـــه جـــاری و ســـاری اســـت. حـــال خداونـــد ماننـــد  آب داخـــل نـــاودان اســـت 

کـــرده و بـــر »نـــاودانِ انســـان« ســـرازیر نمـــوده اســـت. ایـــن وجـــود از  کـــه »آبِ وجـــود« را جـــاری 

کـــه  نـــاودان انســـان می‌گـــذرد و بـــر ســـر فعـــل »آب نوشـــیدن« می‌ریـــزد. در نتیجـــه، همان‌طـــور 

نـــاودان بـــر ســـر جـــای خـــود ثابـــت مانـــده اســـت، ولـــی شـــما مَجـــازاً می‌گوییـــد: »نـــاودان حرکـــت 

ـــم و هیـــچ فعلـــی انجـــام نمی‌دهیـــم، ولـــی مجـــازاً  ـــر ســـر جـــای خـــود ثابت‌ای کـــرد«؛ مـــن و شـــما ب

ــید«. ــد آب نوشـ یـ ــم: »ز می‌گوییـ

پاسخ عالمانه
در ایـن پاسـخ، بـا تفسـیر »أمـرٌ بیـن الأمرَیـن« تلاش می‌گردد تا نشـان داده شـود کـه چرا جبر 

گفته می‌شـود: و تفویـض باطل‌انـد. بـه همین جهت، 
1( تفویض نیست، زیرا در حقیقت فعل ما فعل خداست؛

2( جبر نیست، زیرا خداوند این فعل را از طریق ما انجام می‌دهد!

کـه شـما بگوییـد: »أمـرٌ بیـن الأمریـن در  گـزارۀ )2( خیلـی عجیـب اسـت! بـه ایـن می‌مانـد 
بریـدن چاقـو جـاری اسـت. تفویض نیسـت، زیـرا فردِ چاقوبه‌دسـت چیزی را می‌بُـرد؛ تفویض 
گـر واقعـاً و حقیقتـاً »بریـدن« بـه چاقـو  هـم نیسـت، زیـرا آن فـرد بـا آن چاقـوی خـاص می‌بُـرد«. ا
کنـد، دادگاه‌هـا بایـد  و خنجـر قابـل اسـتناد باشـد، خداونـد بایـد خنجـر شـمر را هـم عـذاب 

کننـد و... .1 کـه منجـر بـه قتـل افـراد می‌شـوند، اعـدام  گلوله‌هایـی را 

یسد:  1. محقّق اصفهانی می‌نو
ـة الفاعليـة ذات المباشـر بإرادتـه وهـي العلـة القريبـة، و وجـوده و قدرتـه و علمـه و إرادتـه لهـا دخـل فـي 

ّ
»... أنّ العل



133 پاسخ فلسفی  چهار اشکال و گفتار پنجم:

پاسخ عالمانه‌تر
کـه نـه جبـر اسـت و نـه  کـه بیشـتر عرفانـی اسـت تـا فلسـفی؛ معتقـد اسـت  پاسـخ سـوم 
کـه خدایـی هسـت و بنـده‌ای هسـت  تفویـض؛ زیـرا پیش‌فـرض در ایـن دو اعتقـاد، آن اسـت 

کـه  گـر در محـلّ خـود ثابـت شـد  و ایـن دو، غیـر هم‌انـد. امـا ا

»یکی هست و هیچ نیست غیر از او« 
»غیــرتش غیـــر در جهــان نگذاشت«

دیگـر بسـاط جبـر و تفویـض برچیـده خواهـد شـد و همـه چیـز سـالبۀ بـه انتفـای موضـوع 

خواهـد شـد.1 

ـرَ النظـرَ علـى الأوّل حَكَـمَ  فاعليـة الفاعـل. و معطـي هـذه الأمـور هـو الواجـب تعالـى، فهـو الفاعـل البعيـد. فمـن قَصَّ
ـرَ النظـر علـى الثانـي حَكَـمَ بالجبـر؛ والناقـد البصيـر ينبغـي أن كيـون ذا عينيـن؛ فيـرى الأوّل فال  بالتفويـض، ومـن قَصَّ
يحكـم بالجبـر و يـرى الثانـي فال يحكـم بالتفويـض«.؛ »... علـت فاعلـی فـردی اسـت کـه مباشـرتاً بـا ارادۀ خـود 
]کار را انجام می‌دهد[ و علت قریب )نزدیک( اسـت و وجودش، قدرتش، علمش و اراده‌اش  در فاعلیت 
رتر(  فاعـل سـهمی دارد؛ و همـۀ اینهـا را واجـب _ تعالـی_  بـه او عطـا کـرده اسـت. بنابرایـن، او فاعل بعیـد )دو
کرد؛ و هرکس از اصل دوم چشـم  یض حکم خواهد  که از اصل اوّل چشـم بپوشـد، به تفو اسـت. پس کسـی 
بپوشـد بـه جبـر حکـم خواهـد کـرد؛ و بـرای فـرد اهل نفد و بصیرت سـزاوار اسـت که صاحب دو چشـم باشـد 
]و ایـن دو اصـل را همزمـان ببینـد[؛ اصـل اول را ببینـد و در نتیجـه حکـم بـه جبـر نکنـد و اصـل دوم را ببینـد 

یـض ننمایـد«. )نهایـة الدرایـة 1: 152( و در نتیجـه حکـم بـه تفو
یـض« و »نفـی جبـر« در نظـام فکـری عرفانـی را  1. آیـةالله جـوادی مفهـوم »أمـرٌ بیـن الأمریـن« و دو اصـل »نفـی تفو
یـض در کنـار اعتقاد به توحیـد اَفعالی کاماًل بدیهی  این‌گونـه توضیـح می‌دهـد: »محـال بـودن اعتقـاد بـه تفو
یـض بیانگـر آن اسـت که انسـان در افعال خـود اسـتقلال دارد و خداوند  و روشـن اسـت، چـون اعتقـاد بـه تفو
کـه همـۀ موجـودات و نیـز همـۀ  گـذارده اسـت، حـال آنکـه مبنـای توحیـد افعالـی آن اسـت  امـور را بـه وی وا
امـور خارجـی فعـل خـدای متعالـی و شـأنی از شـئون وجـودی اوسـت.  امتنـاع جبـر نیـز بـر مبنـای توحیـد 
یژگی‌هایـی همچـون اقتضـا و ارادۀ  کـه موجـودی بـا و کـراه در جایـی معنـا دارد  یـرا ا افعالـی روشـن‌تر اسـت؛ ز
خـاص و مسـتقلّ وجـود داشـته باشـد، آنـگاه از طـرف موجـود دیگـری مجبـور شـود. حـال چگونـه می‌تـوان 
یر  تصـوّر کـرد کـه صـورت آیینه‌گونـۀ انسـان کـه از حقیقـت و واقعیّـت بهـره‌ای نـدارد و تنها نشـان‌دهندۀ تصو
از  آنـگاه  باشـد،  داشـته  مسـتقلّ  اراده‌ای  و  وجـود  اوسـت،  یژگی‌هـای  و حکایت‌کننـدۀ  و  مطلـق  حقیقـت 
طـرف موجـود دیگـری مجبـور شـود؟ چنانکـه بـر اسـاس شـیوۀ حکمـا کـه بـه سلسـلۀ علـل قریـب و متوسّـط 
یـر آیینـه‌وار انسـان،  یـرا تصو یـض معنـا نـدارد؛ ز و بعیـد معتقدنـد، تفسـیر منزلـت خـاصّ میـان جبـر و تفو
ـت بعیـد بـودن او سـخنی بـه 

ّ
ـت قریـب باشـد یـا از عل

ّ
یّـت نیسـت، چـه رسـد بـه آنکـه عل

ّ
هرگـز در مقـام عل

کـه قـول اشـاعره بـه جبـر و قـول معتزلـه  میـان آیـد. از مجمـوع ایـن مطالـب، مسـئلۀ دیگـری روشـن می‌شـود 



یـن در مقایسـه بـا اعتقـاد بـه توحیـد افعالـی نمی‌توانـد امـر  یـض و قـول حکمـای شـیعه بـه أمـرٌ بیـن الأمرَ بـه تفو
یـرا انسـان و دیگـر موجـودات امکانـی بـر اسـاس ایـن مبانـی سـه‌گانه )اشـاعره  محکـم و منسـجمی باشـد، ز
و معتزلـه و حکمـا( حقیقتـاً وجـود خارجـی دارنـد، جـز آنکـه وجودشـان ضعیـف و نسـبت بـه وجـود مطلـق، 
نیازمنـد اسـت؛ یـا بـر پایـۀ اعتقـاد آنـان وجـود انسـان عین فقـر و ربط محض بـه وجود مطلق اسـت. پس ذات 
کـه  انسـان همـان اتّصـال و ارتبـاط بـه واجـب، یعنـی خـدای غنـی محـض اسـت. بـر اسـاس توحیـد افعالـی 
کـه بـرای انسـان  در مباحـث عرفـان نظـری مطـرح می‌شـود و در عرفـان عملـی شـهود می‌گـردد، تنهـا وجـودی 
می‌تـوان لحـاظ کـرد، یـک وجـود مجـازی اسـت، به‌گونـه‌ای کـه )طبـق معنای مجـاز( اِسـناد وجود به انسـان 
در حقیقـت اسـناد وجـود بـه چیـزی اسـت کـه صاحـب اصلـی آن نیسـت، مثـل نسـبت دادن جریـان آب به 

کـه می‌شـود: »نـاودان جـاری شـد« بـا آنکـه جریـان حقیقـی از آب اسـت.  نـاودان 
یـری از حقیقـت وجـود مطلـق اسـت و وجـود حقیقـی در خـارج نـدارد و تنهـا  بنابرایـن، موجـودِ ممکـن، تصو
یـر، یعنـی وجـود مطلـق خداونـد سـبحان  نقـش وجـودی انسـان حکایـت صادقانـه از صاحـب حقیقـی تصو
گفتـه شـود: »ایـن موجـود نـه  کـه هیـچ بهـره‌ای از حقیقـت وجـود نـدارد،  گـر دربـارۀ موجـودی  اسـت. حـال ا
یـرا حقیقتـاً موضوعـی بـه نـام  مجبـور اسـت نـه مختـار«، در حقیقـت، سـالبه بـه انتفـای موضـوع اسـت؛ ز
گر ثابـت کنیم که انسـان موجودی  کنیـم و ا یـض را از وی سـلب  کـه بخواهیـم جبـر یـا تفو انسـان وجـود نـدارد 
یـض )افـراط و تفریـط(  اسـت کـه بهـره‌ای از حقیقـت وجـود نـدارد و در جایگاهـی میـان دو حالـت جبـر و تفو
گفته‌ایـم، چـون جایـگاه میانـه را بـه موجودی نسـبت داده‌ایم کـه حقیقتاً  واقـع شـده اسـت، بـه مَجـاز سـخن 

مال�ک آن نیس�ت«. )ام�ام رض�ا؟ع؟ و فلسـفۀ الهـی: 128-126(



135

م:  �ش ار �ش �ت  گ�ف

گر کال د�ی دو ا�ش

طرح مسئله
کـه وقتـی اختیـار انسـان تلویحـاً نفـی می‌شـود، ایـن سـؤال بـرای متشـرّعان  بدیهـی اسـت 

کـه تکلیـفِ  پدیـد آیـد 

 امر و نهی الهی؛

 ثواب و عقاب الهی؛

چـــه می‌شـــود؟ فلاســـفه نیز خـــود متفطّن این ســـخن بوده‌انـــد. همان‌طور که پیشـــتر هم 

تذکّـــر داده شـــد، ایـــن دو اشـــکال برخلاف چهار اشـــکال اوّل، بیشـــتر صبغۀ دینـــی دارند تا 

. فلسفی

کـــه پیشـــتر دربـــارۀ آن ســـخن  نقطـــۀ آغازیـــن بحـــث، قاعـــدۀ »ضـــرورت پیشـــین« اســـت 

گفتیـــم:

»الشیءُ ما لم یَب لم یوجَد و ما لم یمتنع لم ینعدِم«

گـر فعـل مـن بـه عنـوان یـک موجـود ممکن، بـه حدّ وجوب برسـد،   بـر مبنـای ایـن قاعـده، ا

گر نرسـد، موجود نخواهد شـد. حال سـؤال اینجاسـت: چه کسـی آن را  موجود خواهد شـد و ا

کار به  ـت و معلـول، 
ّ
کـه دیدیـم، بـا توجّـه به سلسـلۀ عل بـه حـدّ وجـوب می‌رسـاند؟ همان‌طـور 

ت‌هاسـت. با این 
ّ
کـه علةالعلل و سلسـله‌جنبان سلسـلۀ عل خداونـد ختـم می‌گـردد. اوسـت 

کار از دسـت بنده خارج اسـت.  اوصـاف، 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی136

در ایـن صـورت، امـر و نهـی خـدا بـه مـنِ بنـده چـه معنایـی می‌توانـد داشـته باشـد؟! مگـر 

کار بـه دسـت مـن اسـت؟!1 

کار بـه دسـت مـن  گفـت. وقتـی  عیـن همیـن مطلـب را دربـارۀ »ثـواب و عقـاب« می‌تـوان 
نیسـت، انتسـاب فعـل بـه مـن مجـازی اسـت، فعـل من فعـل‌الله اسـت و دیگر پـاداش دادن یا 
مجـازات کـردن معنایـی نـدارد. البتـه پـاداش دادن را می‌تـوان به‌گونـه‌ای توجیـه کـرد، چـرا کـه 
»فضـل« خداسـت، ولـی عقـاب کـردن خـدا بـر اسـاس ایـن قاعده، ظلـم اسـت و هیچ‌گونه راه 
گرفته‌اید  کیسـه را شـما  توجیهی هم ندارد. فرض بفرمایید شـما مقداری میوه خریده‌اید. زیر 
و آن را بـه دسـت بچّـه داده‌ایـد. وقتـی بـه منـزل رسـیدید، از کـودک خـود تشـکّر می‌کنیـد، آن را 
گرچـه او مسـتحقّ  کار شـما ظلـم نیسـت. ا نـوازش می‌کنیـد، بـه او هدیـه می‌دهیـد و... . ایـن 
کار  کاری انجـام نـداده اسـت، ولـی شـما بـه او لطـف می‌کنیـد و ایـن  پـاداش نیسـت، زیـرا 
شـما نـه تنهـا ناپسـند نیسـت، بلکـه بسـیار پسـندیده اسـت. حـال فـرض کنیـد که فرزند شـما 
کسـی او را  کـه  کار بـدی انجـام نـداده اسـت و شـما او را تنبیـه می‌کنیـد. مثاًل شـما می‌بینیـد 
کـه چـرا  یـد و بـه صـورت او سـیلی می‌زنیـد  هُـل می‌دهـد و او بـه زمیـن خـورَد. شـما جلـو می‌رو

حواسـت را جمـع نکـردی و بـه زمیـن خـوردی؟! ایـن کار شـما قطعـاً ظلـم اسـت.2

1. در درس 11 معـارف: 2 بیـان فـوق را بـه ایـن صـورت تقریـر می‌کنـد: »امـر کـردن بـه اینکـه آب را بخـور، صحیـح 
گـر محقّـق نشـده  گـر فعـل واجـب باشـد و علـل آن محقّـق شـده باشـد، مـن خواهـم خـورد و ا یـرا ا نیسـت، ز
یۀ امـر و نهی‌های 

ّ
باشـد، مـن نخواهـم خـورد. همچنیـن نهـی کـردن هـم کـه آب را نخور غلط اسـت. پس کل

زه بگیـر، زکات بـده، دروغ  خـدا در کتـب آسـمانی و زبـان انبیـا همـه‌اش لغـو و غلـط اسـت. نمـاز بخـوان، رو
کـه مـن نمـاز بخوانـم و  گـر مقـدّر اسـت  نگـو، آزار مرسـان، غیبـت نکـن و... همـه بیهـوده و باطـل اسـت. ا
علـل وجـودی آن فراهـم شـده‌اند، مـن نمـاز خواهـم خوانـد و در ایـن صـورت، امـر بـه نمـاز خوانـدن »تحصیـل 
گـر علـل وجـودی آن محقّـق نشـده ]باشـد،[ مـن نمـاز نخواهم خوانـد و در این صـورت، امر  حاصـل« اسـت. ا

ـق نمی‌گیـرد«.
ّ
بـه محـال اسـت و امـر، بـه محـال تعل

کـردی یـا نکـردی غلـط  کار را  کـه چـرا فالن  کـه امـر و نهـی لغـو شـد، دیگـر چـوب‌زدن مـن  2. همـان. »وقتـی 
اسـت. خـدا علـل وقـوع فعـل را ایجـاد کـرده و فعـل واجب شـده اسـت؛ پس چرا بنـده چوبش را بخـورم؟ این 
چـوب‌زدن بـه مـن ظلـم اسـت. آن کسـی کـه نمـاز می‌خواند، علـل وجودی نماز برایش محقّق شـده ]اسـت. 
دیگـر[ چـرا بـه او ثـواب می‌دهنـد؟ و آن کسـی کـه زنا کرده، مجبور به این کار بوده  ]اسـت،[ دیگر چرا عقاب 

می‌شـود؟ بنابرایـن، ثـواب و عقـاب، بی‌منطـق و لغـو اسـت؛ بلکـه ظلـم اسـت«.



137 دیگر   اشکالوششم: د گفتار

یم، عباراتی  از أسفار ملاصدرا نقل می‌شود. ملاصدرا   پیش از آنکه به پاسخ فلاسفه بپرداز

گشـوده اسـت، تحت عنوان: »فی شـمول إرادته تعالی لجمیع  در جلد ششـم أسـفار فصلی را 

کـه حـول اعتقـاد بـه »ارادۀ قدیـم« خداونـد وارد می‌گـردد، مطـرح  الأفعـال«1. سـپس شـبهاتی را 

ـبَه الـواردة 
ُ

می‌کنـد و پاسـخ می‌دهـد. عنـوان فصـل ایـن اسـت: »الفصـل 12 فـي حـل بقيـة الشّ

ـبَه الـواردة علـى الإرادة الحادثـة«2. در میـان آن شـبهات، دو 
ُ

علـى الإرادة القديمـة و بعـض الشّ

کـه مـدّ نظـر ماسـت: اشـکال مطـرح می‌کنـد 

قَــت بــه إرادتُــه و قضــاؤُه، فهــو واجــب 
ّ
»و منهــا: أنّ فعــل العبــد إن عَلِــمَ الله وجــوده و تعل

الصــدور«.3 

ــق علــم، اراده و قضــای 
َ
گــر فعــل بنــده، مســبوق و متعلّ »یکــی از آن شــبهات ایــن اســت: ا

ــود«. ــد ب ــدور خواه ــد، واجب‌الص ــی باش اله

كانــت واردة عليــه مِــن خــارج بأســباب و علــل منتهيــة إلى  نســانية إذا  »و منهــا: أنّ الإرادة الإ
الإرادة القديمــة، فكانــت واجبــة التحقــق، ســواء أرادهــا العبــد أم لم يــرد«.4

ج و توسّــط علــل خارجی  گــر ارادۀ انســانی، )داعــی( از خــار »یکــی از آن شــبهات ایــن اســت: ا

بــر او وارد می‌گــردد و آن علــل، بــه ارادۀ قدیــم خداونــد منتهــی می‌گــردد، تحقّقــش ضــروری 

اســت، خــواه بنــده آن را بخواهــد یــا نخواهــد«. 

ی ذیل شبهۀ یکم این دو مسئله را مطرح می‌کند و می‌نویسد: و
 بقَدَرَه، فما الفائدة في الأمر و النهي و الثواب و العقاب‏؟«5

ُّ
كان الكل »إذا 

ــاب  ــواب و عق ــی و ث ــر و نه ــر ام ــده‌ای ب ــه فای ــس چ ــت، پ ــی اس ــدر اله ــه قَ ــز ب ــه چی ــر هم گ »ا

]خداونــد[ مترتّــب اســت؟«

1. الأسفار 6: 379-369.
2. همان: 379.

3. همان: 384.

4. همان: 388.

5. همان: 386.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی138

کلام مرحـوم اسـتاد آمـده  کـه در  بـرای ایـن اشـکال بیـان می‌کنـد  سـپس پاسـخ‌هایی را 

کـرد. اسـت و مـا نیـز آنهـا را نقـل خواهیـم 

پاسخ یکم به اشکال »بیهودگی امر و نهی الهی«
ت تامّه مرکّب 

ّ
کـه عل ـت می‌توانـد »تامّه« باشـد یا »ناقصه«. زمانی 

ّ
در فلسـفۀ اسالمی، عل

ت ناقصه برای معلول‌اند. فلاسـفه در پاسـخ به اشـکال 
ّ
از اجزائی اسـت، هریک از اجزاء، عل

ـت ناقصـۀ انجـام فعـل اسـت یـا 
ّ
پنجـم )بیهودگـی امـر و نهـی الهـی( می‌گوینـد: امـر و نهـی، عل

تـی اسـت در سلسـلۀ علـل و معالیـل. بـه عبـارت دیگـر، بـرای تحقّـق فعـل، علـل و 
ّ
اینکـه  عل

کـه برخـی در طـول یکدیگر و برخی در عـرض یکدیگرند. یکی از  مبـادی مختلفـی لازم اسـت 

کـه می‌توانـد تامّـه یـا ناقصـه باشـد، »امـر و نهی الهی« اسـت.  ت‌هـا 
ّ
آن عل

کتاب أسفار پس از آنکه این دو اشکال را مطرح می‌کند، می‌نویسد: ملاصدرا در 
 من القضاء و القدر«. 1

ً
»فالجواب: أما الأمر و النهي فوُقوعُهما أيضا

سبزواری نیز در تعلیقۀ خود چنین اضافه می‌کند:
2.»

ً
كانت بقدرة الله تعالى، فهي بقدرتهم أيضا »و الجواب الآخر: أنّ أفعال العباد و إن 

گرچــه افعــال بنــدگان بــه قــدرت خــدا متعلّــق اســت، ولــی بــه  کــه: ا »پاســخ دیگــر آن اســت 

قــدرت آنهــا نیــز تعلّــق دارد«.

ی نباشـد، بلکـه بیـان دیگـری از 
ّ
کـه ایـن جـواب سـبزواری جـواب مسـتقل بـه نظـر می‌رسـد 

جـواب صـدرا باشـد. خلاصـۀ کلام ایـن اسـت کـه همـۀ سـخنان و مبانـی سـابق بر جـای خود 

کـه بـه تصویر کشـیده شـد. باقـی اسـت و امـر و نهـی خداونـد نیـز جزئـی از همـان پـازل اسـت 

پاسخ دوم 
گـر امـر و نهـی خداونـد نباشـد، »عاصـی« از »مطیـع« شـناخته  کـه ا پاسـخ دوم ایـن اسـت 

1. همان.
2. همان.



139 دیگر   اشکالوششم: د گفتار

نمی‌شـود. بـه عبـارت دیگـر، خداونـد دوگونـه اراده دارد: تکوینـی و تشـریعی؛ اوّلـی مربـوط بـه 

گر این دو امر با هم منطبق شـد، اطاعت رخ  سلسـلۀ علل اسـت و دومی امر و نهی اوسـت، ا

می‌دهـد، وگرنـه عصیـان پدیـد می‌آیـد. 

کریم می‌فرماید: قرآن 

�نَ مِ�نݨْ  �ی ٖ �ذ
َّ
ال ا  ّݦَ ݩݩݐݧ ݧ ںݡݩݧ َ ݑݧ ٮݩݧ �فَ دْ  َ ݧ ݑݧ ٯݧ

َ
و�نَ *وَلݠ ن�ُ �تَ �فݨْ ُ �ی لاٰ  وَهُمݨْ  اٰ  مَ�نّ ݢا ءاٰ وٓݢ

ُ
وݣݣل �قُ ݦَ �ی �نْ 

َ
ا ݢا  ݢ ݢ ٓ وݩݧ

ُ
ك رݩَ �تݨْ ݔݦݩُ ىݫ �نْ 

َ
ا اٰسُ  الںݩݩݦݐݨّ �بݨݨݦَݡݡ  ݭِ حَسݫ

َ
*ا مٓݡ

ݨٓݡ
>الݡ

1> �نَ �ی �بٖ كاٰذ�ِ
ݨْ
ال �نَّ  َ مݧ

َ
ل ْ عݧ َ ݨݧ ݔݧ ݫ ىݫ

َ
وَلݠ وا  صَدَ�قُ �نَ  �ی ٖ �ذ

َّ
ال هُ  اللّٰ �نَّ  َ مݧ

َ
ل عݩْ �یَ

َ
ل �فَ  

ݦݦݦݩݩۖ
٭ مݨݦْ ِ ݫ هݫ ݭِ لݫ

ْ ݓݨݨݧ ٮݫ
�قَ

گفتــن جملــۀ »ایمــان آوردیــم« رهــا می‌شــوند و  ــا  کــه ب کرده‌انــد  گمــان  ــا مردمــان  ــم. آی »ال

کســانی  امتحــان نمی‌گردنــد؟ مــا پیشــینیان اینهــا را نیــز آزمودیــم. پــس قطعــاً و یقینــاً خــدا 

کــه صــادق نیســتند، می‌شناســد«. را در ایمــان خــود صادق‌انــد و آنهــا را 

کـه مـن و  گـر امـر و نهـی می‌کنـد، بـرای ایـن اسـت  بنابرایـن، خـدا همـۀ امـور را  می‌دانـد. ا
شـما بدانیـم.

آخونـد خراسـانی  کـرده، مرحـوم  تعریـف  را  و »عصیـان«  »اطاعـت«  کـه  کسـانی  از  یکـی 
که  گروهی از شـارحان  ایشـان  کرده اسـت و  ی در کفایة الأصول این بحث را مطرح  اسـت. و
گرایـش فلسـفی داشـته‌اند، ماننـد علامـۀ طباطبایـی، آن را بسـط داده‌انـد. ایـن بزرگـواران فعل 
ـق بـه ارادۀ تشـریعی خداونـد می‌داننـد. از 

ّ
ـق بـه ارادۀ تکوینـی و هـم متعل

ّ
انسـان را، هـم متعل

ـق دارد، زیـرا موجـودی اسـت ممکـن و معلـول 
ّ
یـک طـرف، فعـل بـه ارادۀ تکوینـی خداونـد تعل

ق گرفته 
ّ
کـه وجـودش از جانـب حـقّ متعـال افاضه شـده اسـت. از طرفی نیز امر خدا بـه آن تعل

اسـت، پـس مراد تشـریعی خداسـت. 

]مرحوم آخوند می‌نویسد:

»إنّ إســتحاله التخلــف إنّــا تكــون في الإرادة التكوينيــة وهــي العلــم بالنظــام عــى النحــو 
يعية، وهي العلم بالمصلحة في فعل المكلف... فإذا توافقتا   الكامل التام، دون الإرادة التشر

إذا تخالفتا فلا محيص عن أن يختار الكفر والعصيان«.2  فلابد من الإطاعة والِإيمان ، و

1. العنکبوت: 3-1.
کفایة الاصول )طبع آل البیت(: 67.   .2



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی140

کامــل تــام_  محــال  کــه عبــارت اســت از علــم بــه نظــام  »تخلّــف تنهــا در ارادۀ تکوینــی خــدا _ 

کــه ایــن دو  کــه علــم بــه مصلحــت فعــل مکلّــف اســت. پــس زمانــی  اســت، نــه ارادۀ تشــریعی 

گــر مخالــف باشــند، بنــده  خ خواهــد داد و ا گزیــر ر اراده موافــق باشــند، طاعــت و ایمــان نا

گزیــد«. کفــر و نافرمانــی را برخواهــد  گزیــر  نا

مرحوم علامۀ طباطبایی نیز می‌نویسد:

 
ً
كونــه موجــودا »و منــه يظهــر أنّ إرادتــه تعــالى التكوينيــة بفعــل العبــد إنّــا يُتَصــوّر مــن حيــث 
 للأمــر فــا. 

ً
قــا

ّ
 بــه متعل

ً
 مأمــورا

ً
كونــه فعــا  مــن الموجــودات الممكنــة، و أمــا مــن حيــث 

ً
ممكنــا

ــق بــه إرادة تكوينيــة 
ّ
 العبــد و لا يتعل

َ
كونــه فعــل فللمأمــور بــه بالأمــر الإلهــي حيثيتــان: حيثيــة 

 
ً
كونــه فعلــه ســبحانه أي موجــودا ــق بــه الأمــر فقــط؛ و حيثيــة 

ّ
مــن هــذه الحيثيــة، بــل إنّــا يتعل

ــق بــه أمــر مــن هــذه الحيثيــة، بــل إنّــا تتعلــق بــه الإرادة التكوينيــة 
ّ
بإفاضــة وجــوده و لا يتعل

فقــط. فافهــم ذلــك! ... هــو ذو نســبتَين حقيقیتَــن: نســبةٌ إلى العبــد بمــا أنّــه وجــود محــدود 
كذائيــة و هــو فاعلــه بمعــى مــا بــه الوجــود، و نســبة إلى الحــقّ مــن حيــث إنّــه وجــود  بحــدود 

ــه بمعــى مــا منــه الوجــود«.1
ُ
مُفــاضٌ، و مفيضُــه فاعل

کــه ]تعلّــق[ ارادۀ تکوینــی خــدا بــه فعــل بنــده، تنهــا از این حیث  »و از اینجــا آشــکار می‌گــردد 

کــه فعــل او موجــودی ممکــن در میــان ســایر موجــودات ممکــن اســت؛ امــا  متصــوّر اســت 

ــق آن اســت، ارتباطــی بــا ارادۀ 
َ
گرفتــه و متعلّ کــه ایــن فعــل، مــورد امــر الهــی قــرار  از آن حیــث 

تکوینــی حــقّ متعــال نــدارد.

گرفتــه، دو حیثیــت اســت: از یــک جهــت  کــه مــورد امــر خداونــد قــرار  بنابرایــن، بــرای فعلــی 

ــق 
َ
ــق ارادۀ تکوینــی خــدا نیســت، بلکــه تنهــا متعلّ

َ
فعــل بنــده اســت و از ایــن جهــت، متعلّ

امــر خداونــد اســت؛ و از یــک جهــت فعــل خداســت، یعنــی بــا افاضــۀ وجــود ]بــه دســت 

ــق  ــد تعلّ ــه امــر )= ارادۀ تشــریعی( خداون ــد[ موجــود شــده اســت و از ایــن جهــت، ب خداون

ــق ارادۀ تکوینــی خــدا می‌گــردد. دقّــت شــود! ... ایــن فعــل 
َ
نمی‌یابــد، بلکــه فقــط متعلّ

کــه آن فعــل، وجــودی محــدودی  دارای دو نســبت اســت: نســبتی بــه بنــده، از آن جهــت 

کــه مجــرای ]افاضــۀ[ وجــود  بــا حــدود مشــخّص اســت و آن بنــده فاعــل اوســت، بــدان معنــا 

1. حاشیة الکفایة 1: 87.



141 دیگر   اشکالوششم: د گفتار

کــه یــک وجــود افاضه‌شــده اســت، و افاضه‌کننــدۀ  اســت؛ و نســبتی بــه خداونــد از آن جهــت 

کــه سرچشــمۀ وجــود آن فعــل از اوســت«.[ او فاعــل )= علــت فاعلــی( اوســت، بــدان معنــا 

پاسخ سوم
کــه انســان را از شــهوات  کــه خداونــد، انســان را امــر و نهــی می‌کنــد  پاســخ دیگــر آن اســت 

کمــال برســاند. ایــن را ملاصــدرا در جلــد نهــم الأســفار الأربعــة   برهانــد و نفــس آدمــی را بــه 
مطرح می‌کند.1

پاسخ یکم به اشکال »بیهودگی ثواب و عقاب الهی«
ــردۀ  ــر: »پـ ــن تعبیـ ــا ایـ ــد بـ کرده‌انـ ــر  ــکال دوم را ذکـ ــن اشـ ــه ایـ ــخ بـ ــه پاسـ ــتاد سـ ــوم اسـ مرحـ

ـــف  ـــطح مختل ـــه س ـــواب در س ـــه ج ـــن س ـــه ای ک ـــا  ـــدان معن ـــوم«؛ ب ـــردۀ س ـــردۀ دوم« و »پ اوّل«، »پ

ـــی افعـــال« می‌نامنـــد.  کـــه فلاســـفه آن را »لازمـــۀ ذات ـــردۀ اوّل همـــان اســـت  ـــد. پ مطـــرح می‌گردن

کـــه بحـــث مســـتوفایی در فلســـفۀ اســـامی اســـت.  مقدّمـــۀ ایـــن پاســـخ، بحـــث »جعـــل« اســـت 

ـــان، فلاســـفه معمـــولًا از واژۀ »خلـــق« اســـتفاده نمی‌کننـــد، بلکـــه  مـــان و محدّث
ّ
برخـــاف متکل

کـــه »جعـــل« در  کار می‌گیرنـــد. بنابرایـــن، بایـــد توجّـــه داشـــت  دو واژۀ »صـــدور« و »جعـــل« را بـــه 

ـــه معنـــای »خلـــق« اســـت. در مباحـــث قـــدرت و اختیـــار اشـــاره‌ای خواهیـــم داشـــت  فلســـفه ب

ـــه تملیـــک اســـت«. مرحـــوم  ـــه ماهیـــت، بلکـــه ب ـــه ب ـــه جعـــل وجـــود اســـت و ن ـــه ب کـــه »خلقـــت ن

کـــه جعل‌هـــای ســـه‌گانۀ  کیـــد می‌کردنـــد  اســـتاد نیـــز مکـــرّراً در دروس عـــدل و خلقـــت تأ

ـــی: ـــفه، یعن فلاس

 جعل وجود؛

 جعل ماهیت؛

 جعل اتصاف ماهیت به وجود؛

1. الأسـفار 9: 157. »و جملـة الأمـر أنّ هـؤلاء القـوم مـن أصحـاب اللقلقـة و الـكلام و أهـل المجادلـة و الاختصـام، لـم 
 تكميـل النفـوس الإنسـانية و 

ّ
يعلمـوا أنّ مقصـود التكاليـف و وضـع الشـرائع و إرسـال الرسـل و إنـزال الكتـب ليـس إل

تخليصهـا عـن هـذا العالـم و دار الأضـداد، و إطلاقهـا عـن أسـر الشـهوات و قيـد الأمكنـة و الجهـات‏«.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی142

کـه ایـن بحـث را بـاز کنیـم، ولـی اجمـالًا بدانید  یـم  صحیـح نیسـت. مـا در اینجـا بنـا ندار

یشـۀ این پاسـخ آنجاسـت. کـه ر

ملاصدرا در ادامۀ سخنان خود می‌نویسد:

ــة  ــة الرديّ ــإنّ الأغذي ــوازم الأفعــال الواقعــة بالقضــاء. ف ــواب و العقــاب فهمــا مــن ل »أمــا الث

كذلــك العقائــد الفاســدة و الأعمــال الباطلــة أســباب  كمــا أنّــا أســباب الأمــراض الجســمانية 
كذلــك القــول في جانــب الثــواب‏«.1 الأمــراض النفســانية؛ و 

کــه[ ایــن دو، از لــوازم ]ذاتــی[  »امــا ]پاســخ بــه اشــکال بیهودگــی[ ثــواب و عقــاب ]ایــن اســت 

کی‌هــای فاســد ســبب  کــه خورا کــه بــه قضــای الهــی واقــع شــده‌اند. همان‌طــور  افعالی‌انــد 

بیماری‌هــای جســمی اســت، عقایــد فاســد و اعمــال باطــل نیــز ســبب بیماری‌هــای نفســی 

)= روحــی( اســت. ]ایــن پاســخ دربــارۀ عِقــاب بــود[ و مطلــب دربــارۀ ثــواب نیــز همین‌گونــه 

اســت«.

کـه نشـان از تقریـر دقیـق  مشـابه همیـن عبـارات را مرحـوم اسـتاد در المشـهدین آورده‌انـد 

کلام آنهـا عـدول  کـه حتّـی در الفـاظ نیـز از  ایشـان از سـخنان فلاسـفه می‌دهـد، بـه طـوری 

می‌نویسـد: ایشـان  نمی‌کردنـد. 

»و أمّــا عــن الثــانی فبــأنّ الثــواب و العقــاب فهمــا مــن لــوازم الأفعــال الحســنة و الســیّئة. 

فکمــا أنّ الأغذيــة الرديّــة مســتتبعة للأمــراض الجســمانية و مســتلزمة لهــا، فكذلــك الأفعــال 
ــات«.2 ــة مســتلزمة و مســتتبعة‏ للعقوب الخبیث

کارهــای  کــه:[ ثــواب و عقــاب یکــی از لازمه‌هــای  »و أمــا پاســخ اشــکال دوم ]ایــن اســت 

کــه غذاهــای فاســد بیماری‌هــای جســمی را در پــی  نیــک و بــد اســت. پــس همان‌گونــه 

دارد، افعــال زشــت نیــز عقوبت‌هــا را بــه دنبــال دارد«.

در نظام فلسفی، ماهیّات »لازمۀ ذاتی« دارند. مثال مشهور آن »عدد چهار« و »زوجیّت« 

یسـد: »... أنّ العـذاب للنفـوس الجاهلـة الشـقية ليـس مـن قِبَـل الحق الأول  1. الأسـفار 6: 386. وی همچنیـن می‌نو
مـن جهـة الانتقـام، بـل لكـون العقوبـة مـن نتائـج أعمالهـا و أفعالها و مـن لوازم أخلاقهـا الردية«. )الأسـفار 2: 356(

2. المشهدین: 156.



143 دیگر   اشکالوششم: د گفتار

گر شـما مفهوم »چهـار« را تصوّر کنید،  اسـت. زوجیـت، لازمـۀ ذاتـی عـدد چهار اسـت؛ یعنی ا

کـه در عالـم خـارج موجود باشـد  مفهـوم »زوجیّـت« نیـز در آن مأخـوذ اسـت. هـر عـدد چهـاری 

)مصـداق چهـار( نیـز زوج خواهـد بـود. بـه عبـارت سـاده‌تر، ایـن دو از هـم جـدا نخواهنـد بـود. 

ثـی را تصـوّر 
ّ
ـث« و »زوایـای 180 درجـه« اسـت، یعنـی شـما نمی‌توانیـد مثل

ّ
مثـال دیگـر آن »مثل

کـه مجمـوع زوایـای داخلـی‌اش 180 نباشـد. دومی لازمۀ اوّلی اسـت.1 کنیـد 

حکایـت ثـواب و عقـاب بـا اعمـال نیـک و بـد مـا نیـز همیـن اسـت. اعمـال مـا ماننـد عدد 

کـه مختصّ آخرت هم  چهـار و جـزای آن ماننـد زوجیّـت اسـت. اعمـال ما لوازمی ذاتی دارند 

گر کسـی سـمّ بخـورد می‌‌میرد، چاقو  ی و برخـی دنیوی‌اند. مثلًا ا نیسـت؛ برخـی لـوازم آن اخـرو

ی دسـتش بکشـد، می‌بُـرد و... . اینهـا همگـی لـوازم ذاتـی افعـال ماینـد. حـال، وقتـی  را بـه رو

کسـی فعلـی را موجـود می‌کنـد و آن را جعـل می‌نمایـد، لـوازم ذاتی‌اش را نیز بـا آن فعل، موجود 

کسـی فعـل »سـم خـوردن« را  گـر  کـرد. »سـم خـوردن« و »خودکشـی« لازم و ملزوم‌انـد. ا خواهـد 

کـرده اسـت، زیـرا دومـی لازمۀ ذاتی اوّلی اسـت.  کـرد، »خودکشـی« را نیـز ایجـاد  ایجـاد 

حاج ملا هادی سبزواری می‌نویسد:

قــه بالعرضيــات المفارقــة لخلــوّ الــذات عنهــا، و لا يُتصــوّر بــن 
ّ
ــف يختــصّ تعل

َّ
»ثّم الجعــل المؤل

نســان إنســان  كالإ الــي‌ء و نفســه و لا بينــه و بــن ذاتياتــه و لا بينــه و بــن عوارضــه اللازمــة؛ 

يــة ... و لــذا قــال الشــيخ: »مــا جعــل الله  ور وج، لأنّــا نِسَــب ضر نســان حيــوان و الأربعــة ز و الإ
 و لكــن أوجده«.«2

ً
المشــمش مشمشــا

کـه جعـل دوگونـه اسـت: »بسـیط« و »ترکیبـی«،  از ایـن عبـارت اشـاره می‌کنـد  او پیـش 

ی، در جعـل  کلام از توضیـح آن اجتنـاب می‌کنیـم. بـه هـر رو کـه مـا بـه جهـت پرهیـز از اطالـۀ 

و عـوارض  اقسـام جعـل اسـت، وقتـی چیـزی جعـل می‌شـود، ذاتیـات  از  کـه یکـی  ترکیبـی 

گون  گونا که ذات آن شـیء و لوازمش با دو جعل  لازمش نیز جعل می‌گردند. این‌طور نیسـت 

1. به عنوان نمونه، این دو مثال را می‌توانید در اینجا ببینید: الأسفار 2: 181.
2. شرح المنظومة 2: 224-223.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی144

جعـل شـوند. سـپس بـه سـخنی از ابن‌سـینا اشـاره می‌کنـد ]کـه از مشـهورات اسـت و در آثـار 

باقیمانـدۀ از او یافـت نمی‌شـود:[ 

کرده است«. »خداوند زردآلو را زردآلو نکرده، بلکه ]تنها[ او را ایجاد 

کنـد، سـپس زردیِ  کـه خـدا بـا یـک جعـل، ذات زردآلـو را ایجـاد  یعنـی این‌چنیـن نیسـت 

کنـد و...؛ خیـر! همگـی بـه یـک جعـل، موجـود  گـردیِ آن را جعـل  کنـد، سـپس  آن را جعـل 

کـذا را جعـل  کـذا و  گـردِ شـیرینِ زردِ هسـته‌دارِ  می‌گردنـد. خداونـد بـا یـک جعـل، یـک میـوۀ 

می‌کنـد.

کـه جـزای عمـل، لازمۀ آن اسـت و با جعلِ عمل، موجود شـده  پـس خلاصـۀ اوّل ایـن شـد 

است.

پاسخ دوم
گاهـی  گاهـی عـذاب را »مـا بـه ازا« و  کریـم دربـارۀ عـذاب جهنّـم دو نـوع بیـان دارد.1  قـرآن 

»عیـن« عصیـان عبـد معرّفـی می‌کنـد. مثاًل در جایـی می‌فرمایـد:
2> و�نَ ُ ݧ �ب ݐِ دݧ

ݨْ
ك َ ݧ ݐُوا �ی ݧ ماٰ كاٰںݧ مٌ �بِ لٖݠ�ی

َ
�بٌ ا اٰ مݨْ عَذ� ُ ݧ هݩݧ

َ
>وَلݠ

که می‌گفتند«. کی است، به ازای آن دروغ‌هایی  »و برای آنها عذاب درنا

3> و�نَ سُ�قُ �فݨْ َ ݐُوا �ی ݧ ماٰ كاٰںݧ �بُ �بِ اٰ عَذ�
ْ
مُ ال هݦُ سݩُّ َ مݧ َ اٰ �ی ن� اٰ�تِ ـݘاٰ�ی وا �بِ ُ ݧ �ب

َّ �نَ كَذ�ݧ �ی ٖ دݩݐ
َّ
>وَال

کردند، به ازای فسق‌هایی  که نشانه‌های ما را تکذیب  کسانی خواهد آمد   »و عذاب سراغ 

که مرتکب می‌شدند«.

4> و�نَ ُ ݣݣ�فݧ رݪِ
َ ݑݧ ݩݩݧ ٮݧ �قݨْ ݔݦَ ݫ ݐُوا ىݫ ݧ ماٰ كاٰںݧ �نَ �بِ ݨْ وݧ ز�ݨَ ْ �ج َ سَ�یُ ݒْمݧ ݩݩݧ ݧ اِݣݣٮݡݧ

ْ
و�نَ ال سِ�بُ

ْ ݨݧ
ݩَك ݧ ݧ �نَ �ی �ی ٖ �ذ

َّ
>اِ�نَّ ال

کـه یکـی از  اسـاتید  مرحـوم میـرزای اصفهانـی در تبییـن حقیقـت عـذاب اخـروی بـر آن  1. ایـن نکتـه‌ای اسـت 
کیـد داشـته‌اند )مرحـوم عصـار(. تأ

2. البقرة: 10.
3. الأنعام: 49.
4. الأنعام: 120.



145 دیگر   اشکالوششم: د گفتار

گناه به دست آوردند، به ازای آنچه به دست آورده‌اند، جزا داده می‌شوند«. که  »کسانی 

1> و�نَ ُ رݧ ٮݩݑَ �فݨْ َ ݐُوا �ی ݧ ماٰ كاٰںݧ هِمْ �بِ �ی ٖ ز�
ْ �ج >سَ�یَ

که می‌زدند، جزا داده خواهند شد«. »به ازای افترایی 

ی عین همان معصیت دانسته شده است: اما در برخی آیات، عذاب اخرو
2> و�نَ ز�ُ �نِ

ْ
ك مْ �تَ ݩݑُ ٮݧ ݐݨْ وا ماٰ كُںݩݧ و�قُ

ذ�ُ
>ڡݨݐَ

که انباشتید«. »بچشید آنچه را 

3> و�نَ
ُ
عْمَل مْ �تَ ݩݑُ ٮݧ ݐݨْ وا ماٰ كُںݩݧ ُ و�قݧ

>ذ�ُ

کردید«. که عمل  »بچشید آنچه را 

4> و�نَ سِ�بُ
ْ
ك مْ �تَ ݩݑُ ٮݧ ݐݨْ وا ماٰ كُںݩݧ ُ و�قݧ

>ذ�ُ

که به دست آوردید«. »بچشید آنچه را 

وجـود  عـذاب،  کـه  شـدند  معتقـد  آیـات،  دوم  دسـتۀ  دادن  قـرار  مستمسـک  بـا   فلاسـفه 
کند.5 کسی را عذاب  ی فعل است، نه اینکه خدا  اخرو

پاسخ سوم
پاسـخ سـوم عرفانـی اسـت. محیی‌الدیـن در مواضـع مختلفـی »عـذاب« را از »عـذب = 

ی بـر اهل جهنّـم دردآور نیسـت. قیصری  کـه عـذاب اخـرو شـیرینی« می‌دانـد و معتقـد اسـت 

<6 می‌نویسـد:
ݦݩ
٭ �ةِ

َّ ݩݩݐݧ ںݧ َ ݨݧ �ج
ݨْ
�بِ ال صْحاٰ

َ
ݭٖیٓ ا

هِمْ ڡݨݐ اٰ�تِ �ئ ِ
ز�ُ عَ�نْ سَ�یݩّ َ وݧ اٰ ج�

ݑَ ݩݧ ٮݧ ذیـل آیـۀ 16 سـورۀ احقـاف >وَ�نَ

»هــذا »التجــاوز« عــامٌّ بالنســبة إلى أهــل الجنــة و النــار. أمــا بالنســبة إلى أهــل الجنــة، فظاهــر 

1. الأنعام: 138.
2. التوبة: 35.

3. العنکبوت: 55.
4. الزمر: 24.

گشته‌اند. که ایشان )فلاسفه( در این پاسخ، از دستۀ یکم آیات غافل  کرد  5. بنابراین، می‌توان ادّعا 
یم«. گناهان اهل بهشت می‌گذر 6. »ما از 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی146

‏ ... و أمــا بالنســبة إلى أهــل النــار مــن المؤمنــن، فبالإخــراج بشــفاعة الشــافعين. و بالنســبة 

كمــا جــاء في الحديــث: »يَنبــت في   ،
ً
: أو برفعــه مطلقــا

ً
يــن بجعــل العــذابَ لهــم عَذْبــا إلى الكافر

 عــى مــا هــم عليــه مــن 
ً
كانــوا خالديــن فيهــا؛ أو بإعطائهــم صبــرا قعــر جهــمَ الجرجيــر«. و إن 

ــون منــه بعــد ذلــك‏«.1
ّ
البلايــا و المحــن، فيتألفــوا بــه، فــا يتأل

کــه  »ایــن »تجــاوز« هــم بــرای بهشــتیان اســت و هــم بــرای دوزخیــان. نســبت بــه بهشــتیان 

ج ســاختن آنهــا از جهنّــم، بــا  خ، مؤمــن بــا خــار روشــن اســت. ... امــا نســبت بــه اهــل دوز

ــا  ــت دارد:[ ی ــد حال ــران ]چن کاف ــه  ــبت ب ــذرد. و نس ــا می‌گ ــفاعت‌کنندگان از آنه ــفاعتِ ش ش

عــذاب را بــرای آنــان شــیرین می‌گردانــد؛ یــا عــذاب را مطلقــاً از آنهــا برمــی‌دارد _ همان‌طــور 

گرچــه  گیــاه جرجیــر خواهــد روییــد«_  ا کــف جهنّــم  کــه در حدیــث نبــوی آمــده اســت: »در 

آنــان در جهنّــم جــاودان خواهنــد بــود؛ یــا اینکــه بــه آنهــا صبــری عنایــت می‌کنــد تــا از بلاهــا و 

کشــید«. محنت‌هــا نرنجنــد و بــا آنهــا انــس بگیرنــد. بعــد از انس‌گیــری دیگــر درد نخواهنــد 

ی در فصّ یونسی نیز مانند خود ابن‌عربی  این مطلب در فصّ اسماعیلی آمده است. و

کـه مـآل اهـل جهنـم، نعیـم و برخـورداری از نعمـات الهـی اسـت و همان‌طور  تصریـح می‌کنـد 

کـه آتـش بـر جنـاب ابراهیـم؟ع؟ بَـرد و سالم شـد بـر اهـل جهنّـم نیـز سـرد و سالمت خواهـد 

کـه تمـام نصـوص بـر »جاودانگـی در آتـش« دلالـت دارنـد، نـه  شـد. قیصـری اضافـه می‌کنـد 

»جاودانگـی در عـذاب«2:

، إذ لا بــدّ لصــورة النــار بعــد انتهــاء 
ً

»)و أمــا أهــل النــار، فمآلهــم إلى النعــم. و لكــن في النــار أزل
 عــى مَــن فيهــا، و هــذا نعيمهــم.(3

ً
 و ســاما

ً
مــدّة العقــاب أن يكــون بَــرْدا

 إلى النعــم المناســب لأهــل الجحــم. إمــا بالخــاص مــن العــذاب، 
ً
أي: و مــآل أهــل النــار أيضــا

كمــا جعــل النــار   الحــقّ لهــم في صــورة اللطــف في عــن النــار، 
ّ

د، أو بتجــى لتــذاذ بــه بالتعــوُّ أو الا

كمــا جــاء:   عــى إبراهــم عليــه الســام. و لكــن ذلــك بعــد انتهــاء مــدة العقــاب، 
ً
 و ســاما

ً
بــردا

1. شرح الفصوص )قیصری(: 659.
2. لازم بـه ذکـر اسـت کـه قـرآن دسـت‌کم در دو جـا بـا لفـظ »عـذاب الخلـد« به جاودانگـی عذاب اشـاره می‌کند: 

یونس:52، السـجدة: 14.
ق به ابن‌عربی است.

ّ
3. عبارت داخل پرانتز متعل



147 دیگر   اشکالوششم: د گفتار

»يُنبــت في قعــر جهــم الجرجيــر«. و مــا جــاء نــصّ بخلــود العــذاب، بــل جــاء الخلــود في النــار، و 
لا يلــزم منــه خلــود العــذاب«.1

خلاصـه آنکـه: عـذاب ابـدی منتفـی اسـت! اهـل جهنّـم پـس از مقـداری عـذاب، یـا از 

جهنّـم خـارج می‌شـوند یـا خـوش و خـرّم در جهنّـم باقـی می‌ماننـد.

کـه »جهنّـم« چیزی جـز »بُعد از خدا« نیسـت. از  در فـصّ هـودی، هـر دو تصریـح می‌کننـد 

طرفـی، بُعـد و دوری از خـدا هـم بی‌معناسـت، زیـرا همـه به خدا نزدیک‌اند و خـدا نیز بدان‌ها 

گـردن نزدیک‌تـر اسـت. پـس جهنّـم بـرای آنهـا تبدیـل بـه نعیـم می‌شـود. وقتـی عـذاب  از رگ 

کردنـد، همگـی بـه مراتـب بـالای معرفـت خـدا نائـل  گشـتند و اسـتعداد پیـدا  ک  شـدند، پـا
لیـن می‌شـوند.2 کُمَّ می‌گردنـد و از عارفیـن 

کمـی بعدتـر بـه رحمـت الهـی اشـاره می‌کنـد و می‌گوید: کسـی که رحمان و رحیم اسـت و 

ئـق را عذاب کند؟!   گرفته اسـت، چگونـه می‌تواند خلا وسـعت رحمتـش سرتاسـر گیتـی را فرا

کـه داخل  کـردن افـراد اسـت، ماننـد طال و نقره‌ای  گـر عذابـی هـم هسـت، بـه جهـت خالـص  ا

کـوره می‌اندازنـد تـا خالـص گردنـد. پـس عـذاب خـدا هـم رحمـت اسـت و سـخط او هم عین 

رضاست:

كتحلــت عينــه بنــور الحــقّ، يعلــم أنّ العــالم بأســره عبــاد اللَّه و ليــس لهــم  كل مَــن ا »و اعلــم، أنّ 

هــم محتاجــون إلى رحمتــه، و هــو الرحمــن 
ّ
كل  بــاللَّه و حولــه و قوتــه، و 

ّ
وجــود و صفــة و فعــل إل

. و ليــس 
ً
 أبــدا

ً
 عذابــا

ً
 يعــذّب أحــدا

ّ
الرحــم. و مِــن شــأن مَــن هــو موصــوف بهــذه الصفــات أل

1. شرح الفصوص )قیصری(: 984.
2. همـان: 719-720. »الحـق يأخـذ بنواصـي المجرميـن و يسـوقهم بريح الأهواء إلى جهنم. ثمّ فسّـر جهنم بـ:»البُعد« 
إيمـاءً بـأنّ كلّ مَـن بَعُـد مـن الحـق بالاشـتغال بالأمـور الطبيعيـة و النفسـانية، فهـو مـن حيـث ذلـك فـي جهنـم. و لمّـا 
كان فـي نفـس الأمـر لا بُعـد لأحـد مـن اللَّه، إذ المواطـن و المقامـات كلها صور مراتب الحق، وصـف »البُعدَ« بأنه أمر 
. فلمّـا سـاقهم الحـق إلـى ذلك الموطـن، أي إلـى دار جهنم و 

ً
متوهّـم، يَنشـأ مـن توهّمهـم أنّ فـي الوجـود سـوى و غيـرا

صهـم عـن نفوسـهم بالفنـاء فيـه، حصـل لهـم عيـن القرب، و انكشـف لهـم أن البعد مـن ا‏للَّه ما كان إلا 
َّ
أهلكهـم و خل

، فانقلـب جهنـم فـي حقهم بالنعيم، لأنّهم كسـبوا باسـتعدادهم ذلـك، فصاروا عارفين بـاللَّه و مراتبه. 
ً
 محضـا

ً
توهّمـا

و لكـن بَعـد أخـذ المنتقم منهـم حقه«.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی148

كمــا يُــذاب  رة لهــم، 
َ

كمالاتهــم المقــدّ  إلا لأجــل إيصالهــم إلى 
ً
ذلــك المقــدار مــن العــذاب أيضــا

ره و ينقــص عيــاره، فهــو متضمّــن لعــن  ــار لأجــل الخــاص ممــا يكــدِّ الذهــب و الفضــة بالنّ
اللطــف و الرحمــة«.1

سپس به این بیت محیی‌الدین استناد و آن را توجیه می‌کند:

و قَطْعكــــم وصـــل و جـوركــم عدل2‏ و تعذيبكم عَذب و سخطكم رضى	

کــردن  کــردن )شــدن( شــما شــیرین و نارضایتــی شــما عیــن رضایــت اســت؛ و قطــع  »عــذاب 

کــردن شــما عیــن عدالــت اســت«. شــما عیــن وصــل نمــودن و ســتم 

گر گفته اسـت: »عذاب شـیرین اسـت«، نه  قیصـری کلام ابن‌عربـی را توجیـه می‌کنـد که ا

بـه ایـن معناسـت کـه عذابـی در کار نیسـت، بلکـه عـذاب برای خالص سـاختن اهـل جهنّم 
اسـت و به همین جهت، شـیرین و عین لطف اسـت.3

نقد و بررسی
مـا در مقـام نقـد جـدّی و موبه‌مـوی ایـن دیدگاه‌ها نیسـتیم. تنها به همین بسـنده می‌کنیم 

کـه ما یک سـری الفـاظ را کنار  کـه ایـن پاسـخ‌ها صرفـاً لفّاظـی و نسّـاجی اسـت. بـه فـرض هـم 

گیـج شـود یـا... . بـا ایـن  کـه طـرف مقابـل خسـته شـود یـا نتوانـد چیـزی بگویـد یـا  هـم چیدیـم 

کـه دیدیـد، سـؤال‌های اصلی بحث پاسـخ داده نشـد. همـه طـول و تفصیـل 

گـر مـا بتوانیـم اسـتناد و انتسـاب فعـل  گمـان می‌کنـم مطلـب خیلـی روشـن اسـت! ا مـن 

کـه فعـل، حقیقتـاً قابـل انتسـاب و اسـتناد بـه بنـده باشـد،  بـه بنـده را تبییـن کنیـم، بـه طـوری 

کـه   فال! حـال شـما بگوییـد 
ّ

کنیـم، و إل می‌توانیـم امـر و نهـی یـا ثـواب و عقـاب خـدا را توجیـه 

ی عمل و  عذاب شـیرین اسـت! عذاب، ملکات ظهور نفسـانی اسـت! عذاب صورت اخرو

1. همان: 726. 
2. همان. 

 3. همان. »و الشيخ _ رض_  إنّما يشير في أمثال هذه المواضع إلى ما فيها من الرحمة الحقانية. و هي من المُطّلعات 
المدرِكة بالكشف، لا أنّه ينكر وجود العذاب و ما جاء به الرّسل من أحوال جهنّم«.



149 دیگر   اشکالوششم: د گفتار

عیـن عمـل ماسـت! و... . ثُـمَّ مـاذا؟ گاهـی آن‌قدر ایـن لفّاظی‌ها به طـول می‌انجامد که اصل 

ی تبیین شـود، بلکـه قرار بـود عدالت  مطلـب گـم می‌شـود. بنـا نبـود تـا حقیقـت عـذاب اخـرو

کـه مطیـع از عاصـی بـه  کـه امـر و نهـی خـدا بـرای ایـن بـوده اسـت  خـدا ثابـت شـود. بـر فـرض 

ماً 
ّ
طـور علنـی تمایـز یابنـد؛ آن‌وقـت بـا صِـرف گفتـن ایـن جملـه، مسـئله حـل می‌شـود؟! مسـل

ک و منـاط صحّت امـر و نهی، مختار بـودن مأمور  خیـر! بحـث بـر سـر مطلـب دیگـری بـود. ملا

و مَنهـیّ اسـت. وقتـی مـن چیـزی شـبیه بـه عروسـک خیمه‌شـب‌بازی باشـم، دیگـر امـر و نهـی 

کنیـد، می‌گوییـد: امـر و نهـی خـدا بـرای  معنـا نـدارد! حـال شـما بـه جـای آنکـه مسـئله را حـل 

کـه چنیـن و چنان شـود. ایـن بـوده اسـت 

گـم کرده‌انـد و بـه مستشـکلان  کـه آقایـان سـوراخ دعـا را  خلاصـه آنکـه: مـا گمـان می‌کنیـم 

کجاآبـاد رهنمـون می‌سـازند. خـود آدرس غلـط می‌دهنـد و آنهـا را نا





151

م:  �ت ار ه�ف �ت  گ�ف

�ۀ اسلامی لس�ف �تی �ف اخ� �ن ‌�ش د رو�ش �ق �ن

تبیین و نقد روش فلاسفه1

مقدمه
کــه مــا بــا هیــچ یــک از فیلســوفان خصومــت  ایــن نکتــه را همیشــه مــدّ نظــر داشــته باشــید 

کشــیده‌ و همگــی خواســته‌اند تــا  کــرده و زحماتــی  یــم. ایــن دانشــوران خدماتــی  شــخصی ندار

کننــد. از دیــدگاه مــا، جریاناتــی ماننــد فلســفۀ اســامی در میــان بشــر  مســائلی پایــه‌ای را حــل 

ــد حســاب آموزه‌هــای آنهــا را از  ــه همیــن جهــت، بای ــد. ب یشــۀ الهــی ندارن ــد و ر تکــوّن یافته‌ان

کــرد. البتــه آنهــا بــه آیــات و روایــات اســتناد می‌کننــد، امــا اســتناد  تعلیمــات انبیــا؟عهم؟ جــدا 

کــه مبانــی رایــج در ســنت حِکمــی نیــز محفــوظ بمانــد. در واقــع، نــزد  گونــه‌ای اســت  آنهــا بــه 

آقایــان فلاســفه، اصــل، تعالیــم حکمــای بزرگــی چــون ارســطو، ابن‌ســینا و بــه ویــژه ملاصــدرا 

کــه بــا اصــول  اســت و آیــات و روایــات جنبــۀ تأییــدی و استشــهادی دارنــد. هــر آیــه یــا روایتــی 

کنــار می‌گذارنــد.  کــدام مخالــف بــود،  موضوعــۀ آنــان منطبــق بــود، می‌پذیرنــد و هــر 

بـا اصـول و  از اشـکال نیسـت و  از نظـرگاه مـا، تعلیمـات فلسـفی خالـی  خلاصـه آنکـه: 

کتـاب و سـنت، تعارضاتـی دارد. به عنوان مثال، حکمـا می‌گویند که ذات خدا قابل  مبانـی 

شـناخت نیسـت و معرفـت خداونـد، »بالوجـه« اسـت. غیـر از اینکـه ایـن مطلـب بـا روایاتـی 

1. پیشـتر برخـی از نقدهـای روش‌شـناختی بـه بیـان مرحـوم اسـتاد عصـار را در ایـن کتـاب تنظیـم کرده‌ایم: عالم 
کـه مرحـوم عصـار در ایـن موضـع نیـز همـان اشـکالات را مطـرح  ر و بلایـا: 168-173. از آنجـا  تشـریع، شـرو
یـم آنهـا را در اینجـا تکـرار کنیـم و نـکات اضافـۀ ایشـان در ایـن موضـع را تکمیـل نماییـم. کرده‌انـد، مـا نیـز ناچار



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی152

کـه ما نفـس، ذات و کنه خدا را می‌شناسـیم،  کـه تصریـح در ایـن مطلـب دارنـد  تعـارض دارد 

کـردن او« نیـز در تضـاد اسـت. مگـر  ایـن مبنـا بـا اصـل »سـخن گفتـن دربـارۀ خـدا« و »عبـادت 

می‌شـود معرفـت مـا بالوجـه باشـد و ایـن همـه در بـاب خـدا سـخن بگوییـم؟ یـا اینکـه او را 

بندگـی نماییـم؟1 

همچنیـن مباحثـی نظیـر »اسـتعداد ذاتـی اشـیا« و »عدمیت شـرور« که مرحـوم مطهری در 

کتـاب عـدل الهـی مطـرح می‌کنـد، از نظـر مـا قابـل قبـول نیسـت. البتـه ایـن بدان معنا نیسـت 

کـه مـا بـا تمـام جملات آقای مطهری و سـایر فلاسـفه مخالف‌ایم. ایشـان سـخنان مورد قبولی 

گفتگـوی علمـی خویـش را بـا آنهـا  ی همـان سـخنان تکیـه می‌کنیـم و  هـم دارنـد. مـا نیـز رو

جلـو می‌بریـم. در بسـیاری مـوارد، اصـل ادّعـا میـان مـا و آنـان مشـترک اسـت. آنچـه متفـاوت 

اسـت، تفسـیر جملـۀ مـورد نظـر اسـت. بـرای مثـال، ایشـان در اوایـل همیـن کتـاب عـدل الهی 

می‌گوینـد: 

کنــد، از ســر لطــف  »مــا نســبت بــه حــقّ متعــال طلبــکار نیســتیم و او هرچــه بــه مــا عطــا 

اوســت«.

 این سخن بسیار متین است. در ادامه، اما ایشان پا را فراتر می‌گذارند و می‌گویند: 

»فرض ظلم برای خدا محال است«.2 

از  بـه یکـی  پـدری  گـر  ا اینگونـه مثـال می‌زننـد:  ایشـان  را نمی‌تـوان پذیرفـت.  ایـن جملـه 

کمتـری داد، بـه دیگـری مقـدار بیشـتری؛ بـه آنهـا ظلـم نکـرده اسـت3. امـا  بچه‌هایـش مقـدار 

1. مرحـوم عصّـار: حـدود سـی و پنـج سـال پیـش بـا یکـی از دوسـتان بـرای ارشـاد فـردی رفتیـم کـه فیلسـوف بود و 
بهایی شـده بود. او می‌گفت: ما خدا را نمی‌شناسـیم و معرفت ما به خداوند، بالوجه اسـت. دوسـت ما به 
وی گفـت: مـن بـه تـو مـژده می‌دهـم کـه همیـن الآن خـدا را به تو خواهیم شناسـانید! خدا این سـنگ اسـت! 
گر خدا را نمی‌شناسـی،  او پاسـخ داد که: نمی‌شـود! خدا که سـنگ نیسـت! دوسـت ما نیز پاسـخ داد که تو ا

که او سـنگ نیسـت؟! کجا می‌دانی  از 
2. عدل الهی: 46-47؛ 89-88.

3. همان: 46.



153 ناختی فلسفۀ اسلامیششگفتار هفتم: نقد رو

گـر ایـن پـدر پول‌هـای یکـی از بچه‌هایـش را برداشـت و بعـد آن بچـه  کـه ا سـؤال اینجاسـت 

کـه مـن بـه تـو داده بـودم بـه بـاد  کجاسـت؟ چـرا پول‌هایـی  را  کـه پول‌هایـت  کـرد  را مؤاخـذه 

پـدر  کـه  کـرد  فـرض  را  بنابرایـن، می‌تـوان حالتـی  نیسـت؟  او ظالمانـه  کار  آیـا  و...؛  دادی؟ 

گـر خداوند  نسـبت بـه فرزنـدش ظلـم کنـد. دربـارۀ خداونـد نیـز  »فـرض ظلم« منتفی نیسـت. ا

کـرده اسـت. صدور چنیـن فعلی از خـدا محال نیسـت، اما آن  »عقـاب بال بیـان« کنـد، ظلـم 

کاری نمی‌کنـد. آنهـا چـون نمی‌تواننـد سـاحت خـدا  کـه مـا وجـدان می‌کنیـم چنیـن  خدایـی 

را از ظلـم و سـایر افعـال قبیـح مبـرا سـازند، از ابتـدا می‌گوینـد: »ظلـم بـرای خـدا معنـی ندارد«.

کشف حقایق مقایسۀ روش ثقلین و فیلسوفان مسلمان در 
یم به شـکل مبسـوط، روش‌شناسـی فلسـفه را مورد بررسـی قرار دهیم،  در اینجا قصد ندار

بلکـه بیـان سـاده‌ای از آن ارائـه خواهـد شـد تـا راهـی که به این سـخنان ختم شـده اسـت بهتر 

کتاب و سـنت با روش فلسـفی آن اسـت:  یکرد مسـتفاد از  شـناخته شـود. تفاوت اساسـی رو

در مسـلک اول، آنچه در باب خداسـت ]مانند توحید و عدل[، به تعریف و شناسـایی خدا 

شـناخته می‌شـود؛ حـال آنکـه فیلسـوفان بـا تعقّـل صناعـی و قیـاس اصطلاحـی می‌خواهنـد 

دربـارۀ ذات، صفـات و فعـل خداونـد سـخن بگوینـد، البتـه در برخـی مـوارد راه آنهـا بـه راه 

کتـاب و سـنت نزدیـک می‌شـود، ولـی آن مـوارد اسـتثنا اسـت نـه قاعـده.

سـایر  و  خودمـان  بـه  بایـد  ابتـدا  اسـت  معتقـد  فیلسـوف  الهـی،[  صفـات  بـاب  در  ]نیـز 

کنیم و محصولی تولید  که دیدیم، مقدارش را بی‌نهایت  کمالی را  کنیم. هر  مخلوقات نگاه 

کمالیـۀ حـقّ متعـال. اینهـا صفـات خداونـد   نماییـم. آن محصـول عبـارت اسـت از صفـات 

را مبتنی بر قیاس تولید می‌کنند، حال آنکه امام رضا؟ع؟ می‌فرمایند:

 
ً
ــاجِ، ظَاعِنــا نَْ ِ

ْ
ل

َ
 عَــنِ ا

ً
تِبَــاسِ، مَائِــا

ْ
ل لِا

َ
هْــرَ فِ ا

َ
لدّ

َ
 ا

ُ
قِيَــاسِ، لَا يَــزَال

ْ
ــهُ بِال بَّ ــهُ مَــنْ يَصِــفُ رَ

َ
»إِنّ

مِيــلِ«1 َ لْ
َ
 غَيْــرَ ا

ً
ــبِيلِ، قَائِــا لسَّ

َ
لِاعْوِجَــاجِ، ضَــالًا عَــنِ ا

َ
فِ ا

گرفتار  کند، پیوسته  که پروردگارش را با قیاس )مقایسۀ با خلق( وصف )نشان‌دار(  »کسی 

1. التوحید: 47.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی154

کــرده،  کــوچ  گشــته، از مســیر صحیــح  کســی از طریــق حــق منحــرف   شــبهات اســت. چنیــن 

کرده است«. گمراه شده و به امری نادرست اعتقاد پیدا  گرویده،  کژی  به 

که به دو نتیجۀ متفاوت می‌رسد. اینها قابل جمع شدن نیست. دو راهِ از هم جداست 

کـه مرحـوم مطهـری در کتـاب عـدل الهی و نیز بسـیاری از فیلسـوفان متشـرع در  یکـردی  رو

کـه در فلسـفه مـورد  کتـاب و سـنت بـا اصولـی  کـه میـان مبانـی  آثارشـان داشـته‌اند، ایـن بـوده 

گفتـۀ برخـی از  کـه _ بـه  کاری  کننـد؛  ـی و معلولـی _ جمـع 
ّ
اجمـاع اسـت _ ماننـد ضـرورت عِل

خـود فیسـلوفان _ شـدنی نیسـت.1 

کـه بـرای جمـع میـان سـه طریـق حکمـت، عرفـان و  کارآمـدی تلاش‌هایـی  1. علام�ه طباطبای�ی؟ق؟ در بـاب نا
ثة في البحث عن الحقائق و الكشـف عنها:  یسـد:  »و بالجملـة فهذه طـرق ثلا قـرآن صـورت گرفتـه اسـت، می‌نو
ٍ منها طائفـة من المسـلمين على ما بين 

الظواهـر الدينيـة و طريـق البحـث العقلـي و طريـق تصفيـة النفـس، أخـذ بـكلّ
كلمـا زدتَ فـي مقـدار واحـدة منهـا  كزوايـا المثلـث؛  الطوائـف الثالث مـن التنـازع و التدافـع، و جمعهـم‏ فـي ذلـك 
 بحسـب اختالف مشـرب 

ً
 فاحشـا

ً
كان الـكلام فـي التفسـير يختلـف اختلافـا خرَيَيـن و بالعكـس. و 

ُ
نقصـتَ مـن الأ

. و قد عرفتَ 
َّ

المفسّـرين، بمعنـى أنّ النظـر العلمـيّ فـي غالـب الأمـر كان يحمـل على القرآن من غير عكس إلا ما شـذ
 و لا يوافقه ظاهره، و حاشـا أن 

ٌ
، و حاشـا أن كيون هناك باطن حقّ

ٌ
ٍ مـن الطـرق مـا هـو حقّ

أنّ الكتـاب يصـدق مـن كلّ
كيـون هنـاك حـقّ مـن ظاهـر أو باطـن و البرهـان الحـق يدفعـه و يناقضـه. و لذلـك رام جمع من العلمـاء _  بما عندهم 
كابن‌العربـي و عبدالـرزاق  قـوا بيـن الظواهـر الدينيـة و العرفـان 

ّ
مـن بضاعـة العلـم علـى اختالف مشـاربهم _  أن يوف

كأبي‌نصـر  قـوا بيـن الفلسـفة و العرفـان 
ّ
الكاشـاني و ابن‌فهـد و الشـهيد الثانـي و الفيـض الكاشـاني؛ و آخـرون أن يوف

قوا بين الظواهر 
ّ
الفارابي و الشـيخ السـهروردي صاحب الإشـراق و الشـيخ صائن‌الدين محمد تركه؛ و آخرون أن يوف

كتبـه و صـدر  كابـن سـينا فـي تفاسـيره و  قـوا بيـن الجميـع 
ّ
كالقاضي‌سـعيد و غيـره؛ و آخـرون أن يوف الدينيـة و الفلسـفة 

ـه، فالاختالف العريـق علـى حالـه لا 
ّ
كل كتبـه و رسـائله و عـدة ممّـن تأخّـر عنـه. و مـع ذلـك  المتألهيـن الشـيرازي فـي 

«. )المیـزان 5: 382(؛ 
ً
كثـرة المسـاعي فـي قطـع أصلـه إلا شـدة فـي التعـرّق، و لا فـي إخمـاد نـاره إلا اشـتعالا تزيـد 

»حاصـل سـخنان مـا ايـن شـد كـه طريـق بحـث پيرامـون حقائـق و كشـف آن منحصـر در سـه طريـق اسـت: 
يـا از راه ظواهـر دينـی كشـف می‏شـود، و يـا از طريـق بحـث عقلـى، و يـا از مسـير تصفيـه نفـس. مسـلمانان هر 
طائفـه، كيـی از ايـن سـه طريـق را سـلوک كرده‏انـد، در حالـی كـه بطور قطع كيی از اين سـه راه حق و درسـت 
اسـت، و آن دوی ديگـر باطـل اسـت، بـرای اينكـه ايـن سـه طريـق خودشـان كيديگـر را باطـل می‏داننـد، و 
يـه از آن سـه  كـه هـر قـدر يـك زاو يـۀ يـک مثلث‏انـد،  بينشـان تنـازع و تدافـع هسـت، و در مثـل ماننـد سـه زاو
كنـی ايـن يـک  يـه را گشـادتر  يـۀ ديگـر تنگ‏تـر می‏شـوند، و بـه عكـس هـر قـدر آن دو زاو كنـی، دو زاو را گشـادتر 
يكفيت تفسـير قرآن نيز اثر دارد. تفسـيری  كرده‏اى. اختلاف اين سـه طريق به طور مسـلم در  يه را تنگ‏تر  زاو
كـه يـک فيلسـوف و يـک صوفـی  كـه يـک متديـن و متعبـد بـه ظواهـر ديـن بـرای قـرآن میك‏نـد، بـا تفسـيری 



155 ناختی فلسفۀ اسلامیششگفتار هفتم: نقد رو

کـه اسـتاد مطهـری کوشـیده تا صورتی از شـفاعت را به دسـت  در همـان کتـاب می‌بینیـم 

که با مبانی فلسـفه سـازگار اسـت، اما عملًا معنای حاصل، شـفاعت نیسـت و ارتباط  دهد 

یـادی بـا شـفاعت نـدارد. نیـز ایشـان در این کتاب ادّعـا می‌کند که تمـام نعمت‌های  خیلـی ز

خداونـد، از سـر فضـل اوسـت، ولـی در پایـان، وقتـی ایشـان نظـام جهـان را مبتنـی بـر قاعـدۀ 

علیـت توضیـح می‌دهـد، دیگـر جایـی بـرای فضـل و لطـف باقـی نمی‌گذارد. 

کـه فیلسـوفان مسـلمان بـه قلـم درآورده‌انـد، دوگانگـی  آثـاری  کتـاب و سـایر  مـا در ایـن 

یشـه در تعلیمات انبیـا: دارد و از طرفی هم  کـه ر می‌بینیـم. از طرفـی مطالبـی را بیـان می‌کننـد 

کـه مبانـی فلسـفی حفـظ شـود.  مطالـب ناسـازگاری را می‌گوینـد 

که ما از آن اجتناب می‌کنیم:  در مشرب فلسفی، چند نکته وجود دارد 

كـه ايـن اختالف را بـه عيـان در تفاسـير مشـاهده میك‏نيـم و  يسـد، اختالف فاحشـی دارد، همچنـان  می‏نو
احسـاس میك‏نيـم كـه هـر مفسّـری مشـرب علمـی خـود را بـر قرآن تحميـل كرده و نخواسـته اسـت بفهمد كه 
كـه مـن می‏فهمـم. البتـه اينكـه  يـد  يـد قـرآن نيـز همـان را می‏گو يـد، بلكـه خواسـته اسـت بگو قـرآن چـه می‏گو
كـه از ايـن خطـا مبـرّا بوده‏انـد. در  كليـت نـدارد، مفسـرانی انگشت‌شـمار نيـز هسـتند  گفتيـم: »هـر مفسّـر«، 
كـرده،  كـه كتـاب آسـمانى _ قـرآن عزيـز _ از ايـن سـه طريـق، آنچـه حـق اسـت تصديـق  سـابق توجّـه فرموديـد 
کـه قـرآن آن را نپذيـرد  كـه در ايـن سـه طريـق باطـن حقّـی باشـد  و باطلـش را باطـل دانسـته اسـت؛ و حاشـا 
كـه برهـان  و ظواهـر قـرآن بـا آن موافقـت نداشـته باشـد؛ و حاشـا بـر اينكـه در ظاهـر و باطـن قـرآن حقـی باشـد 
عقلـی آن را رد كنـد و نقيـض آن را اثبـات نمايـد. بـه هميـن جهـت جمعـی از علمـا درصـدد برآمده‏انـد کـه به 
مقـدار بضاعـت علمـی كـه‏ داشـته‏اند و در عيـن اختلافـی كـه در مشـرب داشـته‏اند، بيـن ظواهر دينـی و بين 
مسـائل عرفانـی نوعـی آشـتی و توافـق بـر قـرار كننـد، ماننـد محیی‌الديـن عربـى و عبدالـرزاق كاشـانى، و ابـن 
کـه بيـن فلسـفه و عرفـان صلـح و  كاشـانى. بعضـی ديگـر در صـدد برآمده‏انـد  فهـد، و شـهيد ثانـى، و فيـض 
ردی صاحب اشـراق، و شـيخ صائن‌الدين محمد  آشـتی بـر قـرار سـازند، ماننـد ابونصـر فارابی و شـيخ سـهرو
تركـه. بعضـی ديگـر در ايـن مقـام بـر آمده‏انـد تـا بيـن »ظواهـر دينـى« و »فلسـفه« آشـتی بـر قـرار سـازند، نظیـر 
قاضی‌سـعيد و غيـره. بعضـی ديگـر خواسـته‏اند بيـن هـر سـه مشـرب و مـرام توافـق دهنـد، مانند ابن‌سـينا كه 
در تفسـيرها و سـاير كتبـش مطالبـی دارد، و صدرالمتألهيـن شـيرازی در كتاب‌هـا و رسـاله‏هايش؛ و جمعـی 
يشـه‏دار  كـه بعـد از وی بودنـد. ولـی بـا همـه ايـن احـوال، اختالف ايـن سـه مشـرب آن قـدر عميـق و ر ديگـر 
يشـه اختالف  كـه ايـن بـزرگان نيـز نتوانسـتند كاری در رفـع آن صـورت دهنـد، بلكـه هـر چـه در قطـع ر اسـت 
يشـه‏دارتر كردنـد. و هرچـه درصـدد خاموشك‌ردن اختلاف برآمده‏انـد، دامنۀ اين  يشـه را ر بيشـتر كوشـيدند، ر

رتر سـاختند«. )ترجمـۀ تفسـیر المیـزان 5: 460-459( آتـش را شـعله‏و



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی156

کـه  یکـم: آنهـا متکفـل پاسـخ بـه تمـام پرسـش‌ها شـده‌اند. هـدف خـود را ایـن گذاشـته‌اند 

کـه هسـت« بشناسـند1، امـا مـا بایـد ایـن نکتـه  تمامـی اشـیا را »علـی مـا هـی علیهـا: همان‌طـور 

کنـد، می‌توانیـم  کـه خـدا برایمـان روشـن  کـه معرفـت صنـع خداسـت و مـا هـر قـدر  را بدانیـم 

کـه بـه تعبیـر  یـم. حضـرت رضـا؟ع؟  بدانیـم و بیـش از آن نیـز بـه حکـم عقـل، نبایـد پیـش برو

خواجـۀ طوسـی؟رح؟ »صاحـب حجـج رضویـه« اسـت و بـا علمـای ادیـان و ملـل بحـث نمـوده و 

کـرده اسـت، در برخـی روایـات می‌فرمایـد: »هکـذا خرج إلینـا: این‌گونه  همگـی آنهـا را زمین‌گیـر 

کلام پـدران  بـه مـا رسـیده اسـت«2. یـا اینکـه در برخـی روایـات آمـده اسـت: »اسـتطاعت در 

یـم، بلکـه  کـه مـا دلیلـی بـرای ایـن حرف‌هـا ندار مـن نیسـت!«3. در اینجـا بحـث ایـن نیسـت 

کـه ناسـازگاری برخـی سـخنان بـا اصـول اسالم و تشـیع  ائمـه؟عهم؟ خواسـته‌اند نشـان دهنـد 

که ما در برابر  که ارزش بحث داشـته باشـد. یا اینکه خواسـته‌اند بگویند  آشـکارتر از آن اسـت 

کـه پیامبـر؟ص؟ و امامـان؟عهم؟ تعلیم کرده‌اند و به دسـت ما رسـیده اسـت، تسـلیم‌ایم.  اصولـی 

کـه  کـردن طـرف مقابـل و اسـکات خصـم. مـا بـه دنبـال آن نیسـتیم  دوم: تالش بـرای قانـع 

کتـاب  کـه بـه وسـیلۀ تذکـرات  کنیـم. مـا در پـی آن‌ایـم  حتمـاً طـرف مقابـل را از جـواب عاجـز 

کار  کـردن مطلـب،  یـم. البتـه وجدانـی  و سـنت، خـود و دیگـران را بـه حالـت وجـدان درآور

گـردن مـا سـاقط  کسـی وجـدان نکـرد، دیگـر وظیفـه از  گـر  مـا نیسـت و فعـل خداسـت. حـال ا

کـرد، ولـی در ظاهـر منکـر شـد و  کسـی وجـدان  گـر هـم  کار بیشـتری از مـا بـر نمی‌آیـد! ا اسـت. 

کـه مـن وجـدان نمی‌کنـم، باز هم از دسـت مـا کاری بر نمی‌آیـد. او در روز قیامت، دیگر  گفـت 

کفـر خـود، معاقَـب خواهـد بـود.  حجتـی در برابـر خـدا نـدارد و بـه ازای 

کننـد، در حالـی  سـوم: فلاسـفه می‌خواهنـد همـه چیـز را در قالـب »لفـظ« درآورنـد و بیـان 

کـه وجدانیّـات، بـه ویـژه ذات و فعـل خداونـد قابـل بیـان نیسـتند. هیچ‌یـک از وجدانیـات را 

رقی 3. 1. الأسفار 1: 248: پاو
2. الکافی:1: 150 )به نقل از امام صادق؟ع؟(

3. التوحید: 344. 



157 ناختی فلسفۀ اسلامیششگفتار هفتم: نقد رو

کـور مـادرزاد باشـد و هیـچ وجدانـی  کسـی  گـر  نمی‌تـوان در قالـب الفـاظ درآورد. بـرای مثـال، ا

کنیـد، هیـچ  از رنـگ نداشـته باشـد، شـما هرقـدر رنگ‌هـا را در قالـب الفـاظ برایـش تشـریح 

یـد.  کنـه »درد« را بـه زبـان بیاور ثمـره‌ای بـرای او نخواهـد داشـت. یـا اینکـه شـما نمی‌توانیـد 

کـه مـا دربـارۀ ذات و  اثبـات شـده اسـت  در مباحـث توحیـد و اسـماء و صفـات الهـی 

فعـل خـدا بـه شـکل »خـروج عـن الحدّیـن« می‌توانیـم سـخن بگوییـم، نـه بیشـتر. در روایـات 

کـه هـر  فرموده‌انـد: »اسـکُتوا لِمـا سَـکَتَ الُله«1. نیـز فرموده‌انـد: »حـقّ خـدا بـر مـردم ایـن اسـت 

حقائـق  بیـان  شـیوۀ  در  فلاسـفه  و  مـا  نگوینـد«2.  نمی‌داننـد  هرچـه  و  بگوینـد  می‌داننـد  چـه 

متفاوت‌ایـم. 

کتـاب و سـنّت را بـا  کـه عبـارات و اصطلاحـات  چهـارم: اشـتباه دیگـر فلاسـفه آن اسـت 

اصطلاحـات مشـابه ارسـطو و ابن‌سـینا تفسـیر می‌کننـد. بـه عنـوان مثـال، ملاصـدرا روایـات 

کتـاب شـریف کافـی را بـا عبـارات ابن‌سـینا و دیگـران در بـاب عقـل شـرح داده  کتاب‌العقـل 

کـه شـما هـر سـخنی را از هـر  کیـد می‌کنـم  کـرده‌ام و بـاز هـم تأ کیـد  اسـت)3(. بنـده بارهـا تأ

کـه سـخنش را تفسـیر کنـد. نظریـۀ »نسـبیت« انیشـتین  کسـی می‌شـنوید، از خـود او بخواهیـد 

1. عوالي اللئالي 3: 166.
2. الکافی 1: 43.

»و  کـه مـرادش از »عقـل«، عقـل فلسـفی محـض نیسـت:   یسـد  کتـاب العقـل می‌نو 3. وی در ابتـدای شـرح 
 إنـا لا نریـد مـن العقـل، ذلـک العقـل النظـری الفلسـفی المحـض، بـل نریـد العقل العـامّ البشـری بما له من 

ً
لِیُعلـم أولا

کتسـابیة«. )شـرح أصـول الکافـی 1: 20(؛ »بایـد دانسـته  یـة و قواعـد عملیـة اخلاقیـة غیـر الا أصـول فطریـة ضرور
 مـراد مـا از عقـل، عقـل نظـری فلسـفی محـض نیسـت، بلکـه عقـل عمومـی بشـری اسـت، از 

ً
کـه اولا شـود 

کـه نیـازی بـه اکتسـاب نـدارد  درمی‌یابـد«. بـا ایـن  آن جهـت اصـول فطـری بدیهـی و قاعده‌هـای اخلاقـی را 
حـال، در م�واردی، از ای�ن ادع�ای خ�ود ع�دول ک�رده اس�ت. ب�ه عنـوان نمون�ه، ای�ن روای�ت ام�ام باق�ر؟ع؟ را که 
گاه  حْلَامُهُـمْ: هـر 

َ
ـتْ بِـهِ أ

َ
كَمَل هُـمْ وَ 

َ
جَمَـعَ بِهَـا عُقُول

َ
عِبَـادِ ف

ْ
ل
َ
ـى رُءُوسِ ا

َ
لُلَّه يَـدَهُ عَل

َ
می‌فرماینـد: »إِذَا قَامَ قَائِمُنَا وَضَـعَ ا

قائـم مـا بـه پـا خیـزد، دسـتش را بـر سـر مردمـان می‌گذارد تا عقـل آنها را جمـع و کامل گردانـد« )الکافی 1: 25( 
کـه مراتـب  کـرده اسـت )شـرح أصـول الکافـی: 535(. بدیهـی اسـت  بـا تکیـه بـر مراتـب عقـل نظـری تبییـن 
کـه در فلسـفۀ اسالمی مطـرح  عقـل نظـری )عقـل هیولانـی، عقـل بالملکـة، عقـل بالفعـل و عقـل مسـتفاد( 

می‌شـود، مبتنـی بـر روایـات نیسـت.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی158

گـر شـما از یـک عالـم دینـی دربـارۀ  کننـد. ا یـا نظریـۀ »کوانتـوم« پلانـک را بایـد خـود آنهـا تفسـیر 

افتـاد.  خواهیـد  خطـا  بـه  قطعـاً  پرسـیدید،  کوانتـوم  دربـارۀ  اقتصـاددان  یـک  از  یـا  نسـبیت 

اعالی حـق متعـال،  مثـل  کـه  روایـات می‌گوینـد  و  علی<1 
الأ�َ لُ  َ المَ�ث هُ 

َ
>ل قـرآن می‌فرمایـد:  گـر  ا

حضـرات معصومین‌انـد2، بایـد از خـود خـدا و حضـرات معصومین؟عهم؟ پرسـید که مرادشـان 

از »مَثَـل اعلـی« چیسـت. غیـر از ایـن، از لحـاظ روش‌شـناختی اشـتباه اسـت و هـر عاقلـی آن 

را تصدیـق می‌کنـد. 

ی قضایــای منطــق صــوری  کــه صــورت اســتدلال رو کار فلســفه آن اســت  ک  پنجــم: مــا

ی روش خاصّی باشــد. به علاوه، فلاســفۀ مســلمان  درســت شــود و فعل و انفعالات عقلی رو

و شــیعه، ســازگاری بــا متــون دینــی را هــم داخــل می‌کننــد، ولــی هــر جــا بــا اصــول فلســفی 

ناســازگار بــود، نصــوص دینــی را توجیه و تأویل می‌نماینــد. مرحوم علامۀ طباطبایی در برخی 

که در شــرایع هســت، بر مبنای الفاظ اســت و الفاظ  کلّ مطالبی  که   مواضع صراحت دارند 

تحمــل معانــی مختلــف را دارنــد، لــذا مــا همیشــه اصــل را بــر مســائل عقلــی )یعنــی فلســفی( 

ــه  گــر ده‌هــا آی ــار ســوئی را در پــی داشــته باشــد. مثــاً ا قــرار می‌دهیــم. ایــن ســخن می‌توانــد آث

راجــع بــه »خلــود در جهنّــم« در قــرآن آمــده باشــد و مــا »نفــی خلــود« را عقلــی دانســتیم، تمامــی 

یادی  آن‌هــا را تأویــل می‌کنیــم، کمــا اینکــه ملاصــدرا در برخــی آثــارش تصریــح کرده که آیــات ز

ــی  ــد، ول ــه معنــای »ابدیــت« پذیرفته‌ان ــه خلــود اســت و تمــام مفسّــران هــم خلــود را ب راجــع ب

دیــدگاه آنهــا را حجــت نمی‌داننــد، چــون در نظــر آنــان مفسّــران در مســائل عقلــی وارد نیســتند 

کــه »القســرُ لایــدومُ«! بــه هــر صــورت، فیلســوفان مســلمان منکــر شــرایع نیســتند،  و نمی‌داننــد 

کــه از دیــدگاه مــا قابــل قبــول نیســت و بــا ســایر  ولــی غالبــاً دســت بــه تأویل‌هایــی زده‌انــد 

 نصوص دینی ناسازگار است. 

ششـم: ابـزار فلسـفه ابـزار دقیـق و درسـتی نیسـت. مـا بـا منطـق فطـری )نـه صـوری( ثابـت 

1. الروم: 27.
2. البرهان 4: 95؛ 5: 565.



159 ناختی فلسفۀ اسلامیششگفتار هفتم: نقد رو

کـه بـه عنوان ابزار در دسـت فیلسـوف  کـه ابـزار فلسـفی صحیـح نیسـت. ایـن قانونـی  کرده‌ایـم 

 الواحِـدُ« _ اشـتباه اسـت. ایـن بزرگـواران از نظـر فقهـی 
ّ

اسـت _ مثاًل »الواحـدُ لا یَصـدُرُ عَنـهُ إل

کـه از  کـه دقّـت می‌کنیـم، می‌بینیـم  تابـع امـام باقـر و امـام صـادق؟عهما؟ هسـتند، ولـی خـوب 

کـه امثال  نظـر فلسـفی تابـع ارسـطو، ابن‌سـینا و سـایر نوابـغ بشـری‌اند. اعتقـاد قلبـی من اسـت 

مرحـوم علامـه طباطبایـی و مرحـوم مطهـری بـا تمـام وجـود، شـیعه و دارای مـكارم اخلاقـی 

نفربیشـتر  چهـارده  معصـوم  می‌گوییـم  مـا  اسـت.  تقـوا  از  غیـر  علمـی  بحـث  ولـی  بوده‌انـد، 

نیسـتند. بـا ایـن عقیـده، راه بـرای نقـد همـه، حتّـی بزرگانـی چـون علامـۀ طباطبایـی و اسـتاد 

كـه یكـی از آن‌ها  مطهـری هـم بـاز می‌شـود. ایشـان )مرحـوم مطهـری( ایـن قـدر كار خـوب دارد 

كـه خـدای نکـرده  یاهایـی از اشـتباهات را می‌توانـد بپوشـاند. ایـن بایـد مشـخص باشـد  در

اسـائۀ ادبـی بـه سـاحت ایـن بـزرگان نشـده باشـد.

گر ما بخواهیم دین و فلسفه و عرفان را با هم تطبیق دهیم، صدای صاحبان و مدّعیان   ا

هر سه شاخه، به نشانۀ اعتراض بلند خواهد شد:
كه توبه نمودم1 كه توبه شكستم ز بس        نه شیخ می‌دهدم توبه و نه پیر مغان مِی      ز بس 

لزوم تکیه بر »وجدان« و »فطرت«
بیــان معــارف درجــات مختلفــی دارد. بــه همیــن دلیــل، بیــان مطلــب بایــد طــوری باشــد 

کــه مــردم  ــد. یــک ســری اصطلاحــات اســت  ــاغ مبیــن بیاب کــه شــنونده و مخاطــب، آن را ب

گونــه‌ای ســخن  نمی‌داننــد، مثــل عکــس، نقیــض، مقــولات و... . مــردم از مــا می‌خواهنــد بــه 

کــه مــا معــارف آل‌الله؟عهم؟ را بــر مبنــای  کــه آنهــا بفهمنــد. انحــراف، زمانــی رخ می‌دهــد  بگوییــم 

کــه تــا آنهــا اصطــاح نخواننــد، نتواننــد منظــور نظــر مــا  کنیــم، بــه طــوری  »اصطلاحــات« بیــان 

را بفهمنــد. ایــن روش، صحیــح نیســت. 

1. پیشـــتر، عباراتـــی از علامـــۀ طباطبایـــی در ایـــن بـــاب نقـــل شـــد. همچنیـــن برای مشـــاهدۀ تعـــارض میان 
یـــد به: توحید علمی و عینـــی: 51-156؛ مهرتابان:  مبانـــی حکمت صدرایـــی و عرفان محیی‌الدینی بنگر

.230-222 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی160

کــه چــرا مســتغرق در الفــاظ و اصطلاحات‌ایــد، امــا  مــا بــه فلاســفه اشــکال می‌کنیــم 

کــه اصطلاحــات مــا بــا آنهــا  گــرداب می‌شــویم؛ بــا ایــن تفــاوت  گرفتــار همیــن  گاهــی خودمــان 

متفــاوت اســت؛ آنهــا می‌گوینــد: علــت تامّــه، علــت ناقصــه، منــاط احتیــاج شــیء بــه علــت، 

کلــی منطقــی، کلی عقلی، جنــس، نوع،  کلــی طبیعــی،  واجب‌الوجــود مِــن جمیــع الجهــات، 

فصــل، ذاتــی، عرضــی و...؛ امــا مــا می‌گوییــم: ماهیــت، مــاء بســیط، عالــم اظلــه و اشــباح، ذرّ 

اول، ذرّ دوم، ذرّ ســوم، موصوفیــت در عیــن لاموصوفیــت و... . ایــن یکــی از لغزشــگاه‌هایی 

هــدف  بــه  رســیدن  جــای  بــه  و  نمی‌بریــم  در  بــه  آن  از  ســالم  جــان  مــا  عمــوم  کــه  اســت 

ــا »افزایــش معرفــت« اســت _ بــه قیــل و قــال و لفّاظــی و  کــه همان یــس و تــدرّس معــارف _   تدر

نسّاجی مشغول می‌شویم.

گونه فطرت تعریف می‌کنند: فطرت اولیه و فطرت ثانویه. فطرت اولیه همان  فلاسفه دو 

گیری فلسفه و  کوه هم دارد. فطرت ثانویه با فرا کُرد پشت  که به تعبیر مرحوم استاد،  است 

اولیه ناسازگار است. فطرت  با فطرت  از موارد  اصطلاحات حاصل می‌شود و در بسیاری 

اولیه می‌گوید: »فعل من برای من است و من در قبالش مسؤول‌ام«، اما فطرت ثانویه می‌گوید: 

»فعل، فعل الله است و انتسابش به من، مجازی است«. یکی از تفاوت‌های اساسی فلسفه 

کتاب و سنّت در همین‌جاست. درجات بالای فلسفه و عرفان  و عرفان اسلامی با مکتب 

 درجات پایین‌تر را نفی می‌کند، اما در مکتب کتاب و سنّت بین یافته‌ها در درجات مختلف، 

 تفاوتی نیست. به تعبیر مرحوم استاد، عقل خاتم‌النبیین؟ص؟ با ابوجهل لعین در کشف ظلم
 یکسان است و عقل هرکدام برای خودشان حجّت است.1

گـر در ابتـدای معـارف گفتـه می‌شـود: »خدا شـبیه نـدارد«، »خدا خـارج از دو حدّ تعطیل  ا

تـا آخریـن مرحلـه حفـظ  ایـن آموزه‌هـا  نـه تفویـض« و...،  و تشـبیه اسـت« »نـه جبـر اسـت و 

گیـری مباحـث توحیـد )معرفـةالله(، ابتـدا عـدل و نبـوّت را  می‌شـود. برخـی از افـراد پـس از فرا

1. »مـن هنـا ظهـر أنّ عقـل کل عاقـل سـواء کان خاتـم النبیین؟ص؟ أو أباجهل اللعین حجّةٌ علی نفسـه و علی معقولاته«. 
)فی صورة عالم التشـریع: 1(



161 ناختی فلسفۀ اسلامیششگفتار هفتم: نقد رو

فرامی‌گیرنـد و سـپس بـه سـراغ مباحـث اسـماء و صفـات می‌آینـد. گاهی به اسـماء و صفات 

کـه می‌رسـند، مبانـی توحیـدی را زیـر پـا می‌گذارنـد! راسـتی چـرا بایـد این‌گونـه باشـد؟!

مَدُ<  الصَّ هُ 
َ
>اللّ آیـۀ  از  را  تمـام شـرایع  بیابـم،  اهـل  را  قومـی  گـر  ا باقـر؟ع؟ می‌فرماینـد:  امـام 

گر  اسـتخراج می‌کنـم، ولـی چـون همه‌کـس ظرفیـت و آمادگی پذیرفتـن را ندارنـد، نمی‌گویم.1 ا

ائمـه؟عهم؟ اهلـش را بیابنـد، مطلـب را بـرای او می‌گوینـد. همین »صمد« حقایقـی تودرتو دارد. 

که ما »عوام« خطابشـان می‌کنیم، در اثر بندگی خدا ممکن اسـت به بسـیاری  برخی از مردم 

کـه تقـوا  کـرده باشـند. آنهـا   از حقایـق برسـند، بـدون اینکـه هیـچ مقدّمـه و پیش‌نیـازی را طـی 

کـه پایـۀ  هُ<. معنـای ایـن سـخن آن نیسـت 
َ
مُ اللّ

ُ
مُك ِ

ّ
عَل ُ هَ وَ �ي

َ
وا اللّ �قُ

داشـته باشـند می‌فهمنـد: >وَ ا�تَّ

گونـه ای  معـارف الهـی بـر سـطوح اولیـه و پاییـن اسـتوار اسـت و لا غیـر. طـرح مطالـب بایـد بـه 

کمالات و هر معرفتی از معارف و هر  کمال از  که معارف رتبه‌ها دارد! هر  که همه بفهمند  باشد 

حقیقتـی از حقایـق، از صفـر تـا بی‌نهایـت رتبه‌بنـدی دارد. هرکـس بیشـتر بخواهـد، خـدا به او 

کـه ما خداشناسـی را بـا الفاظ فنی و کلمـات علمی بیان  بیشـتر می‌دهـد. فلاسـفه می‌گوینـد 

می‌کنیـم. مـا در پاسـخ می‌گوییـم: »آیـا دیـن بـرای یک عدۀ انسـان باهوش مالی همه‌چیزفهم 

کـه نه! بنابرایـن، دین باید بـر پایۀ‌ اصطلاحاتی باشـد که همه‌فهم  آمـده اسـت؟ واضـح اسـت 

کـه مـا بـرای  باشـد. عـوام از »اُسـطُقُسٍّ فـوقَ اُسطُقُسّـاتٍ« چـه می‌فهمـد؟ خداونـد می‌فرمایـد 

کـه بـه زبـان آن قـوم و بـه بالغ مبیـن دسـتورات دیـن را  اقـوام مختلـف رسـولی را می‌فرسـتیم 

گـر بالغ مبیـن توسّـط رسـول  گـر عمـل نکـرد او را تنبیـه می‌کنیـم3. ا بگویـد2. در آن صـورت، ا

کـه بنده را به واسـطۀ عمل ابلاغ نشـده کیفـر دهند. نه  انجـام نشـده باشـد، حکیمانـه نیسـت 

تنهـا حکیمانـه نیسـت و عبـث اسـت، بلکـه قبیـح و مصـداق قطعی ظلم اسـت4.

يـنَ وَ  يمَـانَ وَ الدِّ ِ
ْ

مَ وَ ال
َ

سْال ِ
ْ

وْحِيـدَ وَ ال نَشَـرْتُ التَّ
َ
ـةً ل

َ
 حَمَل

َ
ـذِي آتَانِـيَ الُلَّه عَـزَّ وَ جَـلّ

َّ
مِـيَ ال

ْ
ـوْ وَجَـدْتُ لِعِل

َ
1. التوحیـد: 92. »ل

مِهِ«.
ْ
ـةً لِعِل

َ
مُؤْمِنِيـنَ؟ع؟ حَمَل

ْ
مِيرُ ال

َ
ي أ ـمْ يَجِـدْ جَـدِّ

َ
لِـكَ وَ ل

َ
كَيْـفَ لِـي بِذ مَـدِ وَ  ـرَائِعَ مِـنَ الصَّ

َ
الشّ

وْمِ‏ه< ِ �قَ لِسا�ن  �بِ
لاَّ ا مِ�نْ رَسُولٍ �إِ �ن

ْ
رْسَل

أ�َ
2. ابراهیم: 4. >وَ ما 

> َ رَسُولاً عَ�ث �بْ
�نَ حَ�تَّى �نَ �ي �ب ِ

ا مُعَذ�ّ
3. الإسراء: 15. >وَ ما كُ�نَّ

کـه فیلسـوف  کـه بعضـی از آقایانـی  کنـد! نقـل می‌کننـد  4. خـدا مرحـوم آقـا میـرزا مهـدی اصفهانـی را رحمـت 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی162

گـر کسـی فلسـفه نخوانـده باشـد، نتواند جـواب مطالـب را بدهد.  کـه ا ایـن چنیـن نیسـت 

مطالـب بـه خصـوص در مسـألۀ عـدل )و حتـی در توحید( آن‌گونه روشـن و وجدانی اسـت که 

گـر کسـی بـر مطالـب معـارف مسـلط شـود و روح حرف فلاسـفه را بدانـد، می‌تواند سـخن آنها  ا

را ردّ کنـد بـدون اینکـه لازم باشـد یک‌یـکِ اسـتدلال‌ها را مـو بـه مـو بداند. 

بازشناسی معنای »وجدان« و »عقل«
یکـی از کلیدواژه‌هـای دروس مرحـوم اسـتاد، کلمـۀ »وجـدان« اسـت. ایشـان گاهی از این 

کرده‌انـد. البتـه بـا مالکیـت تفاوت‌هایـی  کلمـه بـه معنایـی نزدیـک بـه »مالکیـت« اسـتفاده 

کـه بی‌ارتبـاط بـا  کرده‌انـد.1 معنـای دیگـر آن  کـه در مباحـث موسـوم بـه »خلقـت« بیـان  دارد 

معنـای اوّل نیسـت، »معرفـت« اسـت، یعنـی آنچـه مرحـوم میـرزای اصفهانـی؟رح؟ از آن بـه »نـور 

علـم و عقـل« تعبیـر می‌کننـد.

کـه مـا بـه دوگونـه می‌توانیـم بـه نـور علـم و عقل نظـر کنیم.  بایـد بـه ایـن نکتـه توجّـه داشـت 

گاهـی می‌گوییـم:

 این انوار، مجرّدند، یعنی از ماء بسیط خلق نشده‌اند؛

 مرجِع آنها نور خاتم‌النبیین؟ص؟ است؛

 و... .

امـا گاهـی آنهـا را بـه عنـوان یکی از دارایی‌هایمان بررسـی می‌کنیم، یعنـی می‌گوییم: »این 

 عقلی یا علمی که ما واجد شده‌ایم، چنین و چنان است«. در اینجا بحث نور عقل یا علم مطلق

یم. کار دار که من واجد شده‌ام.2 فعلًا ما با جنبۀ دوم آن   نیست، بلکه عقل و علمی است 

کـه  بودنـد: »آیـا شـما معقـول خوانده‌ایـد  گفتـه  ایشـان  بـه  کننـد  ایشـان صحبـت  بـا  بودنـد و می‌خواسـتند 
گفتـه بـود:  کنیـد؟« ایشـان  کـه می‌خواهیـد رد  کنیـد؟ آیـا فلسـفه و حکمـت خوانده‌ایـد  می‌خواهیـد بحـث 

کـه دارم! بـا عقـل صحبـت می‌کنـم«. »مـن معقـول نخوانـده باشـم هـم عقـل 
1. المناصب: 68 و 72؛ وجدان: 374-373.

2. این تعبیر با دو اصطلاح »بشرط لا« و »بشرط شیء« متناظر است.



163 ناختی فلسفۀ اسلامیششگفتار هفتم: نقد رو

کـه در فارسـی بـا تعبیـر »یافتن«  معنـای »وجـدان« بسـیار عـام اسـت. همـان چیـزی اسـت 

از آن یـاد می‌شـود. مـا محسوسـات را می‌یابیـم، پـس همـۀ آنهـا بـرای مـا »وجدانی«انـد1. البتـه 

یافته‌هـای مـا منحصـر در چند مطلب محسـوس نیسـت، بلکـه دایـرۀ آن همین‌گونه می‌تواند 

گسـترده‌تر شـود، ولـی بخشـی از آن دایـره همین محسوسـات اسـت.

کـه میـان خالـق و مخلـوق اسـتعمال می‌شـود،  کلمـۀ »وجـدان« از الفـاظ مشـترکی اسـت 

کـه در مـورد بقیـۀ اسـماء مشـترک  ماننـد »عالـم«، »قـادر«، »سـمیع«، »بصیـر« و... . همان‌طـور 

کلام امـام معصـوم می‌خوانیـم: در 
اءِ«.2 سَْ

َ ْ
يعُ ال ذَا جَِ

َ
عْنَ، وَ هَك َ فَ الْ

َ
عَنَا الِسْمُ وَ اخْتَل »فَقَدْ جََ

در هر اسـمی که میان خدا و خلق مشـترک اسـت، این اصل صادق اسـت. لفظ مشترک 

اسـت، ولـی معنـا و مقصـود متفـاوت اسـت. لفـظ »وجـدان« نیـز همین‌گونـه اسـت. قـرآن ایـن 

لفـظ را هـم بـرای خالـق و هـم بـرای مخلـوق بـه کار برده اسـت3، ولی همان‌گونه کـه ما معرفت 

خـدا را از سـنخ معرفـت خلـق نمی‌دانیـم، وجـدان خـدا هـم چیـزی غیـر از وجـدان مخلوقـات 

اسـت، زیـرا اساسـاً وجـدان معنایـی جز معرفت ندارد. البته غیر از وجـدان ماهیات و خدای 

کـه در ادامه بدان خواهیـم پرداخت. متعـال، وجـدان کمـالات نیـز مطرح اسـت 

همچنیـن وقتـی از »عقـل« سـخن می‌گوییـم، مرادمـان معنـای فلسـفی آن نیسـت. عقلـی 

فلسـفی  »بافتـن«. عقـل  نـه  »یافتـن« اسـت  از جنـس  و سـنّت معرّفـی می‌کننـد،  کتـاب  کـه 

کـه عقـل کتـاب و سـنت، »نور« اسـت.4 ما با یافته‌هـای عقلی  همـان »فکـر« اسـت، در حالـی 

منفعـل می‌شـویم، مثاًل عقـل بـه مـا قبـح ظلـم و امثـال آن را می‌نمایانـد و مـا عالـم می‌گردیـم، 

کـه »فکـر« فعـل ماسـت.  در حالـی 

کـه در محضـر مرحـوم اسـتاد نشسـته بودیـم. تلفـن زنـگ زد. یکـی از دوسـتان برخاسـت تـا بـدان  1. بـه یـاد دارم 
گفتنـد: »ایـن وجـدان اسـت!«  جـواب دهـد. ایشـان 

2. الکافی 1: 121-123؛ التوحید: 190-188.
کنید النساء: 64 را با آل عمران: 37 و یوسف: 94. 3. مقایسه 

4. علل الشرائع 1: 98؛ الکافی 1: 29.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی164

»لافکـری مقدمـۀ وجـدان  کـرده‌ام، اینکـه مرحـوم اسـتاد می‌فرماینـد:  بنـده مکـرّراً عـرض 

اسـت«، »وجـدان در لافکـری اسـت« و امثـال آن، اختصاصـی بـه وجـدان نفس یـا حقّ متعال 

نـدارد. مقدّمـۀ هـر وجدانـی، لافکـری اسـت. فـرض کنیـد شـما در اینجـا نشسـته‌اید و فکرتـان 

کـه هیـچ چیـزی از  در جـای دیگـر اسـت. بعـد از چنـد دقیقـه بـه خـود می‌آییـد و می‌بینیـد 

سـخنان مرا نشـنیده‌اید! وقتی فکر شـما درگیر اسـت، وجدانی برای شـما حاصل نمی‌شـود! 

پـس وجـدانِ صـدای مـن هـم در »لافکـری« اسـت. بنابرایـن، »وجـدان« و »فکـر« قابـل جمـع 

کـه فیلسـوف می‌گویـد، همـان  شـدن نیسـتند. عقـل از سـنخ وجـدان اسـت، نـه فکـر. عقلـی 

کـه ربطـی بـه نورانیـت او نـدارد، فعـل مـا و در نتیجـه رتبـه‌اش مـادون ماسـت، نـه  فکـر اسـت 

کـه رتبـۀ عقـل مافـوق ماسـت، یعنـی او بـه مـا می‌نمایانـد، او ما  اینکـه مافـوق باشـد؛ در حالـی 

را از حیوانیـت جـدا می‌سـازد، شـرافت می‌بخشـد و... .

که چه چیزی  گفته می‌شـود »عقل« یا »وجدان«، بایسـتی روشـن شـود  گر   خلاصه اینکه: ا

اراده می‌شود.



165

م:  �ت ار ه�ش �ت دّم�ۀ گ�ف  م�ق
ا�ن اسلامی1 ه و عر�ف لس�ف �ت در �ف ماه�ی

مقدّمه

سـرآغاز مسئله در فلسفۀ اسلامی
کلام اسالمی و تالش  کـه »فلسـفه« بـه جهـان اسالم راه یافـت، بیـش از یـک قـرن از  زمانـی 

متفکّـران مسـلمان بـرای تبییـن مسـائل دینـی و پایـه‌ای می‌گذشـت. بـه همیـن دلیـل، شـاهد 

کلام  کـه می‌تـوان بـه عنـوان »خدمـات متقابـل  تأثیـرات ایـن دو علـم بـر یکدیگریـم، تـا جایـی 

و فلسـفه در اسالم ]و مسـیحیت[« مسـتقلًا بـدان پرداخـت. بـر اسـاس برخـی تحلیل‌هـا، اساسـاً 

ح نبـوده، حـال آنکـه در فلسـفۀ اسالمی بـه شـکل  چیـزی بـه نـام »خلـق« در فلسـفۀ یونـان مطـر

جـدّی در بـارۀ آن بحـث شـده و حتّـی تمایـز میـان ماهیـت و وجـود را پدیـد آورده اسـت.2 

بـا  بـه مفهـوم »شـیئیت« و نسـبت آن  کـه برداختـن متکلّمـان  همچنیـن برخـی معتقدنـد 

کـه بیـش از  مفاهیمـی نظیـر »ذات«، »ثبـوت« و »وجـود«، فیلسـوفان اسالمی را واداشـته اسـت 

1. ایـن مقدّمـه توسّـط محقّـق نوشـته شـده اسـت. مرحـوم اسـتاد عصار بـه بررسـی تطبیقی »ماهیـت« در دروس 
یکـرد، مـا را واداشـت تـا بـه طـور گسـترده بـه بیـان  معـارف بـا مبانـی فلسـفی و عرفانـی پرداخته‌انـد. همیـن رو
یـم. امیـد اسـت کـه مفیـد فایـده واقع شـود. همچنین، در گفتارهـای آینده  فلسـفی و عرفانـی ماهیـت بپرداز
کرده‌ایـم. لازم بـه ذکـر  کـه در ایـن مقدّمـه بـدان اشـاره  نیـز بـه تمایـز میـان ماهیـت و وجـود اشـاره شـده اسـت 
زی بتوانیـم ان را بـه چـاپ برسـانیم. یـم رو کـه امیدوار کـه ایـن درآمـد، برگرفتـه از پژوهـش مفصلـی اسـت  اسـت 

2. بنگریـد بـه ایـن مقالـه: پازوکـی، شـهرام، »ارسـطوی مسـلمانان: تفاسـیر دینـی ارسـطو در عالـم اسالم«، نامـۀ 
مفیـد، شـمارۀ 62، 1386، صـص 148-147.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی166

سـلف خـود، یعنـی ارسـطو و اتبـاع ارسـطو، بـرای شـناخت »ذات« اشـیا بکوشـند و نسـبت آن را 

کلام  کننـد.  بنـا بـر ایـن تحلیـل، سـرآغاز بحـث دربـارۀ »ماهیـت« را بایـد در  بـا »وجـود« بررسـی 

کاوی محـلّ نـزاع و مواضـع متکلّمـان، فهـم بهتـر و عمیق‌تـری از  متقـدّم اسالمی جُسـت و بـا وا

فیلسـوفانی چـون فارابـی و ابن‌سـینا بـه دسـت آورد.

کـه مسـلمانان را به‌جـدّ بـه خـود  ایـن سـؤالی اسـت  »خداونـد چگونـه اشـیا را می‌آفرینـد؟« 

گفتـه می‌شـود: »خداونـد درختـی را آفریـد«  گـر  مشـغول سـاخته بـوده اسـت. بـه عنـوان مثـال، ا

یعنـی چـه؟ آیـا می‌تـوان گفـت: »خداونـد به درخت وجود بخشـیده اسـت«؟ در ایـن صورت، آیا 

گـر بـوده، پـس دیگـر »هسـتی‌دادن«  کـه خـدا بـه او وجـود بخشـیده اسـت یـا نـه؟ ا درختـی بـوده 

گـر نبـوده، پـس خداونـد بـه چـه چیـزی وجـود داده  بـه او چـه معنایـی می‌توانـد داشـته باشـد؟ ا

که متفکّران مسـلمان سـرگرم پاسـخ دادن به آنها  اسـت؟ اینها همه پرسـش‌های دشـواری بود 

بودند.

کتاب الهی  که مگر قرآن در میان مسـلمانان نبود؟ آیا   شـاید این نکته به ذهن متبادر شـود 

 نتوانست رافع اختلاف میان مسلمانان شود؟ پاسخ منفی است. قرآن کریم در مواضع مختلفی 

گر خداوند آفریده‌ای را بیافریند، او را مخاطب قرار می‌دهد و بدو امر می‌کند:   تصریح می‌کند که ا

»باش«، پس او »می‌شود«:

1> و�نَ
ُ
ك �يَ

هُ كُ�نْ �فَ
َ
ولَ ل �قُ �نْ �نَ

أ�َ
اهُ  رَدْ�ن

أ�َ
ا  ذ� ‏ءٍ �إِ ْ ي� َ ا لِ�ش �ن

ُ
وْل ما �قَ

�نَّ >�إِ

که به او می‌گوییم: »باش«،   »وقتی چیزی را اراده می‌کنیم، سخن ما به او فقط این است 

پس می‌شود«.

‏<2 و�نَ
ُ
ك �يَ

هُ كُ�نْ �فَ
َ
ولَ ل �قُ َ �نْ �ي

أ�َ
 

ً
ا ئ� �يْ

َ رادَ �ش
أ�َ
ا  ذ� مْرُهُ �إِ

أ�َ
ما 

�نَّ >�إِ

کـــه چیـــزی را بخواهـــد، بـــه او می‌گویـــد: »بـــاش«، پس  »امـــر او تنهـــا ایـــن اســـت: زمانـــی 

می‌شـــود«.

1. النحل: 40.
2. یس: 82.



167 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

ق »ارادۀ« حقّ متعال بود. تعبیر مشابهی را دربارۀ قضای خداوند 
َ
 تا اینجا بحث بر سر متعلّ

کلام الهی مشاهده می‌کنیم: نیز در 
‏<‏‏1 و�نَ

ُ
ك �يَ

هُ كُ�نْ �فَ
َ
ولُ ل �قُ َ ما �ي

�نَّ �إِ
 �فَ

ً
مْرا

أ�َ
‏ىض  � ا �قَ ذ� اءُ �إِ َ�ش �قُ ما ي�

ُ
ل خ�ْ َ هُ �ي

َ
>اللّ

کند، تنها به او می‌گوید: که چیزی را قضاء  که بخواهد می‌آفریند. زمانی   »خداوند هرچه را 

 »باش«، پس می‌شود«.

کینونتشـــان  همیـــن بیان باعث شـــد تا معتزلـــه قائل به تقـــرّری بـــرای مخلوقات پیش از 

شـــوند و آن را »ثبـــوت« یـــا »منزلـــة بیـــن المنزلتَیـــن« نام نهند؛ بـــه طوری که مخلـــوق پیش از 

کائن/موجود اســـت  گیرد و »کائن« شـــود، نه  آنکـــه مخاطب امـــر _ »کُن: بـــاشِ« _ خداوند قرار 

و نـــه معـــدوم، بلکه در منزل ســـومی به نام »ثبوت« به ســـرمی‌برد و »ثابت« اســـت. در مقابل، 

متکلّمـــان دیگـــری چـــون امامیـــان و اشـــعریان معتقـــد بودند که میـــان وجود و عـــدم )کیان و 
ســـومی نیست.2 کیان( منزلت  لا

در ادامـــه، بـــه معنا، تحقّق و رابطۀ »ماهیّت« و »وجود« در ســـاحت ذهـــن و عین خواهیم 

گرفتـــن از برخی تحقیقات اخیـــر3 و ذکر این  پرداخـــت. در اینجـــا تنها قصد داشـــتیم تا با الهام 

کـــه وقتی کتب فلســـفی ترجمـــه و مبانی فلســـفی وارد عالم  مقدّمه، اشـــاره‌ای داشـــته باشـــیم 

 اســـام شـــد، مدّتی بـــود که مســـلمانان به مطالعۀ »ذات« اشـــیاء مشـــغول بودنـــد و مواضعی را 

کرده بودند. فهم محلّ نزاع و آرای موجود در آن زمان، به فهم بهتر دیدگاه فیلســـوفان  اتّخاذ 

کرد. کمک شایانی خواهد   

لزوم تفکیک دو ساحت در فلسفۀ اسلامی
کســـی که آرای فیلســـوفان مســـلمان را مورد مطالعه قرار می‌دهد، بایســـتی دو ســـاحت را از 

گـــر این تفکیک به درســـتی صورت نگیـــرد، مفاهیم و  هـــم تفکیـــک کند: »ذهـــن« و »عین«. ا

1. آل عمران: 47. 
2. در بخش مربوط به تمایز میان وجود و ماهیت به بیان دیدگاه‌ها خواهیم پرداخت.

3. متافیزیک ابن‌سینا، فصل ششم.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی168

که  کســـی  مبانی فلســـفی _ دســـت‌کم بـــه طور عمیـــق _ فهم نخواهند شـــد. بـــه عنوان مثال، 

کتـــاب نهایة الحکمة را در محضر اســـتادی می‌گشـــاید  گیـــری فلســـفه قـــدم می‌نهد و  در راه فرا

)این مشـــکل در بدایـــة الحکمة یافت نمی‌شـــود(، با چنیـــن عنوانی روبرو می‌شـــود: »المرحلة 

کلی وجود« و ســـپس تلاش می‌گردد  ولـــى فـــي أحكام الوجـــود الكلية: مرحلۀ یکـــم در احکام 
ُ
الأ

گزاره‌هایی بـــرای او اثبات شـــود، مانند: تـــا 

1( وجود مشترک معنوی است؛

2( وجود اصیل است؛

3(‌ وجود مشکّک است.

گزاره‌های دیگری نیز به آنها اضافه شود، نظیر اینکه: و ممکن است 

4( وجود بدیهی است.

گـزاره یکسـان نیسـتند، بلکـه مـراد از »وجـود« در  ع ایـن 4  کـه موضـو او بایـد ملتفـت باشـد 

گزاره‌هـای )2( و )3( »حقیقت« وجود اسـت که اوّلی  گزاره‌هـای )1( و )4( »مفهـوم« وجـود و در 

ذهنـی و دیگـری عینـی اسـت. 

اهمّیّـت تفکیـک میـان ذهـن و عیـن، زمانـی خـود را بهتـر نشـان می‌دهد که مصـداق ذهنی 

و عینـی یـک مفهـوم واحـد، در مقابـل یکدیگـر قرار می‌گیرنـد. به عنوان مثـال، می‌توان به خود 

کـرد. بیـت مشـهور حاجی سـبزواری را دربارۀ وجود به یـاد بیاورید: »وجـود« اشـاره 
و کنُهـــــــه فی غایــة الخفـــــاء1 مفهومُه من أعرف الأشیاء 	

حقیقــت  و  چیزهاســت؛  شناخته‌شــده‌ترین[  ]بلکــه  شناخته‌شــده‌ترین  از  آن  مفهــوم 

]خارجــی[ آن در نهایــت پنهانــی اســت.

 در ایـن بیـت، تقابـل دو سـاحت عیـن و ذهـن بـه خوبی آشـکار می‌گـردد. یک معنـای واحد2 

1. شرح المنظومة 2: 62-61.
2. در اینجـا از اسـتعمال آیـت‌الله فیاضـی کمـک گرفتـه شـده اسـت. ایشـان »معنـا« را چیزی می‌دانـد که گاهی 

در ذهـن و گاهـی در عیـن موجـود می‌گردد.



169 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

مانند »وجود« در ساحت ذهن بسیار آشکار و در ساحت عین در نهایت پنهانی است.

که ســـهروردی از »نفـــسِ« انســـانی دارد. او می‌گوید: »صورت  مثال دیگر آن، بیانی اســـت 

کـــه از آن بـــا لفظ »أنـــا« یاد  ذهنـــیِ« نفـــس آدمـــی، نفـــس او نیســـت، زیـــرا نفس چیزی اســـت 

کنیم، نه »أنـــا«.1 در اینجا  می‌کنیـــم، حال آنکه بایســـتی به صورت ذهنی نفـــس »هو« اطلاق 

 نیـــز تقابـــل نفـــس ذهنـــی بـــا نفس عینـــی روشـــن می‌گـــردد، به طـــوری که یکـــی را بایـــد »أنا«

 و دیگری را باید »هو« نامید.

ضـرورت ایـن تفکیـک در بررسـی دیـدگاه فیلسـوفان مسـلمان در بـاب »ماهیـت« و »وجـود« 

کـه وجـود »عیِـن بـودنِ در  نیـز پابرجاسـت، بلکـه شـاید بیـش از سـایر ابـواب فلسـفی باشـد، چـرا 

ج چیـزی جـز وجود نیسـت. ماهیـت نیز بنا  ج« اسـت و در فلسـفۀ صدرایـی اساسـاً عالـم خـار خـار

بـر تمامـی مشـرب‌های فلسـفی در عالـم اسالم، مابه‌الاتحـاد سـاحت ذهـن و عیـن اسـت.

معنای »وجود« در قاموس فلسفۀ اسلامی
پیـش از آنکـه بـه معنـای »وجـود« در آثـار فلاسـفۀ مسـلمان بپردازیـم، ابتـدا بایـد بـه معنـای 

کنیـم تـا عبـارات امثـال فارابـی و سـهروردی را بهتـر بفهمیـم.  لغـوی »وجـود« اشـاره 

معانی لغوی
لغویـون لفـظ »وجـود« را مصـدر »وَجَـدَ _ یَجِـدُ« دانسـته‌اند. بـه عنـوان نمونـه، فیّومـی )د: 

می‌نویسـد:  ق(   770
2.»

ً
سْرِ_ و وُجُودا

َ
ك

ْ
 _ بِال

ً
جِدُهُ وِجْدَانا

َ
»وَجَدْتُهُ: أ

 صاحبـان کتـب‌ لغـت متقـدّم ماننـد العیـن و معجـم مقائیس اللغـة نیز معانـی مختلفی برای 

کرده‌اند، مانند:  ریشۀ »و ج د« ذکر 

 حزن؛ 

1. مجموعه مصنّفات شیخ اشراق 1: 484.
2. المصباح المنیر 2: 648.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی170

 غضب؛

 یافتن؛ 

 رسیدن؛

 غناء؛

 قدرت. 

]1:[ فراهیدی )د: 175 ق( می‌نویسد:

ن و الَموْجِــدَة مــن الغَضَــب. و الوِجْــدان و الِجــدَة مــن قولــك: »وَجَــدْت  »الوَجْــد: مــن الُحــزْ

الــي‏ء«، أي: أصَبتُــه«.

]2:[ صاحب بن عُبّاد )د: 385 ق( می‌نویسد:

نِ؛ و الَموْجِــدَةُ: مــن الغَضَــبِ؛ ... و مــن الَمقْــدُرَةِ: وَجْــدٌ و وُجْــدٌ و وِجْــدٌ  »الوَجْــدُ: مــن الُحــزْ

ــةَ أجُدُهــا و 
َّ
ــدْتُ الضّال ــه. ... و وَجَ ‏ءَ« أي أصَبْتَ ْ َ

ــيّ ــدْتُ ال ــكَ »وَجَ ــدَةُ مــن قَوْلِ ــدَةٌ و الِج وجِ

. »و الَحمْــدُ لِلّه الــذي   ... و الواجِــدُ: الغَــيُِّ
ً
ْ أجِــدْ مــن ذلــكَ بُــدّا  ... و يقولــونَ: لَ

ً
أجِدُهــا وِجْدَانــا

ــرٍ« أي أغْنَــاني«.1 ــدَ فَقْ أوْجَــدَني بَعْ

]3:[ ابن‌فارس )د: 395 ق( نیز می‌نویسد:

 .
ً
ةَ وِجْدانا

َّ
ال

َ
 عــى أصلٍ واحد، و هو ال‏شىء يُلفيه. و وَجَدْتُ الضّ

ُّ
 »الــواو و الجــم و الــدال: يــدل

2.»
ً
و حَكى بعضُهم: وجَدتُ فى الغضَب وِجدانا

کرد. خود ابن‌فارس ذیل »لفا« می‌نویسد: کشف  کلمۀ »یُلفیهِ« یعنی »آن را دانست« و 
كَشْفِهِ«.3  على انكشافِ ‏شيءِ و 

ُّ
 صحيح، يدل

ٌ
 أصل

ُّ
»اللام و الفاء و الحرف المعتل

کـه در کتاب‌هـای لغت متقدّم »وجـود« را به معنای »طارد عدم«   بنابرایـن، دیـده نمی‌شـود 

کتاب‌هـای متأخّـری چـون المصبـاح المنیـر کـه  یـا »نقیـض عـدم« بداننـد. البتـه ایـن معنـا در 

1. المحیط فی اللغة 7: 158-157.
2. معجم مقائیس اللغة 6: 86.

3. همان 5: 258.



171 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

متعلّـق بـه قـرن هشـتم اسـت، یافـت می‌گـردد:

ــوَادِرِ،  عَــدَم فوُجِــدَ فَهُــوَ مَوْجُــودٌ« مِــنَ النَّ
ْ
‏ءَ مِــنَ ال

َ
وْجَــدَ الُلّه الــىّ

َ
فُ العَــدَمِ؛ وَ »أ

َ
وُجُــودُ: خِــا

ْ
»ال

نُــونٌ«.« 1 ــهُ الُلّه فَجُــنَّ فَهُــوَ مَْ جَنَّ
َ
 »أ

ُ
مِثْــل

کـــه: »خدا چیزی را ایجـــاد کرد، پس او  ملاحظـــه می‌کنید که نویســـنده این ســـیاق کلام را 

موجـــود شـــد«، غریـــب و کم‌نظیـــر می‌داند و مثـــال چندانی برایـــش در زبان عربی ســـراغ ندارد 

وَادِرِ(. النَّ )مِنَ 

توجّه فارابی و سهروردی به معنای لغوی
برخی فیلسـوفان مانند فارابی در آثار خود به معنای لغوی توجّه داشـته‌اند. وی در بخش 

 اوّل کتاب الحروف، فصلی را به »موجود« اختصاص داده و معنای آن را نزد عرب‌زبانان بیان 

که اوّلی یک‌مفعولی و دومی   کرده است. وی دو معنا برای »وجود« ذکر می‌کند: مطلق و مقیّد 

دومفعولی است: 

»الموجــود في لســان جمهــور العــرب هــو أوّلًا اســم مشــتقّ مــن »الوجــود« و »الوجــدان«. و هــو 
 .

ً
ــدا  و مقيّ

ً
يُســتعمل عندهــم مطلقــا

كذا حتّ وجدته«؛  ة« و »طلبت 
ّ
 ففي مثل قولهم »وجدتُ الضال

ً
1( أمّا مطلقا

 .»
ً
« أو »لئيما

ً
يما كر  

ً
يدا 2( و أمّا مقيّدا ففي مثل قولهم »وجدت ز

وف  ــه أن يحصــل الــيء معــر فـ:»الموجــود« المســتعمَل عندهــم عــى الإطــاق قــد يُعنــون ب
ــا يَعنــون   لمــا يُلتمــس منــه. فإنّ

ً
ــن منــه في مــا يــراد منــه و يكــون معرضــا

ّ
المــكان و أن يتمك

نــت مّمــا 
ّ

كنــت فقدتــه« أنّ علمــت مكانــه و تمك ــة« و »وجــدت مــا 
ّ
بقولهــم: »وجــدت الضال

 .
ً
ألتمــس منــه مــى شــئت. و قــد يَعنــون بــه أن يصيــر الــيء معلومــا

« فإنّــا يَعنــون 
ً
« أو »لئيمــا

ً
يمــا كر  

ً
يــدا  في مثــل قولهــم »وجــدت ز

ً
و أمّــا الــذي يُســتعمل مقيّــدا

 لا غيــر. و قــد يُســتعمل العــرب مــكان هــذه اللفظــة في 
ً
 أو لئيمــا

ً
يمــا كر  

ً
يــدا بــه: عرفــت ز

ــة عــى هــذه المعــاني »صادفــتُ« و »لقيــتُ««2 ل الدلا

1. المصباح المنیر 2: 648.
کتاب الحروف: 110.  .2



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی172

کـــه مشـــاهده می‌گـــردد، فارابـــی چنـــد معنـــا را بـــرای »وجـــود« ذکر می‌کنـــد، از   همان‌طـــور 

جمله:

 یافتن؛

 رسیدن؛

و بـه درسـتی، معنـای »یافتـن« را بـه نوعـی »معرفـت« بازمی‌گردانـد و  لفـظ سـومی را معادل 

»وجـود« و »وجـدان« قـرار می‌دهد:

 دانستن.

کـه وقتـی مـا چیـزی را »گم« می‌کنیم، نسـبت بـه مکان او »جاهل« می‌شـویم  بدیهـی اسـت 

کجاسـت؟«. در مقابـل، وقتـی چیـزی را »می‌یابیـم«، نسـبت  بـه آن و  و می‌گوییـم: »نمی‌دانـم 

مکانـش »عالـم« می‌شـویم و آن شـیء در ظـرف مکانـش »معلـوم« مـا می‌گردد.

 البتـه وی »موجـود« را بـا معنـای »عین خارجی« نیز اسـتعمال کرده اسـت. به عنوان مثال،

 وی می‌نویسد:

»و قــد يُقــال عــى الــيء »إنّــه موجــود« و يعــى بــه أنّــه منحــاز بماهيّــة مّــا خــارج النفــس، 
ر«.1 ســواء تُصــوّر في النفــس أو لم يُتصــوَّ

 »و گاهی به یک چیز گفته می‌شود: »آن موجود است« و منظور چیزی است که آن ماهیتش 
ج از نفس متمایز از غیر می‌کند، خواه در نفس تصوّر شود یا نشود«.  آن را در خار

که در اینجا »خارجیّت« در تعریف »موجود« اخذ شده است.2  ملاحظه می‌شود 

کلیدی دارد: این دوگانه در آثار سهروردی نیز دیده می‌شود. وی در مقاومات جمله‌ای 
کتبنا بمعنی »الموجود عند نفسه« أی »المدرِک لذاته««.3 رف یوجد فی  »و الوجود الصِّ

کـه خویش را می‌یابـد( را »حـیّ« می‌داند، گاهی  کـه عالِـم بـه نفـس )موجـودی  و از آنجایـی 

1. همان: 116.
2. برای فهم بهتر این عبارت بنگرید به این مقاله: موجود و وجود در کتاب الحروف فارابی: 59-58.

3. مجموعه مصنّفات )مقاومات( 1: 190.



173 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

از »موجـود« و »وجـود« تعبیـر بـه »حیّ« و »حیـات« می‌کند.1 

که می‌گوید:  کلام او  با این اوصاف، معنای 

»النفس و ما فوقها من المفارقات إنّیّات صرفة  و وجودات محضة«2 

کـه نفـوس، عقـول )مفارقـات( و  مشـخص می‌گـردد. او درصـدد بیـان ایـن مطلـب اسـت 
اعتـراض ملاصـدرا  بـرای  ترتیـب، دیگـر جایـی  بدیـن  ک می‌کننـد.  ادرا را  خداونـد، ذات خـود 
کـه ایـن عبـارت شـیخ  کـه ایـن سـخن را دلیـل بـر اصالـت وجـود بگیـرد و معتقـد شـود  نمی‌مانـد 

اشـراق بـا دیـدگاه او دربـارۀ اصالـت ماهیـت در تضـادّ اسـت: 

 تناقض فی الکلام؟!«3 
ّ

»... و هل هذا إل

 با توجّه به این اعتراض نا به جا، می‌توان ادّعا کرد که نظر می‌رسد که کتاب المقاومات شیخ
 اشراق به دست صدرالمتألهین نرسیده است.4

کـه »وجـود« در ایـن معنـا بـه هیـچ وجـه اعتبـاری نیسـت. بـه همیـن جهـت،  بدیهـی اسـت 
کـرده اسـت: کـه سـهروردی »وجـود« را در دو معنـا اسـتعمال  گفـت  بایـد 

ک ]یک چیز خودش را[؛  ادرا

 تحقّق و عینیت.
که وی دربارۀ اعتباری بودن وجود بحث می‌کند، معنای دوم مراد است.5 در جایی 

معانی سه‌گانۀ »وجود« نزد ابن‌سینا و ملاصدرا 
در آثـار بوعلـی و صدرالمتألهیـن اثـری از معانـی لغـوی »وجـود« دیده نمی‌شـود. بـرای تبیین 

1. همـان: 187. »سـؤال: أ مـا قلتـم إنّـه نفـس الوجـود البحـت؟ جـواب: إنّما أردنـا »الموجود عند نفسـه« و هو الحی«.؛ 
»سـؤال: آیـا شـما نگفتیـد کـه آن، وجـود خالص اسـت؟ جـواب: مراد مـا از »موجود نزد خـودش« تنها »حی/ 

زنـده« بود«.
2. مجموعه مصنّفات )مقاومات( 1: 190

3. الأسفار 1: 43.
4. حکمت اشراق 1: 319.

5. بنگرید به: همان: 313 به بعد.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی174

کـه پیشـتر بـدان توجّـه داده بودیـم، اشـاره می‌کنیـم. بـه  معنـای »وجـود«، ابتـدا بـه تفکیکـی 

کـرد و دسـت‌کم سـه معنـا بـرای  کلّـی وجـود را می‌تـوان در دو سـاحت عیـن و ذهـن بررسـی  طـور 

آن برشـمرد:

 طارد عدم )وجود عینی، حقیقت وجود(؛

 بودن/ هستن )مفهوم مصدری وجود(؛

 بود/ هست )مفهوم اسمی وجود(.

به عنوان مثال، ملاصدرا دربارۀ »وجود« می‌نویسد:
»هو أمر عنّیی حققّیی یُطرَد به العدمُ«.1

که به وسیلۀ آن، عدم طرد می‌شود«. »یک چیز عینی )= خارجی( حقیقی است 

بنابرایـن، آنچـه عـدم را طـرد می‌کنـد و پـردۀ عـدم را مـی‌دَرَد، وجـود عینی اسـت، نـه مفهوم 

وجـود. آقـا علـی مدرّس زنـوزی نیز می‌نویسـد:

ــن  ــه اي ــوَد؛ ب ــدم بُ ــارد ع ــه ذات، ط ــد، ب ــدم افت ــت و ع ــال ماهيّ ــه در قب ك ــود  ــت وج »حقيق

ــه تمــام ذات،  ــد ب كــه جهــت ذاتــش بعينهــا جهــت طارديــت عــدم باشــد، پــس باي معنــى 

كــه فــرد او باشــد بــه تمــام  بــه‌ذات، طــارد عــدم بُــوَد. پــس هرچــه فــرد او باشــد، از آن جهــت 

ــه  ــه ب ك ــد  ــد، لازم آي ــدم باش ــا ع ــت ي ــب از ماهيّ ــر مرك گ ــوَد، و ا ــدم بُ ــارد ع ــه‌ذات، ط ذات، ب
تمــام ذات، طــارد عــدم نباشــد«.2

مرحوم غروی اصفهانی نیز می‌نویسد:

گــر طــارد عــدم و نقيــض و ناقــض نيســتى باشــد؛ صــحّ  »پــس انتســاب بــه حقيقــت وجــود، ا

ــاردُ  ــه ط ــو بذات ــا ه  م
ّ

ــود إل ــى بالوج ــا. و لا نعن  ف
ّ

ج؛ و إل ــار ــى الخ ــة ف ــار المطلوب ــب الآث ترتّ
العــدم و ناقضُــه3«.4

1. الأسفار 4: 120.
2. بدایع الحکم: 61.

که بالذات، عدم را طرد می‌کند، چیز دیگری نیست. 3. و مراد ما از »وجود« جز چیزی 
4. توحید علمی و عینی: 90.



175 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

این معانی نه چنین شسته و رفته، در آثار ابن‌سینا نیز دستیاب است.1

معنای »ماهیّت« در این قاموس
کـــه »ماهیـــت« در فلســـفۀ  برخـــی محقّقـــان نظیـــر آیـــت‌الله غلامرضـــا فیّاضـــی معتقدنـــد 

کثـــرت اســـتعمال عبارت‌انـــد  کـــه بـــه ترتیـــب شـــهرت و  کار رفتـــه اســـت  اسلامـــــــی در ســـه معنـــا بـــه 

از:

کـه در پاسـخ سـؤال »آن چیسـت« گفتـه   چیسـتی/ مـا یُقـال فـی جـواب مـا هـو: آن چیـزی 

می‌شـود.

که یک شیء بدان هویت می‌یابد.  هویّت/ ما به الشیء هو هو: آن چیزی 

  هر مفهومی غیر از وجود.

گاهی مراد از ماهیت:  که  همچنین استاد مصباح تذکّر داده است 

 ماهیت به حمل شایع )مصداق ماهیت(

کـه در ادامه، به  اسـت. بنابرایـن، می‌تـوان دسـت‌کم چهـار معنـا را بـرای »ماهیـت« برشـمرد 

نفکیـک به آنهـا معنـا می‌پردازیم.

معنای یکم: چیستی
لفـظ »ماهیّـت« یـک مصـدر جعلـی اسـت که از »ما هو« یا »ما هی« گرفته شـده اسـت. برخی 

فلاسـفه ماننـد ملاصـدرا بـرای تقریـب بـه ذهـن از دو مثـال »کمّ‌کمّیـت« یـا »کیف‌کیفیـت« در این 
بـاب مدد جسـته‌اند.2

کـــه برخـــی ماننـــد اســـتاد مصبـــاح تذکّـــر داده‌انـــد3، ماهیت عـــاوه بـــر معنای  همان‌طـــور 

کار مـــی‌رود. بدیهی  »مصدری« در معنای »اســـمی/ اســـم مصدری/ حاصـــل مصدری« نیز به 

زجایی(، فصل یکم. 1. بنگرید به: حکمت مشاء )کرد فیرو
2. الأسـفار 2: 2-3. »إنّ الأمـور التـي تلينـا، لـكلّ منهـا ماهيـة و إنّيّـة. و الماهيـة مـا بـه يُجـاب‏ عـن السـؤال بمـا هـو، كمـا 

.» أنّ الكميـة مـا بـه يجـاب عـن السـؤال بكـمٍّ

3. دروس فلسفه: 75 -76.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی176

کـــه معنای مصـــدری نمی‌توانـــد بر مفاهیـــم مختلـــف حمل شـــود و آن چیزی بـــر افراد  اســـت 
مختلـــف ماننـــد زید، عمـــرو و... حمل می‌گـــردد )الماهیةُ ما یُقـــال فی جواب ما هـــو(، معنای 
حاصل مصدری اســـت. به عنوان مثال، وقتی پرســـیده می‌شـــود: »زید چیســـت؟« و در پاسخ 
کـــه »ماهیت زید انســـان اســـت« یا  گفتـــه می‌شـــود: »زیـــد انســـان اســـت«، نتیجـــه می‌گیریـــم 
اینکـــه »زیـــد انســـان اســـت«. بنابراین، ماهیت زیـــد بر زید قابـــل حمل خواهد بـــود. به همین 
گفـــت که مـــراد از »ماهیـــت«  و »چیســـتی« در اینجـــا معنای اســـمی و حاصل  دلیـــل، بایســـتی 

 مصـــدری اســـت. این معنـــا از ماهیـــت را »ماهیـــت بالمعنی الأخـــص« می‌نامنـــد. از همین جا 

که: روشن می‌شود 
کنیــم، »مــا یُقــال« بــه معنــای »مــا یُحمَــل:  گــر بخواهیــم بنــا بــر اصطــاح منطقــی تفســیر  »ا
ــه پرســش  ــخ ب ــه در پاس ک ــی ماهیــت آن چیــزی اســت  ــت؛ یعن ــود« اس ــل می‌ش ــه حم آنچ
»مــا هــو؟« حمــل یــا بیــان می‌شــود و بدیــن ترتیــب، فقــط در مقــام پاســخ بــه پرســش »مــا 

هــو« مفهــوم و معنــا می‌یابــد«.1

گفت: اما در نسبت این معنا با وجود باید 
»ایــن ]معنــا از[ ماهیــت البتّــه در مقابــل مفهــوم »وجــود« اســت، ولــی همــۀ مفاهیــم غیــرِ 
وجــود را دربرنمی‌گیــرد. بــه تعبیــر دیگــر، غیــر از »وجــود« و مفاهیــم ماهــوی ]بدیــن معنــا[، 

مفاهیــم دیگــری نیــز ماننــد مفاهیــم فلســفی در ذهــن وجــود دارنــد«.2

 مراد از »مفاهیم فلسفی« همان »معقولات ثانیۀ فلسفی« است، مانند »علّیت« و »وحدت«.

گفته می‌شود:  بنابراین، وقتی مثلًا 

گرمای اتاق است«؛ »آتش علّت 

 »آتش« ماهیت آن شیء نورانی سوزاننده است و مفهوم »علت« چیزی غیر از مفهوم »آتش«

که مرادف »وجود« هم نیست.  )ماهیت آن( است 

کـه در منطـق و فلسـفۀ اسالمی، اقسـام مختلفـی را بـرای »مـا«  همچنیـن لازم بـه ذکـر اسـت 

1. شرح جلد دوم الأسفار الأربعة )مصباح( 1: 23.
2. هستی و چیستی: 11.



177 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

 استفهام برمی‌شمارند. آنچه در اینجا و در سؤال »ما هو« مورد بحث است، »ما«ی تامّه است، 
کند. 1 که پاسخ آن بناست تا تمام حقیقت شیء را نمایان  چرا 

معنای دوم: هویّت
کـه یـک شـیء بـدان   فلاسـفه معنـای دوم یعنـی »هویّـت« )مـا بـه الشـیء هـو هـو: آن چیـزی 

 هویت می‌یابد( را اعمّ از معنای یکم می‌دانند، به طوری که حتّی »وجود« را هم در برمی‌گیرد. 

کـه حکمـا ماهیـت را بـه معنـای یکـم از خداونـد نفـی می‌کننـد، ولـی بـه  بـه همیـن جهـت اسـت 

معنـای دوم نـه. بـه عنـوان نمونـه، ملاصـدرا می‌نویسـد:

كمــا يقــال: وجــود  »و اعلــم أنّ المائيــة )= الماهیــة( لهــا معنيــان: أحدهمــا مــا بــإزاء الوجــود 

الممكــن زائــد عــى ماهيتــه، ... فليســت لــه تعــالى ماهيــة بهــذا المعــى؛ و ثانيهمــا مــا بــه 
ــه«.2 ــح ل ــذا يص ــو، و ه ــو ه ــيء ه ال

کــه دو معنــا بــرای »مائیــت/ ماهیــت« اســت: یکــی از آن دو ما بــه ازای )در مقابل(  »و بــدان 

ــر ماهیــت اوســت« ...  ــد ب گفتــه می‌شــود: »وجــودِ ممکــن زائ وجــود اســت، ماننــد اینکــه 

کــه  پــس بــرای او _ تعالــی_  ماهیتــی بــه ایــن معنــا نیســت؛ و معنــای دوم آن چیــزی اســت 

شــیء بــه آن هویّــت می‌یابــد و ایــن معنــا ]از ماهیــت[ بــرای او صحیــح )مجــاز( اســت«.

 ایـن معنـای ماهیـت عـام اسـت و عالوه بـر معنـای یکـم، وجـود را نیـز دربرمی‌گیـرد. بدیـن 

روی، حکمـا ایـن معنـا را »ماهیـت بالمعنـی الأعـم« می‌داننـد.

ح می‌شـود، ایـن اسـت که چرا ایـن معنای دوم اعـم از معنای اول  کـه در اینجـا مطـر سـؤالی 

کـه متقوّم  کـه برخالف معنـای یکم ماهیت  اسـت و وجـود را نیـز دربرمی‌گیـرد. پاسـخ ایـن اسـت 

کلـی اسـت3، معنـای دوم ماهیـت، ناظـر بـه متـن واقع  بـه حمـل بـه عنـوان یـک پدیـدۀ ذهنـی و 

1. شرح جلد دوم الأسفار الأربعة )مصباح( 1: 24.
2. شرح أصول الکافی 3: 57.

3. ایـن نتیجه‌گیـری در کلام ملاصـدرا بـه روشـنی آمـده اسـت: »و الماهيـة ما به يجاب‏ عن السـؤال بما هو ... فهو 
«. )الأسفار 2: 3-2(

َ
کلیا  

َ
لا یکون إلا مفهوما



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی178

کـه مواجهـه بـا عالـم واقـع در نظام معرفت‌شناسـی فلسـفی، از دو طریق حصولی  اسـت و از آنجـا 

و حضـوری امکان‌پذیـر اسـت، ایـن معنـای  ماهیـت، هـم مفاهیـم ذهنـی را در می‌گیـرد و هـم 

حقائـق عینـی را:
گــر ســخن از حمــل و قــول و بیــان و ماننــد اینهــا را بــه میــان نیاوریــم، ایــن معنــای ماهیت  »ا
)= معنــای یکــم( منتفــی اســت. در مقابــل، ماهیــت بــه معنــای اعــمّ آن، یعنــی »مــا بــه 
ــودنِ«  ــه »ایــن ب ک ــه متــن واقــع، و چیــزی اســت  ــوط ب الشــیء هــو هــو« امــری اســت مرب
شــیء و ذات خارجــی شــیء وابســته بــه آن اســت. ایــن معنــا دربــارۀ وجــود نیــز صــادق 
ح نیســت تــا از ســنخ مفهــوم و علــم حصولــی  کــردن مطــر گفتــن و حمــل  اســت؛ چــون 
ــق  ــرار می‌گیــرد و هــم متعلّ ــی ق ــق علــم حصول باشــد. از ایــن رو، چنیــن معنایــی هــم متعلّ

علــم حضــوری؛ هــم مفاهیــم را دربرمی‌گیــرد و هــم امــور عینــی را«.1

معنای سوم: هر مفهومی غیر از مفهوم وجود
گاهـی از  ایـن معنـا ظاهـراً بـرای اوّلیـن بـار در آثـار صدرالمتألهیـن اسـتعمال شـده اسـت. وی 

کـرده اسـت. بـه عنـوان مثـال، وی در المشـاعر می‌نویسـد: »ماهیـت« تعبیـر بـه »غیـر وجـود« 
»فهو )= الوجود( بنفسه فی الأعیان و غیره _ أعنی الماهیات_  به فی الأعیان لا بنفسها«.2

ج هســت و غیر آن _ منظــورم ماهیات  »پــس آن )وجــود( بــه خــودش )بنفســه( در عالــم خــار

اســت _ بــه آن )وجــود( در ســاحت عیــن هســتند نه به خودشــان«.

بنابرایـــن، »مفهـــوم ماهـــوی« در این اســـتعمال، بـــه معنای »هـــر مفهومی غیـــر از مفهوم 

که وقتـــی در ادلّۀ اصالت وجود یا ماهیت  وجود« اســـت. برخی مانند آیت‌الله فیاضی معتقدند 

گفته می‌شود:  

ی ک شیء دو مفهوم انتزاع می‌شود: وجود و ماهیت«. »از

مراد ما از »ماهیت« هر مفهومی غیر از وجود است3:

1. شرح جلد دوم الأسفار الأربعة )مصباح( 1: 24-23.
2. المشاعر: 105.

3. البته این بیان با برخی عبارات صدرا از جمله آنچه از شرح أصول الکافی نقل شد، ناسازگار است.



179 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

کرده‌انــد، ولــی معنــای ســوم  کتــب فلســفی بــه دو معنــای نخســت اشــاره  »در بســیاری از 

کســی صریحــاً در زمــرۀ معانــی ماهیــت نیــاورده اســت. ... حکمــای صدرایــی هــرگاه  را 

کننــد، ماهیــت را بــه »مــا یُقــال فــی  خواســته‌اند معنــای ماهیــت را در ایــن بحــث تعییــن 

کــه مــراد ملاصــدرا از ماهیــت در مباحثــی  کرده‌انــد؛ امــا بــه نظــر می‌آیــد  جــواب مــا هــو« معنــا 

کــه در بــاب اصالــت وجــود آورده، معنــای ســوم _ هــر موجــودی غیــر وجــود_  بــوده اســت؛ یــا 

کــه بــر  گــر هــم وی در همــه جــا ماهیــت را بــه ایــن معنــا نگرفتــه باشــد، دســت‌کم احکامــی  ا

کــه از آن می‌گیــرد، بــا ایــن معنــا ســازگارتر اســت.  اصالــت وجــود مبتنــی می‌ســازد و نتایجــی 

که چرا  گــر ماهیــت را بــه ایــن معنــا بدانیــم، آنــگاه دلیــل ایــن نکتــه نیــز آشــکارتر خواهد شــد  ا

در ایــن بحــث، تنهــا از انتــزاع دو مفهــوم ســخن می‌گوییــم نــه بیشــتر؛ زیــرا طبــق ایــن معنــا، 

ــا مفهــوم وجــود اســت  ــه حصــر عقلــی ی ــه از هــر موجــودی انتــزاع می‌کنیــم، ب ک مفاهیمــی 

کــه بحــث در بــاب کــه بــه آن »ماهیــت« می‌گوییــم؛ و پیداســت   یــا مفهومــی غیــر از وجــود 
 این دو مفهوم، در واقع همۀ مفاهیم را دربرمی‌گیرد«.1

کلام اســـتاد فیاضی نیســـتیم، بلکه خواســـتیم نشـــان  در اینجـــا در مقـــام بررســـی جزئیات 

که  کســـی  که اوّلًا ماهیت در این معنای ســـوم اســـتعمال شـــده اســـت؛ ثانیاً ظاهراً اوّلین  دهیم 

گزارۀ »ماهیت اعتباری اســـت« را این کرده و مراد از »ماهیت« در   بدان به شـــکل جدّی توجّه 

 معنا دانسته، استاد فیاضی است.

معنای چهارم: مصداق ماهیت
گاهی مـــراد از »ماهیت«، مصادیق و افراد2 »ماهیت«اند. اســـتاد  گفته شـــد،  که   همان‌طور 

مصباح می‌نویسد:

کــه ماهیــت، یــک وقــت بــه حمــل اوّلــی ملاحظــه می‌شــود و  »نکتــۀ قابــل تذکّــر ایــن اســت 

کــه مصــداق  گاهــی منظــور از »ماهیــت« مثــاً انســانی اســت  یــک وقــت بــه حمــل شــایع. 

کــه در اینجــا منظــور از ماهیــت، ماهیــت بــه حمــل  ماهیــت اســت: »الإنســان ماهیــة« 

1. هستی و چیستی: 12.
که »مصداق« با »فرد« متفاوت است، ولی ما فعلًا در مقام توجّه به این تفاوت نیستیم. گفته نماند  2. نا



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی180

شــایع اســت. ولــی یک‌وقــت مفهــوم ماهیــت ملاحظــه می‌شــود، یعنــی خــود ماهیــت چــه 
کــه ایــن بــه حمــل اوّلــی اســت«.1 معنــا دارد 

کـه در معانـی اوّل تا سـوم، ماهیت بـه حمل اوّلی مراد اسـت،   بـا کمـی دقّـت روشـن می‌شـود 

ولی در معنای چهارم، ماهیت به حمل شایع منظور است.

تمایز »ماهیّت« و »وجود«
گرچـه  بـه نظـر می‌رسـد، یکـی از ارکان متافیزیکـی »فلسـفۀ اسالمی« همیـن تمایـز باشـد.2 ا

کـه آن را بـه عنـوان  کسـی  ح بـوده،  ایـن تمایـز در آثـار حکمایـی چـون ارسـطو و فارابـی نیـز مطـر

یکـی از ارکان فلسـفۀ اسالمی درآورد، ابن‌سـینا بـود. بعدهـا ایـن تمایـز توسّـط فخرالدیـن رازی 

و نصیرالدیـن طوسـی پررنـگ شـد و ]بسـیاری از[ مسـائل فلسـفی بـر اسـاس ایـن تمایـز تبویـب و 

طبقه‌بنـدی شـد. ایزوتسـو می‌نویسـد:

»پروفســـور لوئـــی دو ریمیکـــر لووینـــی3 می‌گویـــد: »... در فلســـفۀ عربـــی ... رأی فـــرق 

ــت  ــوده و یـــک حقیقـ ــراف بـ ــورد اعتـ  مـ
ً
ــا ــود صریحـ ــن ماهیـــت و وجـ ــی بیـ ــز واقعـ و تمایـ

بنیـــادی بـــه نظـــر آمـــده اســـت. ایـــن فـــرق و تمایـــز قبـــاً نـــزد فارابـــی )متوفـــای 947 / 

950م( دیـــده می‌شـــود و ابن‌ســـینا )980-1037م( آن را یکـــی از اندیشـــه‌های اصلـــی 

نظـــام خویـــش می‌ســـازد«. ... در تفکّـــر اســـامی نخســـتین بـــار فارابـــی صریحـــاً و بـــه 

صـــورت قطعـــی بـــه رأی تمایـــز بیـــن »ماهیـــت« و »وجـــود« معتقـــد بـــود و از آن پـــس ایـــن 

ـــا خـــود ایـــن اندیشـــه  ـــر تمـــام تاریـــخ فلســـفۀ اســـامی و تســـلّط و اســـتیلا یافـــت. امّ عقیـــده  ب
ــرد«.4 کـ ــری  ــطو پیگیـ ــا ارسـ ــوان تـ را می‌تـ

کـه فیلسـوفان مسـلمان _ اعـمّ  گفتـه شـد، بحـث دربـارۀ ماهیـت و تمایـزی  کـه  همان‌طـور 

1. دروس فلسفه: 76.
 2. از جمله تمایزها و دوگانه‌هایی اساسی دیگری که در فلسفۀ اسلامی مطرح می‌شوند، عبارت‌اند از: »وجوب

 و امکان« و »علت و معلول«.
3. Louis de Raeymeaker of Louavain.

4. بنیاد حکمت سبزواری: 52-48.



181 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

از فارابـی و بوعلـی _ میـان ماهیـت و وجـود برقـرار می‌کننـد، ریشـه در مباحـث رایـج کلامـی دارد. 

گرچـه برخـی فیلسـوفان پیشـا_ اسالمی ماننـد ارسـطو بـه ایـن تمایـز اشـاره  بـه همیـن جهـت، ا

بـه شـکل جـدّی در فلسـفۀ  ارسـطو  آثـار  از  ایـن مسـئله متأثّـر  بـه نظـر نمی‌رسـد  کرده‌انـد، ولـی 

ح شـده باشـد. ویسنووسـکی می‌نویسـد:  اسالمی مطـر

ــز  ــای تمای ــه مبن ک ــود  ــار نم ــرد، اظه ک ــاپ  ــال 1984 چ ــه در س ک ــه‌ای  ــوه در مقال »ژان ژولی

ــدّم  کلام متق ــت. ... در  ــتان نیس ــان باس ــفۀ یون ــینوی در فلس ــت س ــود و ماهی ــان و ج می

اســامی خصوصــاً قــرون نهــم و دهــم ]میــادی، معــادل دوم و ســوم قمــری[ ایــن بحــث 

کــه چگونــه اصطلاحــات  »شــیء« و »موجــود« بــا هــم  ح بــود  میــان متکلّمــان اســامی مطــر

کلامــیِ تمایــز وجــود و ماهیــت در  کــردن زمینه‌هــای  ارتبــاط دارنــد. ... ژولیــوه در برجســته 
ابن‌ســینا درســت می‌گفتــه اســت«.1

کردند.2 ح  این تمایز را بعدها فخر رازی و خواجه نصیر به شکل پررنگ‌تر مطر

مسئلۀ اصالت وجود و ماهیت
معنای »اصالت« و »اعتباریت«3

 در معنای »اصالت« و »اعتباریت« میان اساتید فلسفه اختلاف نظر وجود دارد. برای اینکه

کنید: گردد، به سه مثال زیر توجّه   این اختلاف روشن 

کشتی متحرّک است.  )1

کشتی، متحرّک است. 2( مسافر نشسته در 

3( ناودان متحرّک است.

1. متافیزیـک ابن‌سـینا: 271-272. از آنجایـی کـه ترجمـۀ برخـی عبـارات، ناصواب و ناشـیوا بـود، برخی الفاظ 
مـورد اسـتفادۀ مترجـم را به ناچـار تغییر دادیم.

2. بنگریـد بـه: فهرسـت مطالـب کتـاب المباحـث المشـرقیة و فصـل اول کتـاب وجود و ذات: تفسـیری از صدرا 
در سـیاق تاریخی.

3. در تبییـن ایـن دو واژه، از اصطلاحـات فنّـی‌ای چـون »حیثیـت تقییدیـه« و »واسـطۀ در عـروض« اسـتفاده 
کـه از ذکـر و توضیـح آنـان چشـم پوشـیدیم. می‌گـردد 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی182

گـزاره، محمـول و مُسـنَد یـک چیـز اسـت: »متحـرّک« یـا »حرکـت«1. بـه عبـارت  در ایـن سـه 

گردیده‌انـد.  دیگـر، سـه چیـز )کشـتی، مسـافر نشسـته در کشـتی و نـاودان( بـه حرکـت »متّصـف« 

گـزاره یکسـان نیسـت. نحوۀ اِسـناد این سـه  امّـا »نحـوۀ اسـناد« و »کیفیـت اتّصـاف« در ایـن سـه 

گـزاره عبارت‌انـد از:

1( بالذات؛

2( بالتبع؛

3( بالعرض.

کیفیت اتّصاف عبارت است از: و 

1( حقیقی؛

2( حقیقی؛

3( مجازی.

کدام‌یـــک از شـــقوق مذکـــور  کـــه مـــراد از »اصالـــت« و »اعتباریـــت«  حـــال ســـؤال اینجاســـت 

اســـت؟ 

که نظر غالب شارحان ملاصدراست، عقیده دارد: دیدگاه یکم 

1( اصالت: اِسناد وجود به نحو بالذات‌اتّصاف حقیقی به وجود

2( اعتباریت: اِسناد وجود به نحو بالعرض‌اتّصاف مجازی به وجود.

گرفت: بنابراین، بایستی نتیجه 

1*( وجود متحقّق است، بالذات و بالحقیقة.

2*( ماهیت متحقّق است، بالعرض و بالمجاز.

استاد مصباح می‌نویسد:

نســبت حقيقــى  »بالحقيقــه«، مقصــود  يــا  »بالــذات«  گفتــه شــود:  هــرگاه  فلســفه،  »در 

گفتــه شــود: »بالعــرض« يــا »بالمجــاز«، مقصــود نســبت مجــازى اســت. پــس  اســت. و هــرگاه 

1. اوّلی محمول قضیه است به حمل مواطات یا هوهو و دومی به اعتبار حمل اشتقاقی یا ذوهو.



183 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

كنيــم )وصفــى را بــه موصوفــى  كلام اينكــه: هــرگاه محمولــى را بــر موضوعــى حمــل  حاصــل 

ــى  ــوم عليه ــه محك ــى را ب ــازيم، حكم ــق س ــى منطب ــر مصداق ــى را ب ــم، مفهوم ــبت دهي نس

گــر مجــازى  اســناد دهيــم(، يــا ايــن اســناد حقيقــى و بالــذات اســت يــا مجــازى و بالعــرض. ا

كــه اســناد ايــن محمــول  كــه حتمــاً موضــوع ديگــرى وجــود دارد  اســت، بــه ايــن معناســت 

بــه آن بالــذات و حقيقــى اســت و ايــن موضــوع بالعــرض فعلــى بــا آن موضــوع بالــذات و 

كــه  حقيقــى نوعــى اتحــاد و يگانگــى دارد؛ و هميــن اتحــاد و يگانگــى ســبب شــده اســت 

وصــف و حكــم آن مجــازاً بــه ايــن موضــوع نيــز اســناد داده شــود...

»اعتبــارى«،  از  و منظــور  اســت  بالــذات و حقيقــى  از »اصيــل«، موجــود  حــال، منظــور 

كــه حقيقتــاً موجــود اســت، نــه مجــازاً؛  موجــود بالعــرض و مجــازى. اصيــل يعنــى آن چيــزى 

كــه حقيقتــاً موجــود نيســت، ولــى ذهــن مجــازاً آن را موجــود  و اعتبــارى يعنــى آن چيــزى 

م‏ىدانــد. 

گاهــى به‏جــاى »اصيــل« م‏ىگوينــد: »عينــى، خارجــى، واقعــا موجــود«  ــه هميــن دليــل،  ب

ج، موجــود  و به‏جــاى »اعتبــارى« م‏ىگوينــد: »ذهنــى، ســاخته ذهــن، غيرموجــود در خــار

فرضــى«. 

كــه »اصالــت« يعنــى موجوديت حقيقــى و بالذات  گفتــه شــد پيداســت  در هرحــال، از آنچــه 
و »اعتباريــت« يعنــى موجوديت مجــازى و بالعرض«.1

عبارات مختلفی از صدرالمتألهین این دیدگاه را پشتیبانی می‌کند، از جمله:

]1:[ »فالمتحقّــق و الصــادر مــن المبــدِع الحــقّ و الصانــع المطلــق إنّــا هــو بالحقيقــة الوجــود دون 
كنســبة الموجوديــة إليهــا«.2 الماهيــة. فنســبة المعلوليــة إلى الماهيــة بالمجــاز الصــرف 

»پــس آنچــه تحقّــق می‌یابــد و از ابداع‌کننــدۀ حــق و صانــع مطلــق صــادر می‌گــردد، تنهــا 

حقیقــت وجــود )وجــود عینــی خارجــی( اســت نــه ماهیــت. بنابرایــن، نســبت معلولیــت بــه 

ماهیــت، ماننــد نســبت موجودیــت بــه آن، مجــازی صــرف اســت«.

1. شرح نهایة الحکمة )مصباح( 2: 82-81.
2. الأسفار 2: 289.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی184

از طرفی:

1( ملاصدرا ماهیت را »موجود بالعرض« می‌داند.

2( در جای دیگر، »بالعرض« را به »بالمجاز« تفسیر می‌کند.

گرفت: گزاره‌های )1( و )2(، باید نتیجه  بنا بر 

3( ماهیت موجود است، بالعرض و بالمجاز.

که ماهیت را موجود بالعرض می‌داند: گزاره‌هایی  ابتدا برخی 

ــات متحــدّة معهــا موجــودة بوجودهــا  ــة أو مجــرّدة( ماهي ]2:[ »... و لهــا )= الوجــودات المادی
بالعــرض ...«.1

کار  گاهـی نیـز بـه معنـای »بالتبـع« بـه  گاهـی بـه معنـای مذکـور اسـت و  اصطالح »بالعـرض« 

را  بـه ماهیـت  گفتـه شـد، ملاصـدرا اسـناد »موجودیـت«  گـزارۀ )2(  کـه در  مـی‌رود. همان‌طـور 

بالعـرض و بالمجـاز می‌دانـد:

كيــف تكــون علــة  كيــف تكــون علــة بالــذات أي بالحقيقــة و  ]3:[ »فقــد تحققّــت أنّ العلــة 
بالعــرض أي بالمجــاز«.2

و در جای دیگری، معنای اصلی و اوّلی »بالعرض« را »بالمجاز« می‌داند:

ــذات لا  كان الاتحــاد بينهمــا بال ــة،  ــت الوحــدة بــن شــيئين حقيقي كان ــا مــى  ]4:[ »... لأنّ
بالعــرض، لأنّ مــا بالعــرض هــو مــا بالمجــاز عنــد المحقّقــن.‏« 3

بنابراین، اینکه می‌گوییم:

»ماهیت، بالعرض موجود است«

که: اصل بر این است 

»ماهیت، بالمجاز موجود است«

1. همان 1: 291.
2. همان: 290.

3. همان 5: 298.



185 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

کنیم. که »بالعرض« را به »بالتبع« تفسیر  کلام صدرا یافت شود  مگر اینکه قرینه‌ای در 

بایـد توجّـه داشـت، تعابیـری نظیـر »مجـازی« یـا »بالمجـاز« بـه معنـای »توهّـم«، »خیـال«1 

کـه مـوادّ مخـدّر یـا داروهـای روان‌گـردان مصرف  یـا ماننـد آن نیسـت. بـه عنـوان مثـال، افـرادی 

نـدارد؛ مثاًل  ج  کـه هیـچ واقعیتـی در عالـم خـار یـا می‌شـنوند  را می‌بیننـد  می‌کننـد، چیزهایـی 

ممکـن اسـت بـه ایـوان منـزل بیایـد و خـود را بر لبۀ اسـتخری ببینـد و به نیّت شـیرجه، خود را از 

گرچـه  ایـوان منـزل پاییـن بینـدازد. مَثَـل ماهیـت مثـل آن اسـتخر خیالـی و وهمـی نیسـت؛ زیـرا ا

ماهیـت »انتـزاع« ذهـن اسـت، ولـی »منشـأ انتـزاع« آن واقعـی و حقیقـی اسـت و تعبیـر »مجازی« 

بـا ایـن اصل ناسـازگاری نـدارد.

گرچـه اسـناد مجـازی حقیقـی نیسـت، ولـی بـا حقیقـت و عینیـت ارتبـاط  توضیـح اینکـه: ا

کـه قباًل هـم ذکـر شـد را بـه  کـه از آن بـه »عُلقـه« تعبیـر می‌شـود. بـه عنـوان نمونـه، مثالـی  دارد 

یـاد بیاوریـد:

»ناودان جاری شد«.

در اینجـــا اســـناد »جریان« به ناودان حقیقی نیســـت، زیرا ناودان بر ســـر جـــای خود ثابت 

اســـت و ایـــن آب ناودان اســـت که جریـــان دارد. اما اطـــاق »جریان« بر نـــاودان، توهّم صرف 

گرچـــه ســـاخته و پرداختـــۀ ذهن اســـت. این مطلـــب را می‌توان بـــا تذکّراتی روشـــن  نیســـت، ا

ساخت:

کـه آبـی داخـل نـاودان در جریـان نیسـت، ایـن اسـناد قابـل قبـول   آیـا در یـک روز آفتابـی 

است؟

 چرا ما سایر اجزای خانه، مانند در، دیوار، سقف، پنجره و... را »جاری« نمی‌نامیم؟

گر که ا بدیهی است 

1( آبی داخل ناودان جاری نباشد؛

2( رابطۀ ظرف و مظروف میان آب و ناودان برقرار نبود؛

1. در اینجا، معنای عرفی »وهم« و »خیال« مراد است، نه معنای فلسفی و اصطلاحی آن.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی186

3( رابطۀ آب و ناودان حقیقی نبود؛

چنین اسنادی حتّی به نحو مجازی هم قابل قبول نبود.

کـــه ملاصدرا نیز متوجّه این نکته بوده اســـت. وی در جایی توضیح  نگارنده معتقد اســـت 

کـــه آن علاقه، خـــود، حقیقی اســـت و  کـــه در اســـناد مجـــازی، علاقه‌ای وجـــود دارد  می‌دهـــد 

ع علاقۀ   همیـــن قاعـــده میان ماهیـــت و وجود هـــم برقرار اســـت؛ یعنی ایـــن دو با هم یک نـــو

حقیقی دارند. 

در برخـــی عبـــارات1، او ابتـــدا دوگونـــه تأثیـــر و تأثّر )علیـــت و معلولیـــت( را معرّفـــی می‌کند: 

که این نکتۀ او مدّ نظر ما نیســـت. ســـپس بالعرض را بـــه اتصاف مجازی  بالـــذات و بالعـــرض 

کـــه در اتصاف مجـــازی میان مســـندإلیه و واســـطۀ  تفســـیر می‌کنـــد، ســـپس اشـــاره می‌نمایـــد 

کـــه می‌توانـــد اتحـــادی باشـــد یـــا نباشـــد. او اطلاق  ع علاقـــه‌ای وجـــود دارد  اســـناد، یـــک نـــو

که وجودها بـــدان متّصف می‌گردند( بـــه ماهیات را  برخـــی از صفـــات وجود )یعنی آن چیـــزی 

 مجـــازی می‌دانـــد، ولـــی صحّت این اطـــاق را برقـــرار بودن یـــک علاقۀ اتحادی میـــان وجود 
و ماهیت می‌داند.2

موضع سه مکتب در این مسئله
گفتـه شـد، بحـث دربـارۀ ماهیـت و وجـود در دو سـاحت قابـل بحـث اسـت:  کـه  همان‌طـور 

کـه بحـث  ذهـن و عیـن. در سـاحت ذهـن اختلافـی میـان حکمـا نیسـت. همگـی آنهـا معتقدنـد 

کـه قضایـای هلیـۀ  ماهیـات و مفهـوم وجـود در ذهـن حاضـر می‌گردنـد و همیـن حضـور اسـت 

ج  بسـیطه3 را می‌سـازد. از اینجـا بـه بعـد، بحـث دربـارۀ حضـور ماهیـات و وجـود در عالـم خـار

اسـت. در این مسـئله انشـقاق و شـکاف عمیقی میان سـه مشـرب مشّـاء، اشـراق و متعالیه پدید 

گفتگـو قـرار  گانـه مـورد بحـث و  آمـده اسـت. بـه همیـن جهـت، ایـن سـه مکتـب را بایسـتی جدا

1. الأسفار 2: 287-286.
2. همان: 287.

که محمول آنها »وجود« یا »موجود« باشد. 3. قضایایی 



187 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

داد. خلاصـۀ دیـدگاه ایـن سـه مکتـب عبـارت اسـت از:

 مشاء: 

ج تحقّق دارند. 1( هم ماهیات و هم وجود در عالم خار

2( تحقّق وجود بالذات و تحقّق ماهیت بالتبع است. 

2*( به عبارت دیگر، اسناد عینیت به وجود و ماهیت، حقیقی است.

 اشراق:

ج تحقّق دارند، ولی وجود، اعتباری و انتزاعی است. 1( ماهیات در عالم خار

2( تحقّق ماهیت بالذات و تحقّق وجود بالعرض )بالمجاز( است. 

 )2*( بـه عبـارت دیگـر، اسـناد عینیـت بـه ماهیـات، حقیقـی و اسـناد آن به وجـود، مجازی 

است.

 متعالیه:

ج تحقّق دارد، ولی ماهیت، اعتباری و انتزاعی است. 1( وجود در عالم خار

2( تحقّق وجود بالذات و تحقّق ماهیت بالعرض )بالمجاز( است. 

 )2*( بـه عبـارت دیگـر، اسـناد عینیـت بـه وجـود، حقیقـی و اسـناد آن به ماهیـات، مجازی 

است.

ابتدا به تبیین دیدگاه ابن‌سینا و اتباع مشّائی او می‌پردازیم.

ابن‌سـینا تفـوّه بـه اصالـت/ اعتباریـت وجـود یـا ماهیـت نکـرده اسـت. برخـی ماننـد مرحـوم 

ح نبـوده  کـه پیـش از میردامـاد مسـئلۀ اصالـت وجـود یـا ماهیـت مطـر اسـتاد مطهّـری معتقدنـد 

کـه ایـن دیـدگاه محـلّ تأمّـل اسـت. آری، جنـاب میردامـاد  گمـان اسـت  اسـت. نگارنـده بـر ایـن 

ح بوده اسـت.  تحوّلـی در »تبییـن مسـئله« بـه وجـود آورد، ولـی اصـل مسـئله در پیشـینیان مطـر

البتـه بـه احتمـال زیـاد، تبییـن میردامـاد هـم به نحـو ارتکازی در ذهن سـهروردی وجود داشـته 

کـرده اسـت. و وی تلویحـاً در آثـار خـود بـدان اشـاره 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی188

کــه امــر دائــر مــدار میــان یکــی از آن دو  بحــث دربــارۀ اصالــت وجــود یــا ماهیــت، بــه طــوری 

کــه پیــش از میردامــاد  ح بــوده اســت، امــا ایــن بــدان معنــا نیســت  باشــد، از زمــان میردامــاد مطــر

کــه در ایــن  گفتــه شــد  کســی دربــارۀ »اصالت/اعتباریــت« وجــود و ماهیــت بحــث نکــرده اســت. 

مســئله، بحــث بــر ســر نحــوۀ اســناد عینیــت بــه وجود/ماهیــت )اتّصــاف وجود/ماهیــت بــه 

عینیــت( اســت. قاطبــۀ حکمــای مشــاء یعنــی بوعلــی و اتباعــش ماننــد: بهمنیار، رازی، طوســی، 

ابهــری، علامــۀ حلّــی، ابن‌میثــم بحرانــی، فاضــل مقــداد و... در ابــواب مختلــف فلســفه )ماننــد 

گریختــه بــه عینیــت داشــتن  کلــی طبیعــی یــا بســاطت واجب‌الوجــود( و بــه شــکل جَســته و 

ج قائــل بوده‌انــد،  وجــود و ماهیــت پرداخته‌انــد و بــه تحقّــق )نــه اصالــت( هــر دو در عالــم خــار

کــه:  بــه طــوری 

کشتی(؛ 1( وجود، بالذات موجود است )مانند حرکت 

کشتی(. 2( ماهیت، بالتبع موجود است )مانند حرکت مسافر نشسته در 

کـه پیـش از میردامـاد بحث تنها بر سـر »زیادت  بنابرایـن، ایـن کلام امثـال مرحـوم مطهـری 

وجـود بـر ماهیـت« بـوده اسـت، نه اصالـت وجود یا ماهیت1، سـخن دقیقی نیسـت.

»عین ثابت« عرفا
بـه نظـر می‌رسـد، ایـن آمـوزۀ عرفانـی در عارفـان پیشـا_ محیی‌الدینـی سـابقه‌ای نداشـته و 

ع بـه شـکل مـدوّن و منسـجم  گذاشـته اسـت. البتّـه ایـن موضـو کار  سـنگ‌بنای آن را ابن‌عربـی 

کـه ایـن مبحـث را تدویـن و بـه  در مکتوبـات او مشـاهده نمی‌گـردد و ایـن شـارحان او بودنـد 

گرد ابن‌عربـی(،  کردنـد؛ افـرادی ماننـد صدرالدیـن قونـوی )ربیبـه و شـا ح  طـور نظام‌منـد مطـر

آموزه‌هـای  از  ثابتـه نقـش محـوری در بسـیاری  اعیـان  کاشـانی و داوود قیصـری.  عبدالـرزاق 

عرفانـی از جملـه »اسـتعدادات و اقتضائـات ذاتـی« دارد.  در مقدّمـۀ یکـی از پژوهش‌هـای اخیـر 

در بـاب اعیـان ثابتـه می‌خوانیـم:

ح شــده اســت. وی بــه  »ایــن آمــوزه در میــان عارفــان مســلمان بعــد از ابن‌عربــی مطــر

رقی(. 1. بنگرید به: اصول فلسفه و روش رئالیسم 3: 67-70 )پاو



189 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

کنــده و بــدون نظــام مشــخّصی بــه ایــن مبحــث بــه لحــاظ  طــور مفصّــل، و اضــح و البتــه پرا

اثباتــی و ثبوتــی پرداختــه اســت. حــدوداً تمــام آنچــه دربــارۀ اعیــان ثابتــه می‌دانیــم، در آثــار 

او آمــده اســت. 

پـــس از وی، پیـــروان رمزگشـــای او نظیـــر قونَـــوی، جُنـــدی و تـــا حـــدّی فَرغانـــی بـــه ایـــن 

ـــدَر«،  ـــا اعیـــان ثابتـــه مثـــل »ســـرّ القَ ـــان همچنیـــن مباحـــث مرتبـــط ب ـــد. آن بحـــث پرداخته‌ان

ـــدام  ـــز بررســـی نمـــوده، هرک ـــوم« و »اســـتعداد و اقتضـــای اعیـــان« را نی ـــم از معل »تابعیـــت عل

در شـــاخه‌ای بـــا مهـــارت و تـــوان ویـــژه‌ای قلـــم زده‌انـــد. قونـــوی در بحـــث »تابعیـــت علـــم 

از معلـــوم« و »اســـتعداد و اقتضـــای اعیـــان ثابتـــه« و جنـــدی در مبحـــث »ســـرّ القَـــدَر« 

نظـــم و اتقـــان ویـــژه‌ای بـــه ایـــن بحث‌هـــا داده‌انـــد. پـــس از آنـــان، شـــارحان دیگـــری 

ح و بســـط و دســـته‌بندی مباحـــث فـــوق  کاشـــانی و قیصـــری، بـــه شـــر نظیـــر ]عبدالـــرزاق[ 

ح فصـــوص الحکـــم بـــه طـــور  پرداختنـــد. محقّـــق قیصـــری در اثـــر مانـــدگار خـــود شـــر

کـــه در فهـــم ایـــن آمـــوزه  مفصّـــل و نظام‌منـــد، بحـــث اعیـــان ثابتـــه را ســـامان داده اســـت 

گام دیگـــری در تبییـــن بیشـــتر ایـــن  کاشـــانی بـــا ارائـــۀ تعاریـــف دقیـــق،  بســـیار راه‌گشـــا اســـت. 

ـــار خـــود از جملـــه  ـــاش را در آث ـــرن ت بحـــث برداشـــته اســـت. جامـــی نیـــز محصـــول دو ســـه ق

گـــرد آورده اســـت. نقـــش الفصـــوص 

کــه محصــول  بــا ورود عرفــان بــه حــوزۀ شــیعی در قــرون بعــدی و ارائــۀ تحلیل‌هــای عقلانــی 

ــان  ــای دیگــری از بحــث نمای ــود، زوای ــان ب ــی حکمــت متعالیــه و مباحــث نظــری عرف تلاق

شــد. تابعــان حکمت‌گــرای عرفــان نظیــر ملاصــدرا و پیــروان او در قــرون بعــدی، بــه تحلیــل 

ایــن آمــوزه در نظــام حکمــت متعالیــه پرداختنــد. ایــن تحلیل‌هــا در آثــار بزرگانــی مثــل آقــا 
محمّدرضــا قمشــه‌ای و میــرزا هاشــم اشــکوری بــه چشــم می‌خــورد«.1

ح  کـه مقـام »ثبـوت« و »اثبات« نسـبت به »فاعل شناسـا/ فـرد عالِم« مطر لازم بـه ذکـر اسـت 

کـه اوّلـی بـه ویژگی‌هـای اعیـان ثابتـه مسـتقل از فاعـل شناسـا و دومـی به  می‌گردنـد، بـه طـوری 

ویژگی‌هـای آنهـا نـزد فاعـل شناسـا می‌پردازند.

1. اعیان ثابته در عرفان اسلامی: 12-11.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی190

عین ثابت: هویت یک چیز
کـه معنـای عـامّ )دوم( آن عبـارت بـود از »هویّـت« یـک  پیشـتر در معانـی »ماهیـت« دیدیـم 

چیـز )مـا بـه الشـیءُ هـو هـو(. بـه نظـر می‌رسـد، عیـن ثابـت را بایسـتی چنیـن چیـزی دانسـت و 

معـادل ماهیـت بالمعنـی الأعـم بـه شـمار آورد:

بّــه أزلًا و یســمّی باصطــاح المحقّقــن   موجــود عبــارة عــن نســبة تعیّنــه فی علــم ر
ّ

کل »حقیقــة 

 ثابتــة« و باصطــاح غیرهــم »ماهیــة« و »المعلــوم المعــدوم« و »الــیء 
ً
مــن أهــل الله »عینــا

الثابــت« و نحــو ذلــک«.1

»حقیقــت هــر چیــز عبــارت اســت از تعیــن ازلــی آن چیــز در علــم پــروردگارش؛ و در اصطــاح 

محقّقــان أهــل‌الله »عیــن ثابــت« و در اصطــاح دیگــران »ماهیــت«، »معلــوم معــدوم«، 

»شــیء ثابــت« و... نامیــده می‌شــود«.

کـــه »عیـــن ثابـــت« یـــک حقیقـــت  ــابه آن، نتیجـــه می‌شـــود  از ایـــن تعریـــف و تعاریـــف مشـ

بـــه  حکمـــا  کلمـــات  از  آنچـــه  و  ملاصـــدرا  تصریـــح  بـــر  بنـــا  کـــه  حالـــی  در  اســـت،   »جزئـــی« 

ــی«  ــی »کلـ ــو( مفهومـ ــا هـ ــواب مـ ــی جـ ــال فـ ــا یُقـ ــی الأخـــص )مـ ــت بالمعنـ ــد، ماهیـ ــت می‌آیـ دسـ

اســـت.

نسبت اعیان ثابته با ذات و علم خداوند
عرفـا اعیـان ثابتـه را »مُسـتَجِنّ در ذات« می‌داننـد )آنهـا در اینجـا بیشـتر از کلمۀ »مسـتجنّ« 

کـه بـه معنـای »پنهـان« اسـت(. امـا اینکه چـرا آنان بـه این نقطه رسـیده‌اند،  اسـتفاده می‌کننـد 

کـه همـواره متفکّـران مسـلمان را  بـه معضلـۀ »علـم پیشـین الهـی« بازمی‌گـردد. یکـی از مسـائلی 

که خداوند پیش از آنکه اشـیاء را بیافریند، چگونه به آنها  به خود مشـغول سـاخته، این اسـت 

ـق موجـود قائـل بوده‌انـد و هرکـدام 
َ
عالـم بـوده اسـت؟ تقریبـاً تمامـی آنهـا بـرای علـم، یـک متعلّ

بـه نحـوی خواسـته‌اند تـا متعلّقـی ازلـی بـرای علـم ازلـی خداونـد برشـمارند. عرفـا متعلّقـات ازلـی 

کـه بـه وسـیلۀ فیـض اقـدس )تجلـی ذات بـر ذات( بـه وجـود  خداونـد را اعیـان ثابتـه می‌داننـد 

1. رسالة النصوص: 74.



191 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

ت  می‌آینـد1، البتـه آنهـا وجـود علمـی )= ثبـوت( دارنـد و هرگز موجود عینی نخواهند شـد )ما شـمَّ

رائحـةَ الوجـودِ(. قیصری می‌نویسـد:

»... بــل هــي أمــور ثابتــة في نفــس الأمــر، موجــودة في العلــم لازمــة لــذات الحــقّ. ... فصــور 
تصــاف بالوجــود العيــي‏«.2 سمــاء وجــودات علميــة ممتنعــة الا هــذه الأ

که همـــان وجود علمی  او در ایـــن عبـــارات، اعیـــان را دارای ثبـــوت نفس‌الأمـــری می‌داند 

که ذاتی اســـت و لازمـــۀ ذات حق‌اند، زیـــرا علم خدا  اســـت. از طرفـــی، موجـــود در علم خدایند 

ازلـــی اســـت و متعلّـــق می‌خواهـــد، پس اعیان ثابتـــه از ازل همـــراه خدا و ضامن عالـــم بودن او 

به ماســـوای خـــود بوده‌اند. 

که قیصـــری در اینجا بـــدان اشـــاره می‌کند و در آینـــده مورد انتقـــاد مرحوم  نکتـــۀ دیگـــری 

که اعیان هیـــچ‌گاه پا بـــه عرصۀ وجـــود ]عینی[  گرفـــت، این اســـت  اســـتاد عصـــار قـــرار خواهد 

نمی‌گذارنـــد و ایـــن یکـــی از تفاوت‌هـــای اصلـــی دیـــدگاه مرحـــوم عصـــار )و اســـتادش و اســـتاد 

که پیشـــتر دیدیـــم_  با این   اســـتادش( بـــا نظریۀ عرفا اســـت. البته صدرائیـــان نیز _ همان‌طور 

دیدگاه موافق‌اند.

استعداد ذاتی اعیان
قیصری می‌نویسد:

قــدس و الفيض المقــدّس، و بــالأوّل يحصل الأعيان  »فــإنّ الفيــض الإلهــيّ ينقســم بالفيــض الأ
 الثابتة و استعداداتها الأصليّة في العلم‏«.3

کـه بـا فیـض اقـدس، اعیـان ثابتـه بـه همـراه اسـتعدادهای ذاتیشـان تحقّـق  دیـده می‌شـود 

بـالأوّل  الفيـض المقـدّس، و  الفيـض الإلهـيّ ينقسـم بالفيـض الأقـدس و  »فـإنّ  1. شـرح فصـوص )قیصـری(: 61. 
يحصـل الأعيـان الثابتـة و اسـتعداداتها الأصليّـة فـي العلـم‏«. گفتنـی اسـت، بـا فیـض اقـدس، موجـودات تعیّـن 

علمـی و بـا فیـض مقـدّس، تعیّـن عینـی پیـدا می‌کننـد )همـان: 62-61(.
2. همان: 62.
3. همان: 61.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی192

کـه میـان ماهیـت فلسـفی و عیـن ثابـت عرفانـی مشـترک اسـت و  می‌یابنـد. ایـن نکتـه‌ای اسـت 

گرفت. مـورد انتقـاد اسـتاد عصـار قـرار خواهـد 

نسـبت مفهومی »عین ثابت« عرفانی و »ماهیت« صدرائی
کــه ملاصــدرا »ماهیــت« و »عیــن ثابــت« را مــرادف  در مقابــل، در مواضعــی مشــاهده می‌گــردد 

یکدیگــر قرار داده اســت:

]1:[ »و أمــا الماهيــات الإمكانيــة و الأعيــان الثابتــة في العقــول فهــي في حــدود أنفســها لا 

يّة لأنّــا لا موجــودة و لا معدومــة باعتبــار أنفســها؛ و وجودهــا  يّــة و لا شــرّ يوصَــف بخير
يتها«.1 يتهــا و عدمهــا شــر  خير

ً
رنــاه مــرارا المنســوب إليهــا عــى النحــو الــذي قرّ

»و امــا ماهیــات امکانیــه و اعیــان ثابتــۀ ]واقــع[ در عقــول، بــه خــودی خــود، نــه بــه خیریــت 

ــه معــدوم؛ و  ــد و ن ــه موجودن ــه خــودی خــود ن ــرا ب ــه شــریت متّصــف نمی‌شــوند؛ زی ــه ب و ن

گفتیــم، خیریتشــان بــه وجــود منســوب بــه آنهــا و شریتشــان بــه عــدم  کــه بارهــا  همان‌طــور 

آنهاســت«.

]2:[ »فــإذا تقــرّرَت هــذه المقدمــات، فنقــول: إنّ الماهيــات و الأعيــان الثابتــة و إن لم تكــن 
موجــودة برأســها ...«.2

گرچــه ماهیــات و  کــرد، می‌گوییــم: ا کــه ایــن مقدّمــات جــای خــود را پیــدا  »پــس زمانــی 

ــتند...«. ــود نیس ــود، موج ــودی خ ــه خ ــه ب ــان ثابت اعی

لــة و الحيــرة و الإلحــاد و بطــان   منشــأ للضلا
ً
]3:[ »فعــدم اعتبــار  الأعيــان و الماهيــات أصــا

يعة«.3 الحكمــة و الشــر

ــال،[  ــقّ متعـ ــه حـ ــرور بـ ــاب شـ ــان و ماهیـــت ]در بحـــث انتسـ ــار اعیـ ــدم اعتبـ ــن، عـ »بنابرایـ

باطـــل  را  شـــریعت  و  حکمـــت  و  می‌گـــردد  الحـــاد  و  سرگشـــتگی  گمراهـــی،  سرچشـــمۀ 

می‌ســـازد«.

1. الأسفار 1: 340.
2. همان 2: 350.

3. همان: 352-351.



193 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

 أنّ تلــك الصفــات و النعــوت الذاتيــة المســمّاة بـــ :»الماهيــات« عند 
ً
]4:[ »و قــد علمــتَ ســابقا

ــاء متقدّمــة عــى الوجــودات الخاصــة بحســب الذهــن  ــد العرف ــان« عن الحكمــاء و بـــ :»الأعي
تابعــة لهــا بحســب الخــارج‏«.1

کــه حکمــا »ماهیــات« و عرفــا »اعیــان« می‌نامنــد،  کــه آن صفــات ذاتــی  »و پیشــتر دانســتی 

از لحــاظ ذهنــی مقــدّم بــر وجــود و از لحــاظ خارجــی مؤخّــر از وجودنــد«.

گرفتـه و آن را  در ایـن عبـارات، ملاصـدرا »عیـن ثابـت« را معـادل »ماهیـت بالمعنـی الأعـم« 

کـه بـه خـودی خـود نه موجـود و نه معدوم اسـت. به نظـر نگارندۀ  کلّـی دانسـته اسـت  مفهومـی 

کلام عرفـا  ایـن سـطور، ایـن تقریـر از عیـن ثابـت محـلّ تأمّـل بـوده و بـا معنـای »اصیـل« آن در 
قابـل جمع نیسـت.2

موضع صدرا در قبال »شیئیت« اعیان
اســـت.  ثابـــت و ماهیـــت، مقایســـۀ »شـــیئیت« آن دو  بعـــدی در نســـبت عیـــن  مســـئلۀ 

گاهـــی بـــرای ایـــن دو »شـــیئیتی« قائـــل  گفتـــه اســـت.  ـــاره نیـــز دوگونـــه ســـخن  ملاصـــدرا در ایـــن ب

شـــده اســـت:

]5:[ »اعلــم أنّ الشــيئية للممكــن يكــون عــى وجهــن: شــيئية الوجــود و شــيئية الماهيــة و 

لى عبــارة عــن ظهــور الممكــن في مرتبــة مــن المراتــب  هــي المعبــرة عندهــم بـــ :»الثبــوت«؛ فــالأو

و عــالم مــن العــوالم، و الثانيــة عبــارة عــن نفــس معلوميــة الماهيــة و ظهورهــا عنــد العقــل بنــور 
الوجــود و انتزاعهــا منــه‏«.3

کـــه نـــزد  کـــه شـــیئیت ممکـــن بـــه دوگونـــه اســـت: شـــیئیت وجـــود و شـــیئیت ماهیـــت  »بـــدان 

گشـــتن  ـــی عبـــارت اســـت از ظاهـــر  ـــا لفـــظ »ثبـــوت« تعبیـــر می‌شـــود. پـــس اوّل آنهـــا )= عرفـــا( ب

ممکـــن در مرتبـــه‌ای از مراتـــب و عالمـــی از عوالـــم؛ و دومـــی عبـــارت اســـت از معلومیـــت 

ـــزاع ماهیـــت از وجـــود«. ـــور وجـــود و انت ـــه ن ـــزد عقـــل ب گشـــتن آن ن ماهیـــت و آشـــکار 

1. همان: 352. همچنین بنگرید به الأسفار 1: 260.
2. همچنین بنگرید به: اعیان ثابته در عرفان اسلامی: 24.

3. همان: 349.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی194

که ملاصدرا برای ماهیت، »شـیئیتی« قائل شـده و آن را در مقابل  در اینجا به نظر می‌رسـد 

کـه البتـه بـه برکـت نـور وجـود اسـت. در  »شـیئیت وجـود« و مـرادف »ثبـوت« عرفانـی قـرار داده 

مواضـع مختلفـی نیـز بـا سـخن عرفا به سـتیز برخاسـته اسـت:

كمــا  الوجــود بحســب الخــارج  انفــكاك الماهيــة عــن  كرنــا جــواز  مّمــا ذ يلــزم  ]6:[ »... و لا 

كمــا هــو منقــول عــن الصوفيــة في الأعيــان الثابتــة عــى  زعمَتــه المعتزلــة أو بحســب الذهــن 
اصطلاحهــم‏«.1

ج،  ــم خــار کســی ماهیــت را در عال ــه  ک ــردد  گفتــه شــد، جــواز ایــن صــادر نمی‌گ »و از آنچــه 

ــم  ــا اینکــه ماهیــت را در عال ــد؛ ی کردن گمــان  ــه  کــه معتزل ــد، همان‌طــور  جــدا از وجــود بدان

کــه از صوفیــه در اصطــاح »اعیــان ثابته«شــان  ذهــن جــدای از وجــود بدانــد، همان‌طــور 

نقــل شــده اســت«.

 در جلد ششم اسفار و ذیل اقوال مختلف در باب علم الهی، فصل مستقلی را در رد معتزله 

گشوده و »ظاهر« کلام صوفیه را در عداد سخن معتزله قرار داده است: و صوفیه 

 عــن هــؤلاء الأعــام مــن الصوفيــة؛ فيــرد عــى ظاهــره مــا يــرد عــى 
َ

]7:[ »و أمــا مــا نُقِــل

 عــن الوجــود أمــر واضــح الفســاد، ســواء نُسِــبَ 
ً
مذهــب المعتزلــة. فــإنّ ثبــوت المعــدوم مجــرّدا

إلى الأعيــان أو إ‏لى الأذهــان«.2

کــه از بــزرگان شناخته‌شــدۀ صوفیــه نقــل شــده، ظاهــرش بــا همــان  »و امــا آن چیــزی 

کــه ثبــوت یــک امــر معــدوم، بــدون  کــه ســخن معتزلــه رد شــد، رد می‌شــود؛ چــرا  لی  اســتدلا

کــه ]آن ثبــوت[ به یک کــه بطلانــش واضــح اســت، تفاوتــی نمی‌کند   وجــود، اعتقــادی اســت 

 چیز عینی نسبت داده شود یا یک چیز ذهنی«.

کـه بـه بـزرگان تصـوّف حسـن ظـن دارد و  در جهـت تأویـل سـخن  سـپس او اظهـار مـی‌دارد 

گـر بـه تفکیـک میـان »وجـود خـاص« و »وجـود  کـه ا کلام او ایـن اسـت  آنهـا می‌کوشـد3. حاصـل 

1. همان: 409.
2. همان 6: 183-182.

كابـر لِمـا نظرنـا فـي كتبهم و وجدنا منهم تحقيقاتٍ شـريفة و مكاشـفاتٍ  3. همـان: 183. »لكـن لحُسـن ظنّنـا بهـذه الأ



195 عرفان هشتم: ماهیت در فلسفه و گفتار مقدّمۀ اسلامی 

اجمالی بسـیط« توجّه شـود، دانسـته خواهد شـد که ماهیت قبل از وجود خاص به وجود سِـعی 

گـر او در جایـی تصریـح می‌کنـد  انبسـاطی موجـود اسـت و مـراد محیی‌الدیـن نیـز همیـن اسـت. ا

کـه جـدای از وجـود خـاصّ  کـه ماهیـات و اعیـان، مجـرّد از وجـود، ثابت‌انـد، بـدان معناسـت 

ثابت‌انـد، ولـی ثبـوت آنهـا مطلقـاً مسـتقل از وجـود نیسـت و بـه وجـود انبسـاطی موجودنـد1:

ــة  ــوت الماهي ــو ثب ــتحالته ه ــى اس ــان ع ــمَ البره ق
ُ
ــذي أ ــول: إنّ ال ــذا، فنق ر ه ــرّ ــإذا تق ]8:[ »ف

 .
ً
 إجماليــا

ً
 أو وجــودا

ً
 تفصيليــا

ً
كان وجــودا ، ســواء 

ً
مجــرّدة عــن الوجــود أصــا

 عــن مــا 
ً
 بالفعــل متميّــزا

ً
 متحصّــا

ً
و أمــا ثبوتهــا قبــل هــذا الوجــود الخــاص الــذي بــه تصيــر أمــرا

كمــا ســتعلم.  ســواها، فــا اســتحالة فيــه، بــل الفحــص البالــغ و الكشــف الصحيــح يوجبانــه 

ــا  ــذا أو حكُمه ك ــت  ــا اقتض ــال عدميته ــة في ح ــان الثابت ــوا: »إنّ الأعي ــاء إذا قال ــؤلاء العرف فه

كــذا« فــأرادوا بعدمهــا العــدم المضــاف إلى وجودهــا الخــاصّ المنفصــل في الخــارج عــن وجــود 
آخــر لغيرهــا، لا العــدم المطلــق، لأنّ وجــود الحــق تعــالى ينســحبها«.2

به نظر می‌رســـد عبـــارت اخیر را بایســـتی جمـــع میان عبـــارات مختلف ملاصدرا دانســـت. 

گرچـــه نگارنـــده توانایـــی توجیه عبـــارت ]1[ را به طور مطلق نـــدارد، ولی ظاهـــراً موضع اصلی  ا

 ملاصـــدرا در قبـــال کلام عرفـــا در بـــاب »شـــیئیت« و »ثبـــوت« اعیـــان ثابتـــه را بایســـتی در این 

عبارات جُست.

 غامضـة مطابقـة لِمـا أفاضـه الله على قلوبنا و ألهَمَنا به ممّا لا نشـکُّ فيه و نشـکُّ في وجود الشـمس 
ً
لطيفـة و علومـا

 فـي غاية الشـرف و الأحكام، كما 
ً
 وجيها

ً
 و وجهـا

ً
فـي رابعـة النهـار، حمَلنـا مـا قالـوه و وجّهنـا مـا ذكـروه حماًل صحيحا

سنشـير إليه إن شـاء الله تعالى؛ مع أنّ ظواهر أقوالهم بحسـب النظر الجليل ليسـت في السـخافة و البطلان«.

1. همان: 187-183.
2. همان.





197

م:  �ت ار ه�ش �ت  گ�ف

دمی
آ
ر � �ی �ق �ت �ف ماه�یّ

معنای یکم ماهیت: منتسب به ماء بسیط1
خداونـد دو مخلـوق »ابداعـی« دارد، یعنـی دو مخلـوق خداونـد »مِـن شـیء« نیسـتند، 

بلکـه »لا مـن شـیء«اند:

 نور خاتم‌النبیین؟ص؟؛

 ماء بسیط.

کاغـذ از چـوب سـاخته شـده، پـس »مِـن شـیء« اسـت؛ امـا مـاء بسـیط  بـه عنـوان مثـال، 

کـه در روایـات  »مِـن شـیء« نیسـت، بلکـه »لا مـن شـیء« اسـت. ایـن تعبیـر دقیقـی اسـت 

کـه »مـاء بسـیط« از  کرده‌انـد  مـا آمـده اسـت و بایسـتی بـدان توجّـه شـود.2 روایـات مـا تصریـح 
چیـزی خلـق نشـده اسـت.3

کرده‌ایـم:  رده و مفصاًل مدرک‌یابـی  1. پیشـتر مباحـث مرحـوم اسـتاد عصـار در بـاب »مـاء بسـیط« را در اینجـا آو
ر و بلایـا: 132-158. بـه همیـن جهـت، از ذکـر تفصیلـی مـدارک روایـی بحـث، اجتناب  عالـم تشـریع، شـرو

می‌کنیـم.
»وَ الُلَّه  مِـنْ شَـيْ‏ءٍ«. )الکافـی 1: 105(؛   

َ
وَ حِكْمَتِـهِ ل بِقُدْرَتِـهِ   

ً
ابْتِدَاعـا مُبْتَدِعِهَـا  وَ  إِنْشَـاءً  شْـيَاءِ 

َ ْ
اطِـرِ ال

َ
لَِِّ ف حَمْـدُ 

ْ
»ال  .2

 مِـنْ شَـيْ‏ءٍ«. 
َ

ـقَ وَ صَنَـعَ ل
َ
جَلِيـلُ خَل

ْ
طِيـفُ ال

َّ
خَالِـقُ الل

ْ
كَانَ.‏« )الکافـی 1: 114(؛ »وَ الُلَّه ال  مِـنْ شَـيْ‏ءٍ 

َ
شْـيَاءِ ل

َ ْ
خَالِـقُ ال

كَانَ«. )الکافـی 1: 134، التوحیـد:  ـقَ مَـا 
َ
 مِـنْ شَـيْ‏ءٍ خَل

َ
كَانَ وَ ل  مِـنْ شَـيْ‏ءٍ 

َ
)الکافـی 1: 120؛ التوحیـد: 63(؛ »ل

 .)41
ـمْ 

َ
 وَ ل

ً
بَـدا

َ
ـهُ انْقِطَـاعٌ أ

َ
ـمْ يَكُـنْ ل

َ
 ل

ً
ـيْ‏ءَ مِـنْ شَـيْ‏ءٍ إِذا

َ
ـقَ الشّ

َ
ـوْ خَل

َ
ـهُ وَ ل

َ
 مِـنْ شَـيْ‏ءٍ كَانَ قَبْل

َ
ـيْ‏ءَ ل

َ
ـقَ الشّ

َ
3. التوحیـد: 67. »خَل

مَـاءُ«.
ْ
شْـيَاءِ مِنْـهُ وَ هُـوَ ال

َ ْ
ـذِي جَمِيـعُ ال

َّ
ـيْ‏ءَ ال

َ
ـقَ الشّ

َ
خَل

َ
 شَـيْ‏ءَ مَعَـهُ ف

َ
كَانَ الُلَّه وَ ل كِـنْ 

َ
 وَ مَعَـهُ شَـيْ‏ءٌ وَ ل

ً
يَـزَلِ الُلَّه إِذا



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی198

کـه مادّةالمـوادّ عالـم مـادّه اسـت، »مـاء بسـیط« نامیده‌اند، بر  اینکـه چـرا اوّلیـن مخلـوق را 

که »ماء« به معنای »آب« است و »آب« تعیّناتش  ما پوشیده است. شاید بدان جهت باشد 

کـم اسـت: نـه بـو دارد، نـه مـزه، نـه رنگ، نه شـکل ثابت )به شـکل ظـرف خود درمی‌آیـد( و... . 

مـاء بسـیط هیـچ عرضـی نـدارد، مگر »کمیّت«، »اندازه داشـتن« و به تعبیـر حضرت رضا؟ع؟ 

»تقدیـر«1. از طرفـی، مـاء بسـیط، بالـذات، انقسـام‌پذیر اسـت. به همین جهـت، خداوند یک 

کرم؟ص؟  تکـه از مـاء بسـیط را نورانـی می‌کنـد، تکـۀ دیگری را ظلمانی. از یک تکـه روح پیامبر ا

را خلـق می‌کنـد و از یـک تکـۀ دیگـر آتـش جهنّـم را؛ یـک قطعـه را غلیـظ می‌کنـد و یـک قطعـه 

کـه هـم بنزیـنِ مایـعِ بی‌رنـگ از آن گرفته می‌شـود و هم  را رقیـق نگـه مـی‌دارد و...؛ ماننـد نفـت 

قیر غلیظ سـیاه!

که خداوند هرچقدر بخواهد به او  هر تکه از ماء بسـیط یک »ماهیت« یا »مائیت« اسـت 

کمـالات می‌دهـد و او ابایـی از گرفتـن کمالات ندارد و به تعبیر مرحوم اسـتاد »صِرف‌القبول« 

اسـت. مرحـوم اسـتاد در بحـث عالـم تکویـن و تشـریع، اصطالح »ماهیـت« را بـه ایـن معنا به 
کار برده‌اند.2

معنای دوم ماهیت: هویت شیء
فـی  یُقـال  »مـا  کـه فلاسـفه تحـت عنـوان  اسـت  امـا معنـای دوم ماهیـت همـان چیـزی 

جـواب مـا هـو« یـا »مـا به الشـیء هو هـو« و متصوّفه با عنوان »عین ثابـت« از آن تعبیر می‌کنند. 

یـم و آن را خالی  البتـه مـا بیـان فیلسـوفان و عارفـان در بـاب ماهیـت و عین ثابـت را قبول ندار

از اشـکال نمی‌دانیـم، ولـی معنـای دوم ماهیـت بـه سـخنان آنـان نزدیک‌تـر اسـت، زیـرا آنان از 

کلـی غافل‌انـد.  معنـای اوّل بـه 

بـر  را  وجـود  و  و...، هسـتی  »کتـاب هسـت«  »اسـتکان هسـت«،  وقتـی شـما می‌گوییـد: 

ماهیتـی ماننـد اسـتکان یـا کتـاب حمـل می‌کنیـد. ایـن ماهیـت بـه خـودی خـود هیچ نـدارد، 

1. التوحید: 438؛ عیون أخبار الرضا؟ع؟ 1: 176.
2. بنگرید به: درس 18 معارف.



199 هشتم: ما گفتار آدمی  یّت فقیره

فقیـر محـض اسـت و از طرفـی، »حافـظ و ضامـن وحـدت« اسـت. بـرای اینکـه معنـا روشـن 

کـه از آن بـا لفـظ »مـن« یـاد می‌کنیـد، در نظـر بگیریـد. شـما _  شـود، شـما ماهیـت خودتـان را 

آقایـان _  از دوران کودکـی تـا بـه حـال، دسـتخوش تغییرات بسـیاری شـده‌اید: کوچک بودید، 

بزرگ شـده‌اید؛ محاسـن در صورتتان روییده اسـت؛ محاسـنتان سـفید شـده اسـت؛ موهای 

یخته اسـت و... . با این حال، »منِ« شـما دسـتخوش تغییر نشـده اسـت. به عبارت  سـرتان ر

دیگر، این تغییرات باعث نگشـته اسـت تا »منِ« شـما »نه من« بشـود. فلاسـفه بین چیسـتی 

یعنـی »مـا یُقـال فـی جـواب مـا هـو« و هویـت یعنـی »مـا بـه الشـیء هـو هـو« تفـاوت می‌گذارنـد، 

کـه ایـن دو در دیـدگاه مـا یـک چیـز اسـت. ماهیـت، هـم چیسـتیِ شماسـت و هـم  در حالـی 

کیسـت؟« می‌گوییـد:  کنـد و از شـما بپرسـد: »فلانـی  کسـی بـه مـن اشـاره  گـر  هویـت شـما. ا

»عصـار اسـت«. پـس نـام ماهیـت مـن »عصـار« اسـت. از طرفـی، ماهیـت مـن همـان چیـزی 

کـه فلاسـفه ماهیـت را بـرای ممکنـات  کـه مـن از او بـا تعبیـر »مـن« یـاد می‌کنـم. از آنجـا  اسـت 

اثبـات و از خالـق نفـی می‌کننـد، ایـن دو معنـا را از هـم تفکیـک کرده‌انـد، در حالی که چنین 

تمایـزی وجهـی نـدارد و خالف وجـدان اسـت. 

کـه یکـی از تفاوت‌هـای اصلـی دیـدگاه مـا بـا فلاسـفه، در ایـن  از همین‌جـا روشـن می‌شـود 

کـه آنهـا ماهیـت را کلـی، ولـی مـا جزئـی می‌دانیم. اسـت 

ایـن ماهیـت، غیـر از ماهیـت بـه معنـای اوّل اسـت. آن ماهیـت، مـادی و مائـی، و ایـن 

یکـی، غیـر مـادی و غیـر مائـی اسـت. اوّلـی متعلق به عالم ماء بسـیط اسـت، ولـی دومی لزوماً 

ـق باشـد. 
ّ
مائـی نیسـت و ممکـن اسـت بـه عالـم اظلـه و انـوار متعل

ماهیت: صرف‌القبول
کـه باشـد، »صـرف القبـول« یـا »صـرف الاسـتعداد« اسـت. بـرای  ماهیـت بـه هـر معنایـی 

کـه فیلسـوفان و عارفـان چـه می‌گوینـد.  اینکـه شـما ایـن معنـا را بشناسـید، بایسـتی بدانیـد 

کـه خداوند بـه اندازۀ  آنـان بـرای ماهیـت و عیـن ثابـت، »اسـتعداد ذاتـی« قائل‌انـد و معتقدنـد 

همـان اسـتعداد ذاتـی بـه آن ماهیـت یـا عیـن ثابـت کمـالات می‌بخشـد، نـه یـک ذره بیشـتر و 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی200

کمتـر عطـا نمی‌کنـد، زیـرا بـا  کمتـر؛ بیشـتر نمی‌بخشـد، زیـرا ظرفیتـش را نـدارد و  نـه یـک ذره 
فیاضیـت علی‌الإطالق حـقّ متعـال در تعـارض اسـت. در مقابـل، مـا این سـخن را نادرسـت 
کـس از خـود هیـچ نـدارد! هرکـه هرچـه دارد بـه فضـل و جـود خداونـد دارد.  می‌دانیـم. هیـچ 

اسـتعداد ذاتـی یعنـی چـه؟!

کنار گذاشـتید، دیگر حدّی برای رشـد و کمال‌مندشـدن  گر شـما اسـتعداد ذاتی را  حال ا
ماهیـت، متصـوّر نخواهیـد بـود. وقتـی ظرفیـت مشـخّصی بـرای ماهیـت نباشـد، می‌توانـد تـا 
بی‌نهایـت بـالا بـرود! مگـر خاتم‌النبییـن؟ص؟ چگونـه بـالا رفـت؟! آن جنـاب هـم ماننـد مـن 
و شـما فقیـر محـض درگاه ربوبـی بـود. همـۀ مخلوقـات در برابـر خـدا فقیرنـد و فقرشـان نیـز 
بی‌منتهـا اسـت. حـال خداونـد یک ماهیـت مثل خاتم‌النبییـن؟ص؟را تا اوج بالا مـی‌رود، زیرا 
کـه آن جنـاب بـه اختیار خـود )نه اینکـه ظرفیـت ذاتی در  بـه علـم بال معلـومِ نافـذ خـود می‌دانـد 
کـرد؛ امـا عصـار را بـه قـدر یک سـر سـوزن بالا  کار باشـد( از آن کمـالات سـوء اسـتفاده نخواهـد 
کـه خاتم‌النبیین؟ص؟  کـه بـه صالح او نیسـت. ایـن‌ بـدان معنا نیسـت  نمی‌بـرد، زیـرا می‌دانـد 
کـه مـا نداشـتیم و مثاًل ایشـان یـک بشـکه بـود و ما یک اسـتکان.  یـک اسـتعداد ذاتـی داشـت 
ید، هرکس به انـدازۀ ظرفیت وجودی‌اش  کـه وقتـی بـارانِ فیّاضیّتِ خداونـد بار آنهـا معتقدنـد 
کـه اولًا همـه در برابـر خداونـد فقیـر مطلق‌انـد و از ایـن حیـث تفاوتـی  پـر می‌شـود. مـا معتقدیـم 
یـدن بـاران نیسـت، زیـرا  میـان مـا و خاتم‌النبیین؟ص؟نیسـت. ثانیـاً اعطـای خداونـد ماننـد بار
کـه خاتم‌النبییـن؟ص؟را  یدنـش اختیـار نـدارد! ایـن مشـیت حکیمانـۀ خداسـت  بـاران در بار
کـه  نیسـت  نـاودان  آب  ماننـد  خـدا  لطـف  عصـار!  را  عصـار  و  می‌کنـد  خاتم‌النبییـن؟ص؟ 
بـر سـر ایـن و آن بریـزد. خیـر، فضـل خـدا برخاسـته از  همین‌طـور بی‌اختیـار جـاری بشـود و 

اوست:  مشـیت 
مِ<1 �ي عَظ�

ْ
لِ ال �ضْ �فَ

ْ
و ال

هُ ذ�ُ
َ
اءُ وَ اللّ َ�ش هِ مَ�نْ ي� ي� �ت �ؤْ ُ هِ �ي

َ
لُ اللّ �ضْ لِكَ �فَ >ذ�

»این لطف خداست. به هرکه بخواهد، می‌دهد، و خداوند صاحب لطف بزرگ است«.

»صرف‌القبـول« بـودنِ ماهیـت بـه همیـن معناسـت. یعنـی اسـتعداد ماهیـت بـرای قبـول 

1. الحدید: 21؛ الجمعة: 4.



201 هشتم: ما گفتار آدمی  یّت فقیره

کمـالات، بی‌نهایـت اسـت و حـد نـدارد. هـر قـدر خداونـد او را کمال‌منـد کنـد و بـالا ببـرد، باز 

کمـال بالاتـر  کمـالات بدهـد، بـاز هـم از قبـول  هـم می‌توانـد بـالا بـرود. هـر قـدر خداونـد بـه او 
نـدارد.1 اِبایی 

نسبت »ماهیت« با »هیولی«
ی هیولی نگرفته‌اند، ولی آن را مشـابه هیولی دانسـته‌اند.2  مرحوم اسـتاد ماهیت را مسـاو

»صرف‌القبـول«  را  ماهیـت  و  می‌کننـد  رد  را  فلاسـفه  ذاتـی  اسـتعداد  آنکـه  از  پـس  ایشـان 

کننـد،  می‌نامنـد، مـورد اعتـراض فلاسـفه قـرار می‌گیرنـد. سـپس بـرای آنکـه دفـع دخـل مقـدّر 

کـه مگـر شـما هیولـی را صرف‌القبـول نمی‌دانیـد؟ ماهیـت مـا هـم شـبیه بـه )دقّـت  می‌گوینـد 

کـه شـما قائل‌ایـد. الـکلام، الـکلام. کنیـد: شـبیه بـه( همـان هیولایـی اسـت 

ک می‌خوانیم: 1. در تقریرات موسوم به هنا
»... و نـرى أنّ المهيـات حيـث ذاتهـا حيـث قبـول الواقعيـة و قبول الوجـود و الثبوت و قبـول المعلومية، أى قبول هذه 

ک: 39( الأمـور مـن لـوازم ذات الماهيات لشـدّة فقرها و كمـال احتياجها«. )هنا
»و می‌بینیـم کـه حیـث ذات ماهیـات، قبـول واقعیـت و قبول وجود و ثبوت و قبول معلومیت اسـت؛ یعنی 
قبـول ایـن امـور از لازمه‌هـای ذات ماهیـت اسـت؛ و ایـن تالزم ایـن بـه دلیـل شـدت فقـر و نهایـت نیازمنـدی 

او )= ماهیت( اسـت«.
ـت 

ّ
یـم بـه عل 2. در درس 52 خلقـت می‌خوانیـم: »ماهیـت، قبول‌الواقعیـة و  قبول‌الوجـود اسـت. چـون مـا ناچار

ییـم در ماهیـت دو مقولۀ فعـل و انفعال نهفته اسـت.  ضیـق خُنـاق بـا همیـن کلمـات تنبّـه دهیـم، بایـد بگو
کـردن هسـتی  قبـول  و اصاًل ماهیـت جـز  کنـه و ذات و حقیقـت ماهیـت نهفتـه اسـت  قبـول وجـود، در 
کـردن  کـردن نیسـت، بلکـه واقعیـت و حقیقـت قبـول  کـه ماهیّـت، مفهـوم قبـول  نـدارد. توجّـه داشـته باشـید 
کنیـم، بایـد ترکیـب جسـم طبیعـی از »هیـولا« و »صـورت« را توضیـح  گـر بخواهیـم بـا مثالـی تفهیـم  اسـت. ا
ینـد جسـم مرکّـب از دو جوهـر اسـت: جوهـری مابه‌الفعـل جسـم و جوهـری  دهیـم. عـدّه‌ای از فلاسـفه می‌گو
کـه  کنـه و حقیقتـش اسـتعداد اسـت و حقیقتـی جـز اسـتعداد محـض نـدارد  مابه‌القـوۀ آن اسـت، جوهـری 
ب�ه آن »هیـولا« نـام داده‌انـد. نسـبت وجـود بـه ماهیـت ماننـد نسـبت صـورت اسـت بـه هیـولا. همان‌طـور کـه 
هیـولا جـز اسـتعداد و صـورت جـز فعلیـت چیـزی نیسـت، ماهیـت هـم قبـول هسـتی و وجـود اسـت، نـه 
آنک�ه مفه�وم قب�ول باش�د. ... پـس کنـه ماهی�ت، قب�ول وج�ود اس�ت؛ ک�ه ای�ن کن�ه در کنهیّتـش هـم احتیـاج 
در  کـه  هسـتیم  شـیئی   ... ماسـت.  واقعیـت  و   ممکنـات  همـۀ  حقیقـت  ماهیـت،  ایـن  و  دارد  وجـود  بـه 
یـم، چـون کنـه مـا قبوال‌الوجـود و پذیـرش هسـتی اسـت. مـا  شـیئیتمان احتیـاج صـرف بـه مبـدأ دیگـری دار

گدایـی در طـرف لایتناهـی افتاده‌ایـم«. کـه در  گـدای محتاجـی هسـتیم  ماننـد 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی202

کـه خالـی از لطف نیسـت. فلاسـفه اجسـام را مرکّب از  کنـم  همیـن جـا نکتـه‌ای را عـرض 

دو »جوهـر« می‌داننـد: هیولـی و صـورت. مـا بـه یـک جوهـر در عالـم مـاده بیشـتر قائـل نیسـتیم 

کـه  بـه صـورت جسـمیه می‌داننـد  را  آنهـا اختالف اجسـام  کـه همـان »مـاء بسـیط« اسـت. 

جوهـر اسـت، ولـی مـا اختلافـات اجسـام بـا یکدیگـر را عرضـی می‌دانیم. هر تکه از ماء بسـیط 

معـروض بـه اعراضـی شـده و بـه شـکلی درآمـده اسـت، مانند یک تکـه خمیر که شـما آن را به 

یـد. شـکل‌های مختلفـی درمی‌آور

ماهیت: ظلّ
کار نرفتـه1 و بـه جـای آن از تعبیـر »ظـلّ« بـه معنـای  لفـظ »ماهیـت« در روایـات چنـدان بـه 

»سـایه« اسـتفاده شـده اسـت. روایـات نیـز »ظـلّ« را »شـیءٌ و لیـس بشـیءٍ« دانسـته‌اند.2 حـال 

گـر »شـیئیت« و »لا  کـه ا ایـن عبـارت بـه چـه معناسـت؟ آیـا تناقـض اسـت؟ بدیهـی اسـت 

شـیئیت« را بـه یـک معنـا بگیریـم، سـخن امـام؟ع؟ متناقـض خواهـد بـود، زیـرا میـان وجـود 

و عـدم چیـزی نیسـت! شـیء موجـود اسـت و لاشـیء معـدوم. حالـت سـومی در ایـن وسـط 

گـر هـم وجـود داشـته باشـد، نـه شـیء اسـت و نـه لاشـیء، نـه اینکـه هـم شـیء  وجـود نـدارد. ا

باشـد و هـم لاشـیء. دقّـت شـود!

گرفـت. یعنـی هـر مرتبـه  بـرای اینکـه ایـن مطلـب حـل شـود، بایـد »لیـس بشـیء« را نسـبی 

که مرجِعش  نسـبت به مرتبۀ مافوق خود، ظلّ اسـت. ماء بسـیط نسـبت به عالم اظله و انوار 

کـه بـه  نـور خاتم‌النبییـن؟ص؟ اسـت، ظـلّ اسـت. ماهیـت خاتم‌النبییـن؟ص؟ نسـبت بـه نـوری 

ایشـان تملیـک شـده، یعنـی نـور عظمـت یـا نـور ولایـت، ظلّ اسـت. نـور خاتم‌النبییـن؟ص؟ نیز 

نسـبت بـه حـقّ متعـال ظـلّ اسـت! وقتـی شـما مـاء بسـیط را بـا عالـم اظلـه و انـوار می‌سـنجید 

که چیزی نیسـت )لیس بشـیء(. وقتی ماهیت فقیر  کمال، می‌بینید  که سراسـر نور اسـت و 

که شامل واژۀ »ماهیت«اند، خواهند پرداخت. 1. در ادامه، به برخی روایات 
یـر تابـش[ خورشـید  يْـسَ بِشَـيْ‏ءٍ: آیـا سـایه‌ات را در ]ز

َ
ـمْسِ شَـيْ‏ءٌ وَ ل

َ
ـكَ فِـي الشّ

ّ
ـى ظِل

َ
ـمْ تَـرَ إِل

َ
 ل

َ
2. الکافـی 1: 436. »أ

ندیـده‌ای کـه چیـزی هسـت ولـی چیزی نیسـت؟«



203 هشتم: ما گفتار آدمی  یّت فقیره

محـض خاتم‌النبییـن؟ص؟را بـا نـور ایشـان می‌سـنجید، می‌بینیـد که لیس بشـیءٍ. وقتی شـما 

کـه بالاتریـن مخلـوق اسـت، بـا حـقّ متعـال می‌سـنجید،  مخلوقـات را، حتـی نـور عظمـت را 

کـه لیس بشـیء! می‌بینیـد 

که خداوند »به حقیقت شیئیت« شیء است: در روایت فرموده‌اند 
ةِ«.1 يْئِيَّ

َ
قِيقَةِ الشّ ‏ءٌ بَِ هُ شَْ

َ
نّ

َ
»... وَ أ

بنابرایـن، هـر چیـزی در نسـبت بـا خداونـد، لاشـیء اسـت! توجّه داشـته باشـید کـه این با 

حـرف عرفـا متفـاوت اسـت. عرفـا بـرای مخلوقـات شـیئیتی قائـل نیسـتند، امـا مـا مخلوقـات 

کـه لاشـیءاند. عیـن همیـن را در  را حقیقتـاً اشـیاء می‌دانیـم، ولـی در مقـام قیـاس می‌گوییـم 

مراتـب مختلـف مخلوقـات می‌توانیـد بگوییـد.

کـه بـه حیـث ماهـوی و ظلمانـی آن نظر  بنابرایـن، ظـلّ یـک نـوع »ماهیـت موجـوده« اسـت 

شـده اسـت و آن را »سـایه« نامیده‌انـد. ظـلّ نـور نیسـت، ولـی قوامـش بـه نـور اسـت! ماهیـت 

نیـز قوامـش بـه نـور وجـود اسـت! بدون نور وجـود چیزی نیسـت، معدوم محض اسـت. قبل از 

گـردد، اصاًل نمی‌تـوان از آن سـخن گفـت!2  آنکـه بـه نـور وجـود، موجـود 

معنای دیگری از »معدومیت« و »لا شیئیت« ماهیت
مرحـوم اسـتاد در برخـی بیانـات خـود ماهیـت را »معـدوم« و »لا شـیء« خوانده‌انـد.3 در 

1. الکافی 1: 81 و 83.
2. در ادامه، مستقلًا به این نکته خواهند پرداخت.

3. در ادامه، نمونه‌هایی ذکر می‌شود:
]1:[ »کنـه ماهیـت آن‌قـدر فقیـر و لاشـیء اسـت کـه حقیقـت فقـر و لاشـیئیتش را به خـود نمی‌توانـد بیابد. ... 

مـا همگ�ی لاش�یءایم. خاتم‌الأنبی�اء؟ص؟ هـم فقـر صرف و لاشـیء اسـت«. )درس 51 معارف(
کنهش همین  کنهش قبول نور وجود اسـت و  ]2:[ ماهیت خاتم‌الأنبیاء؟ص؟شـیء نیسـت، بلکه ماهیت، 

اسـت و چیز دیگری نیسـت. لهذا عدم نیسـت، اما معدوم اسـت«. )درس 52 معارف(
مرحوم میرزا نیز می‌فرمایند:

گ�ر کس�ی عقی�ده داش�ته باش�د ک�ه هر یک از صف�ات، ذاتی آنها )= اهل‌بیت؟عهم؟( اسـت.  ]3:[ »کفـر اسـت ا
گـر آنچه را خـدا داده بگیرد، چه می‌شـود. آنها هم لاشـیء محض بودند!  یـۀ آنهـا بـه همیـن جهـت بـود کـه ا گر



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی204

اینجا مرادشـان این نیسـت که ماهیت، موجود نمی‌گردد و شـیئیتی ندارد، بلکه منظورشـان 

برابـر وجـود نمی‌شـود.  گفته‌انـد، هیـچ‌گاه  آنچـه صدرائیـان  برخالف  ماهیـت،  کـه  ایـن اسـت 

ماهیـت نـه وجـود اسـت و نـه عـدم، بلکـه موجـود می‌شـود و معـدوم؛ موجودیـت و معدومیـت نیز 

حیث ذاتش نیسـت. فرق اسـت میان »هسـت« با »هسـتی« و »نیسـت« با »نیسـتی«؛ ماهیت 

در رتبـۀ »هسـتی« و »نیسـتی« نیسـت؛ بلکـه می‌توانـد مصـداق »هسـت« یـا »نیسـت« باشـد.1 

بـه خـودیِ خود هیچ نداشـتند«. )خلاصة المعـارف )معرفة النفس(: فصل 8(
کـرم هـم از خـود چیـزی نداشـت. مـا )=  ]4:[ »بشـر از خـود چیـزی نـدارد. فاقـد شـیء اسـت. حتّـی پیغمبـر ا
خداونـد( بـه او دادیـم. او لاشـیء محـض اسـت. ... نـه حیـاتْ جوهـر ذات او اسـت، نـه علـمْ جوهـر ذات او 
اسـت، نه سـخاوتْ جوهر ذات او اسـت. مجرّد و لاشـیء محض اسـت بلااشـکال! ... ذات روح، ظلمانی 
اسـت. فاقـد هـر کمالـی اسـت. لاشـیء محـض اسـت و از خـود هیـچ نـدارد. ... هـر کمالـی دارد عیـن ذات 
او نیسـت، بلکـه بـه او اعطـا شـده ]اسـت[. بـه پیغمبـر بیشـتر اعطـا شـده ]اسـت[، وگرنـه او هـم از خـود هیچ 

نـدارد«. )همـان: فصـل 18(
]5:[ »ایـن روح بدبخـت بینـوا از خـود هیـچ نـدارد؛ فاقـد هـر شـیء اسـت؛ لاشـیء محـض اسـت. ... نعمـت 
 او هـم لاشـیء محـض اسـت«. 

ّ
کـرده، بـه پیغمبـر بیشـتر داده، آقائـی فـوق آقائـی داده، و ال را بـر بشـر تمـام 

)همـان: فصـل 20( 
کلام مرحوم میرزا و مرحوم استاد نیز به وضوح آمده است: 1. این تفکیک در 

]1:[ »ماهیـت فقـر صـرف اسـت. ... عـدم نیسـتی اسـت، امّـا ماهیـت »نیسـتی« نیسـت و »نیسـت« اسـت. 
بین »نیسـتی« و »نیسـت« فرق اسـت. »نیسـتی« در مقابل »هسـتی« اسـت و »نیسـت« در مقابل »هسـت« 

اسـت. بـه هـر حـال، ماهیـت »نیسـت« اسـت کـه قابـل »هسـت شـدن« اسـت«. )درس 51 معارف(.
الخلـق( ليسـت بأعـدامٍ ]ولکـن معدومـات[ و لا بموجـوداتٍ و لا بواقعيـاتٍ،  المهيـات حينئـذٍ )= قبـل  »اذ   ]:2[
بـل هـى هـى فـى عمـق الغيـب و باطـن الخفـاء مـن دون ثبـوت و وجـود لهـا بوجـهٍ مـن الوجـوه ... فهـى إذن ليسـت 

ک: 37( ببطلانـات، بـل باطالت؛ و ليسـت بأعـدام بـل معدومـات لاواقعيّـات«. )هنـا
تـي دائـرة فـي ألسـنة 

ّ
 ذلـك. فالماهيّـة ال

ّ
]3:[ »... أنّ حقيقـة غيـر الحـقّ هـو الكـون و الشـيئية بالغيـر، فليـس حيثهـا إل

 حيـث الشـيئية بالغيـر و ليـس لهـا حيـث النفسـيّة و الشـيئية الماهويّـة كـى يقـال: »إنّهـا من حيث 
ّ

الفلاسـفة ليسـت إل
 حيـث الشـيئية بالغيـر و الماهويـة بالغيـر لِمـا كنّـا مفطوريـن بتوحيـد الحـق 

ّ
 هـي«، بـل ليـس لهـا إل

ّ
هـي هـي ليسـت إل

و تمييـز حقيقـة إنيتنـا عنـه تعالـى ... و لأنّـه لـو كان لهـا حيـث نفـس و ذات و حيـث هـي هـي، لكانـت لنفسـها مرتبـة، 
 بيـن الوجـود و العـدم، و الثالث بديهـى البطلان. و أمـا إذا كان حيث 

ً
بـل عيـن المرتبـة و كيـون فـي مرتبـة نفسـها ثالثـا

 لـو 
ً
. و أيضـا

ً
نفسـها الشـيئية و الواقعيّـة بالغيـر فليـس لهـا حيـث الشـيئية فـي نفسـها فال مرتبـة لنفسـها كـى كيـون ثالثـا

كمـا لا  كانـت لهـا شـيئية ماهويّـة بنفسـها يلـزم الإسـتغناء عـن الحـق فـي الماهويّـة. فالشـيئية الماهويـة هـو الشـرك، 
يـن بالفارسـية 

َ
ـر عـن الأوّل يخفـى. و صـرف غيريـة معنـى »الموجـود« و »المعـدوم« مـع »الوجـود« و »العـدم« لِمـا يُعبَّ



205 هشتم: ما گفتار آدمی  یّت فقیره

گفته‌اند. که ماهیت لاشیء یا معدوم است، به این اعتبار  گفته‌اند  گر  ا

معنای »ظلمانیت«
ــا  ــد.1 ام ــی ظلمانی‌ان ــات، حقائق ــه ماهی ک ــد  گفته‌ان ــاً  ــتاد دائم ــوم اس ــرزا و مرح ــوم می مرح

یکــی« را بــه معنــای »عــدم نورانیــت«  »ظلمانــی« بــودن بــه چــه معناســت؟ معمــولًا رابطــۀ »تار

نورانــی نیســت«.  اینکــه »الــف  یــک اســت« یعنــی  تار می‌گیرنــد. وقتــی می‌گوییــم: »الــف 

]در اینجــا، از لحــاظ منطقــی، تقابــل نــور وظلمــت، مصــداق تناقــض اســت.[ امــا مــراد از 

»ظلمانــی« بــودن ماهیــت، یــک چیــز عدمــی نیســت. »ظلمانــی« یعنــی یــک حقیقــت موجــود 

کمــال اســت. بــه عبــارت دیگــر، »ظلمانــی« یعنــی  کمــال نیســت، بلکــه واجــد  کــه نفــس 

کــه ظــلّ، نــور نیســت، ولــی قوامــش بــه نــور اســت. مــراد مــا از ظلمانــی بــودن  گفتیــم   .» »ظــلّ

نیــز همیــن اســت. ]بنابرایــن، تقابــل نــور و ظلمانــی در ایــن قامــوس، چیــزی شــبیه بــه تقابــل 

تضــاد اســت.[

ماهیت: غیر قابل تعقّل
ک«  »هنـا بـه  کـه  مرحـوم اسـتاد در بخشـی از تقریـرات دروس مرحـوم میـرزای اصفهانـی 

شـهرت دارد و تقریبـاً یک‌سـوم ابتدایـی آن دست‌نوشـته‌های خـود مرحـوم میرزا اسـت )و این 

ـق بـه همـان یک‌سـوم ابتدایـی اسـت(، می‌نویسـند:
ّ
بخـش متعل

دَت  ــرِّ ُ ُ
ــو ت »و مــن الواضــح أنّ مــا ســوى الوجــود )= الماهیــات( صــرف الفقــر إليــه، بحيــث ل

كتناههــا و الحكــم عليهــا، و يمتنــع العلــم بهــا و  كهــا و ا كافّــة الوجــودات يمتنــع إدرا عــن 

كنُههــا و أنّــا   المعدوميــة. فبالوجــود يُعــرَف 
َ

 عــن العلــم بهــا حــال
ً
ورة فضــا عرفانهــا بالضــر

ثــار  صــرف الفقــر إليــه و أنّ وجوداتهــا و تحقّقهــا و واقعيتهــا و ثبوتهــا؛ و بالوجــود يترتّــب الآ

ــم عليهــا؛ و بــه يُعــرَف أنّــا 
َ

عليهــا، و بالوجــود يُعــرَف أنّــا بــا وجــود لا خبــرَ عنهــا و لا يُك

ـذي ذكـروا«. 
ّ
بــ :»هسـت« و »نيسـت« و عـن الثانيَيـن بـ:»هسـتى« و »نيسـتى« لايوجـب الإلتـزام بالماهيـة بالمعنـى ال

)رسـالة فـی البـداء: 374-373(
1. به عنوان نمونه، بنگرید به: أبواب الهدی: الباب الثالث.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی206

ــع لوازمهــا و  كنههــا و عــن جمي كاشــف عــن  ــةٌ. فوجودهــا  حــن فقــد الوجــود باطــاتٌ صرف
أحكامهــا الذاتيــة«.1

که خلق نشده است، می‌نویسند: در جای دیگر، دربارۀ ماهیتی 
 العالم بالغيب و الخفاء المطلق«.2

ّ
»فإذن لا يعلمها إل

یکــی )= عــدم(  کــه[ بــه عــالم غیــب و تار »بنابرایــن، بــه آنهــا علــم نــدارد، مگــر ]خــدایی 

مطلــق عــالم اســت«.

که خداوند مافوق عقل است، ماهیت  کرده‌اند: همان‌گونه  در دروس فارسی نیز تصریح 

نیـز مـادون عقـل اسـت. بـه همیـن جهـت، یکـی بـه دلیـل شـدّت و یکـی بـه جهـت ضعـف، 

و خـودش  نـور علـم شـناخته نمی‌شـود  بـا  کـه خداونـد خـودش   تعقّل‌ناپذیرنـد.3 همان‌طـور 

کند، ماهیات را هم باید خودش معرّفی نماید. باید خودش را معرّفی 

را  ریـز  اجسـام  و  کنیـد  قـوی  را  عقل‌هـا  میکروسـکوپ  شـما  هرچقـدر  دیگـر،  تعبیـر  بـه 

کنیـد، بـاز هـم نمی‌توانـد ماهیـت را نشـان دهـد، زیـرا اصاًل  میلیاردهـا میلیـارد برابـر درشـت 

کـه هیـچ میکروسـکوپی ولـو میکروسـکوپ  ماهیـت، دیدنـی نیسـت؛ آن‌قـدر ضعیـف اسـت 

ک: 53. 1. هنا

2. همان: 37.
لایتناهـی  طـرف  در  ]خداونـد[  و...  سـلطنت  و  عظمـت  و  هیمنـت  و  حُسـن  و  وحیـات  قـدرت  و  »علـم   .3
تـر و برتـر از ان اسـت. لـذا عقـل در آن ذات  ییـد، خـدا بالا اسـت. هـر مرتبـۀ شـدیده‌ای از وجـود این‌هـا کـه بگو
حیـران می‌شـود. لـذا خداونـد »الله« اسـت. در همـۀ صفـات، در علـم و قـدرت و حیـات و در فعـل و حُسـن 
یـرا وقتـی چیـزی محدود نشـد،  و عظمـت و جالل و... سـبب حیـرت اسـت و عقـل در او حیـران می‌شـود؛ ز
کـه محـدود شـد،  کـه محـدود اسـت، تعقّـل می‌کنـد و تعقّـل عقـل  بـه عقـل در نمی‌آیـد. چـون عقـل آنچـه را 
معقـول عقـل هـم محـدود خواهـد بـود؛ لـذا خداونـد را نمی‌یابـد و در او واله می‌شـود. از این رو، چـون خداوند 
یم. از طرف دیگـر، این »ماهیت« هم  در طـرف  لایتناهـی و در بی‌طرفـی لاحـدّی اسـت، در او حیـران می‌شـو
در بی‌طرفـیِ از گدایـی و فقـر و ناتوانـی اسـت؛ در بودنـش هـم محتـاج اسـت؛ گـدای محـض اسـت و در گـدا 
که هسـتی و وجود نیسـت، بلکه موجود اسـت و کنهش قبول‌الوجود  بودنش هم گداسـت! ماهیتی اسـت 
اسـت و غیـر از آن حقیقـت دیگـری نـدارد و در همیـن حیثیـت هـم محتـاج بـه وجـود اسـت. ... یکـی در 

جهـت فقـر و دیگـری در جهـت غِنـی وله‌انگیـز اسـت«. )درس 52 معـارف(



207 هشتم: ما گفتار آدمی  یّت فقیره

خاتم‌النبییـن؟ص؟ نمی‌توانـد آن ذره را ببینـد. فقـط خداونـدِ عالِمُ‌الغیـب از آن خبـر دارد. آن 

غیـب واقعـی عالـم ماهیت اسـت. غیب این نیسـت که من الآن پشـت آن پـرده را نمی‌بینم. 

کار  کـه مـا در ایـن دنیـا بـه  کـه هیـچ تعبیـری از تعابیـری  غیـب واقعـی عالـم ماهیـات اسـت 

کـه مـا در ایـن جهـان اسـتعمال می‌کنیـم، بـرای آن زیبنـده  می‌بریـم و هیـچ لفظـی از الفاظـی 

نیسـت. نـه هسـتی دارد، نـه زمـان دارد، نـه مـکان دارد، نـه عالـم دارد، نـه ... . هرچـه بگوییم، 

ی ضیـق خنـاق اسـت.  از رو

نسبت »ماهیت« با »عین ثابت« 

جهت تقارب
نزدیک‌تریـــن و درســـت‌ترین تعبیـــر از ماهیت، تعبیر عرفا اســـت: »عیـــن ثابت«. جهت 

که عیـــن ثابـــت و ماهیت قابـــل تعقّل  کـــه محیی‌الدین می‌گویـــد  نزدیکـــی‌اش ایـــن اســـت 

کشـــف و شـــهود، روشـــن نمی‌شـــود. او  که جز به  نیســـت. او عیـــن ثابت را واقعیتی می‌داند 

کـــه می‌گویی: »مـــن«، وجود نیســـت، حیات نیســـت، علم نیســـت، قدرت  می‌گویـــد: آنـــی 

نیســـت و... . شـــما هیچ کدام از اینها نیســـتی. این تعبیرش زیبنده اســـت. آن‌وقت ســـؤال 

گـــر همۀ این‌ها را بگیـــرم پس چه می‌مانـــد؟« در آن صورت بگوییـــد: »من هیچ  می‌کنیـــد: »ا

کـــه من هیچ نیســـتم. شـــما وجداناً  چیـــزی نیســـتم«. مـــا می‌گوییم: نـــه! نمی‌توانـــی بگویی 

کمالات(  کـــه اینهـــا )=  کـــه یـــک چیزی هســـتید، ولـــی خودتـــان هـــم می‌دانیـــد  می‌بینیـــد 

یاد می‌شـــود، ولـــی »من«  کـــم و ز نیســـتید، زیـــرا این‌هـــا را بـــه تو می‌دهنـــد، از تـــو می‌گیرند و 

گفتیم، ماهیـــت عامل وحدت اســـت. شـــما  کـــه  بـــودنِ شـــما فرقـــی نمی‌کنـــد. همان‌طـــور 

کار را کردم«، در حالی که در آن زمان بســـیاری  می‌گویید: »من بودم که در پنج ســـالگی این 

کمـــالات الآن را نداشـــتید. شـــما در پیری، جوانی، بچگـــی، شـــیرخوارگی، دنیا، قیامت  از 

و... »من«ایـــد. »مـــن« بـــودنِ شـــما تفاوتی نمی‌کنـــد، با آنکه عـــوارض و کمالات شـــما هر آن 

گر احیاناً بخشـــی از قدرتتان را از شـــما بگیرنـــد و خیلی خیلی  و لحظـــه دگرگـــون می‌شـــود. ا

ضعیـــف بشـــوید، نمی‌گویید: »من، نیم‌من شـــدم و من یک چیز دیگری شـــدم«. می‌گویید: 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی208

گرفـــت«. عیـــن همیـــن را دربـــارۀ علم، عقـــل و ســـایر کمالات  »خـــدا از مـــن ایـــن قـــدرت را 

 می‌توانید بگویید.

بگیرنــد، چــه می‌شــویم؟ چــه  مــا  از  را  وجــود  از جملــه  را  کمــالات  تمــام  گــر  ا خــوب، 

آنکــه  یــک چیــزی هســتم، حــال  مــن  گفــت: هیــچ!  نمی‌تــوان  نــه!  آیــا هیــچ؟  می‌مانــد؟ 

کــه جــز  ــوان فهمیــد. چــی هســتی؟ در معــارف، مــا ایــن جــواب را می‌دهیــم  چیســتم، نمی‌ت

گــر الآن می‌شناســی، بــه آثــار  بــه تعریــف خــدا شــما واقعیــت خــودت را نمی‌توانــی بشناســی. ا

کســی‌ام  کارهــای فکــری و حــدود فکــری می‌شناســی! مثــاً می‌گوییــد: مــن  می‌شناســی! بــه 

کــه پســر فلانــی‌ام؛ فــان جــا بــه دنیــا آمــده‌ام و... . هیچ‌کــدام از این‌هــا بیانگــر حقیقــت »مــن« 

کــه ایــن فعــل شماســت،  کار را می‌کنــم. در حالــی  کــه ایــن  نیســت. یــا می‌گوییــد: مــن آنــی‌ام 

نــه خــود شــما. آن »مــن«، دیگــر معقــول نیســت. 

ــه تعریــف  کشــف آن ب کشــف نمی‌شــود و  ــور عقــل و علــم  ــا ن کــه ماهیــت ب ــم  مــا معتقدی

معقــول  وجــه  هیــچ  بــه  کــه  اســت  نــادار  و  ضعیــف  و  فقیــر  این‌قــدر  ماهیــت  خداســت. 

کنیــد  نمی‌گــردد. وقتــی شــما بــه او وجــودی می‌دهیــد، تــازه می‌توانیــد آن را ببینیــد و قضــاوت 

کــه چقــدر فقیــر اســت؛ یعنــی شــما فقــرش را هــم بــه وجــود می‌بینیــد. قبــل از مخلوقیتــش 

کــه اِشــعار بــه ایــن دارد  گفتــه اســت  هیچ‌گونــه صــورت عقلــی نــدارد. محیی‌الدیــن ســخنی 

ــل قبــول اســت. مرحــوم  ــدارد. ایــن مطلــب، قاب ــا عیــن ثابــت صــورت عقلــی ن کــه ماهیــت ی

ــد.  ــد می‌کردن ــف را تأیی ــن تعری ــز ای ــتاد نی اس

جهات تخالف
یم:  ما با عرفا دست‌کم در سه چیز اختلاف نظر دار

 آنهـا می‌گوینـد: عیـن ثابـت، مُسـتَجِنّ )پنهـان( در ذات خداسـت، ولـی مـا معتقدیـم 
ـوٌ مِنْـهُ«.1

ْ
قَـهُ خِل

ْ
قِـهِ وَ خَل

ْ
ـوٌ مِـنْ خَل

ْ
 الَلَّه خِل

َ
کـه ماهیـات خـارج از ذات خداینـد: »إِنّ

1. الکافی 1: 82.



209 هشتم: ما گفتار آدمی  یّت فقیره

کـه مـا ماهیـات و هرچـه غیـر خـدا را   آنهـا اعیـان ثابـت را ازلـی‌ می‌داننـد، در حالـی 

غَيْـرُهُ«1؛ يَكُـنْ شَـيْ‏ءٌ  ـمْ 
َ
ل إِذْ  كَانَ  ـذِي 

َّ
ال لَِِّ  حَمْـدُ 

ْ
»ال حـادث می‌دانیـم: 

کـه ماهیات فقیر  یم   بـه نظـر آنهـا اعیـان ثابتـه اسـتعداد ذاتـی دارنـد، ولـی ما بر ایـن باور

محض‌اند.

نسبت »ماهیت« با »ماهیت مِن حیثُ هِی هِی« 

جهت تقارب
 هی«. آنهـا طرفین 

ّ
فلاسـفه قاعـدۀ مشـهوری دارنـد: »الماهیـةُ مـن حیـث هی هی لیسـت إل

تناقـض را از ماهیـت نفـی می‌کننـد. اصـل ایـن سـخن خـوب اسـت، یعنـی اینکـه ماهیـت، 

بـه خـودی خـود، نـه عالـم اسـت نـه جاهـل، نـه قـادر اسـت و نـه عاجـز، نـه موجـود اسـت و نـه 

معـدوم و... .

گفتـه می‌شـود: »ماهیـت  گاهـی در دروس معـارف  همین‌جـا نکتـه‌ای را عـرض می‌کنـم. 

کـه ماهیـت هیـچ‌گاه وجـود نمی‌شـود،  در همـه حـال معـدوم اسـت«. در اینجـا مـراد آن اسـت 

کـه صدرائیـان گفته‌انـد. منظور این نیسـت که ماهیت هیچ‌گاه موجود نمی‌شـود.  همان‌طـور 

ایـن مـدّ نظرتان باشـد.

جهات تخالف
کـه آنهـا  یکـی از تفاوت‌هـای اساسـی بیـن مبانـی معـارف بـا فلسـفه و عرفـان ایـن اسـت 

کـه در آینـۀ  کـه ماهیـت از جـای خـودش هیـچ تـکان نمی‌خـورد! ایـن وجـود اسـت  می‌گوینـد 

همـان  بـه  ماهیـت  می‌دهـد.  انجـام  فعـل  دارد  و  اسـت  شـده  ظاهـر  آن  تعیّنـات  و  ماهیـت 

ماهیـت بـودن خـودش ثابـت اسـت. ماهیـت سـر جـای خـودش اسـت و تغییـر نکـرده اسـت. 

کـه تـو فکـر  کـه خیلـی فقیرتـر از آن اسـت  کـه: نـه! آن ماهیتـی  کـه مـا می‌گوییـم  در صورتـی 

کنی و قابل تفکر نیسـت، بالله موجود شـده، بالله قادر شـده، بالله حی شـده، بالله مرید شـده، 

1. التوحید: 75.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی210

کـه با خدا هم  بـالله مختـار شـده، بـالله عالـم شـده اسـت و... . او بالله قدرتی پیدا  کرده اسـت 

کار را می‌کنـم. آنهـا  کـه دارم ایـن  کـه ایـن مـن‌ام  دشـمنی می‌کنـد! یعنـی مـن وجدانـاً می‌بینـم 

کار را انجـام می‌دهـی!  کـه  کـه ایـن تویـی  می‌گوینـد: خیـر! الفعـلُ فعـلُ الِله! تـو خیـال می‌کنـی 

ماهیـت تـو در همـان فقـر خودش مانده اسـت. 

آنها دربارۀ ماهیت می‌گویند: 

.»
َ
»ما شّمت رائحة الوجود ازلًا و ابدا

 
ً
حقیقتـا و ماهیـت  تملیـک می‌کنـد  بـه ماهیـت  را  کمـالات  کـه خـدا  مـا می‌گوییـم  ولـی 

کـه شـد چـه می‌شـود؟ فعالیـت مالکانـه می‌کنـد! یعنـی  کمـالات می‌شـود. مالـک  مالـک آن 

کـه خـدا به او تملیک کرده اسـت، نه همه جـا( فعالیت می‌کند.  در مِلـک خـودش )آنجایـی 

کـه می‌توانـم سـخن  کـرده اسـت  بـه عنـوان مثـال، خداونـد بـه مـن ایـن مقـدار تملیـک قـدرت 

بگویـم یـا نگویـم. اعمـال ایـن قـدرت در اختیـار مـن اسـت. مـن مالـک ایـن مقـدار قـدرت‌ام. 

کـرده اسـت و مـن مالـک شـده‌ام و بـه همیـن جهـت مـن مسـؤول‌ام.  خداونـد بـه مـن تملیـک 

اینکـه خـدا امـر و نهـی می‌کنـد، مـدح می‌کند، تشـویق و ترغیـب می‌کند، تخدیـر می‌کند و... 

کـه مـن بعـد از تملیک خدا مالک شـده‌ام و مسـؤول‌ام. هر جـا از من بگیرند،  بـرای ایـن اسـت 

مسـؤولیت از مـن سـلب می‌شـود. امیرالمؤمنیـن؟ع؟ می‌فرماینـد:

ــا  ــهِ مِنَّ ــكُ بِ
َ
مْل

َ
ــوَ أ ــا هُ ــا مَ نَ

َ
ك

َّ
ــىَ مَل َ َ

ــا؛ ف نَ
َ

ك
َّ
ــا مَل  مَ

َّ
ــكُ إِل لِ  نَْ

َ
 وَ ل

ً
ــيْئا ــعَ الِلَّه شَ ــكُ مَ لِ  نَْ

َ
ــا ل

َ
»إِنّ

ــا«.1 ــهُ عَنَّ لِيفَ
ْ

ــعَ تَك ــا وَضَ ــذَهُ مِنَّ خَ
َ
ــىَ أ ــا، وَ مَ فَنَ

َّ
كَل

قابلیـت  بدهنـد،  هرجـا  و  نیسـت  تکلیـف  بگیرنـد،  مـا  از  را  کمـالات  کـه  جایـی  در 

کـه مرحـوم اسـتاد یکـی از اجـزای مـادۀ  ف‌شـدن پیـدا می‌کنیـم. بـه همیـن جهـت اسـت 
ّ
مکل

می‌داننـد.2 مختـار  فاعـل  را  تشـریع  عالـم 

1. نهج البلاغة: 547.
ر و بلایا: 38-40؛ 52-49. 2. بنگرید به: عالم تشریع، شرو



211 هشتم: ما گفتار آدمی  یّت فقیره

کلـی می‌داننـد و مـا  کـه فلاسـفه »ماهیـت مـن حیـث هـی هـی« را  تفـاوت دوم آن اسـت 

جزئـی. یعنـی مـا معتقدیـم مـن و شـما به خودی خود، مسـمّای به طرفین تناقض نمی‌شـویم، 

ولـی آنهـا مرادشـان از ماهیـت در ایـن قاعـده، مفاهیمـی کلـی چون انسـان، فرس و... اسـت.

و ذهنـی  انتزاعـی  اعتبـاری،  را  ماهیـت  کـه فلاسـفۀ صدرایـی  اسـت  ایـن  تفـاوت سـوم 

کـه مـا آن را حقیقتـاً »موجـوده« می‌دانیـم. در حکمت متعالیه، انتسـاب  می‌داننـد، در حالـی 

وجـود بـه ماهیـت، مجـازی اسـت، ولـی مـا ایـن انتسـاب را حقیقـی می‌دانیـم، یعنـی ماهیت 

کمـا اینکـه حقیقتـاً عالـم، قـادر، حـی و... می‌شـود. حقیقتـاً موجـود می‌شـود، 

نقد اصالت ماهیت 
کـه نتیجـۀ سـخنان مـا در بـاب ماهیـت، قـول بـه اصالـت ماهیـت  کرده‌انـد  گمـان  برخـی 

که این سـخن غلط اسـت. اولًا قائلان به اصالت ماهیت، وجود را ذهنی،  اسـت، در حالی 

اعتبـاری و انتزاعـی می‌داننـد، حـال آنکـه مـا نـور وجـود را حقیقـی می‌دانیـم. ثانیـاً مـا بـرای 

کـه ماهیت  ماهیـت موجودنشـده هیچ‌گونـه تقـرّر و تحقّقـی قائـل نیسـتیم. وقتـی مـا می‌گوییم 

بـدون وجود: 

 قابل تعقّل نیست؛

گفت؛  درباره‌اش هیچ نمی‌توان 

 در غیب مطلق است؛

 و... 

یعنـــی اینکـــه بـــرای ماهیـــتِ بـــدون وجـــود، شـــأنی قائـــل نیســـتیم. مـــا بـــرای ماهیـــت، 
منزلتـــی میـــان وجـــود و عـــدم قائـــل نیســـتیم، زیـــرا ثالثـــی میـــان وجـــود و عـــدم نیســـت! اساســـاً 
رتبـــۀ ماهیـــت رتبـــۀ وجـــود و عـــدم نیســـت، بلکـــه رتبـــۀ موجـــود و معـــدوم اســـت. ماهیـــت قبـــل 
ـــور وجـــود، معـــدوم اســـت و پـــس از تملیـــک، موجـــود می‌گـــردد. بنابرایـــن،  از اعطـــا و تملیـــک ن
نســـبت دادن اصالـــت ماهیـــت بـــه مـــا، تهمـــت و افترایـــی بیـــش نیســـت و حاصـــل فهـــم 

ناقـــص مطالـــب اســـت.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی212

لفظ »ماهیت« در روایات
کار رفتـه  لفـظ »ماهیـت« یـا »مائیـت« چندیـن بـار در روایـات بـرای خداونـد متعالـی بـه 

اسـت:

]1:[ زندیقی از امام صادق؟ع؟ می‌پرسد:

ة؟« ةٌ وَ مَائِيَّ يَّ هُ إِنِّ
َ
»فَل

»آیا برای او »مائیت« و »انّیّت« است؟«

امام؟ع؟ پاسخ می‌دهند:

ة«. ةٍ وَ مَائِيَّ يَّ  بِإِنِّ
َّ

‏ءُ إِل ْ َ
 يُثْبَتُ الشّ

َ
»نَعَمْ، ل

»آری، هیچ چیزی ثابت نمی‌گردد، مگر به انّیّت و مائیّت«.

کیفیت خدا سؤال می‌کند و امام؟ع؟ آن را از خداوند نفی می‌کنند: سپس سائل از 

ةٌ؟«  كَيْفِيَّ هُ 
َ
: »فَل

ُ
ائِل هُ السَّ

َ
 ل

َ
قَال

: »لا«.1
َ

قَال

کرده‌انـد،  گرچـه در ایـن روایـت امـام؟ع؟ »چیسـتی« را بـرای خداونـد اثبـات  بنابرایـن، ا

کـه بـرای حـقّ متعـال کیفیتـی قائـل شـویم. ولـی ایـن سـخن نبایـد مـا را بـه سـمتی سـوق دهـد 

]2:[ امیرالمؤمنیـن؟ع؟ در روایـت دیگـری »ماهیـت« را از خـدای متعـال نفـی می‌کننـد و 

می‌فرماینـد:

ــةَ؛ وَ  يْفِيَّ
َ

ك
ْ
ــفَ ال كَيَّ ــهُ 

َ
نّ

َ
ــهُ: »كَيْــفَ؟« لِ

َ
 ل

ُ
 يُقَــال

َ
ــةَ؛ وَ ل يْنِيَّ

َ ْ
ــنَ ال يَّ

َ
ــهُ أ

َ
نّ

َ
يْــنَ؟« لِ

َ
ــهُ: »أ

َ
 ل

ُ
 يُقَــال

َ
»ل

ــةَ«.2 اهِيَّ َ ــقَ الْ
َ
ــهُ خَل

َ
نّ

َ
ــهُ: »مَــا هُــوَ؟« لِ

َ
 ل

ُ
 يُقَــال

َ
ل

گفــت:  گفــت: »کجاســت؟« زیــرا مــکان‌داری را آفریــده؛ و نمی‌تــوان  »دربــارۀ او نمی‌تــوان 
گفــت: »چیســت؟« زیــرا چیســتی  »چگونــه اســت؟« زیــرا چگونگــی را آفریــده؛ و نمی‌تــوان 

را آفریــده اســت«.

1. الکافی 1: 84.
2. روضة الواعظین 1: 37.



213 هشتم: ما گفتار آدمی  یّت فقیره

گویـی خداونـد ماهیـت و چیسـتی‌ای دارد، ولـی  نیـز  بـر مبنـای برخـی روایـات   ]:5-3[

عاجزنـد: آن  درک  از  آفریـدگان 
تِهِ«.1 يْفِيَّ

َ
حَاطَةِ بِك ِ

ْ
تِهِ وَ ال قُ عَنْ دَرْكِ مَاهِيَّ

ْ
ل َ لِهَ الْ

َ
ذِي أ

َّ
عْبُودُ ال َ »الُلَّه مَعْنَاهُ الْ

کــه آفریــدگان در رســیدن بــه چیســتی او و از  »معنــا )= مدلــول( »الله« معبــودی اســت 

ناتوان‌انــد«. او  بــه چگونگــی  یافتــن  احاطــه 

 ،
َ

وْ بِوَهْــمٍ؛ ل
َ
ــسٍّ أ تِــهِ بِِ كَيْفِيَّ تِــهِ وَ  ــقُ عَــنْ دَرْكِ مَاهِيَّ

ْ
ل َ لِــهَ الْ

َ
ــذِي أ

َّ
ــهِ هُــوَ ال

َ
ل ِ

ْ
نَّ تَفْسِــيرَ ال

َ
»... لِ

‏«.2 ــوَاسِّ َ وْهَــامِ وَ خَالِــقُ الْ
َ ْ
 هُــوَ مُبْــدِعُ ال

ْ
بَــل

کــه آفریــدگان از رســیدن بــه چیســتی و چگونگــی او، بــه  کســی اســت  »... تفســیر »إلــه« 

کــرده  کــه اوهــام را ابــداع و حــواس را خلــق  وســیلۀ حــسّ یــا وهــم ناتوان‌انــد، بلکــه اوســت 

اســت«.

 هُو«.3
َّ

مُ مَا هُوَ إِل
َ
 يَعْل

َ
»يَا مَنْ ل

که جز خود او نمی‌داند چیست«. کسی  »ای 

ــت«  ــی »کیفی ــده، نف ــد ش کی ــدان تأ ــر ب ــات دیگ ــیاری روای ــا 4[ و بس ــات ]1 ت ــه در روای آنچ

ــا  ــد بایســتی ب ــرای خداون ــه اثبــات »چیســتی« ب و »چگونگــی« از خداســت. بنابرایــن، هرگون

گرفتــن ایــن نکتــه همــراه باشــد. بــه همیــن جهــت، نمی‌تــوان روایــات ]3 تــا 5[ را بــه  مــدّ نظــر 

ک و رســیدن نیســت.  گویــی خداونــد چیســتی دارد، ولــی قابــل ادرا کــه  کــرد  گونــه‌ای تفســیر 

کــه در برخــی نصــوص، همیــن ســیاق را بــرای »کیفیــت« خداونــد  گــواه بــر ایــن مدّعــا آن اســت 

کار برده‌انــد: بــه 
 هُوَ«4

َّ
كَيْفَ هُوَ إِل مُ 

َ
»يَا مَنْ لا يَعْل

کیفیتش علم ندارد«. کسی به  »ای آنکه جز خود او 

1. التوحید: 89.

2. التوحید: 92.
3. إقبال الأعمال 1: 343.

4. همان.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی214

کیفیـت را از خداونـد نفـی می‌کننـد، آیـا  کـه  بـا توجّـه بـه روایـات متعـدّد و دلالـت عقـل 

جایـی بـرای ایـن تفسـیر باقـی می‌مانـد؟! بنابرایـن، روایـات ]2 تـا 5[ بـر »چیسـتی نداشـتنِ« 

می‌کننـد. دلالـت  متعـال  خداونـد 

معـادل  آنجـا  در  »مائیـت«  می‌رسـد  نظـر  بـه  گفـت؟  بایـد  چـه  یکـم  روایـت  بـاب  در  امـا 

»شـیئیت« باشـد. بنـا بـر تعلیمـات کتـاب و سـنّت، می‌تـوان خـدا را »شـیء« نامیـد1 )خداوند 

کـه اصـل »نفـی تشـبیه«  اسـم »شـیء« را بـرای خـود برگزیـده اسـت2(. بـا ایـن حـال، می‌بینیـم 

کـه رکـن رکیـن توحیـد شـیعی اسـت، در اسـتعمال اسـم »شـیء« بـرای خداونـد حفـظ شـده 

گویـی اینکـه خـدا را  شْـيَاءَ« نامیده‌انـد. 
َ ْ
كَال  

َ
اسـت3. بـه عنـوان نمونـه، خداونـد را »شَـيْ‏ءٌ ل

کـه نشـان دهیـم خداونـد یک موجـود موهوم و سـاخته  »شـیء« می‌نامیـم، بـدان سـبب اسـت 

و پرداختـۀ ذهـن نیسـت، بلکـه حقیقـی، عینـی و خارجی اسـت. امـام رضـا؟ع؟ می‌فرمایند:
هُ وَ نَفْيُهُ.‏«4

ُ
ةِ عَنْهُ إِبْطَال يْئِيَّ

َ
شْيَاءِ، إِذْ فِ نَفِْ الشّ

َ ْ
كَال  

َ
‏ءٌ ل هُ شَْ

َ
 إِنّ

ُ
قُول

َ
»فَأ

گــر  کــه ماننــد چیزهــا]ی دیگــر[ نیســت؛ زیــرا ا »پــس می‌گویــم: بــه راســتی او چیــزی اســت 

ــم«. کرده‌ای کنیــم، او را باطــل ســاخته و نفــی  شــیئیت را از او نفــی 

کلام امام صادق؟ع؟  گفت. از  که دربارۀ »مائیت« نیز چنین چیزی باید  به نظر می‌رسـد 

در حدیـث ]1[ نیز همین برمی‌آید:

ة«. ةٍ وَ مَائِيَّ يَّ  بِإِنِّ
َّ

‏ءُ إِل ْ َ
 يُثْبَتُ الشّ

َ
»نَعَمْ، ل

»آری، هیچ چیزی ثابت نمی‌گردد، مگر به انّیّت و مائیّت«.

یعنـی ایـن لفـظ نیـز ماننـد »شـیء« خـدا را از حـدّ نفـی و تعطیـل خـارج می‌سـازد، در عیـن 

اینکـه اصـل نفـی تشـبیه نیـز بـر سـر جـای خـود باقـی می‌مانـد و بایـد بماند. 

1. الأنعام: 19؛ التوحید: 107-104.
گزینش اسماء توسّط خداوند، بنگرید به: الکافی 1: 113. 2. دربارۀ 

3. بنگرید به: التوحید: 107-104.
4. التوحید: 107.



215

ار �نهم:  �ت  گ�ف
ه کمالا�ت ط �ب �ت محاطی و �بس�ی معر�ف

کـه بـرای فهـم بهتـر دیـدگاه کتاب و سـنّت دربارۀ مسـئلۀ جبر و اختیـار که آن را  گفتـه شـد 

گفتگـو  کمـی دربـارۀ فقـر بالـذات و غنـای بالغیـرِ ماهیـت  »أمـرٌ بیـن الأمرَیـن« نامیده‌انـد، بایـد 

کـه در این گفتـار باید  شـود. ]در بـارۀ ایـن مطلـب در گفتـار قبـل بحـث شـد.[ مقدّمـۀ دیگـری 

کـه معرفت ما نسـبت به کمالاتی چون »قـدرت« چگونه  در بـاب آن گفتگـو شـود، ایـن اسـت 

کـه مرحـوم  کـه قـادرم؟ ایـن چیـزی اسـت  کنـم  اسـت؟ مـن چگونـه می‌توانـم بیابـم و تصدیـق 

گمـان  کرده‌انـد و مـا  اسـتاد در مباحـث مربـوط بـه خلقـت و طبیعیـات بـدان مختصـراً اشـاره 

کـه نیـازی بـه تفصیـل بیشـتری دارد و بایـد بر اسـاس سـایر مباحث وجدانـی و دینی  می‌کنیـم 

آن را بسـط داد.

کمالات معرفت محاطی ما به 
کمالات مانند معرفت ما نسبت به »ماهیات« نیست. البته وقتی  معرفت ما نسبت به 
هم می‌گوییم: »ماهیات«، عمدتاً مرادمان »اَعراض« است نه حقایق اشیاء. مثلًا شما این 
که تکّه‌ای از ماء بسیط است و ما  کنهی دارد  کنید. این لیوان حقیقت و  »لیوان« را فرض 
که یکی از معانی »ماهیت« هم همین »مائیت« است. به  گفتیم  آن را »مائیت« نامیدیم و 

که همۀ آن اعراض هم ماهیت دارند.  علاوه، معروض یک سری اعراض هم هست 

یـم.  کـه در عوالـم مـاء بسـیط چنـد نـوع ماهیـت دار در بحـث خلقـت ثابـت شـده اسـت 

که از ماء بسـیط خلق  که »جوهر الجواهر« اسـت. یکی جواهری  یکی خود ماء بسـیط اسـت 

کتـاب و...؛ و یکـی هـم اعـراض. بـه تعبیـر حضـرت  یـد، عمـرو،  شـده‌اند، ماننـد در، دیـوار، ز



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی216

کـه اوّلـی همـان مـاء بسـیط و  ر« و »التقدیـر« 
َ

رضـا؟ع؟، خداونـد دو جـور خلـق دارد: »المقـدّ

که ما مقدّر )جوهر( را همیشـه  دومی عرض تقدیر اسـت.1 سـپس حضرت توضیح می‌دهند 

بـه خـودش می‌یابیـم، امـا اعـراض را بالغیر می‌یابیـم. البته در ادامه تذکّـر می‌دهند که می‌توان 

کـرد:  بـه اعـراض نـگاه اسـتقلالی هـم داشـت. بنابرایـن، اعـراض را می‌تـوان بـه دوگونـه لحـاظ 

کـه قطعـه‌ای  اسـتقلالی و بالغیـر. بـه عنـوان مثـال، ایـن لیـوان یـک جوهـر مکمّـم مقـدّر دارد 

کـه مخلـوق اوسـت، ایـن قطعـه را معـروض بـه  از مـاء بسـیط اسـت. خداونـد و فاعـل مختـار 

کـرده اسـت: اسـتوانه شـکل بـودن، جامـد بـودن، ابعـاد مشـخّص داشـتن  عـوارض متعـدّدی 

و... . شـما »اسـتوانه بـودن« را بـه ایـن لیـوان می‌یابیـد. بـه عبـارت دیگـر، »اسـتوانگی مطلـق و 

لخـم« در عالـم خـارج وجـود نـدارد، هرچـه در عالـم خـارج تحقّـق دارد، »اسـتوانه« اسـت، نـه 

»اسـتوانگی«. بنابرایـن، شـما اسـتوانگی را بـه لیـوان می‌یابیـد. امّـا در عین حـال، می‌توانید به 

که حضرت  کنید و دربارۀ آن سـخن بگویید. به همین جهت اسـت  اسـتوانگی مسـتقلًا نظر 

ک شـوند و یکی از آنها عالوه بر اینکه  ی آنهـا می‌تواننـد به خودشـان ادرا کـه هـر دو می‌فرماینـد 
ک می‌شـود.2 ک می‌شـود، بـه دیگـری هـم ادرا بـه خـودش ادرا

معرفـت مـا نسـبت بـه اشـیای اطرافمـان و اعراضشـان ماننـد: نرمـی و زبـری، شـکل ایـن 
لیـوان، بی‌رنگیـش و... معرفـت »احاطـی« اسـت. یعنـی »علـم«، »معرفـت« و »وجـدان« مـا بـا 
کـه احاطی نیسـت و  یـم  گونـه‌ای »احاطـه« همـراه اسـت3. امـا مـا یـک نـوع معرفـت دیگـری دار

از آن بـا تعبیـر »محاطـی« یـاد می‌کنیـم. 

کریم می‌فرماید: قرآن 
4>

ً
ما

ْ
هِ عِل طُو�نَ �بِ ح�ي ُ >وَ لا �ي

»به او احاطۀ علمی پیدا نمی‌کنند«.

رُ«.
َ

مُقَدّ
ْ
قْدِيرُ وَ ال قَيْنِ اثْنَيْنِ: التَّ

ْ
ـقَ خَل

َ
1. التوحیـد: 438. »خَل

نْفُسِهِمَا«.
َ
هُمَا مُدْرَكَيْنِ بِأ

َ
خَرِ وَ جَعَل

ْ
حَدَهُمَا يُدْرَكُ بِال

َ
جَعَلَ أ

َ
2. همان: 439. »ف

3. بنگرید به: الکافی 1: 96 )ح2(.
4. طه: 110.



217 ر ناگفت  کمهو بسیط ب طیامح م: معرفته لاتا

در اینجـا قـرآن احاطـۀ علمـی یـا علـم همـراه بـا احاطه را رد می‌کنـد. از طرفی، مـا می‌دانیم 

کنیـم، نـه می‌توانیـم  گـر نشناسـیم، نـه می‌توانیـم او را عبـادت  کـه خـدا را می‌شناسـیم، زیـرا ا

کنـد و  کـه معرفـت خـود را بـه مـا عطـا  دربـاره‌اش سـخن بگوییـم، نـه می‌توانیـم از او بخواهیـم 

کلّ دیـن فـرو می‌ریـزد: خلاصـه، 
ينِ مَعْرِفَتُهُ«.1  الدِّ

ُ
ل وَّ

َ
»أ

يَانَةِ بِهِ مَعْرِفَتُهُ«.2  الدِّ
ُ

ل وَّ
َ
»أ

گـر بـود  کـه از سـنخ سـایر معرفت‌هـا نیسـت، زیـرا ا پـس در اینجـا »معرفتـی« مطـرح اسـت 

آثـار یکسـانی داشـت، حـال آنکـه آثـار متفاوتـی دارد. یکـی تـوأم بـا احاطـه اسـت و دیگـری 

گونـۀ دوم معرفـت را »محاطـی« می‌نامیـم. هیچ‌گونـه احاطـه‌ای را در پـی نـدارد. ایـن 

ایـن معرفـت  بـرای  را  آیـه‌ای  گـردد، خداونـد  مـا آسـان  بـرای  ایـن قضیـه  آنکـه فهـم  بـرای 

علـم،  ماننـد  کمالاتـی  بـه  نسـبت  مـا  معرفـت  اسـت.  داده  قـرار  خـود  مخلوقـات  میـان  در 

یـم، ولـی  عقـل، قـدرت و وجـود نیـز محاطـی اسـت. مـا نسـبت بـه همگـی اینهـا معرفـت دار

معرفتمـان محاطـی اسـت و تشـبیه هـم لازم نمی‌آیـد! اینکـه معرفـت خـدا و معرفـت کمالات 

»محاطی«انـد، نـه اینکـه ایـن دو، یـک چیزنـد یـا خداوند از سـنخ کمالات اسـت. این سـخن 

کمـال صـرف بحـت بسـیط می‌دانـد؛ و  کـه خداونـد را وجـود، علـم، قـدرت و  فلاسـفه اسـت 

مـا ایـن را عیـن تشـبیه می‌دانیـم. بـه عبـارت دیگـر، بـا صِـرف اینکـه دو چیز »وصف مشـترک« 

داشـته باشـند، تشـبیه لازم نمی‌آیـد. بـه تعبیـر امـام؟ع؟:
اءِ فَهِيَ وَاحِدَةٌ«.3 سَْ

َ ْ
ا فِ ال مَّ

َ
عَانِ. فَأ َ شْبِيهُ فِ الْ ا التَّ َ َ

»إِنّ

» تشبیه تنها در معانی )مدلولات( است. اما اسامی، یکی است«.

انسـان الفاظ بسـیاری را مشـترکاً میان خالق و مخلوق اسـتعمال می‌کند. آیات و روایات 

1. نهج البلاغة: 39.
2. الکافی 1: 140.

3. همان: 119؛ التوحید: 62.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی218

گر این‌گونه باشـد  هـم همیـن کار را کرده‌انـد. آیـا ایـن اسـتعمالات منجـرّ به تشـبیه می‌شـود؟! ا

کـه ائمـۀ اطهـار؟عهم؟ _ نسـتجیر بـالله_  اهـل تشـبیه خواهنـد بـود. امـام رضـا؟ع؟ بـه حسـین بـن 

گرچـه الفـاظ یکسـان اسـت، ولی مسـمّی با هـم متفاوت‌اند: کـه ا خالـد تعلیـم داده‌انـد1 
اءِ«.2 سَْ

َ ْ
يعُ ال ذَا جَِ

َ
عْنَ، وَ هَك َ فَ الْ

َ
عَنَا الِسْمُ وَ اخْتَل »فَقَدْ جََ

کـه میـان خالق و مخلوق مشـترک اسـت، ایـن قاعده جاری اسـت: »الفاظ  در هـر اسـمی 

  یکسان، مدلولات متفاوت«. به همین جهت است که ایشان در حدیث دیگری می‌فرمایند 

که خداوند، برخی از اسماء را برای خودش برگزید:
اءً«.3 سَْ

َ
»اخْتَارَ لِنَفْسِهِ أ

کـه در میـان مخلوقـات متـداول بـود، بـرای خویـش برگزید. دقـت بفرمایید:  آن اسـمائی را 

الفـاظ را برگزیـد نـه معانـی را! پـس الفـاظ یکسـان‌اند، ولـی مدلـول و نحـوۀ دلالـت متفـاوت 

اسـت تـا ایـن الفـاظ یکسـان منجـرّ بـه تشـبیه نشـود. حـال، اینکـه نحـوۀ دلالـت اسـماء لفظی 

بایـد در جـای خـود  کـه  یـه ذات مقـدّس خداونـد چگونـه اسـت، بحـث مسـتوفایی اسـت 

بحـث شـود.

بــرای اینکــه ایــن بحــث روشــن‌تر شــود، مثالــی می‌زنیــم: شــما نســبت بــه ذات خداونــد 

یــد، نســبت بــه مقــام نورانــی خاتم‌النبییــن و  یــد، نســبت بــه فعــل خداونــد ولــه دار ولــه دار

ــا  ــن وله‌ه ــا ای ــد و...؛ ام ی ــه دار ــان ول ــالات خودت کم ــه  ــبت ب ــد، نس ی ــه دار ــم ول ــت؟عهم؟ ه اهل‌بی

ــن را  ــن همی ــد. عی ــم متفاوت‌ان ــا ه ــز ب ــد نی ــه در آن واله‌ای ک ــی  ــد و آن چیزهای ــم متفاوت‌ان ــا ه ب

یــم و از ســرناچاری می‌گوییــم:  دربــارۀ »معرفــت« بگوییــد. مــا بــرای ذات و فعــل خــدا لفظــی ندار

ــق و... .  ــی، خال ــادر، ح ــم، ق ــم: عال ــدا می‌گویی ــه خ ــه ب ــا اینک کم ــت«؛  »معرف

گرچه »وصف« مشـترک  خلاصـه آنکـه: معرفـت مـا نسـبت بـه کمـالات محاطـی اسـت و ا

1. همان: 123-121.
2. همان: 123.
3. همان: 113.



219 ر ناگفت  کمهو بسیط ب طیامح م: معرفته لاتا

ک لفظـی«، تشـبیه لازم نمی‌آیـد. تفصیـل بحـث را  بـا معرفـت خـدا دارد، ولـی از ایـن »اشـترا

کـرد. بایـد بـه مباحـث اسـماء و صفـات موکـول 

ک می‌کنید.  وقتی شما در عالم دنیایید، اشیای اطراف خود را از طریق حواسّ خود ادرا

گـر از ایـن بـدن کنـده شـدید )انخلاع کردیـد( و به عوالم بـالا رفتید، می‌توانیـد کمالات را  امـا ا

وجـدان کنیـد، زیـرا کمـالات از سـنخ دنیـا نیسـتند، حتّی از سـنخ ماء بسـیط نیسـتند، بلکه 

متعلـق بـه عالم »انوار« یـا »اظله«اند. 

گـر ما نسـبت بـه کنه کمـالات، معرفت احاطی  حـال در اینجـا دو سـؤال مطـرح می‌شـود: ا

یم،  ندار

کنه آن را بشناسیم؟  1( آیا می‌توانیم 

که آنها وجود دارند؟ علمی هست، قدرتی هست، وجودی   2( چگونه تصدیق می‌کنیم 

هست و... .

کمـالات را بشناسـیم، امـا بـه  کنـه  کـه: بلـه، می‌توانیـم  پاسـخ سـؤال نخسـت ایـن اسـت 

کـه خداونـد ذات مقـدّس خودش را به ما شناسـانیده اسـت،  تعریـف خـدا. یعنـی همان‌طـور 

می‌توانـد کنـه قـدرت را نیـز بـه ما بشناسـاند. بنابرایـن، راه معرفت پیدا کردن بـه کنه کمالات 

کـه بالاتـر از حق متعال نیسـتند! با ایـن حال، ما که در اینجا نشسـته‌ایم  بـاز اسـت. کمـالات 

و بـدان درجـات بالا نرسـیده‌ایم: 

یم.  کمالات، معرفت ندار کنه  1( به 

کمـالات نداشـته باشـیم. همـۀ مـا  کـه مـا معرفـت و وجدانـی از  2( امـا این‌طـور نیسـت 

خـود را قـادر، عالـم، موجـود و... می‌یابیـم.

کمالات، احاطی بود، می‌توانستیم آن را در قالب لفظ بیان  گر معرفت ما نسبت به   3( ا

گفته‌انـد و می‌گوییـم، حقیقـت قـدرت نیسـت،  کنیـم، حـال آنکـه نمی‌توانیـم. آنچـه 

آثـار قـدرت اسـت! حقیقـت وجـود نیسـت، آثـار وجـود اسـت! و قـس علـی هـذا.

حقیقـت حریـت »جـواز الفعـل و التـرک« نیسـت. وقتـی خداونـد کمـال حریـت را بـه شـما 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی220

کـرد، شـما خودتـان را نسـبت بـه فعـل و تـرک، قـادر و آزاد می‌یابیـد و ایـن »حالـت  تملیـک 

کـه در قالـب الفـاظ درمی‌آیـد، نـه حقیقـت قـدرت و حریـت؛ یعنـی شـما  نفسـانی« شماسـت 

خـود را »ممکـن الفعـل و التـرک« می‌یابیـد. 

می‌فرمودنـد:  همیشـه  اسـتاد  مرحـوم  بگوییـد.  وجـود  دربـارۀ  می‌توانیـد  را  همیـن  عیـن 

کـه بـرای اینکـه بتوانیـم دربـاره اش سـخن بگوییـم، بایـد موجـود  »ماهیـت آن‌قـدر فقیـر اسـت 

کـه ماهیتـی  کنیـد  گفـت«. حـال فـرض  شـود. وقتـی موجـود شـد، می‌تـوان دربـاره‌اش سـخن 

موجـود می‌شـود. بـه برکـت وجـود، شـما می‌توانیـد دربـاره‌اش سـخن بگوییـد و اوصافـش را 

کـه شـما پشـت سـر هـم می‌چینیـد، آثـار وجـود  کنیـد. ایـن‌ اوصافـی  یکـی پـس از دیگـری ذکـر 

یـد.  کسـی از شـما بپرسـد: »اصـل وجـود چیسـت؟« شـما هیـچ جوابـی ندار گـر  اسـت. حـال ا

یـد(، بلکـه نمی‌توانیـد آن را در قالـب  نـه اینکـه وجـود را نمی‌شناسـید )معرفـت محاطـی دار

کنیـد. الفـاظ بیـان 

کنـه قـدرت  کـه قـادر اسـت، ولـی  کسـی بـا تذکـرات وجدانـی، می‌یابـد  خلاصـه آنکـه: هـر 

خویـش را نمی‌توانـد بیـان کنـد. او معرفـت احاطـی بـه قـدرت خود نـدارد، ولـی در عین حال، 

کنـه قـدرت را بـه او بشناسـاند. البتـه در آن صـورت هـم  راه بسـته نیسـت و خداونـد می‌توانـد 

معرفـت او محاطـی خواهـد بـود و حقیقـت قـدرت در قالـب الفـاظ در نخواهـد آمـد. مجـدداً 

کـه بـه معرفـت محاطـی معـروف مـا گشـته‌اند، هیـچ‌گاه در  کـه معروف‌هایـی  کیـد می‌کنیـم  تأ

قالـب الفـاظ بیـان نمی‌شـوند.

کمالات1 معرفت بسیط ما به 
کـه مـا نسـبت بـه کمـال وجـود، معرفت  مرحـوم اسـتاد در همیـن دروس عـدل می‌فرماینـد 

یم.2 این جمله قابل تسـرّی به سـایر کمالات اسـت، یعنی شـما نسـبت به کمال  »بسـیط« دار

کرده‌ایم: عالم تشـریع،  1. پیشـتر، دیدگاه مرحوم عصار در باب »معرفت بسـیط و ترکیبی« را در اینجا منعکس 
ر و بلایا: 242-237. شرو

گفتار ششم. ر و بلایا:  2. بنگرید به: عالم تشریع، شرو



221 ر ناگفت  کمهو بسیط ب طیامح م: معرفته لاتا

یـد. اصطالح »بسـیط« در مقابـل »مرکّـب« یـا  قـدرت، علـم، عقـل و... هـم معرفـت بسـیط دار

کـه بـا مراد فلسـفی آن  »ترکیبـی« مطـرح می‌شـود و در کلام مرحـوم اسـتاد معنـای خاصـی دارد 

متفـاوت اسـت. فلاسـفه معرفـت بسـیط را معـادل »علم بـه معلومات« و معرفـت ترکیبی را به 

معنـای »علـم بـه علـم« می‌گیرنـد. مـا معتقدیـم کـه »علـم بـه علـم« معنـا نـدارد. خـود نـور علم، 

کـه علـم  معلـوم واقـع نمی‌شـود. وقتـی شـما می‌گوییـد: »علـم بـه علـم«، معنایـش آن اسـت 

کاشـفیت و فاعلیـت  کـه نـور علـم، حیـث داتـش  شـما معلـوم و مفعـول واقـع شـود، در حالـی 

کـه نور را  یم  اسـت. مـا نـور را بـه خـود نـور می‌شناسـیم: »آفتـاب آمـد دلیـل آفتاب« و بـر این باور

نمی‌تـوان بـه چیـز دیگـری شـناخت. علـوّ مقـام، شـأن و سـاحت نـور، ابـا دارد از آن کـه بـه یـک 

امـر ظلمانی شـناخته شـود.

کــه هــم بــه خــودی خــود مفیــد اســت و هــم  در همیــن جــا نکتــه‌ای را بایــد یــادآور شــد 

کــه در کتــاب العقــل و  باعــث فهــم بهتــر ایــن مطلــب می‌شــود. در روایتــی از امــام صــادق؟ع؟ 

کتــاب شــریف الکافــی نقــل شــده، ایشــان چیــزی را بــه نــام »نکــراء« معرّفــی می‌کننــد  الجهــل 

کــه شــبیه عقــل اســت )یعنــی بــا عقــل اشــتباه می‌شــود(، ولــی عقــل نیســت. ایــن جملــه بــرای 

کجــا ایــن  کــه تفــاوت عقــل و نکــراء در چیســت. مــا از  ــراد ســؤال‌برانگیز شــده  بســیاری از اف

کــه شــما عقــل را بــه خــود عقــل، از دیگــران  دو را از هــم تشــخیص دهیــم؟ پاســخ ایــن اســت 

یــه را »عاقــل«  کســی بــه نــور عقــل متذکّــر شــد، هیــچ‌گاه و هرگــز معاو گــر  تمایــز می‌دهیــد. ا

ــر حجّــت خــدا می‌ایســتد، شمشــیر می‌کشــد، آخــرت  کــه در براب کســی  ــا  ــد. آی نخواهــد خوان

ــه جــان  ــه ازای ســلطنت موقتــی و زودگــذر دنیــا، عــذاب ابــدی را ب ــران می‌کنــد، ب خــود را وی

یــه  گــر شــما عقــل را بــه معنــای عقــل صناعــی و فکــر بگیریــد، معاو می‌خــرد، عاقــل اســت؟! ا

هــم عاقــل اســت، زیــرا می‌نشــیند، فکــر می‌کنــد، نیرنــگ می‌کنــد، قــرآن بــر ســر نیــزه می‌کنــد و 

کــه عقــل،  گــر شــما متذکّــر شــدید  کــه امیرالمؤمنیــن؟ع؟ بــه حــقّ خــود برســند. امــا ا نمی‌گــذارد 

کــه پیــرو حکــم عقــل باشــد )افعــال  کســی اســت  کاشــف حُســن و قبــح اســت و انســان عاقــل 

یــه را عاقــل نخواهــد خوانــد. در آن  کنــد( هرگــز معاو حســن را انجــام دهــد و از قبائــح اجتنــاب 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی222

روایــت هــم حضــرت دربــارۀ عقــل می‌فرماینــد:
نَانُ.‏«1 ِ

ْ
كْتُسِبَ بِهِ ال نُ وَ ا حَْ »مَا عُبِدَ بِهِ الرَّ

که خدا بدان بندگی می‌شود و بهشت بدان به دست می‌آید.«. »چیزی است 

جهـت،  همیـن  بـه  نیسـت.  عاقـل  یـه  معاو کـه  می‌شـود  متوجّـه  ی  راو کلام،  همیـن  از 

یـه اسـت و  کـه در معاو یـه عاقـل بـود یـا خیـر،  بلکـه می‌پرسـد آن ویژگـی  کـه آیـا معاو نمی‌پرسـد 

عقـل هـم نیسـت، چـه نـام دارد. امـام هـم در پاسـخ می‌فرمایند که نـام آن »نکراء« اسـت. پس 

کـه بـه وسـیلۀ آن،  یـه را  کسـی عقـل را بشناسـد و بـدان متذکّـر شـود، هیـچ‌گاه آن قـوۀ معاو گـر  ا

علیـه خـدا و ولـیّ خـدا نیرنـگ می‌کنـد، عقـل نخواهـد نامیـد.

امـا معنـای معرفـت بسـیط و ترکیبـی در کلام مرحـوم اسـتاد: در این مورد شـاهد روشـنی از 

بیانات مرحوم اسـتاد سـراغ ندارم. آنچه می‌گویم صرفاً برداشـت شـخصی از سـخنان ایشـان 

گـر مـا معرفتمـان بـه چیـزی از طریـق آثـار  کـه ا اسـت. مـن از مطالـب ایشـان این‌طـور فهمیـدم 

کـه  حاصـل شـد، معرفـت و وجـدان مـا »بسـیط« خواهـد بـود. بـرای مثـال، مـن وجـدان دارم 

کار می‌کنـم و... . اینهـا همگـی آثـار وجودند. مـن خود وجود  »نیسـت« نیسـتم. مـن موجـودم، 

را نمی‌دانـم چیسـت! یـا اینکـه مـن دسـتم را حرکـت می‌دهم و می‌گویم: »من قـادرم«، اما خود 

کـه یـک چیـزی دارم بـه  کنـه ذات قـدرت اطلاعـی نـدارم! مـن می‌دانـم  قـدرت چیسـت؟ از 

کنـه حرّیت  کـه  کنـم. مـن حـر هسـتم، امـا نمی‌دانـم  کـه بـا آن می‌توانـم انتخـاب  نـام »حریـت« 

کـه مـن کنـه وجـود و قـدرت را وجدان  کـرد  گـر خداونـد چشـمی بـه مـن عطـا  چیسـت. حـال، ا

کـردم، وجـدان ترکیبـی برایـم حاصـل شـده اسـت و با خود شـیء مواجه گشـته‌ام )نـه آثار آن(. 

کـه موجودیـت مـن اسـت _   بنـده در حـال حاضـر، بـا آثـار شـیء مواجـه‌ام. مـن بـا آثـار وجـود _  

یـم. پـس بایـد بگویـم نسـبت بـه وجـود، وجدان بسـیط دارم؛ یعنی بـه آثار وجـود، وجود را  روبرو

گـر نبـود، مـن موجـود نبـودم.  کـه وجـودی هسـت و ا می‌شناسـم. اجمـالًا می‌دانـم 

عیناً همین مطلب در معرفت بسـیط و ترکیبی حقّ متعال مطرح اسـت. یک‌وقت شـما 

1. الکافی 1: 11؛ المحاسن 1: 195.



223 ر ناگفت  کمهو بسیط ب طیامح م: معرفته لاتا

بـه خداونـد، از طریـق آیاتـش معرفـت پیـدا می‌کنید. در ایـن حالت، معرفت شـما به خداوند 

گـر خداونـد، خـودش را در عالم ذر به شـکل معاینه‌ای نشـان داد،  متعـال، بسـیط اسـت. امـا ا

یت و لقای شـما معرفت ترکیبی اسـت، زیرا در آنجا دیگر پای واسـطه در میان نیسـت.  آن رؤ

تِـي 
َّ
هَـا شَـيْ‏ءٌ وَ بِعَظَمَتِـكَ ال

َ
 يَقُـومُ ل

َ
تِـي ل

َّ
یـا اینکـه شـما در همیـن عالـم می‌گوئیـد: »وَ بِقُدْرَتِـكَ ال

ِ شَـيْ‏ءٍ«. شـما از رحمـت و قـدرت و عظمـت 
ّ

حـاطَ بِـكُل
َ
ـذِي أ

َّ
مِـكَ ال

ْ
 شَـيْ‏ءٍ وَ بِعِل

َّ
كُل تْ 

َ َ
مَلأ

خداونـد سـخن می‌گوییـد. امـا آیـا واقعـاً می‌دانید کنه عظمت خدا چیسـت؟ فقـط می‌دانید 

کـه خـدا کوچـک نیسـت. هرچـه در عالـم می‌بینیـد در برابـر عظمـت خداونـد کوچک اسـت. 

کـه خـدا عظیـم اسـت و عظمـت دارد، یعنی مـن می‌دانم که خدا کوچک نیسـت،  می‌گوئیـد 

کـه شـما تعقّـل، تصـور و بیان کنید و ضـرب در بی‌نهایت و فـوق بی‌نهایت  امـا هـر عظمتـی را 

کنیـد، قیـودی ماننـد شـدتاً و مدّتـاً و عِدتـاً بـه آن بیفزاییـد، بـاز هـم نتوانسـته‌اید عظمـت خـدا 

گـر  کنیـد. همـۀ این‌هـا تصـورات خودمـان اسـت و ربطـی بـه عظمـت خـدا نـدارد. امـا ا را بیـان 

بـه تعبیـر مرحـوم اسـتاد، سـی ثانیـه عظمـت خـدا بـرای شـما وجـدان ترکیبـی بشـود، ممکـن 

گـر سـیصد سـال  کنیـد و از شـدت خـوف خـدا بمیریـد! در مقابـل، ا اسـت اصاًل قالـب تهـی 

بـا حرف‌هـا و بافتن‌هـا صفـات خـدا را توضیـح دهیـد، نـه تنهـا خـوف پیـدا نمی‌کنیـد، بلکـه 

خودتـان را بـر خـدا غالـب هـم می‌دانیـد. بنابرایـن، چـه زمـان معرفت شـما نسـبت به عظمت 

کـه خـدا عظمتـش را بـه شـما نشـان بدهد.  خـدا ترکیبـی می‌شـود؟ موقعـی 

»یـا  کلمـۀ  گهـان  نا می‌شـوید،  مشـرف  کمیـل  دعـای  مجلـس  بـه  شـما  کنیـد  فـرض 

کـه خدا  سـریع‌الرضا« را می‌شـنوید و واقعـاً اسـم »یـا سـریع‌الرضا« را می‌یابیـد؛ و یقیـن می‌کنیـد 

کارهایتان را تمام می‌کنید  گشـته و مسـئله تمام شـده اسـت. هفتۀ دیگر زودتر  از شـما راضی 

یـد. هرچه می‌خوانید: »یا سـریع‌الرضا!« هیـچ وجدانی برای  و بـه مجلـس دعـای کمیـل می‌رو

شـما حاصـل نمی‌شـود. آن اتفـاق و معرفـت، یـک چیـز دیگـری اسـت. 

کـه خداونـد بـه لطـف خـودش، خـود حقیقـت را بـه ذات آن چیـز به انسـان  پـس آن‌جایـی 

که از طریق وسـایط و وسـایل به حقیقتی  کرد، معرفت انسـان ترکیبی می‌شـود. آن‌جا  معرّفی 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی224

کـه نمی‌توانـد منکـرش شـود و نمی‌توانـد توضیحـش دهـد، مـن آن را وجـدان بسـیط  پـی بـرد 

کـه همـۀ مـا نسـبت بـه وجـود،  گفـت  یـا معرفـت بسـیط می‌دانـم. حـالا بـا ایـن تعریـف بایـد 

یـم. وقتـی مـا را بـه آثـارش تذکـر می‌دهنـد، قبـول می‌کنیـم، امـا نسـبت بـه  وجـدان بسـیط دار

یـم. کنـه آن، هیـچ معرفتـی ندار

تا به اقلیم وجود این همه راه آمده‌ایم رهــــــرو منزل عشقیـــم و ز سرحدّ عدم 

کتـم عـدم پـا بـه  کـه بـه برکـت آن، از  اینهـا وجـدان بسـیط اسـت؛ امـا وقتـی آن وجـودی را 

اقلیـم وجـود گذاشـتیم، بـه مـا نشـان دادنـد، می‌توانیـم ادّعا کنیم که  نسـبت به کمـال وجود، 

یـم. مـن تنهـا یـک مثـال زدم و آن »معرفـت خـدا« بـود. مثال‌هـای دیگـری  وجـدان ترکیبـی دار

کـرد. را می‌تـوان بیـان 

 بنابراین، در ادامه که دربارۀ کمال قدرت و حریت سخن می‌گوییم و بدان تذکّر می‌دهیم، 

کنـه قـدرت  بـرای مـا یـک وجـدان بسـیط محاطـی نسـبت بـه آنهـا ایجـاد می‌شـود. یعنـی اولًا 

بـرای مـا آشـکار نمی‌گـردد و ثانیـاً مـا از آثـار قـدرت، پـی بـه وجـود آن می‌بریـم.

کمالات به ماهیات1 تملیک 
ماهیـت بـه تملیـک و تقدیـر خـدا »واجـد« و »مالـک« کمـالات می‌شـود. »مالکیـت« یـک 

کمالـی می‌شـویم، ولـی نمی‌توانیـم آن را بـه  گاهـی مـا دارای  مقـام بالاتـر از »واجدیـت« اسـت. 

کنیـم. بـه عنـوان مثـال، شـما دارای »عقل«ایـد، امـا نمی‌توانیـد از نـور عقـل  دیگـری منتقـل 

کنیـد. تنهـا می‌توانیـد بـه او تذکّـرات عقلانـی و وجدانـی بدهیـد. ایـن  خـود بـه کسـی تملیـک 

گاهـی هـم شـما می‌توانیـد از  کـه نـور عقـل او را از محجوبیـت بیـرون مـی‌آورد. امـا  خداسـت 

ایـن کمـال خـود بـه دیگـری تملیک کنید. مثلًا دربـارۀ کمال وجود این‌ قاعده صادق اسـت؛ 

کنـد، آن را ایجـاد نمایـد  کمـال وجـود را بـه یـک ماهیـت تملیـک  یعنـی انسـان می‌توانـد ایـن 

و خلاقیـت داشـته باشـد، کمـا اینکـه انسـان بـه ماهیـت افعالـش وجـود می‌دهـد؛ مثاًل حـرف 

یرعنـوان  گذشـته و ذیـل عنـوان »نسـبت ماهیـت بـا ماهیـت مـن حیـث هـی هـی فلسـفی« و ذیـل ز گفتـار  1. در 
»جهـات تخالـف« بـه ایـن مطلـب اشـاره شـد.



225 ر ناگفت  کمهو بسیط ب طیامح م: معرفته لاتا

»واو« را در ذهـن و موطـن نفـس خـود ایجـاد می‌کنـد یـا اینکـه در عالـم خـارج یـک حـرف بـاء 

می‌نویسـد. بنابرایـن، مالکیـت بـا واجدیـت تفـاوت دارد.

کـه »تملیک« دو معنـا می‌تواند داشـته باشـد: معنای عام  بـا ذکـر ایـن مقدّمـه، بایـد گفـت 

و معنـای خـاص. معنـای عـامّ تملیـک، عبـارت اسـت از اینکـه خداونـد چیـزی را کمال‌منـد 

و دارای کمـال می‌کنـد؛ خـواه آن موجـود بتوانـد از کمـال خـود بـه دیگری تملیـک کند یا خیر. 

نـه تنهـا خداونـد، بلکـه وقتـی انسـان یـک »واو« را در ذهـن خـود ایجـاد می‌کنـد، او را موجـود 

کنـد. در  کمـال وجـود می‌شـود، ولـی او دیگـر نمی‌توانـد چیـزی را موجـود  می‌نمایـد و او دارای 

اینجـا انسـان کمـال وجـود را بـه او »تملیـک« کرده ‌اسـت. مراد از »تملیک« نیـز معنای عامّ آن 

گاهـی خداونـد یـا فاعـل مختـار بـه اذن خـدا کمالـی را بـه ماهیتـی اعطـا می‌کنـد و  اسـت. امـا 

کمـال خـود بـه دیگـران هـم اعطـا  کمـال را مالـک می‌گـردد، یعنـی می‌توانـد از  آن ماهیـت، آن 

کند.

البته این دو واژه )= مالکیت و واجدیت( بیشـتر در دروس فارسـی ایشـان از هم تفکیک 

کـه موضوع آن حقیقـت قدرت و حرّیت  شـده‌اند، ولـی در تقریـرات دروس میـرزای اصفهانـی 

حقیقـت  دربـارۀ  کـه  آن  ابتدایـی  عبـارات  در  ویـژه  بـه  دارد،  شـهرت  ک«  »هنـا بـه  و  اسـت 

»قـدرت« و »اختیـار« اسـت، ایـن دو کلمـه در معنای یکسـانی اسـتعمال شـده‌اند که می‌توان 
کـرد.1 از آن در فارسـی بـه »دارایـی« تعبیـر 

کرد:  1. به عنوان نمونه، می‌توان به این عبارت اشاره 
 
ً
 عـن الطرفيـن مالـكا

ً
ـى المقـدور، كيـون مـن حيـث القـدرة غنيـا

َ
كانـت الـذات القـادرة بعينهـا مختـارة فـى طرف »فـإذا 

ک: 15(  اياهمـا«. )هنـا
ً
لهمـا واجـدا

یـش، مختـار هم هسـت )تفـاوت قـدرت و اختیار  ر خو »بنابرایـن، وقتـی همـان فـرد قـادر نسـبت بـه دو مقـدو
در گفتـار بعـد خواهـد آمـد(، از آن جهـت کـه قـادر اسـت، دو طـرف )فعـل و تـرک( را مالـک و واجد اسـت«.





227

ار دهم:  �ت  گ�ف

ار )1( �ی �ت در�ت و اخ� کمال �ق

کـه  کـه در نظـام فکـری فلسـفۀ اسالمی، همان‌طـور  گفتارهـای پیشـین مشـخّص شـد  در 

کـرده‌ بودنـد، فعـل انسـان فعـل‌الله می‌شـود.1 ایـن قاعـده نتیجـۀ مبانـی  خـود آنهـا نیـز تصریـح 

مختلف فلسـفی اسـت و از راه‌های مختلفی ثابت می‌شـود. اوّلًا فعل انسـان نتیجۀ ضروری 

کـه از خـارج بـر او وارد می‌گردد؛ ثانیاً تصوّر فعـل که اوّلین مبدأ فعل اختیاری  داعـی‌ای اسـت 

اوسـت در او ایجـاد می‌گـردد، نـه اینکـه او از سـر حریـت صورت فعلی را تصـوّر کند؛ ثالثاً فعل 

ـت و معلـول بـه علةالعلـل می‌رسـد که همانـا خداوند باشـد و... .
ّ
او بنـا بـر سلسـلۀ عل

کمالاتـی ماننـد قـدرت  کـه بـه  او  کـه انسـان ماهیـت فقیـری اسـت  گفتیـم  مـا در پاسـخ 

کمـالات، محاطـی و بسـیط )از طریـق آثـار( اسـت. بـه  و اختیـار داده‌انـد. معرفـت مـا نیـز بـه 

یـم، بلکـه از طریـق آثارشـان بـه بودنشـان پی‌  عبـارت دیگـر، مـا بـه کنـه کمـالات، معرفـت ندار

کنـه آنهـا را در قالـب الفـاظ بیـان  یـم، نمی‌توانیـم  می‌بریـم؛ و چـون بـه آنهـا احاطـۀ علمـی ندار

. کنیم

تمامـی  گرفتـن  نظـر  بـا در  اختیـار  و  قـدرت  ایـن بخـش می‌خواهیـم دربـارۀ حقیقـت  در 

بگوییـم. سـخن  پیشـین،  تذکّـرات 

مروری بر عبارات رسالۀ »المشهدین« در باب قدرت و اختیار
کمـال »قـدرت« و »اختیـار« و تفـاوت  »مشـهدین« حقیقـت دو  مرحـوم اسـتاد در جـزوۀ 

کما الوجودُ منسوبٌ لنا / فالفعل فعل الله و هو فعلنا« 1. شرح المنظومة 2: غرر فی عموم قدرته تعالی. »لکن 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی228

کرده‌انـد. بـه همیـن جهـت، عباراتـی از ایـن  میـان آنهـا را بـا وضـوح و تفصیـل بیشـتری بیـان 

رسـاله نقـل می‌شـود و سـپس نـکات موجـود در متـن را شـرح می‌دهـم. ایشـان پـس از آنکـه 

مبانـی فلسـفی در بـاب »جبـر و اختیـار« را رد می‌کننـد، می‌نویسـند:

ــا  ــدرة و ثانیهم ــمّی بالق ــا یس ــن: أحدهم
َ
کمال ــه  ــن نفس ــد م ــه یج ــع وجدانَ ــم أنّ الُمراج »اعل

الاختیــار«.

ــد: یکــی  کمــال را در خویــش می‌یاب کنــد دو  ــه وجــدان خــود مراجعــه  ــه ب ک کســی  ــدان؛  »ب

ــام دارد«. ــار« ن ــری »اختی ــدرت« و دیگ »ق

گانـه را مطـرح می‌کننـد و اختیـار  کمـال جدا ایـن نکتـۀ یکـم بحـث ماسـت. ایشـان دو 

را غیـر از قـدرت می‌داننـد. ایـن نکتـه مـدّ نظرتـان باشـد تـا در ادامـه دربـارۀ آن بیشـتر سـخن 

بگوییـم. 

کمال قدرت را چنین تبیین می‌کنند: سپس 

ــه  ــه فی مقــام ذات ــة« الفاعــل القــادر مقدوراتِ ــارة عــن »واجدی »أمــا حقیقــة القــدرة فهــی عب

ــط«. ــی و أبس ــرف و أع  أش
ً
ــا ــویّ، وجدان ــودیّ لا الماه الوج

 »اما حقیقت قدرت عبارت است از »واجدیت« فاعل قادر مقدوراتش را در مقام وجودی 

ذاتش نه مقام ماهوی«.

کـه بایـد توضیـح دهیـم، تعریـف قـدرت اسـت: واجدیـت یعنـی چـه؟  مطلـب دیگـری 

مقـام ذات یعنـی چـه؟ مقـام وجـودی و ماهـوی چـه فرقـی دارنـد؟ مـراد از »اشـرف«، »اعلـی« و 

»ابسـط« چیسـت؟

کمال قدرت غنی می‌گردد: که ماهیت فقیر به  کمی بعد توضیح می‌دهند 

»و هــذه الواجدیــة عــن غِــیَ القــادر. فــإنّ الفقــر مــن جهــة أو جهــات عدیــدة لا ینــافی الغــی 

مــن جهــة أخــری بإغنــاء الله تعــالی و هــی جهــة قدرتــه الــی هــی عــن مالیکتــه و واجدیتــه 

فَ المقــدور بالِملیکــة التامــة و الســلطنة المطلقــة و الاســتیلاء الوجــودی الکامــل علیهــا.  لِطــر

و المفعــول المقــدور هــو التوجّــه الــذی نحــو مــن أنحــاء الوجــود و طــور مــن أطــوار الظهــور«.



229 قدرت کمال ر دهم:اگفتگگف ر )او اختی 

ایـن مطلـب سـوم اسـت: قـدرت غنـا اسـت، منتهـا »غنـای بالغیـر«. یعنـی همـان ماهیـت 

کمـالات اسـت، بی‌نیـاز می‌گـردد.  کـه از سـنخ  فقیـر بی‌چیـز بیچـاره، بـه برکـت نـور قـدرت 

و  گذشـته  مباحـث  اثنـای  در  اسـت  ممکـن  می‌شـود.  آشـکار  پنهانـی  نکتـۀ  اینجـا  در 

آینـده بـرای کسـی سـؤال پیـش بیایـد کـه چـرا مـا قـدرت را از سـنخ کمـالات می‌دانیـم و اصـرار 

کـه قـدرت نوعـی ماهیـت نیسـت؟ پاسـخ این اسـت که قـدرت عین بی‌نیازی اسـت،  یـم  دار

حـال آنکـه ماهیـت عیـن نیازمنـدی اسـت. پـس قـدرت سـنخ ماهـوی نـدارد، بلکـه سـنخش 

کـه بایـد بـدان توجّـه داشـت. کمالـی اسـت. ایـن نکتـۀ مهمّـی اسـت  وجـودی، نـوری و 

سـؤال دیگـری نیـز در اینجـا مطـرح می‌شـود: انسـان قـادر از چـه چیـزی بی‌نیـاز می‌گـردد؟ 

بـه  کـه  نیسـت  او  یعنـی  نـدارد،  تـرک  و  فعـل  بـه  نیـازی  قـادر  فاعـل  تـرک.  و  فعـل  از  پاسـخ: 

کتـم عـدم و غیـب مطلـق اسـت، بـرای  کـه در  فعلـش محتـاج اسـت؛ بلکـه فعـل معـدوم او 

یـده  کاو کـه بایسـتی در ادامـه  موجودشـدن بـدو محتـاج اسـت. ایـن هـم نکتـۀ دیگـری اسـت 

شـود. همچنیـن او نیـازی بـه داعـی و مرجّـح نـدارد تـا او را وادار بـه انتخـاب یکـی از دو طـرف 

کنـد. بنابرایـن، او از هرگونـه مرجّـح نیـز بی‌نیـاز اسـت.

کـه ایشـان بدان اشـاره نکرده‌اند، ولی ما در گذشـته بـدان پرداختیم، بحث  نکتـۀ چهـارم 

کـه مـا حقیقتـاً و واقعـاً »مالـک« کمـالات می‌شـویم و خداونـد  »تملیـک« اسـت. مـا معتقدیـم 

نیـز حقیقتـاً مالـک اسـت )مالکیـت حقیقـی او برقـرار اسـت(، امـا خداونـد املـک از ماسـت؛ 

کمالـی را از مـا  گـر او بخواهـد  کـه ا مالکیـت خداونـد بـر مالکیـت مـا قاهـر اسـت، بـه طـوری 

کمـال را از دسـت بدهیـم، مـا نمی‌توانیـم جلـوی خـدا را بگیریـم.  بگیـرد و مـا نخواهیـم آن 

کـه فعـل مـا که همـان »توجه« ما باشـد، مرتبـۀ ضعیفـه‌ای از وجود  نکتـۀ پنجـم ایـن اسـت 

خود ماسـت. 

که در ادامه بدان اشاره خواهد شد.  نکتۀ ششم هم لفظ »فانیاً فی الخارج« است 

ایشان در ادامه برخی از نکات مذکور را می‌کاوند و می‌نویسند:

»و مــن الواضــح أنّ وجــود النفــس أقــوی و أشــدّ مــن وجــود التوجّه، و الشــدید واجد للضعیف 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی230

کمالیــة  کمــل؛ و شــیئیة الــیء بکمالــه لا بنقصــه. فالقــدرة فی مقــام النفــس  بنحــو أعــی و أ

یــة تفصیلیــة ناقصــة و لیــس فیهــا فقــدان و نقــص فی مقــام  و فی مقــام ظهــور المقــدور ظهور

ــت  ــا قال ــی م ــی ع ــات و الدّواع ــل المرجّح ــة لأج ــب إلی الفعلی
ّ
ــل و تتقل ــی تتکام کَ ــس  النف

کاملــة و عنــد ظهورهــا تصیــر   الأمــر بالعکــس؛ فإنّــا فعلیــة 
ً
کمــا عرفــتَ آنفــا الحکمــاء؛ بــل 

موجــودة بالتفصیــل و النقــص و المحدودیــة. فــی مقــام ذاتــک أنــت واجــد لمقدوراتِــک 

 و هــذا هــو عــن إبقائــک إیاهــا فی مقــام أشــرف نفســک. 
ً
کامــا  

ً
 أی بســیطا

ً
 مجمــا

ً
مندمجــا

ثّم إنّــک تظهرهــا مفصّلــة و هــذا هــو عــن إیجــادک إیاهــا. فإیجــاد المقــدور و إعدامــه الــذی 

کلاهمــا مملــوک لــک و موجــود لــک و أنــت واجــد لهمــا؛ و  کیــون إبقــاء لهــا فی مقــام ذاتــک، 

کانــت فانیــة فی  فَ المقــدور عبــارة عــن إیجــاده بالتوجّــه إلی الماهیــة المعقولــة _ ســواءً  أنّ طــر

کَــی  کالأفعــال النفســیة_  و عــن إبقائــه بالتوجّــه إلی ذاتــک  کالأفعــال الخارجیــة أم  الخــارج 

لا توجِــد هــذه الماهیــة ... 

کلاهمــا موجــودان لــک و  فَ المقــدور،  فانکشــف أنّ الإیجــاد و الإبقــاء اللذَیــن کیونــان طــر

ک  أنــت واجــد لهمــا و غــیٌّ عنهمــا، و لــو عنــد جمیــع مرجّحــات الإیجــاد و الإعــدام. فلغنــا

ورة و یــأبی اللابدیــة و  عنهمــا لیــس لــک لابدیّــة مــن أحدهمــا، إذ الغِــی یُناقــض الضــر

کیــف و هــی الاحتیــاج و العجــز عــن الطــرف الآخــر و هــو نقــص و  اللامناصیــة لأحــد الطرفَــن. 

کامــل عــن الطرفــن مــن جهــة قدرتــک الکاملــة التامــة المســتولیة عــی  حصــر؟ و أنــت غــیٌّ 

 .
ً
الطرفــن، قبــالًا للیــد المرتعشــة الــی لا تقــدر عــی الضبــط مــن عــدم اللطــم و الضــرب مثــا

فهــی تضــرب باللابدیــة و اللامناصیــة و لهــذا تقــول بالفارســیة: »دســتم بــه صــورت یتیــم 

کذلــک. ...   فلیس 
ً
خــورد، بــا اینکــه مــن نــزدم دســتم خــورد«. و أمــا ضربــک الیتــم تادیبــا

ــا اینکــه مــن می‌زنــم و مــن نمی‌زنــم«  و لهــذا تقــول: »می‌توانــم بزنــم و می‌توانــم نزنــم، ی

کنم      این دلیل اختیار است ای صنم کنم یا آن  گویی این  اینکه  	

فتناقــض  للقــدرة،  ذاتیــة  الإبقــاء  و  الإیجــاد  مــن  الطرفــن  أحــد  یــة  ور لاضر أن  ... ‌فظهــر 

 فــوق 
ً
نســان فاعــا کــون الا وم حــیّ بعــد المرجّحــات. فمقتــی القــدرة  ورة و البــتّ و اللــز الضــر

ــع  ــة م ــرض اللابدی ــون ف ــذا کی ــاء. و له ــه الحکم ــح علی ــا اصطل ــی م ــة ع ــة تام
ّ
ــام لا عل التم



231 قدرت کمال ر دهم:اگفتگگف ر )او اختی 

ــن«. ــدرة متناقضَ ــامّ الق  ت
ً
ــادرا ــه ق کون ــرض  ف

کــه وجــود نفــس )= فاعــل قــادر( از وجــود توجّــه قوی‌تــر و  »و از جملــۀ واضحــات اســت 

کامل‌تــری واجــد اســت و شــیئیت  شــدیدتر اســت؛ و شــدید، ضعیــف را بــه نحــو بالاتــر و 

کمــال اوســت نــه نقصــش. بنابرایــن، قــدرت در مقــام نفــس ]فاعــل[ یــک امــر  شــیء بــه 

کمالــی اســت و در مقــام ظهــور، یــک حقیقــت آشــکار ناقــص اســت، و در مقــام نفــس، فاعــل 

کامــل شــود  کــه نیــاز داشــته باشــد تــا بــه وســیلۀ مرجّحــات و دواعــی  فقــدان و نقصــی نــدارد 

گفتــه  گفته‌انــد؛ بلکــه حقیقــت همچنانکــه پیشــتر  و بــه فعلیــت نایــل آیــد، چنانکــه حکمــا 

کاملــی اســت و در زمــان ظهــورش ]در قالــب  شــد، برعکــس اســت؛ قــدرت دارای فعلیــت 

ــو در  ــردد. بنابرایــن، ت ــه صــورت تفصیلــی، ناقــص و محــدود موجــود می‌گ ــرک[ ب ــا ت فعــل ی

ــاً بســیط  کام ــه شــکل مندمــج )پیچیــده در هــم(، مجمــل و  ــت را ب ــت مقدورات مقــام ذات

واجــدی، و ایــن همــان ابقــاء مقــدورات تــو اســت در مقــام اشــرف نفســت. ســپس آنهــا را 

کــردن آنهــا بــه دســت توســت. در  بــه شــکل تفصیلــی آشــکار می‌ســازی و ایــن عیــن ایجــاد 

ــگاه داشــتن مقــدورت  کــه همــان معــدوم ن نتیجــه، ایجــاد مقــدور و معــدوم ســاختنش _ 

ــرای توســت و واجــد آن‌ تویــی. همچنیــن  ــو و موجــودی ب در مقــام ذات توســت_  ملــک ت

کــه دو طــرف مقــدور )= فعــل و تــرک( عبــارت اســت از ایجــاد آن بــه وســیلۀ توجّــه  دانســتی 

ج باشــد  کــه می‌توانــد ماننــد افعــال خارجــی فانیــاً فــی الخــار بــه ماهیــت معقــول )فعــل( _ 

یــا می‌توانــد ماننــد افعــال نفســی باشــد_  و ]معــدوم[ نگاه‌داشــتن آن بــه وســیلۀ توجّــه بــه 

کــه آن ماهیــت را ایجــاد نکــردی. ...  ذات خــودت 

کــه دو طــرف مقدورنــد، بــرای تــو  کــه ایجــاد و ]معــدوم[ نــگاه داشــتن  گشــت  پــس آشــکار 

ــرای وجــود  ــادی ب ــر مرجّحــات زی گ ــی ا ــو واجــد آنهــا و بی‌نیــاز از آنهایــی، حتّ ــد و ت موجودن

دادن یــا معــدوم نــگاه داشــتن داشــته باشــی. در نتیجــه، بــه جهــت بی‌نیــازی تــو از آنهــا، 

کــه بی‌نیــازی بــا ضــرورت ناســازگار  کــه یکــی از آنهــا را برگزینــی،  چــرا  گزیــر نیســتی  تــو نا

ــد؟  ــن نباش ــه این‌چنی ــازد. چگون ــن نمی‌س ــی از طرفی ــاب یک ــری در انتخ گزی ــا نا ــت و ب اس

کاســتی، محدودیــت و  گزیــری بــه انتخــاب یکــی از طرفیــن چیــزی جــز نیازمنــدی،  مگــر نا

کامــل و چیــره‌ای  ناتوانــی از ]انتخــاب[ طــرف دیگــر اســت؟! حــال آنکــه تــو بــه جهــت قــدرت 

کــه تــو نمی‌توانــی آن را  کــه داری از طرفیــن )فعــل و تــرک( بی‌نیــازی؛ برخــاف دســت لرزانــی 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی232

گزیــر بــه ایــن و آن می‌خــورد  کنــی. آن دســت نا از خــوردن و آســیب‌زدن بــه دیگــران حفــظ 

و بــه همیــن جهــت بــه زبــان فارســی می‌گویــی: »دســتم بــه صــورت یتیــم خــورد، بــا اینکــه 

کــه ]درســت یــا غلــط[ بــه نیــت ادب‌کــردن یتیمــی  مــن نــزدم دســتم خــورد«. امــا آن زدنــی 

باشــد، این‌گونــه نیســت....  بــه همیــن جهــت می‌گویــی: »می‌توانــم بزنــم و می‌توانــم 

ــم«  ــم و مــن نمی‌زن ــا اینکــه مــن می‌زن ــم، ی نزن

کنم 	 این دلیـــل اختیار است ای صنم کنم یا آن  گویی این           اینکه 

ــرای  ــرک ب گزینــش یکــی از دو طــرف فعــل و ت ــودنِ«  ــه »ضــروری نب ک ــد  ... پــس روشــن ش

گــر مرجّحــات زیــادی  گزیــری و لــزوم نمی‌ســازد، حتّــی ا قــدرت، ذاتــی اســت و بــا ضــرورت و نا

کــه انســان بــه نحــو فوق‌التمــام  در میــان باشــد. بنابرایــن، نتیجــۀ قــادر شــدن ایــن اســت 

کــه حکمــا می‌گوینــد، علــت تامّــه شــود.  ]و نــه تنهــا تمــام،[ »فاعــل« می‌گــردد، نــه آن‌گونــه 

گزیــری بــا تمامیــت قــدرت ناســازگار اســت«.  بــه همیــن جهــت، فــرض نا

کمال قدرت بود. ایشان در ادامه در باب اختیار می‌نویسند: تا اینجا بحث بر سر 

کیفیات الفعل المقدور«. کمال القدرة و کیون من  کمال غیر  »و هذا 

کشید! زیرا بسیار مهم و راهگشا است. زیر عبارت »الفعل المقدور« باید خط 

»و بالفارســیة: »فعــل را بــه آزادی آوردن«. و بهــذا الکمــال یتنــزّه الفاعــل المختــار عــن التأثّــر 

کســائر العلــل   
ً
کالدواعــی و المرجّحــات، أو خارجیــا  

ً
کان داخلیــا ، ســواءً 

ً
عــن الغیــر مطلقــا

الکونیــة حــیّ الله القــادر المتعــال. فأنــت فی فعلــک غــیٌّ بقدرتــک و حــرٌّ باختیــارک«.

کمــال، فاعــل  »و در زبــان فارســی می‌گوییــم: »فعــل را بــه آزادی آوردن«. بــه وســیلۀ ایــن 

مختــار از تأثیــر پذیرفتــن از غیــر بــه شــکل مطلــق رهایــی می‌یابــد، خــواه آن غیــر، داخلــی 

باشــد، ماننــد انگیزه‌هــا و مرجّح‌هــا، و خــواه خارجــی باشــد ماننــد علت‌هــای وجــودی 

دیگــر، حتّــی خداونــد قــادر متعــال. پــس تــو در مقــام فعلــت، بــه وســیلۀ قدرتــت بی‌نیــاز و 

بــه وســیلۀ اختیــارت آزاد می‌گــردی«.

کـه بـه فاعـل بـاز می‌گـردد، نـه فعـل. در  کردنـد  در اینجـا امّـا اختیـار را بـه »عـدم تأثّـر« معنـا 

کـراه می‌داننـد: ادامـه، نقطـۀ مقابـل اختیـار را لابدّیـت، اضطـرار و ا



233 قدرت کمال ر دهم:اگفتگگف ر )او اختی 

ــة الفعــل  ی ورة أحــد الطرفــن، فاختیار ــة و ضــر ــة یناقــض اللابدی ی »فحیــث الإطــاق و الحر

ــاف  ــک بخ ــر و ذل ــن الغی ــر ع ــض التأثّ ــار یناق ــعُ الاختی ــه. فطَب ــه بذات یت ــار و اختیار بالاختی

.»
ً
ــارا ــس مخت ــه لی ، ولکنّ

ً
ــادرا کان ق ــه و إن  ــرّ، فإنّ ــرَه او المضطَ المک

گزیــری و ضــرورت یکــی از دو طــرف، نمی‌ســازد، بدیــن روی  »پــس رهایــی و آزادی بــا نا

اختیــاری بــودن فعــل بــه برکــت اختیــار اســت ولــی اختیــاری بــودن اختیــار، بــه خــود 

اوســت. سرشــت اختیــار بــا اثــر پذیرفتــن از غیــر، نمی‌ســازد و انســان مختــار غیــر از انســانی 

ــار نیســت«. ــی مخت ــادر اســت، ول ــا اضطــرار باشــد. چنیــن فــردی ق ــراه ی ک ــار ا گرفت ــه  ک اســت 

من این جملۀ ایشان را اصل می‌دانم: »مکرَه و مضطر قادرند، ولی مختار نیستند«.

یم. در ادامه، به تفصیل نکات موجود در این عبارات می‌پرداز

حیثیت وجودی و ماهوی افعال
مرحـوم اسـتاد پیـش از بیـان حقیقـت قـدرت و اختیـار، بـه ایـن جملـۀ فلاسـفه اسـتناد 

کرده‌انـد:

، له الماهیة و الوجود«. وج ترکیـبّیٌ  ممکن ز
ّ

»کل

کرده‌انـد، ولـی اینجـا  البتـه ایشـان در جـای خـود )مباحـث خلقـت( ایـن جملـه را نقـد 

بـه طـور تفصیلـی وارد نقـد ایـن مطلـب نشـده‌اند و معنـای درسـت مـورد نظـر خـود را از ایـن 

گـر در قالـب تعبیـر فلسـفی سـخن بگوییـم، مـا هـم  کرده‌انـد. توضیـح اینکـه: ا عبـارت اراده 

کـه هر دو واقعـی و حقیقی‌اند و هیچ‌یک  وجـود را اصیـل می‌دانیـم و هـم ماهیـت را، بـدان معنا 

کـه ماهیتـی چـون »مـن«، بـه  موهـوم، انتزاعـی، اعتبـاری و ذهنـی صـرف نیسـتند. همان‌طـور 

کمـال وجـود هـم موجـود می‌گـردد.  کمـال قـدرت، قـادر می‌شـود، بـه  کمـال علـم، عالـم، و بـه 

البتـه نـه اینکـه ماهیـت، قبـل از افاضـۀ وجـود بـه دسـت خداونـد، تحقّـق و تقـرّری داشـته باشـد، 

کینونتـی نـدارد، در غیـب و  کـه  کـه معتزلـه و متصوّفـه قائل‌انـد، بلکـه آن ماهیتـی  همان‌طـور 

خفـای مطلـق، ولـی معلـوم حـقّ متعـال اسـت، بـه مشـیت و ارادۀ الهـی، کمال‌منـد و موجـود 

کائـن اسـت و ثانیـاً معلـوم خداونـد.  می‌گـردد. بـه عبـارت دیگـر، ماهیـتِ قبل‌الخلـق، اولًا لا



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی234

کـه مـا منزلتـی میـان وجـود و عـدم یـا موجـود و معـدوم قائـل  بـر همیـن اسـاس، نـه لازم می‌آیـد 

کـه مـا یـک عیـن  کـه معتزلـه و متصوّفـه قائـل شـده‌اند(؛ نـه نیـازی اسـت  شـویم )همان‌طـور 

کـه علـم خـدا بـه ذات را عیـن علـم او  ثابـت ازلـی را در ذات خـدا قـرار دهیـم، نـه نیـازی اسـت 

بـه مخلوقـات بدانیـم )همان‌طور که فلاسـفه چنین کرده‌انـد( و در یک کلام، با در نظر گرفتن 

دو نکتـۀ مذکـور، بـه هیچ‌یـک از سـخنان فلاسـفه و متصوّفـه نیـازی نخواهیـم داشـت.

یکـی از اشـکال‌های دیگـر در جملـۀ مذکـور، لفـظ »ترکیبـی« اسـت. بنـا بـر آنچـه مختصـراً 

کـه  کـه »ماهیـت« و »وجـود« قابـل ترکیب‌شـدن نیسـتند، چـرا  گفتـه شـد، دانسـته می‌شـود 

کنیـد و  ک را ترکیـب  از یـک سـنخ  نمی‌باشـند. بـه عنـوان مثـال، شـما می‌توانیـد آب و خـا

ک هـر دو جسـم‌اند، ولـو یکـی مایـع و دیگـری جامـد باشـد؛ ولـی  ید، زیـرا آب و خـا گِل بسـاز

آنهـا  زیـرا  کنیـد،  ترکیـب  بـا آب  را   x اشـعۀ  یـا  رادیویـی  امـواج  یـا  نـور چـراغ  نمی‌توانیـد  شـما 

کـه قابـل ترکیـب نیسـتند. البتـه همـۀ اینهـا در عیـن لطافتشـان مـادّی و  آن‌قـدر لطیف‌انـد 

بنابرایـن، وقتـی در میـان مخلوقـات  جسـمانی‌اند و در عوالـم مـاء بسـیط جـای می‌گیرنـد. 

یـاد می‌گـردد، ترکیـب از بیـن مـی‌رود، چـه برسـد بـه ترکیـب  مائـی، اختالف غلظـت و رقّـت ز

ی اسـت که فقیر 
ّ
یـک شـیء مائـی بـا یـک کمال غیر مائـی! ماهیت یک حقیقـت ظلمانیِ ظل

ک اسـت؛ بـه مقـام خاتم‌النبیین؟ص؟ هم برسـد  محـض اسـت؛ فقـرش ذاتـی و غیـر قابـل انفکا

کمـالات عیـن دارایی‌انـد و... .  بـاز فقیـر اسـت. در مقابـل، 

وقتـی ماهیـت و وجـود هـر دو اصیـل شـدند، می‌توان به یک »ماهیت موجوده« قائل شـد، 

کمـال وجـود شـده اسـت. آنچـه در عالـم مشـاهده می‌گـردد،  کـه دارا و واجـد  یعنـی ماهیتـی 

کـه یـک حیثیـت ماهـوی دارد و یـک حیثیـت وجـودی. هیچ‌کـدام  ماهیـت موجـوده اسـت 

از ایـن دو حیثیـت هـم ذهنـی و اعتبـاری نیسـتند؛ بلکـه هـر دو عینـی و واقعی‌انـد. افعـال مـا 

نیـز ماهیـت موجوده‌انـد، زیـرا معلـوم و معقـول مـا واقـع می‌شـوند، مـن افعـال خـود و دیگـران 

یـد، صحبـت  یـد، غـذا می‌خور کـه شـما راه می‌رو را می‌یابـم و می‌بینـم و می‌فهمـم؛ می‌بینـم 

می‌کنیـد، دسـتتان را تـکان می‌دهیـد و... . بنابرایـن، افعـال شـما _ و بـه طریـق اَولـی_  افعـال 



235 قدرت کمال ر دهم:اگفتگگف ر )او اختی 

کـه افعـال مـا مصـداق ماهیـت  کـرد  خـودم، معقـول من‌انـد. وقتـی چنیـن شـد، بایسـتی ادّعـا 

کـه یـک حیثیـت ماهـوی دارنـد و یـک حیثیـت وجـودی. موجوده‌انـد 

واجدیت ماهیت فعل و ترک توسّط قادر
کمـال قـدرت بـر  فاعـل قـادر، واجـد »وجـود« و »ماهیـت« فعـل و تـرک اسـت. او بـه برکـت 

ی آنهـا »مقـدور«  کـه هـردو هـر دو حیثیـت فعـل و تـرک اسـتیلا دارد و بـه همیـن جهـت اسـت 

کـه مـا نسـبت بـه ماهیـت فعـل خـود علـم  ینـد. واجدیـت ماهیـت فعـل بـه معنـای آن اسـت  او

کاری انجـام دهـم، لـذا  کـه می‌خواهـم چـه  داریـم. وقتـی مـن می‌خواهـم آب بنوشـم، می‌دانـم 

ابتـدا ماهیـت آب را تعقّـل می‌کنـم و سـپس در عالـم خـارج آن را ایجـاد می‌کنـم. توجّـه بایـد 

کـه علـم مـن بـه فعـل آب‌نوشـیدن، صـورت معقولـۀ آن نیسـت. صـورت معقولـه، حاصـل  کـرد 

مشـیّت مـن اسـت. البتـه ایـن تعبیـر مرحوم اسـتاد که »مشـیت« را برابر »صـورت معقولۀ کلیه« 

دانسـته‌اند، رهـزن اسـت و در ادامـه ]ذیـل عنـوان »فعـل الهـی«[ معنـای صحیـح آن را بیـان 

کـرد. مـن پیـش از آنکـه فعلـم در عالـم خـارج تحقّـق یابد، بـه آن علـم دارم. بنابراین،  خواهیـم 

کـه علـم مـن به فعل خود، »بال معلوم« اسـت، یعنی معلـوم محقّقی ندارد.  کـرد  می‌تـوان ادّعـا 

از طرفـی، مـن پیـش از انجـام فعـل بـدان علـم نـدارم، زیـرا در ایـن صـورت، اختیـار منتفی 

کـه یـک سـاعت بعـد آب خواهـم  گـر شـما بگوییـد: »مـن می‌دانـم  می‌گـردد. توضیـح اینکـه: ا

نوشـید«؛ از شـما می‌پرسـم: »آیـا یـک سـاعت بعـد و در لحظـۀ انجـام فعـل، قـادر بـه تـرک آن 

بایسـتی  زیـرا شـما  بـود،  بدهیـد، جبـر خواهـد  منفـی  پاسـخ  گـر شـما  ا نـه؟«  یـا  بـود  خواهیـد 

گـر پاسـخ مثبت بدهید، جملـۀ اول خود را  یـد! ا ضرورتـاً آب بنوشـید و توانایـی تـرک آن را ندار

گـر شـما در لحظـۀ انجـام فعل، خود را نسـبت به فعل و تـرک، قادر می‌یابید؛  نقـض کرده‌ایـد. ا

کـه آب خواهم نوشـید«؟!  چـرا یـک سـاعت قبـل از موعـد انجـام فعـل، گفته بودیـد: »می‌دانم 

کـه احتمـال خالف مطـرح باشـد، علـم معنـا نـدارد! بـه عنـوان مثـال، شـما از مـن  مادامـی 

ی  می‌پرسـید: »ایـن میـز چـه رنگی اسـت؟« مـن می‌گویم: »قهوه‌ای اسـت«. در اینجـا من از رو

گـر یـک شـیء مبهـم از دور بـه  »علـم« سـخن می‌گویـم، زیـرا احتمـال خالف نمی‌دهـم. امـا ا



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی236

ی علـم ادّعا  سـوی مـن در حـال حرکـت باشـد و مـن دقیقـاً ندانـم که چیسـت، نمی‌توانـم از رو

گمـان و احتمـال  ی حـدس و  گـزارۀ مـن بـر رو یـد اسـت یـا آقـای عمـرو؛ زیـرا  کـه او آقـای ز کنـم 

اسـتوار اسـت و علـم بـا شـک و تردیـد قابـل جمـع نیسـت؛ هـر جـا علمـی هسـت، آنجـا موطـن 

یقیـن اسـت و لاغیـر. 

بنابرایـن، علـم بـه فعـل اختیـاری، قبـل از انجـام آن، معنـا نـدارد. از طرفـی، مـا پیـش از 

کـه فلاسـفه هـم متذکّـر  یـم و فعـل اختیـاری خـود را _ همان‌گونـه  تحقّـق فعـل بـدان علـم دار

شـده‌اند_  عالمانـه انجـام می‌دهیـم. نتیجـۀ ایـن سـخنان ایـن خواهد شـد که علم ما نسـبت 

بـه افعالمـان:

 بلا معلوم است؛

 همزمان با فعل است.

نسـبت علـم بال معلـوم مـا بـه افعالمان با آن افعال، مانند اسـتطاعت اسـت بـا افعالمان. 
که:  گفت  در ادامـه خواهیـم 

 استطاعت، معیّت زمانی با فعل اختیاری دارد.

 استطاعت، تقدّم رتبی بر فعل اختیاری دارد.

در اینجا نیز دقیقاً همین دو قاعده حکم‌فرماست:

 علم ما به افعالمان، معیّت زمانی با آنها دارد؛

 علم ما به افعالمان، تقدّم رتبی بر آنها دارد.

که ما ماهیت فعل و ترک را در هنگام انجام فعل واجدیم.  کرد  بنابراین، می‌توان ادّعا 

کـه بـه خاطـر دارم، مرحـوم اسـتاد در دروس فارسـی خود این واجدیـت را »قدرت«  تـا آنجـا 

ک ایشـان مکـرّراً به ایـن نکته اشـاره کرده‌اند.1  ننامیده‌انـد، ولـی در تقریـرات هنـا

کـه تصـوّر فعـل، پیـش از انجـام آن در مـا ایجـاد می‌گـردد. وقتـی  فیلسـوف معتقـد اسـت 

ایجـاد شـد، مـا فایـدۀ آن را تصـوّر و سـپس تصدیـق می‌کنیـم. بـه عنـوان مثـال، وقتـی مـا بـر 

کرد. 1. در ادامه، مرحوم استاد عصار عباراتی را قرائت خواهند 



237 قدرت کمال ر دهم:اگفتگگف ر )او اختی 

کردیم، تصوّر فعل »آب‌نوشـیدن« در  اسـاس علت‌های تکوینی و خارجی احسـاس تشـنگی 

مـا ایجـاد می‌گـردد و مـا »رفـع عطـش« را تصـوّر و سـپس تصدیـق می‌کنیـم )البتـه شـاید بتـوان 

کـه تصـوّر رفـع عطـش هـم در مـا ایجـاد می‌گـردد(. در ایـن حـال، صـورت ذهنـی رفـع  گفـت 

کار اسـت. بنابرایـن، فلاسـفه پیـش  ـت غایـی« و »داعـی« مـا بـرای انجـام 
ّ
عطـش همـان »عل

از تحقّـق عینـی فعـل اختیـاری، یـک نـوع تحقّـق ذهنـی بـرای آن قائـل می‌گردنـد. ولـی ایـن 

کـه علـم مـا بـه افعالمـان بلامعلـوم اسـت و  سـخن از دیـدگاه مـا مـردود اسـت و مـا معتقدیـم 

گر هم بـه ماهیت آن فعل  نیـازی نیسـت تـا حتمـاً یـک صـورت ذهنی بـرای فعل قائل شـویم. ا

یک‌گونـه صـورت معقولـه ببخشـیم، آن صـورت معقولـه ربطی بـه علم ما به فعلمـان ندارد. آن 

کاماًل متمایزنـد. صـورت معقولـه و علـم مـا دو چیـز 

ک را در ادامـه و در بخـش »بازگشـت قـدرت بـه  مـا ایـن بحـث و برخـی عبـارات رسـالۀ هنـا

کرد. مقـام ذات« بررسـی خواهیـم 

واجدیت وجود فعل و ترک توسّط قادر
تعریـف  ایـن  البتـه  کرده‌انـد.  تـرک« تفسـیر  و  بـه »واجدیـت وجـود فعـل  را  قـدرت  ایشـان 

کنـه قـدرت در قالـب الفـاظ بیـان  کـه قباًل تذکّـر دادیـم، از آثـار قـدرت اسـت.  هـم همان‌طـور 

کار رفتـه اسـت، »واجدیـت وجـود مقـدور« یعنـی شـما  کـه بـه  نمی‌شـود. صرف‌نظـر از الفاظـی 

معدومیـت  در  را  آن  یـا  کنیـد  ایجـاد  را  فعـل  می‌توانیـد  و  یـد  دار را  مقـدور  ایجـاد«  »توانایـی 

تشـنگی  احسـاس  شـما  رمضـان،  مبـارک  مـاه  در  مثـال،  عنـوان  بـه  نماییـد.  ابقـاء  خـودش 

کـه  می‌کنیـد و خودتـان را قـادر بـه  »آب‌نوشـیدن« و  »آب‌ننوشـیدن« می‌یابیـد، همـان چیـزی 

یـت، ماهیـت  کرده‌انـد. در لحظـۀ وجـدان قادر مرحـوم اسـتاد از آن بـه »طرفیـن مقـدور« تعبیـر 

گر شـما آب  »آب‌نوشـیدن« معدوم اسـت و »آب‌نوشـیدن«ی در عالم خارج محقّق نیسـت. ا

گـر بـه جهـت فرمـان خداونـد از  کرده‌ایـد؛ ولـی ا بنوشـید، آن ماهیـت را در عالـم خـارج ایجـاد 

کان معـدوم باقـی می‌مانـد و  »آب‌نوشـیدن« سـر بـاز زنیـد، ماهیـت معـدوم »آب‌نوشـیدن« کمـا

ایـن همـان »ابقـای معدومیـت« اسـت. ایـن معنـای »واجدیـت وجـود فعـل و تـرک« بـود. 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی238

کرده‌اند؟  سؤال: چرا مرحوم استاد از چنین تعبیری استفاده 

ک( آمـده  کـه در تقریـرات دروس مرحـوم میـرزای اصفهانـی )هنـا پاسـخ: اولًا بنـا بـر چیـزی 

مرقـوم  خودشـان  دست‌نوشـته‌های  در  میـرزا  مرحـوم  خـود  کـه  اسـت  نکتـه‌ای  ایـن  اسـت، 

عیـن  تمامـاً   68 صفحـۀ  تـا  کـه  نوشـته‌اند  رسـاله  ایـن  ابتـدای  در  اسـتاد  مرحـوم  کرده‌انـد. 

دست‌نوشـته‌های اسـتاد )مرحـوم میـرزا( اسـت1. بـه ایـن تعریـف نیـز در ضمـن سـی صفحـۀ 

کتـاب اشـاره شـده اسـت.  ابتدایـی 

ـــی_ معلولـــیِ 
ّ
ــاً ایـــن تعریـــف ناظـــر بـــه ســـخن و دیـــدگاه فلاســـفه اســـت. در نظـــام عِل ثانیـ

ــم و  یـ ـــی دار
ّ
ــود عِل ــا وجـ ــع، مـ ــد. در واقـ ــول صفـــت »وجود«نـ ــفۀ صدرایـــی، علـــت و معلـ فلسـ

ـــت اســـت، وجـــود اســـت و بـــس. ماهیـــت بـــه 
ّ
وجـــود معلولـــی. آن چـــه معلـــول و مجعـــول عل

گـــر مـــا بخواهیـــم فعلـــی را خلـــق  تبـــع و بـــه عـــرض وجـــود، جعـــل می‌گـــردد. بـــه همیـــن جهـــت، ا

کنیـــم. بـــه عـــاوه، وجـــود معلـــول مرتبـــۀ ضعیفـــه‌ای از وجـــود  کنیـــم، بایســـتی وجـــود آن را جعـــل 

ـــت را نـــور لامـــپ 
ّ
ـــت اســـت. مثـــال مشـــهور آن همـــان نـــور اســـت. شـــما می‌توانیـــد وجـــود عل

ّ
عل

گـــر شـــما بخواهیـــد بـــه  9 وات و وجـــود معلـــول را نـــور لامـــپ 6 وات در نظـــر بگیریـــد. حـــال ا

ـــت 
ّ
کـــه »مـــن فاعـــل فعـــل خویشـــتن‌ام«، بایـــد بـــه او بگوییـــد: »عل یـــک فیلســـوف بفهمانیـــد 

گـــر علـــت  کـــه شـــما چـــه می‌خواهیـــد بگوییـــد. ا تامـــۀ فعـــل مـــن خـــود مـــن‌ام« تـــا حـــدوداً بفهمـــد 

تامـــۀ فعـــل مـــن خـــود مـــن بـــودم، دیگـــر نمی‌تـــوان فعـــل مـــن را بـــه خـــدا نســـبت داد و قائـــل بـــه 

جبـــر شـــد. چـــرا فلاســـفه فعـــل مـــا را بـــه خـــدا منتســـب می‌کننـــد؟ زیـــرا آنهـــا انتســـاب فعـــل 

بـــه مـــا را مجـــازی می‌داننـــد )ماننـــد انتســـاب جریـــان بـــه نـــاودان( یـــا دســـت‌کم مـــا را جزئـــی 

ــد و  ــۀ فعـــل خویـــش نمی‌دانـ ــان را علـــت تامـ ــوفی انسـ ــد. هیـــچ فیلسـ ــه می‌داننـ ـــت تامّـ
ّ
از عل

ـــی_ معلولـــی برقـــرار نخواهـــد بـــود. بنـــا بـــر 
ّ
نمی‌توانـــد بدانـــد، زیـــرا در ایـــن صـــورت سلســـلۀ عِل

گسســـتنی ضـــروری از مخلوقـــات  ـــی_ معلولـــی، یـــک زنجیـــرۀ بـــه هـــم پیوســـتۀ نا
ّ
سلســـلۀ عِل

ــه  ــه بـ ــل و علـــت تامـ ــه علةالعلـ کـ ــد. اوســـت  ــه می‌یابـ ــال ادامـ ــقّ متعـ ــا حـ ــردد و تـ ــاز می‌گـ آغـ

ک: 1 )حاشیه(. 1. هنا



239 قدرت کمال ر دهم:اگفتگگف ر )او اختی 

کـــه انســـان  کلمـــه اســـت! بنابرایـــن، فیلســـوف هیـــچ‌گاه نمی‌توانـــد قائـــل باشـــد  معنـــای دقیـــق 

علـــت تامـــۀ افعـــال خویـــش اســـت.

کـه بنـا بـر مبانـی و  مرحـوم اسـتاد در تلاش‌انـد تـا بـه مخاطـب فیلسـوف خـود بفهماننـد 

اصطلاحـات بحـث علیـت )کـه مـورد تأیید ما نیسـت(، تنها راه برون‌رفت از جبر، این اسـت 

کـه مـا انسـان را علـت تامـۀ افعـال خویـش بدانیـم. بـه همیـن منظـور، تالش‌ می‌کننـد تـا نشـان 

کـه حکیـم سـبزواری  کـه بـه فعلمـان وجـود می‌بخشـیم. پیشـتر دیدیـم  کـه ایـن ماییـم  دهنـد 

کـه مـا بـه هیـچ وجـه نمی‌توانیـم موجِـد  کـرد و معتقـد بـود  بـا ایـن سـخن بـه شـدّت مخالفـت 

کـه  افعالمـان باشـیم. مرحـوم اسـتاد بـرای اینکـه ایـن قانـون را زیـر پـا بگذارنـد، ادّعـا می‌کننـد 

ایجادکننـدۀ افعالمـان خـود خـود ماییـم. 

فیلسـوف در اینجـا نکتـه‌ای را تذکّـر می‌دهـد و می‌گویـد: »شـما بـرای اینکـه بـه ماهیـت 

معلـول، وجـود ببخشـید، بایـد وجـود آن را بـه نحـو اعلـی داشـته باشـید«.

 ایشـان نیز در پاسـخ می‌گویند: »ما واجد وجود معلول‌ایم. واجدیت وجود معلول )= فعل 

کمال قدرت است«. اختیاری( نیز همان 

ی، این سـخن مرحوم اسـتاد دو نوع تفسـیر دارد: یک تفسـیر وجدانی که هرکسـی  بدین رو

یـت می‌توانم فعل و  می‌توانـد آن را تصدیـق کنـد کـه عبـارت اسـت از اینکـه: مـن در مقـام قادر

تـرک را انجـام دهـم. دیگـر تفسـیر فلسـفی که در مقـام احتجاج مطرح می‌شـود، مبنی بر اینکه 

یـم، همان چیزی  مـا علـت تامـۀ افعـال خودمان‌ایـم و توانایـی اعطای وجود بـه فعل خود را دار

بـا فلاسـفه  بـه همیـن جهـت، ایشـان در مقـام احتجـاج  کـه شـما آن را »معلـول« می‌نامیـد. 

کـه قـدرت بـه »ذات« فاعـل بازمی‌گردد.  می‌فرماینـد 

یابـد، عالوه بـر  گـر کسـی ایـن نکتـه را در البتـه ایـن نکتـه فقـط در مقـام احتجـاج نیسـت. ا

کنـه قـدرت متذکّـر خواهـد شـد و عمیق‌تـر  اینکـه می‌توانـد پاسـخ فیلسـوفان را بدهـد، بهتـر بـه 

خواهـد دانسـت کـه »واجدیـت ماهیـت و وجـود فعـل« بـه چـه معناسـت. 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی240

کمال قدرت به مقام ذات )نه فعل( بازگشت 
»مـن  می‌گوییـد:  شـما  وقتـی  می‌شـود.  مطـرح  فعـل«  »مقـام  قبـال  در  ذات«  »مقـام  لفـظ 

بـه »مـن«  یـت  بنابرایـن، قادر کرده‌ایـد.  بـه »مـن« اسـناد داده‌ و حمـل  را  یـت«  قـادرم«، »قادر

کـه برخـی مفاهیم مانند »حَسَـن« یا »قبیـح« به فعل من  بازمی‌گـردد، نـه »فعـل مـن«؛ در حالـی 

بازمی‌گـردد. مثاًل می‌گوییـم: »ظلـم قبیـح اسـت«. در اینجـا موضـوع قبـح، فعـل فاعـل مختـار 

اسـت نـه خـود فاعـل مختـار. همچنیـن وقتـی دربـارۀ »اراده« سـخن می‌گوییـم، نفـسِ اراده بـه 

فعـل مـن بازمی‌گـردد. آری، وقتـی مـن اراده کـردم، می‌توانـم خـودم را متّصـف به »مریـد« بدانم 

کمـا اینکـه وقتـی راه مـی‌روم، می‌توانـم خـودم را »راهـرو« بدانـم؛ امـا در  و بگویـم: »مـن مریـدم«؛ 

عیـن حـال، »راه رفتـن« اسـمی اسـت کـه حکایـت از فعـل من می‌کنـد نه خود مـن. در مقابل، 

کـه بـه ذات مـا بـاز می‌گـردد، ماننـد: عاقـل،  گاهـی خـود را بـه اوصافـی متّصـف می‌کنیـم  مـا 

عالـم، قـادر، حـیّ و... .

گر مـا فقیر محض‌ایـم و هیچ  کـه ا در اینجـا بلافاصلـه ایـن سـؤال بـه ذهـن متبـادر می‌گـردد 

کـه ذات مـا  کمـالات را بـه ذات مـا بازمی‌گردانیـد و می‌گوییـد  یـم، چگونـه شـما  از خـود ندار

عالـم و قـادر می‌شـود؟

کـه مرحـوم اسـتاد نیـز در رسـالۀ مشـهدین بـدان تذکّـر داده بودنـد: مـا  پاسـخ همـان اسـت 

ات‌ایـم و غنـیّ بالغیـر. خداونـد همـان ماهیـت فقیـر بی‌چیـز را غنـی می‌کنـد؛ نـه بـدان 
ّ

فقیـر بالذ

کـه فقـر ذاتـی مـا تبدیـل بـه غنـای ذاتـی شـود و فقیـر بالـذات بـه غنـیّ بالـذات مبـدّل  معنـا 

 گـردد؛ بلکـه بـدان معنـا کـه مـا بـه اذن خـدا غنـیّ و کمال‌منـد می‌شـویم، در عین اینکـه آن فقر 

ات‌ایم 
ّ

 ذاتی‌مان پابرجاست. گمان می‌کنم بهترین تعبیر همان باشد که عرض شد: »فقیر بالذ

گـر مـا می‌گوییـم: »غنـیّ بالغیـر«  کـه ا و غنـیّ بالغیـر«. البتـه ایـن نکتـه بایـد مـدّ نظـر قـرار بگیـرد 

کـه غنـای مـا اعتبـاری و انتزاعـی اسـت؛ خیـر! غنـای مـا حقیقـی اسـت،  بـدان معنـا نیسـت 

ولـی بالغیـر اسـت.

بـرای آنکـه ایـن نکتـه روشـن شـود، مثالـی می‌زنیم. شـما یک تکّـه خمیر را در نظـر بگیرید. 



241 قدرت کمال ر دهم:اگفتگگف ر )او اختی 

نـه  هرمـی،  نـه  اسـت،  ی  کُـرو بالـذات  نـه  یعنـی  نـدارد؛  ذاتـی  شـکل  هیچ‌گونـه  خمیـر  ایـن 

ات بـود، دیگـر نمی‌توانسـت 
ّ

ی بالـذ کـرو گـر  مخروطـی، نـه مکعـب و نـه... . بـه عنـوان مثـال، ا

می‌توانـد  را  شـکل  بی‌نهایـت  و  نیسـت  چنیـن  آنکـه  حـال  بگیـرد،  خـود  بـه  دیگـری  شـکل 

را می‌توانیـد  گـزاره  یـد، دو  ی درمی‌آور کـرو بـه شـکل  را  تکّـه خمیـر  ایـن  بپذیـرد. وقتـی شـما 

او بگوییـد: دربـارۀ 

 این تکّه خمیر، بالذات هیچ‌گونه شکلی ندارد؛

ی است. کرو کنون این تکّه خمیر حقیقتاً و بالفعل،   ا

ی درآوردیـد، فرض اولیۀ شـما )اینکه تکّه  در واقـع، وقتـی شـما تکّـه خمیـر را بـه شـکل کرو

خمیـر هیچ‌گونـه شـکل ذاتـی نـدارد( زیـر سـؤال نمـی‌رود. در عیـن اینکه آن »لا شـکل«ی ذاتی 

ی  گرفتـه و ایـن »کـرو ی بـه خـود  کـرو بـر سـر جـای خـود باقـی می‌مانـد، الآن و بالفعـل شـکل 

گـر خاطرتـان  ا انتـزاع ذهـن شـما باشـد.  نـه اینکـه اعتبـار و  بـودن« حقیقـی و واقعـی اسـت، 

تکّـه خمیـر  بـه همیـن  کـه شـبیه  و هیولـی  ماهیـت  میـان  اسـتاد  مرحـوم  کـه  گفتیـم  باشـد، 

اسـت، تناظـر برقـرار کـرده بودنـد. ماهیـت در عیـن اینکـه در  ذات خـود فاقـد کمالات اسـت، 

می‌گـردد. کمال‌منـد 

گداختـه می‌کنیـد،  کـوره و  گداختـه« اسـت. شـما وقتـی آهـن را وارد  مثـال دیگـر، »آهـن 

یـد،  بیـرون می‌آور کـوره  از  را  بـا ذاتـش عجیـن می‌گـردد. وقتـی آن  نورانیـت و حـرارت  گویـی 

نـور و حـرارت می‌کنـد: خـودش تولیـد 
تیــــــرگی رفت و همه انوار شد2       آهن )هیزم( تیره حریف1 نار شد	

ات نورانی و حرارت‌زا نبود و نیسـت، حقیقتـاً نورانی و داغ می‌گردد، 
ّ

کـه بالـذ همـان آهنـی 

گرما را از خود سـاطع می‌گرداند. بلکـه نـور و 

یـت  قادر گـر  ا مقـدور«.  وجـود  و  ماهیـت  »واجدیـت  گردیـم:  بـاز  قبـل  نکتـۀ  دو  بـه  حـال 

1. حریف: همنشین.
2. مثنوی مولوی: دفتر دوم: بخش 26.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی242

کـه واجـد ماهیـت و وجـود مقـدورم، نـه فعـل مـن.  بـه »مـن« بـاز می‌گـردد، پـس ایـن »مـن«ام 

گرفتـه اسـت.  کـه ماهیـت و وجـود فعـل، در کجـای مـن قـرار  حـال ایـن سـؤال مطـرح می‌شـود 

کـه وصـف »بسـاطت« در تعریـف قـدرت معنـا پیـدا می‌کنـد. قـادر، وجـود و  در اینجاسـت 

ماهیـت مقـدور را بـه نحـو »بسـیط« یـا »ابسـط« واجـد اسـت.

بساطت، شرافت و علوّ ساحت »قدرت«
انسـان قـادر، خـود را نسـبت بـه فعـل و ترک، مسـتولی و چیره می‌یابد. او خـود را در حالتی 

گر نخواهـد انجام نمی‌دهد.  گـر بخواهـد می‌توانـد کاری را انجـام دهد و ا وجـدان می‌کنـد کـه ا

بـه تعبیـر سـاده‌تر، او فعـل و تـرک را در چنـگ و مشـت خـود می‌بینـد. در اینجـا هنـوز نـه فعلـی 

در کار اسـت و نـه تَرکـی! فعـل و تـرک هیچ‌گونـه وجـود عینـی یـا ذهنـی ندارنـد. بـه تعبیـر دیگر، 

کـه با انجـام فعل یا تـرک آن، تعیّـن می‌یابد. قـدرت یـک حقیقـت نامتعیّـن اسـت 

بــرای فهــم بهتــر ایــن نکتــه مثالــی می‌زنیــم. ادارۀ بــرق، انــرژی الکتریســیته را تــا پشــت 

گــون ماننــد  گونا بــه وســایل برقــی  انــرژی نســبت  ایــن  پریزهــای منــزل شــما آورده اســت. 

ــه  ک ــت  ــن ارادۀ شماس ــدارد. ای ــی ن ــه تعیّن ــویی و... هیچ‌گون ــین لباسش ــو، ماش ــی، ات جاروبرق

کردیــد، آن را متعیّــن نمودیــد،  بــدان تعیّــن می‌بخشــد. وقتــی شــما بــا ارادۀ خــود آن را وارد اتــو 

گرمایــی تبدیــل می‌شــود، نــه حرکتــی، نورانــی  یعنــی آن انــرژی الکتریســیته اولًا بــه انــرژی 

یــا...؛ ثانیــاً داخــل یــک اتــوی مشــخّص مــی‌رود، نــه هــر اتویــی. قبــل از ارادۀ شــما، ایــن انــرژی 

کــه  نســبت بــه انرژی‌هــا و وســایل مختلــف، نامتعیّــن و لابشــرط بــود. ایــن ارادۀ شــما بــود 

کــرد. مثــال دیگــر: فــرض بفرماییــد شــما دارای قــدرت بدنی‌ایــد. ایــن قــدرت  آن را متعیّــن 

ید یــا... . ایــن ارادۀ  گاز را بفشــار یــد، پــدال  یــد، بدو شــما تعیّنــی نــدارد. شــما می‌توانیــد راه برو

گاز اختصــاص می‌دهــد. کــه آن را مثــاً بــه فشــاردادن پــدال  شماســت 

کمـال قـدرت هـم همیـن اسـت. قـدرت  معنـای »بسـاطت« ،»شـرافت« و »علـوّ سـاحت« 

ـق بگیرد. 
ّ
نسـبت بـه فعـل و تـرک، ابسـط، اشـرف و اعلـی اسـت، زیـرا او می‌توانـد بـه هـر دو تعل

فعـل )آب نوشـیدن( نمی‌توانـد تبدیـل بـه تـرک )آب ننوشـیدن( شـود، ولـی قـدرت می‌توانـد 



243 قدرت کمال ر دهم:اگفتگگف ر )او اختی 

هـم بـه فعـل و هـم بـه تـرک تبدیـل شـود. وقتی انـرژی الکتریسـیته وارد پنکه و به انـرژی حرکتی 

تبدیـل شـد، دیگـر نمی‌تـوان آن را بازگردانـد و بایـد آن را ازدسـت‌رفته تلقّـی نمـود. وقتـی انرژی 

شـما صـرف راه‌رفتـن شـد، دیگـر از دسـت رفته اسـت؛ اما مادامـی که در کاری صرف نشـده، 

قابـل تبدیـل بـه صورت‌هـا اسـت و  شـکل‌های مختلـف دارد. 

 به هر صورت، از این عدم تعیّن و لابشرط بودنِ قدرت، تعبیر به بساطت، شرافت و علوّ 

ساحت شده است. مثال »خمیر و شکل« در تبیین این نکته هم می‌تواند راهگشا باشد.

در  فلاسـفه  اسـت.  فهـم‌  قابـل  بیشـتر  فیلسـوف  مخاطبـان  بـرای  نیـز  »بسـاطت«  تعبیـر 

توضیـح قاعـدۀ »بسـیط الحقیقـة«1 مثالـی می‌زننـد. می‌گوینـد: شـما چنـد جسـم آهنـی را در 

کـوره ببریـد و ذوب کنید،  نظـر بگیریـد، مثاًل طشـت و سـینی و پـارچ و... . این‌هـا را بـه داخـل 

یـد. در  ی هـم بریزیـد و بـه شـکل یـک شـمش آهنـی درآور سـپس همـۀ آهن‌هـای مـذاب را رو

انتهـا مثاًل شـما یـک شـمش مکعب‌مسـتطیل آهنیـن خواهیـد داشـت. در آن صـورت، تمـام 

اجسـام آهنـی اولیـه بـه شـکل بسـیط و اندماجـی در آن شـمش آهنیـن موجودنـد. در اینجا نیز 

گویـی فعـل و تـرک در دل قـدرت موجـود اسـت.

با توجّه به دو نکته:

 بازگشت قدرت به مقام ذات؛

 موجودیت فعل و ترک در قدرت به نحو اندماجی؛

کـه فاعـل ماهیت و    بـا در نظـر گرفتـن کمـی مسـامحه و در مقـام احتجـاج می‌تـوان گفـت 

وجـود فعـل را در ذات خـود داراسـت و ایـن دو در ذات فاعـل قـادر بـه نحو بسـیط موجودند.

کنیـم،  گرفتـن اصطلاحـات فلسـفی بیـان  گـر بخواهیـم لـبّ مطلـب را بـدون در نظـر  امـا ا

چـه بایـد بگوییـم؟ 

گذشت، چند مطلب مشخّص شد: پاسخ: از آنچه 

1. توضیح این قاعده از مقام بحث خارج است. بنگرید به: الأسفار 6: 110 به بعد.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی244

کمال‌مند می‌گردد. ات و محض است، حقیقتاً 
ّ

که فقیر بالذ 1( ماهیتی 

2( قادر نسبت به فعل و ترک عالم است و توانایی ایجاد آنها را دارد.

3( ماهیت فعل، قبل از ایجاد فاعل هیچ‌گونه وجود عینی یا ذهنی ندارد.

4( بنابراین، علم ما به افعالمان بلامعلوم است.

5( قدرت نسبت به فعل و ترک هیچ‌گونه تعیّنی ندارد و با ارادۀ فاعل، تعیّن می‌یابد.

6( قدرت به مقام ذات و اراده به معنای فعل بازمی‌گردد.

ناسازگاری ذاتی »قدرت« و »ضرورت«
کـه قـدرت، فاعـل را از  گذشـته، ایـن تعبیـر مرحـوم اسـتاد بهتـر روشـن می‌شـود  از مطالـب 

کـه بی‌نیـازیِ مطلـق مختـصّ  طرفیـن مقـدور بی‌نیـاز می‌سـازد. بـه ایـن  نکتـه دقّـت بفرماییـد 

کار می‌بریـم، نسـبی اسـت )غیـر از  گـر مـا دربـارۀ خودمـان تعبیـر »بی‌نیـازی« را بـه  خداسـت. ا

ذاتـی نبـودن، مطلـق هـم نیسـت(. مثاًل شـما می‌گویید: »مـن در راه رفتن خود نیـازی به عصا 

گـر می‌گوییـم: »قـدرت مـا را بی‌نیـاز  یـد. بنابرایـن، ا نـدارم«. در اینجـا شـما »از عصـا« بی‌نیاز

می‌کنـد«، بلافاصلـه بایـد پرسـید: »از چـه چیـزی؟«

کـه از »فعـل و تـرک«. انسـان قـادر از فعـل و تـرک بی‌نیـاز اسـت و ایـن  پاسـخ ایـن اسـت 

کـه »قـدرت« بـا »ضـرورت« ناسـازگاری ذاتـی دارنـد. تعبیـر دیگـری از ایـن نکتـه اسـت 

وقتـی انسـان از »قادریـت« سـخن می‌گویـد، همیشـه پـای دو »مقـدور« در میـان اسـت که 

همـان »فعـل« و »تـرک« باشـد. فلاسـفه در اینجـا از تعبیـر »ذات اضافـه« اسـتفاده می‌کننـد. 

گرچـه ایـن سـخن تـا  کـه همیشـه علـم و قـدرت بایـد نسـبت بـه چیـزی باشـد. ا آنهـا معتقدنـد 

کـه طـرف علم  حـدّی صحیـح اسـت، ولـی خالـی از اشـکال نیسـت. مشـکل آنهـا ایـن اسـت 

ـق علـم و قـدرت پیش 
َّ
کـه مـا معتقدیـم متعل و قـدرت را موجـود و محقّـق می‌داننـد، در حالـی 

کـرد و هـم قـدرت. ولـی اصـل  از فعـل، معـدوم اسـت و می‌تـوان بـه معدومـات، هـم علـم پیـدا 

کـه هـر علـم و قدرتـی بـا مقـدور و معلومـی همـراه اسـت، گرچـه  ایـن مطلـب قابـل قبـول اسـت 

کائـن نباشـد. آن مقـدور و آن معلـوم، 



245 قدرت کمال ر دهم:اگفتگگف ر )او اختی 

ـق علـم و قـدرت را 
ّ
در اینجـا اشـاره بـه نکتـه‌ای ضـرورت دارد. فلاسـفه موجودیّـت متعل

کـه معلـوم یا مقدوری، معدوم باشـد. طبیعتـاً دربارۀ  ضـروری می‌داننـد و معتقدنـد نمی‌شـود 

ـق ازلـی بـرای علـم و 
ّ
خداونـد  نیـز بـه چنیـن چیـزی قائل‌انـد. بـه همیـن جهـت، یک‌نـوع متعل

قـدرت خـدا قائـل شـده‌اند، ماننـد: اعیـان ثابتـه. 

که  گفتن دربارۀ خدا بایسـتی مسـبوق به معرفةالله باشـد  که سـخن  ما در مقابل، قائل‌ایم 

گـر هـم معرفتـی حاصـل شـود، بـاز در قالـب الفـاظ  کتسـابی نیسـت. ا بـه دسـت خداسـت و ا

نمی‌گنجـد و بایسـتی مـا بـا زبـان »تنزیـه« آن را بیـان کنیم. مـا به تعریف الهی، خـدا را »عالم/ 

علیـم/ خبیـر« و »قـادر/ قدیـر« می‌دانیـم، امـا هرگـز نمی‌دانیـم و نمی‌توانیـم بیان کنیـم که کنه 

علـم و قـدرت خـدا چیسـت. ایـن نکتۀ دقیقی اسـت کـه گاهی ما از آن غافل می‌شـویم. گاهی 

برخـی از ناقـدان مکاتـب فلسـفی بـر اثـر غفلـت، پـس از آنکـه مبانـی فلسـفی را رد می‌کننـد، 

ذات خدا و صفات و فعل او را موشکافی می‌کنند و به تعبیر عامیانه »دل و رودۀ آن را بیرون 

گرفتـار شـده‌اند. مشـکل مـا  کـه فلاسـفه  گرفتـار می‌شـوند  می‌ریزنـد«. آنهـا بـه همـان مشـکلی 

کـه آنهـا دربـارۀ ذات خـدا غلـط می‌گوینـد و مـا درسـت می‌گوییـم؛ بلکـه  بـا فلاسـفه ایـن نیسـت 

 جای سـخن گفتن نیسـت:
ً
بحـث بـر سـر ایـن اسـت کـه آنجا اساسـا

وا«.1
ُ

مْسِك
َ
مُ إِلَ الِلَّه فَأ

َ
ل

َ
ك

ْ
ى ال »فَإِذَا انْتََ

کنید«. »پس زمانی که کلام به خدا می‌رسد، ]از ادامۀ سخن گفتن[ اجتناب 

گر  کـه فعـل خداونـد کیفیت نـدارد2 و معقول واقـع نمی‌شـود. بنابراین، ا مثاًل مـا معتقدیـم 

کنـه فعـل خـدا  کـه می‌توانیـم  مـا می‌گوییـم: »خلقـت بـه تملیـک اسـت«، بـدان معنـا نیسـت 

کنیـم. مـا اولًا  سـخن روایـات را تکـرار می‌کنیـم، ثانیـاً بـرای اینکـه مطلـب تـا حـدّی  را بیـان 

کـه آن هـم بـه ارشـاد خداسـت؛  بـرای مـا وجدانـی شـود، بـه فاعلیـت خودمـان تذکّـر می‌دهیـم 

کـه مـن فعـل شـما را آیـت فعـل خـودم  یعنـی خداونـد راه را بـه مـا نشـان داده و فرمـوده اسـت 

1. الکافی 1: 92؛ التوحید: 456.
2. الکافی 1: 110.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی246

کنـه تملیـک هـم فقـط و فقـط بـا تعریـف الهـی شـناخته می‌شـود. مرحـوم اسـتاد  قـرار داده‌ام. 

کـه مـا فعـل الهـی و تملیـک خـدا را  نیـز بـا تصریـح بـه ایـن نکتـه در دروس خلقـت فرموده‌انـد 

نمی‌فهمیـم، بلکـه فقـط آثـار آن را در خـود می‌یابیـم.1 بنابرایـن، مـا در قبـال سـخن فلاسـفه، 

کنیـم، بلکـه بـر مبنـای تنزیـه  یـم خطـای آنهـا را تکـرار  فلسـفی عمـل نمی‌کنیـم و دوسـت ندار

کار را جلـو می‌بریـم.

کـه مـا در پاسـخ فلاسـفه بـه کار می‌بریـم، این اسـت: به آنها نشـان می‌دهیم  نکتـۀ دیگـری 

یـم، چـه رسـد بـه خداونـد  کـه مـا حتـی در میـان مخلوقـات، بالاتـر از سـخن شـما را سـراغ دار

ـق نمی‌گیـرد و نتیجـه می‌گیرنـد 
ّ
کـه علـم و قـدرت بـه معدومـات تعل متعـال! آنهـا اصـرار دارنـد 

ق محقّق داشـته باشـد. ما در پاسـخ می‌گوییم که 
ّ
کـه علـم و قـدرت خداونـد نیـز بایسـتی متعل

ـق می‌گیرد و از آن قیدی 
ّ
حتـی علـم و قـدرت مـا کـه مخلوق خداوند اسـت، به معدومات تعل

کـه شـما می‌فرماییـد، رهاسـت؛ چـه رسـد بـه علـم و قـدرت الهـی! بنابرایـن، علـم بلامعلـوم 

کـه علـم خـدا را مبـرّا و مطلـق از  کـه مـا در خـود مشـاهده و وجـدان می‌کنیـم، جـواز ایـن اسـت 

گر مـا می‌گوییم:  هرگونـه معلـوم بدانیـم: »عنقـا شـکار کـس نشـود دام باز گیر«. به طور مشـابه، ا

کـه مـا  »مقـدورات مـا پیـش از ارادۀ مـا هیچ‌گونـه تحقّقـی ندارنـد«، جـواز ایـن صـادر می‌شـود 

قـدرت او را ازلـی، ولـی مخلوقـات او را حـادث بدانیـم.

کـه مرحـوم اسـتاد از آن بـه  بـه اصـل بحـث بازمی‌گردیـم. قـدرت همیشـه دو طـرف دارد 

»دو  مقابـل،  در  تـرک.  و  فعـل  از:  عبارت‌انـد  طـرف  دو  ایـن  کردنـد.  تعبیـر  مقـدور«  »طرفیـن 

طرفگـی« در حالـت ضـرورت معنـا نـدارد! وقتـی فیلسـوف می‌گویـد: »الشـیء مـا لـم یجـب 

لـم یوجَـد«، یعنـی زمانـی یـک چیـز موجـود می‌گـردد کـه احتمـال موجود نشـدنش صفـر مطلق 

کار محقّـق نشـود، محقّـق نخواهـد  کـه آن  کمتریـن احتمـال وجـود داشـته باشـد  گـر  باشـد. ا

بـه لفـظ  ایـن  بـه تعریـف خـود خداسـت. ...  یافتنـش  البتـه  کـه  انبیـاء؟عهم؟ اسـت  1. »ای�ن )= تملی�ک( نظ�ر 
که ذات خدا »لا یُعرَف إلا بتعریفه«، مالکیت ما با ]حفظ[ املکیت خدا در تملیک  درنمی‌آید. همچنان 
 کـه فعـل خداسـت، معـروف نمی‌گـردد، مگـر بـه تعریـف و معرّفیـت خـدا. در غیـر ایـن صـورت، اصاًل مـا 

که چیست، فقط آثاری از آن را می‌فهمیم«. )درس 51 معارف: 4( کنه مالکیت خودمان را نمی‌فهمیم 



247 قدرت کمال ر دهم:اگفتگگف ر )او اختی 

شـد. حـال شـما »آب‌نوشـیدن« را در نظـر بگیریـد. زمانـی ماهیت آب‌نوشـیدن تحقّـق خواهد 

که احتمال »آب‌ننوشـیدن« صفر باشـد. بنابراین، در زمان انجام فعل »آب‌نوشـیدن«،  گرفت 

احتمـال »آب‌ننوشـیدن« صفـر اسـت. بـه عبـارت دیگـر، بنـا بـر اصـل ضـرورت، همیشـه »یک 

کـه در مقـام  کـه مـا وجدانـاً می‌یابیـم  حالـت« مطـرح و یـک راه پیـش پـای ماسـت؛ در حالـی 

کنـد، مـا بـر هـر دو طـرف  کـه یکـی از دو طـرف فعـل و تـرک را متعیّـن  یـت و تـا لحظـۀ اراده  قادر

یـم و خـود را پیوسـته بـر سـر دوراهـی می‌بینیـم.  اسـتیلا دار

خلاصـه آنکـه: قـدرت همیشـه بـا دوراهـی و ضـرورت همیشـه بـا یـک راه همـراه اسـت. 

کـه ایـن دو بـا هـم ناسـازگاری ذاتـی دارنـد. بدیهـی اسـت 

تقدّم »قدرت« بر »اراده«
گذشـته همچنین رابطۀ »قدرت« و »اراده« مشـخّص شـد. فلاسـفه ]در بحث  از مطالب 

مبـادی افعـال اختیـاری[ قـدرت را پـس از اراده ذکـر می‌کنند، در حالی که این سـخن وجداناً 

کـه نسـبت بـه فعـل و  ـن )تعیّن‌بخـش( قـدرت اسـت؛ یعنـی آن قدرتـی  غلـط اسـت. اراده معیِّ

تـرک بسـیط بـود و هـر دو طـرف را در دل خـود داشـت و هیچ‌گونـه تعیّنی نسـبت به فعل و ترک 

کـه بـه »ایجـاد فعـل« یـا »ابقـاء  نداشـت، بـه وسـیلۀ اراده متعیّـن می‌شـود. ایـن ارادۀ شماسـت 

تـرک« می‌انجامـد. بـه عبـارت سـاده‌تر، قبـل از ارادۀ شـما نـه »آب‌نوشـیدن«ی در عالم هسـت 

و نـه »آب‌ننوشـیدن«ی. بـر اثـر ارادۀ شـما، یـا »آب‌نوشـیدن« در عالـم خـارج بـه وجـود می‌آیـد یا 

»آب‌نوشـیدن« در همـان معدومیـت خـود باقـی می‌ماند.





249

دهم:  از� ار �ی �ت  گ�ف

ار )2( �ی �ت در�ت و اخ� کمال �ق

ک« در باب »قدرت« مروری بر برخی رسالۀ »هنا
در گفتـار  پیشـین، تـا حـدّی در بـاب حقیقـت قـدرت گفتگـو شـد. اینـک برخـی عبارات 

گفتـه شـد و  از تقریـرات دروس میـرزای اصفهانـی ارائـه می‌شـود تـا هـم مـروری باشـد بـر آنچـه 

کـه قباًل هـم اشـاره  هـم شـاید برخـی نـکات جدیـدی بـرای عزیـزان روشـن شـود. همان‌طـور 

شـد، بخشـی از تقریـرات دروس مرحـوم میـرزا دارای چنیـن عنوانی اسـت: »الـكلام فى حقيقة 

القـدرة و الاختيـار و عـدم الجبـر و التفويض«. پس موضوع این رسـاله دقیقاً همان چیزی اسـت 

کـه مـا در پـی آن‌ایـم. ایشـان در ابتـدا مطالبـی دربـارۀ حقیقـت قـدرت و اختیـار می‌فرماینـد و 

انسـان را از جبـر می‌رهاننـد. سـپس وارد بحـث علـم بلامعلـوم، مشـیت، اراده، قـدر، قضـا و 

کـه علـم و فعـل الهـی در افعـال انسـان  بـداء الهـی می‌شـوند و مـا را بـه ایـن نقطـه می‌رسـانند 

کرده‌اند  که مرحوم اسـتاد تصریح  گفته شـد  کار نیسـت. همچنین  نافذ اسـت و تفویضی در 

کـه تـا صفحـۀ 68، تمامـاً عیـن دست‌نوشـته‌های مرحـوم میـرزا اسـت و ایشـان تنهـا آنهـا را 

کرده‌انـد. رونویسـی 

ایشان در ابتدای رساله می‌نویسند:

ــة و  ــام الفاعلي ــانى أنّ فى مق ــى؟ الث ــا ه ــدرة م ــة الق ــة: الأوّل أنّ حقيق ث ــب ثلا ک مطال ــا »هن

؟ و هــل يســاعده  نســان القــادر هــل يتأثّــر عــن أحــد ســوى نفســه أم لا صــدور الأفعــال عــن الإ

؟ بــل لــه البــداء  ؟ الثالــث أنّــه بعــد تحقّــق القــدرة فهــل يجــب الفعــل أم لا أحــد فى فعلــه أم لا



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی250

فيمــا شــاء و أراد و قــدّر و قــى و أبــرم«.1

در این عبارات سه سؤال را مطرح می‌کنند:

 حقیقت قدرت چیست؟

 آیا انسان قادر متأثّر از دیگری است یا نه؟

یـت، آیـا فعـل او واجب‌الصـدور می‌گـردد یـا امـکان بـداء بـرای او   پـس از تحقّـق قادر

باقـی اسـت؟

کمـال قـدرت و سـؤال‌های دوم و سـوم بـه  کـه سـؤال یکـم بـه  حقیقـت مطلـب ایـن اسـت 

کنیـم.  گفتگـو  کـه در ایـن جلسـه می‌خواهیـم دربـارۀ آن  کمـال اختیـار بازمی‌گـردد 

کمی بعدتر می‌نویسند:

 
ً
نســان القــادر واجــد فى مقــام ذاتــه وجــود الماهيــات و واجــد لــذوات المهيــات وجدانا »فــإذن الإ

كذلــك واجــد لمهيــات الغايــات و الثمــرات أى العلــل الغائيــة المترتبــة عــى  ، و 
ً
كامــا  

ً
ــا تامّ

نســان عــالم بالغايــات و الثمــرات«.2 ؛ و ذلــک لأنّ الإ
ً
 المتقدمــة عليهــا علمــا

ً
الأفعــال خارجــا

کــه انســان قــادر، هــم واجــد ماهیــت فعــل  در ایــن عبــارت، ایشــان تصریــح می‌کننــد 

ــه عــاوه، واجــد مرجّحــات و علت‌هــای غایــی )ماننــد رفــع  اســت و هــم واجــد وجــود آن. ب

ــم، پیــش از  ــر دادی کــه قبــاً هــم تذکّ ــرای فعــل آب‌نوشــیدن( نیــز هســت. همان‌طــور  عطــش ب

کــه  ــد. در اینجــا ایشــان تصریــح می‌کننــد  ــرک و علــت غایــی معدوم‌ان انجــام فعــل، فعــل، ت

ــت غایــی تقــدّم علمــی بــر فعــل دارد )فلاســفه هــم بــه ایــن نکتــه پــی برده‌انــد(. مثــاً شــما 
ّ
عل

یــد و بــرای  وقتــی اقــدام بــه آب‌نوشــیدن می‌کنیــد، نســبت بــه »رافــع عطــش بــودنِ« آن علــم دار

یــد، نــه چیــز دیگــر. ایشــان می‌گوینــد: »شــما واجــد ماهیتــی  رفــع عطــش ســراغ آب می‌رو

گرفــت  ــوان چنیــن نتیجــه  ــر ماهیــت فعــل دارد«. بنابرایــن، می‌ت ــه تقــدّم علمــی ب ک هســتید 

کــه اینهــا تحقّقــی  کــه واجدیــت ماهیــت بــه معنــای علــم بــه آن اســت. ســپس تذکّــر می‌دهنــد 

ک: 1. 1. هنا
2. همان.



251 زدهم: کمال قدرت و ار یاگفتگگف ختیا ر )ا

ــد و ایــن همــان علــم بلامعلــوم اســت. یعنــی چیــزی غیــر از علــم  خــارج از ذات فاعــل ندارن

کــه علــم و قــدرت بــه ذات  کــه بــه ذاتتــان بــاز می‌گــردد، وجــود نــدارد )پیشــتر تذکّــر دادیــم  شــما 

فاعــل بازمی‌گردنــد(.

»و لكــن لا يخــى أنّ هــذا الشــهود الإضــافّى المضــاف إلى الماهيــات فى مرتبــة الــذات ليــس 
 عــن الله تعــالى«.1

ً
 للبشــر، فضــا

ً
ــا كمالي  

ً
علمــا

کمالی محســوب کــه علــم به ماهیــات در مرتبۀ ذات ]فاعل[، برای بشــر   »امّــا مخفــی نمانــد 

 نمی‌شود، چه برسد به خداوند متعال«.

ـــۀ  ـــدا از اضاف ـــم خ ـــه عل ـــواز تنزی ـــر، ج ـــوم در بش ـــم بلامعل ـــدان عل ـــه وج ک ـــد  ـــه ش گفت ـــتر  پیش

کـــه فلاســـفه می‌گوینـــد، در  بـــه معلومـــات اســـت. بـــه عبـــارت دیگـــر، مـــا بالاتـــر از مطالبـــی را 

بشـــر مشـــاهده می‌کنیـــم، فکیـــفَ بعلـــمِ الِله تعالـــی؟! در اینجـــا نیـــز درصـــدد بیـــان همیـــن 

نکته‌انـــد.

کمال قدرت را با اراده و قدرت بدنی بیان می‌فرمایند: در ادامه رابطۀ 

»و بالجملــة: أمــا التوجّــه التّفصيــى إلى المهيــات المعقولــة أو الفانيــة فى الخــارج فهــو إظهــار 

كمالهــا و شــدّتها، إذ  لهــذه القــدرة الكاملــة الكامنــة، فهــو مقــام نقــص القــدرة و ضعفهــا لا 

مــة عــى الارادة الــى سّماهــا  يــة مقدِّ التفصيــل نقــص الإجمــال و أخسّــه. و هــذه القــدرة الظهور

مهــا عــى القــدرة الــى متأخّــرة 
ُ

 عــن تقدّ
ً
كلأيــد« و »الإجمــاع«، فضــا الفلاســفة بـــ :»الشــوق ا

عــن الإرادة و مســمّاة عندهــم بالقــوة المنبثّــة فى العضــات«.2

در اینجا سه رتبه را مطرح می‌کنند:

یت؛  قادر

 اراده )فعل در مقام اشرف نفس(؛

 قدرت بدنی )فعل در مقام اَخَسّ نفس(.

1. همان: 2.
2. همان.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی252

کـه قـدرت نسـبت بـه فعـل و تـرک، اجمـال دارد و وقتـی اراده یـک  ابتـدا اشـاره می‌کننـد 

و  را اعلـی  تـا مـا قـدرت  ـن می‌کنـد، تفصیـل می‌یابـد و همیـن باعـث می‌شـود  را معیَّ طـرف 

کـه قـدرت مقـدّم بـر اراده اسـت و  اشـرف از اراده و فعـل و تـرک بدانیـم. سـپس تذکّـر می‌دهنـد 

اراده نیـز مقـدّم بـر قـدرت بدنـی اسـت، زیـرا شـما ابتـدا اراده می‌کنیـد و سـپس عضالت خـود 

یـد و سـپس عضالت  کـه راه برو ابتـدا »تصمیـم می‌گیریـد«  یـد. مثاًل  بـه حرکـت درمی‌آور را 

کـه فلاسـفه »قـدرت«  پـای خـود را بـه شـکل معیّنـی حرکـت می‌دهیـد. بنابرایـن، آن چیـزی را 

نامیده‌انـد، دو مرتبـه متأخّـر و متنزّل‌تـر از قـدرت حقیقـی اسـت.

نســان عــى هــذه القــدرة التامــة الكاملــة حــن مــا يصرفهــا العبــد فى  »و الله تعــالى معاقِــب الإ
مــات و المبغوضات«.1 المحرَّ

کـه نعمـت  کمالـی اسـت  کـه قـدرت  ثـواب و عقـاب مابـه‌ازای اراده اسـت نـه قـدرت! چرا

یـت مـا نتیجـۀ  و موهبـت خداسـت. بـه عبـارت دیگـر، خداونـد مـا را قـادر می‌سـازد و قادر

کـه شـما  وقتـی  نـدارد.  معنـا  مقـام  ایـن  در  دادن  بنابرایـن، جـزا  تملیـک خداسـت.  و  فعـل 

از قـدرت خـود اسـتفاده می‌کنیـد و آن را ظاهـر  را انجـام می‌دهیـد،  اراده می‌کنیـد و فعلـی 

کـه ثـواب و عقـاب معنـا پیـدا می‌کنـد. بـه عبـارت سـوم، همان‌طـور  ید. اینجاسـت  می‌سـاز

گفتـه شـد، قـدرت بـه مقـام ذات بازمی‌گـردد نـه فعـل! از طرفـی، ثـواب و عقـاب در مقـام  کـه 

فعـل مطـرح می‌شـود. بنابرایـن، موضـوع پـاداش و جـزا چیـزی اسـت کـه عبـد، قـدرت را در آن 

کـردن؛ خـواه تـرک باشـد،  مصـرف می‌کنـد؛ خـواه فعـل باشـد، ماننـد: نمـاز خوانـدن یـا غیبـت 

ک در روزه یـا تـرک نمـاز. ماننـد امسـا

در ادامـــه، وارد ســـؤال دوم می‌شـــوند و بـــا تکیـــه بـــر آثـــار وجدانـــی فعـــل انســـان، ماننـــد مـــدح 

کارهـــای خویـــش  ــؤول  ــود، مسـ ــه انســـان، خـ کـ ــر می‌دهنـــد  ــتایش و نکوهـــش(، تذکّـ و ذم )سـ

اســـت و بـــا مســـاعدت دیگـــری آن را انجـــام نمی‌دهـــد. ایـــن مقـــام، همـــان مقـــام اختیـــار 

اســـت.

1. همان.



253 زدهم: کمال قدرت و ار یاگفتگگف ختیا ر )ا

نقد قاعدۀ »استکمال«
مـا در بسـیاری از کارهـای خـود می‌بینیـم که آن کارها برای مـا مفیدند: درس می‌خوانیم، 

کلام، مـا بـه دنبـال خودمـان  عالـم می‌شـویم؛ ك‌ار میك‌نیـم، پولـدار می‌شـویم، و... . در یـک 

»مـا  تفسـیر می‌کننـد:  این‌طـور  را  نکتـۀ وجدانـی  ایـن  کامـل می‌گردیـم. فلاسـفه  و  كمال‌منـد 

کـه ایـن تفسـیر چنـدان  بـه دلیـل و بـه برکـت فعـل خودمـان مسـتکمل می‌شـویم«. در حالـی 

صحیـح نیسـت.

لزوم تفکیک میان »فعل« و »اثر فعل«

کـرد: فعـل و اثـر فعـل. »آب‌نوشـیدن« فعـل  کـه بایـد میـان دو مطلـب تفکیـک  مـا معتقدیـم 

کـه فعـل مـن تنهـا ایـن  مـن اسـت و »رفـع عطـش« اثـر فعـل مـن. مـن بـه وجـدان خـودم می‌یابـم 

اسـت کـه دسـت خـود را حرکـت می‌دهـم، لیـوان را می‌گیـرم و بـه دهانـم نزدیـک می‌کنم و آب 

را سرمی‌کشـم. از اینجـا بـه بعـد، دیگـر فعـل من نیسـت. فـرض بفرمایید، این آب در دسـتگاه 

گـوارش مـن تجزیـه می‌شـود، بخشـی از آن جـذب و بخـش دیگر دفع می‌شـود و... . هیچ‌کدام 

یـه را نفرین کردنـد و فرمودند: از اینهـا فعـل مـن نیسـت! پیامبـر خـدا؟ص؟ معاو
شْبَعَ الُلَّه بَطْنَهُ«.1

َ
 أ

َ
»ل

»خداوند شکمش را سیر نگرداند«.

یـاد هم  کـه او غـذا می‌خـورد، ز یـه تـا آخـر عمـر سـیر نگشـت. توجّـه داشـته باشـید   لـذا معاو

می‌خـورد، ولـی سـیر نمی‌شـد، زیـرا »سـیری« اثـر فعـل اوسـت و ربطـی بـه فعـل او نـدارد.

گر رفع عطش، سیری و مانند آن، فعل ما نیست،  که ا در اینجا این سؤال مطرح می‌شود 

ی_ معلولی میان اجزای 
ّ
که قائل به یک نوع ضرورت عِل کسـی اسـت؟ فلاسـفه  پس فعل چه 

مـا می‌پرسـند:  از  آنهـا  ـی توضیـح می‌دهنـد. 
ّ
بـا همـان سـیاق عل را  ایـن پدیده‌هـا  عالم‌انـد، 

کیسـت؟ در پاسـخ می‌گوییـم:  یّـت غلـط اسـت، پـس آثـار فعـل اختیـاری مـا، فعـل 
ّ
گـر عل ا

1. المناقب )ابن‌شهرآشوب( 1: 162.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی254

می‌گردانـد.  سـیراب  یـا  سـیر  را  مـا  کـه  خداسـت  ایـن  می‌دانیـم.  خـدا  فعـل  را  فعـل  آثـار   مـا 

حضرت ابراهیم؟ع؟ دربارۀ خداوند می‌فرماید:
1> �نِ �ي حْ�ي ُ مَّ �ي

ُ ‏ي�ن �ث � �يتُ م� ُ ي�ذ �ي �
َّ
�نِ * وَ ال �ي �ف ْ َ�ش هُوَ ي� �تُ �فَ ا مَرِ�ضْ ذ� �نِ * وَ �إِ �ي َسْ�ق ‏ي�ن وَ ي� طْعِمُ� ُ ي�ذ هُوَ �ي �

َّ
>وَ ال

کسی که بیمار شدم، مرا شفا می‌دهد * و  که به من غذا و آب می‌دهد * و زمانی  کسی   »و 

که مرا می‌میراند و زنده  می‌کند«.  

انسـان بیمـار می‌شـود و اقـدام بـه معالجـه می‌کنـد. ایـن فعـل ماسـت؛ امـا »شـفا یافتـن« 

که بدون معالجه و با صرف یک توسّـل سـاده  دیگر دسـت ما نیسـت. چه بسـیار بیمارهایی 

کـه دوره‌هـای درمانـی سـخت، طولانـی و پرهزینـه را  شـفا یافتنـد و چـه فـراوان مریض‌هایـی 

گذراندنـد و آخـر سـر هـم بـر اثـر همـان بیماری از دنیا رفتنـد. عین همین قاعده را ما در کسـب 

ماً خیـر! 
ّ
و کار می‌بینیـم. آیـا هـر کسـی بیشـتر کار کنـد، درآمـد بیشـتری خواهـد داشـت؟ مسـل

گذشـته از روایـات، ایـن نکتـه تجربـۀ عینـی مـا دربـارۀ خـود و دیگـران اسـت. همیـن قانـون در 

»بچـه‌دار شـدن« نیـز جـاری اسـت. خداونـد داسـتان حضـرات ابراهیـم و زکریـا؟عهما؟ را پیـش 

کـه کار بـه دسـت اوسـت. عمل زناشـویی  ی مـا قـرار داده اسـت تـا عبـرت بگیریـم و بدانیـم  رو

را همـه انجـام می‌دهنـد. بسـیاری از افـراد، بـه ظاهـر مشـکل نابـاروری ندارنـد، امـا بچـه‌دار 

داده  انجـام  خاصّـی  کار  اینکـه  بـدون  و  طولانـی  مـدّت  یـک  از  پـس  همان‌هـا  نمی‌شـوند. 

کـه مشـکل بـاروری دارنـد و  باشـند، صاحـب فرزنـد می‌شـوند. در مقابـل، بسـیاری از افـرادی 

کاماًل از بچه‌دارشـدن ناامیـد می‌شـوند، یک‌دفعـه خـدا عنایـت  پـس از درمان‌هـای مختلـف 

می‌کنـد و صاحـب فرزنـد می‌شـوند. قـرآن در جـای دیگـر می‌فرمایـد:
كى<2 �بْ

أ�َ
حَكَ وَ  �ضْ

أ�َ
هُ هُوَ 

�نَّ
أ�َ
>وَ 

که می‌خنداند و می‌گریاند«. »و اوست 

شـما ایـن را در عـزای اهل‌بیـت؟عهم؟ بـه ویژه حضرت سیدالشـهداء؟ع؟ دیده‌اید. یک روز 

1. الشعراء: 81-79.
2. النجم: 43.



255 زدهم: کمال قدرت و ار یاگفتگگف ختیا ر )ا

یـد و چنـان منقلـب می‌شـوید که بـه پهنای صورت اشـک می‌ریزید.  بـه مجلـس روضـه می‌رو

یـد، ولـی انـدازۀ بـال مگـس  فـردای آن روز بـه امیـد همـان حـال و هـوا بـه همـان مجلـس می‌رو

هـم چشـمتان تـر نمی‌شـود. مجلـس همـان مجلـس اسـت؛ روضه‌خـوان همـان روضه‌خـوان؛ 

کـه همـان  گویـی چیـز دیگـر و ارادۀ دیگـری هـم در میـان اسـت  مسـتمع همـان مسـتمع؛ امـا 

ارادۀ خداونـد باشـد.

زندگـی خـود  در  انسـان  کـه  اسـت  و شـهودهای عینـی  نشـانه‌های وجدانـی  اینهـا همـه 

 مشاهده می‌کند و بعینه می‌بیند. بنابراین، ما به فعل خودمان کامل و مستکمل نمی‌شویم، 

کامل می‌کند. که ما را  بلکه این خداست 

کـه خداونـد سـنّت‌هایی را در ایـن عالـم قـرار  البتـه ایـن نکتـه را هـم بایـد مـدّ نظـر داشـت 

کردیـم(. بـه عنـوان مثـال، سـنّت  یّـت را پیشـتر بیـان 
ّ
داده اسـت )تفـاوت میـان سـنّت و عل

کـه در 99.99% مـوارد، کسـی که غذا می‌خورد، سـیر شـود. اما  ـق گرفتـه اسـت 
ّ
خـدا بـر ایـن تعل

کم  کـه ارادۀ خـدا در این عالـم، حا گاهـی خداونـد ایـن سـنّت‌ها را بـه هـم می‌زنـد تـا مـا بدانیم 

کـرده‌ و  یّـت سـوق پیـدا 
ّ
یـادی از ابنـای بشـر بـه سـمت عل و حاضـر اسـت. بـا ایـن حـال، عـدۀ ز

ارادۀ خـدا را نادیـده گرفته‌انـد. بـه عبـارت دیگـر، هـر بـار که شـما آب می‌نوشـید، بـه ارادۀ خدا 

سـیراب می‌شـوید. ممکـن اسـت خداونـد یک‌بـار در تمـام عمرتـان شـما را سـیراب نکنـد یـا 

سـخت سـیراب کند تا شـما بفهمید که بالله سـیراب می‌شـوید. فلاسـفه این سخنان را قبول 

ف‌ناپذیـر 
ّ
کاری اثـری دارد و صـدور آن اثـر از آن فعـل، تخل ـی فلسـفی، هـر 

ّ
ندارنـد. در نظـام عِل

است.

استنقاص قدرت در مقام فعل یا ترک

کـه قـدرت نسـبت بـه فعل و ترک اجمـال دارد و همین اجمال باعث علوّ سـاحت  گفتیـم 

قـدرت نسـبت بـه فعـل و تـرک می‌شـود. وقتـی شـما بـه ارادۀ خودتـان، ایـن قـدرت را اظهـار و 

ید و متعیّنـش می‌کنیـد و آن را  مصـرف می‌کنیـد، آن را از مقـام بـالای لاتعیّنـی خـارج می‌سـاز

از مقـام اعالی خـود بـه زیـر می‌کشـید و متنزّلـش می‌نماییـد. پیشـتر دو مثـال  ذکـر شـد. یکـی 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی256

کارهـای  مثـال بـرق پشـت پریـز و بـرق مصرفـی بـود؛ و دیگـر قـدرت بسـیط موجـود در بـدن و 

کـه قـادر وقتـی قـدرت خـود را اظهـار می‌کنـد، قدرتـش ناقـص و مسـتنقص  گفتیـم  مختلـف. 

می‌گـردد و بـه ایـن عنایـت می‌تـوان او را هـم مسـتنقص دانسـت. ایـن هـم پاسـخ دوم.

فقر ثابت ماهیت فقیر فاعل

ات‌ایم و فقرمان همیشـــه پابرجاســـت، 
ّ

که ما فقیربالذ در بحـــث ماهیت توضیـــح دادیم 

زیـــرا به تعبیر فلســـفی، حیـــث ذات ماهیت، فقر اســـت. لذا چنین چیزی اصلًا مســـتکمل 

او  بـــه  کمـــالات  نمی‌گـــردد! همیشـــه فقیـــر اســـت! همیشـــه صفـــر اســـت! هرچقـــدر هـــم 

یتـــی اســـت و جـــزو ذاتش نمی‌گردد. خـــود فیلســـوفان و عارفان هم ایـــن را قبول  بدهند،عار

دارنـــد. فلاســـفه کمـــالات را بـــه وجـــود بازمی‌گردانند نـــه به ماهیـــت. عرفا هم عیـــن ثابت را 

می‌دانند. تغییرناپذیـــر 

کـه تغییری در  گـر منظـور از جملـۀ »مـن بـه فعلم مسـتکمل می‌گردم« این باشـد  بنابرایـن، ا

»مـن« حاصـل شـود، بـا خـود مبانـی فلسـفی ناسـازگار خواهـد بـود، چـه برسـد مبانـی معارفـی. 

یـاد می‌شـود، ماننـد  کـم و ز کـه  »مـن« ثابـت اسـت و تغییرناپذیـر. ایـن »کمـالات مـن« اسـت 

علـم و قـدرت. شـما وقتـی خـود را بـا کودکـی خـود مقایسـه می‌کنیـد، ایـن تغییـر در کمالات را 

بـه خوبـی احسـاس می‌کنیـد. بنابرایـن، باید گفت که ما به افعال خود نه مسـتکمل می‌شـویم 

و نه مسـتنقص! 

تـا بدین‌جـا بحـث بـر سـر کمـال قـدرت بـود. از اینجـا بـه بعـد، وارد بحـث کمـال »اختیـار« 

می‌شـویم.

معانی »اختیار«
معانی مختلفی را می‌توان برای »اختیار« برشمرد: 

1( انتخـاب کـردن، برگزیـدن )معنـای مصـدری(. ایـن همـان چیـزی که در فارسـی از آن به 

کـردن« تعبیـر می‌کنیم.  »اختیـار 



257 زدهم: کمال قدرت و ار یاگفتگگف ختیا ر )ا

کمـال، غیـر از قـدرت اسـت. قـدرت واجدیـت اسـت و  2( توانایـیِ اِعمـال قـدرت. ایـن 

یّـت، اعمـال و اظهـار قـدرت. حرّ

کـراه« و »اضطـرار« مطـرح می‌شـود و  3( انتخـاب آزادانـه. اختیـار در ایـن معنـا در مقابـل »ا

نحـوۀ اعمـال قدرت اسـت.

توضیح معنای دوم
معمـولًا قـدرت و اختیـار‌ بـا هم‌انـد، یعنـی هـر جـا قـدرت هسـت، حریـت هـم هسـت. بـه 

همیـن جهـت، افـراد اشـتباه میك‌ننـد كـه حریـت كـدام اسـت و  قـدرت كـدام اسـت. معمولًا 

كمالـی غیـر از قـدرت  یـت یكـی اسـت؛ در حالیك‌ـه حریـت،  کـه قـدرت و حرّ فكـر میك‌ننـد 

اسـت. قـدرت واجدیـت اسـت ولـی حریـت، اِعمـال وجـود واجـد اسـت. بـه عنـوان مثـال، 

فـرض بفرماییـد مـن پولـدار شـدم. پولـدار شـدن، عبـارت اسـت از: قـدرت مـن بـه سـاختن 

كـدام طـرف  كـه قـدرت خـود را بـه  مسـجد یـا _ نعـوذ بـالله_  میخانـه. حریـت مـن ایـن اسـت 

كـدام!  كنـم. بـه مسـجد یـا بـه میخانـه یـا بـه هیـچ  اعمـال 

یـد. در آن مثـال، دو  مطلـب را بایـد از هـم تفکیـک  مثـال بـرق پشـت پریـز را بـه یـاد بیاور

کرد:

کرده است. یم، یعنی ادارۀ برق ما را واجد انرژی الکتریسیته  یکم: ما برق دار

کنیم. که آن انرژی را در زمینه‌های مختلف مصرف  یم  دوم: ما مختار

 
ً
ایـن همـان تفـاوت قـدرت و اختیـار اسـت. قـدرت یعنـی واجدیـت فعـل و تـرک، وجـودا

کـه  کار بـرم. بنـده الآن قـادرم  و مَهیـةً؛ امـا اختیـار یعنـی اینکـه مـن می‌توانـم قـدرت خـود را بـه 

یـت هـم بـرای مـن شـهودی و وجدانـی اسـت. در ایـن لحظـه،  دسـتم را تـکان دهـم. ایـن قادر

قبـل هـم  ثانیـۀ   10 نـدادم؛  تـکان  امـا  بـودم،  قـادر  قبـل هـم  ثانیـۀ  تـکان می‌دهـم. 5  را  دسـتم 

یّـت در ایـن ثانیـه قدرتـم  کمـال حرّ همین‌طـور و... . در تمـام ایـن مـدّت مـن قـادر بـودم و بـه 

کـه  کـردم، نـه 5 ثانیـه یـا 10 ثانیـۀ قبـل. چـرا؟ چـون مختـارم. در ادامـه خواهیـم دیـد  را اعمـال 

ـل«.
َّ
کـه فلاسـفه می‌گوینـد: »الذاتـیُّ لا یُعل اختیـار »علـت بـردار« نیسـت! همـان مطلبـی 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی258

توضیح معنای سوم
که انسـان مکرَه  کرده بودند  که از رسـالۀ مشـهدین قرائت شـد، ایشـان تصریح  در عباراتی 

گـروگان می‌گیرنـد  و مضطـر، قادرنـد، ولـی مختـار نیسـتند. فـرض بفرماییـد عـدّه‌ای شـما را 

کـه سـخنی خالف عقیـدۀ  ی شـقیقۀ شـما می‌گذارنـد و از شـما می‌خواهنـد  و تفنـگ را رو

کـراه« نام دارد، یعنی یک‌سلسـله عوامل بیرونی بر شـما فشـار  خودتـان بگوییـد. ایـن حالـت »اِ

یّـت  کرده‌انـد. در اینجـا مقـام قادر آورده‌انـد و یـک طـرف فعـل را بـرای شـما خیلـی سـخت 

می‌توانیـد  یـد؛  قادر تـرک،  و  بـه فعـل  کان نسـبت  کمـا یعنـی شـما  از شـما سـلب نمی‌گـردد، 

کشـته شـوید.  مخالف نظر خود سـخن بگویید و نجات یابید یا مخالف نظر خود نگویید و 

کـه مـا از ایـن  کرده‌انـد  پـس در اینجـا هـم ضـرورت برقـرار نیسـت. آری، آزادی شـما را سـلب 

کـراه« می‌کنیـم. »سـلب آزادی« تعبیـر بـه »ا

یّـت سـلب نمی‌گـردد. مثـال قرآنـی اضطـرار در  همچنیـن در مقـام اضطـرار نیـز اصـل حرّ

کی‌هـای حـرام را در نظـر بگیریـد. قـرآن می‌فرمایـد: کل میتـه« یـا خـوردن سـایر خورا بـاب »ا
هِ<1 �يْ

َ
مَ عَل

ْ �ث لا �إِ اغ�ٍ وَ لا عادٍ �فَ رَ �ب �يْ
طُرَّ غ�َ مَ�نِ ا�ضْ >�فَ

گناهی نیست«. »پس هرکس مضطر شد و اهل طغیان و دشمنی نبود، او را 

گـر کسـی در بیابـان حیـران شـد و در شـرایط اضطـرار،  یـت سـازگار اسـت. ا اضطـرار بـا قادر

کـه زنـده بمانـد، گوشـت مرده خورد، با قدرت خویش این کار را انجام داده اسـت.  بـه قـدری 

زنـده  از خـوردن، فقـط و فقـط  گـر نیتـش  ا انجـام ندهـد و بمیـرد!  را  کار  ایـن  او می‌توانسـت 

مانـدن باشـد، نـه دشـمنی بـا خـدا، گناهی بـرای او نخواهد بود. به همین جهـت، هر جا قرآن 

صحبـت از اضطـرار می‌کنـد، بلافاصلـه بـه غفـران الهـی اشـاره می‌کنـد:
مٌ<2 ورٌ رَح�ي �فُ هَ غ�َ

َ
�نَّ اللّ �إِ

مٍ �فَ
ْ �ث ٍ لِ�إِ �ف ا�نِ ج� رَ مُ�تَ �يْ

مَصَة�ٍ غ�َ ‏ي� مَ�خْ طُرَّ �ف مَ�نِ ا�ضْ >�فَ

گنـاه نمی‌نویسـد. خداونـد می‌توانسـت چنیـن تکلیف  کـه بـرای مـا  ایـن لطـف خداسـت 

1. البقرة: 173.
2. المائدة: 3. همچنین بنگرید به: الأنعام: 145؛ النحل: 115.



259 زدهم: کمال قدرت و ار یاگفتگگف ختیا ر )ا

گـر بـه قیمـت جانـش  کنـد، حتّـی ا کـه انسـان مضطـر بایسـتی از خـوردن حـرام اجتنـاب  کنـد 

و  »اضطـرار«  کـه  فرمودنـد  رفـع  حدیـث  در  کـرم؟ص؟  ا پیغمبـر  جهـت،  همیـن  بـه  شـود.  تمـام 

کـراه« از امّـت مـن برداشـته شـده اسـت: »ا
يْهِ ...«.1

َ
رِهُوا عَل

ْ
يْهِ وَ مَا اسْتُك

َ
وا إِل تِ تِسْعُ خِصَالٍ: ... وَ مَا اضْطُرُّ مَّ

ُ
»وُضِعَ عَنْ أ

کـراه و اضطـرار مؤاخـذه کند، اما نکـرده و نمی‌کند!  خداونـد می‌توانسـت مـا را در حالـت ا

یّت و حرّیّت ما پابرجاسـت،  کراه، قادر که در حالت اضطرار و ا  بر آن اسـت 
ّ

همین نکته دال

وگرنه مؤاخذه معنا نداشـت. 

یـت خـود را نسـبت بـه  بـه هـر صـورت، بـه ایـن نکتـه‌ بایـد توجّـه داشـت. مـا در مقـام قادر

کنیـم؛ امـا  کـه می‌توانیـم میـان آن دو مـورد انتخـاب  فعـل و تـرک، چیـره می‌یابیـم، بـه طـوری 

گاهی  کراه و  گاهی از سـر ا گاهی آزادانه اسـت،  شـرایط انتخاب ما همیشـه یکسـان نیسـت، 

کسـی در انتخـاب خویـش آزاد بـود، مـا او را »مختـار« می‌نامیـم. گـر  از سـر اضطـرار. ا

بنابرایـن، معنـای سـوم اختیـار بـه یـک معنـا هم بـه فاعل بازمی‌گـردد و هم به فعـل مقدور. 

اولًا فاعـل فعـل خـود را آزادانـه انجـام می‌دهـد و به این اعتبار می‌توان گفـت که »نحوۀ انجام« 

بازمی‌گـردد، می‌تـوان  فاعـل  بـه  آزادی  ایـن  اینکـه  اعتبـار  بـه  ثانیـاً  آن اسـت.  فعـل و صفـت 

اختیـار و آزادی را حالـت و کمـال فاعـل قـادر هـم دانسـت، زیرا او واجد یک نوع آزادی اسـت 

کـراه و اضطـرار حالـت انجـام فعـل انـد،  کـه مکـرَه و مضطـر از آن بی‌بهره‌انـد. بـه طـور مشـابه، ا

ولـی مکـرَه و مضطـر حالت‌هـای مختلـف فاعل‌انـد.

تقابل اختیار و ضرورت

تقابل معنای دوم
کـه زده شـد دوبـاره متذکّـر می‌شـویم: بنده در طول یک مدّت‌زمـان معیّنی، مثلًا  مثالـی  را 

کار را انجـام دادم. حـال،  کـه دسـتم را تـکان دهـم، امـا در ثانیـۀ دهـم ایـن  10 ثانیـه، قـادر بـودم 

1. الکافی 2: 463.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی260

گـر مـن فیلسـوف  کسـی از مـن می‌پرسـد: »چـرا در ایـن ثانیـه انجـام دادی، نـه پیـش از آن؟« ا

کار خـود سـراغ  گـر مرجّحـی بـرای  باشـم، ترجیـح بال مرجّـح را محـال خواهـم دانسـت. حتّـی ا

کار اسـت و فعل من منتسـب به مرجّح،  که حتماً مرجّحی در  گفت  نداشـته باشـم، خواهم 

داعـی و علـل خـارج از ذات می‌گـردد تـا برسـد بـه علةالعلل که خداوند باشـد. ایـن دیدگاه به 

عقیـدۀ مـا عیـن جبـر و باطل اسـت.

کنـه اختیـار  کـه فلاسـفه از  کیـد داشـتند  مرحـوم اسـتاد همیشـه در طـول دروس عـدل تأ

گر کسـی بـه حقیقت حرّیت متذکّر شـود، خواهد دانسـت  غافل‌انـد. حـق هـم همیـن اسـت. ا

کـه فعـل اختیـاری علـت نمی‌پذیـرد. چـرا مـن دسـتم را در ایـن ثانیۀ مشـخّص حرکـت دادم؟ 

ت کافی اسـت. چـرا پیش از آن حرکت نـدادم؟ زیرا 
ّ
زیـرا اختیـار داشـتم. همیـن بـرای ذکـر عل

یّت اختیار، ذاتی اسـت. اختیـار داشـتم. اختیـاری بـودنِ فعـل بـه اختیار اسـت، ولـی اختیار

دو مثال مشهور در اینجا وجود دارد: چربی روغن و شوری نمک. چربی لباس به جهت 

ات اسـت و  
ّ

چربـی غذاسـت؛ چربـی غـذا بـه دلیـل چربـی روغـن اسـت؛ امـا چربـی روغـن بالذ

ل«. عین همین را برای نمک بگویید. شـوری 
َّ
ـل بـه عامـل دیگری نیسـت: »الذاتـیُّ لا یُعل

ّ
معل

یخته‌اند، اما شـوری نمک ذاتی اسـت. کـه در آن ر غـذا بـه جهـت نمکی اسـت 

برقـرار  نیـز  کمـال اختیـار  کمـال قـدرت ذکـر شـد، در  کـه در  بنابرایـن، همـان دوطرفگـی 

کار ببـرم یـا نبـرم. بـه همیـن  کـه قـادرم می‌توانـم قـدرت خـود را بـه  اسـت. مـن در هـر ثانیـه‌ای 

بـا ضـرورت نمی‌سـازد. جهـت، اختیـار نیـز ماننـد قـدرت 

تقابل معنای سوم
بـا  اَولـی  طریـق  بـه  نیـز  قـدرت  آزادانـۀ  اِعمـال  بـود،  ناسـازگار  ضـرورت  بـا  یـت  قادر وقتـی 

کـه حـر، مضطـر و مکـرَه،  هـر سـه تـن، قادرنـد. بنابرایـن، فاعل  ضـرورت نمی‌سـازد. گفتـه شـد 

مضطـر و مکـرَه نیـز ملـزم بـه انتخـاب یکـی از طرفیـن فعـل و تـرک نیسـت، چـه برسـد بـه فاعلی 

کـه فعـل خـود را آزادانـه انتخـاب می‌کنـد!



261 زدهم: کمال قدرت و ار یاگفتگگف ختیا ر )ا

تبیین عبارت »لا قدرةَ إلا قدرةُ الله«
کرده است: خداوند در حدیث قدسی، قدرت اعطایی را به خودش اضافه 

يْتَ فَرَائِضِ‏«.1
َ

دّ
َ
تِ أ »يَا ابْنَ آدَمَ ... بِقُوَّ

ا فِيكَ«.2 تَُ
ْ
تِ جَعَل

َّ
تَِ ال عَاصَِ بِقُوَّ َ تَ الْ

ْ
»عَمِل

نکتـۀ بعـد آنکـه: مـا ایـن اضافـه )اضافـۀ قـدرت بـه خـدا( را »اضافـۀ تشـریفی« می‌دانیـم. 

مثاًل خداونـد، کعبـه را »خانـۀ خـودش« نامیده اسـت و بـه حضرات ابراهیم و اسـماعیل؟عهما؟ 

چنیـن خطـاب می‌کنـد:
3> ي� �تِ

ي�ْ َ را �ب >طَهِّ

سُـکنی  آن  در  کـه  یـم  دار خانـه‌ای  مـا  از  هرکـدام  کنیـد«.  ک  پـا مـرا  »خانـۀ  می‌فرمایـد: 

که خداوند مکان ندارد.  می‌گزینیم و آن خانه برای ما حکم سـرپناه را دارد. اما روشـن اسـت 

کـه خانـۀ خـدا یعنـی چـه؟ نیـز روایـات، مسـاجد را خانـۀ خـدا دانسـته‌اند.4 سـؤال ایـن اسـت 

که افراد بیشتری را به لغزش انداخته، اضافۀ »روح« به خداست: مثالی 
‏ي�<5 هِ مِ�نْ رُوح �ي �تُ �ف �خْ �فَ >�نَ

کنـده و در مـا دمیـده اسـت؟! بـرای  آیـا خداونـد _ نسـتجیر بـالله_  یـک تکّـه از خـودش را 

اینکـه مـا بـه اشـتباه نیفتیـم، امامـان معصـوم؟عهم؟ ذیـل ایـن آیه تصریـح کرده‌اند کـه این روح، 

مخلوقـی از مخلوقـات خداسـت:
وقَةٌ«.6

ُ
ل وحٌ مَْ »هَذِهِ رُ

1. الکافی 1: 152.
2. همان: 157.
3. البقرة: 125.

4. الفقیه 1: 199.
5. الحجر: 29، ص: 72.

6. الکافی 1: 133.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی262

بنـا بـر ایـن روایـت، خداونـد یـک روح مخلـوق را »روح مـن« نامیـده اسـت. عیـن همیـن 

کمـال  قاعـده را شـما دربـارۀ »قـدرت« بگوییـد. یعنـی بـه طـور مشـابه، خداونـد کمالـی بـه نـام 

کـه قطعـاً مخلـوق اوسـت، »قـدرت مـن« یـا »قـوۀ مـن« نامیـده اسـت. قـدرت مـا یـک  قـدرت را 

تکّـه از قـدرت خـدا نیسـت. قـدرت خـدا قابـل تعقّـل نیسـت؛ زیـرا عیـن ذات اوسـت:
 مَقْدُورَ«.1

َ
قُدْرَةُ ذَاتُهُ وَ ل

ْ
»وَ ال

کـه احـد اسـت و بـه تعبیـر حضـرت امیـر؟ع؟ قابـل انقسـام  آیـا ممکـن اسـت خداونـدی 

در عقـل و وهـم و عیـن نیسـت2، یـک تکّـه از ذات خـود را بـه مـن بدهـد، تکـۀ دیگـری را بـه 

شـما، تکّـۀ دیگـری را بـه دیگـری و...؟! کدام عقل سـلیم این را می‌پذیـرد؟! در نتیجه، کمال 

کمال را نشـان دهد، آن  قدرت، مخلوق و مِلک خداسـت. خداوند برای اینکه شـرافت این 

را بـه خـود نسـبت داده اسـت.

البته احتمال دیگری در اینجا می‌توان مطرح ساخت. شاید خداوند با اضافۀ قدرت به 

 ذات خودش، می‌خواهد به انسان بفهماند که تفویضی در کار نیست! زیرا در حدیث قدسی

»فرزند آدم« مورد خطاب قرار گرفته است. خداوند با این خطاب و اضافۀ قدرت به خودش، 

گمان مکن  که این قدرت را من به تو داده‌ام!  می‌خواهد ما را از تفویض بر حذر دارد و بگوید 

که تو آن را نزد خود داری یا می‌توانی آن را ذخیره کنی؛ خیر! بدان که من آن را لحظه به لحظه 

که تو با قدرت و نعمت  و آن به آن به تو اعطا می‌کنم. ضمناَ ای انسان! هشیار و متذکّر باش 

گر انسان متذکّر باشد که قدرت  من دست به معصیت می‌زنی و مرا نافرمانی می‌کنی! آری، ا

گناه برایش بیشتر و بهتر روشن می‌گردد. او »خداداد« است، قبح 

 قـدرةُ الِله: هیـچ قدرتـی غیر 
ّ

گـر مرحـوم اسـتاد در جایـی می‌فرماینـد: »لا قـدرةَ إل بنابرایـن، ا

از قـدرت خـدا نیسـت« چیـزی غیـر از متـن روایـت نفرموده‌انـد و مرادشـان آن چیـزی نیسـت 

کـه عرفـا ادّعـا می‌کننـد.

1. همان: 107.
.»

نَا عَزَّ وَ جَلَّ بُّ لِكَ رَ
َ

 وَهْمٍ. كَذ
َ

 عَقْلٍ وَ ل
َ

 يَنْقَسِمُ فِي وُجُودٍ وَ ل
َ

هُ ل
َ
نّ

َ
مَعْنَى يَعْنِي بِهِ أ

ْ
حَدِيُّ ال

َ
 أ

هُ عَزَّ وَ جَلَّ
َ
2. التوحید: 84. »إِنّ



263

: وس�ت �ی  �پ

؟عهم؟ �ت �ی م معار�ف اهل �ب
ّ
عل م و �ت عل�ی ا�ب �ت کنا�تی در �ب � 

ـم، مباحـث و معـارف 
ّ
گـر موضـوع تعلیـم و تعل ـم ادامه‌دهنـدۀ راه انبیـاء؟عهم؟ اسـت. ا

ّ
معل

مـی و مدرّسـی شـرافت بیشـتری پیـدا می‌کنـد و از طرفـی مسـؤولیتش نیـز 
ّ
دینـی باشـد، معل

خـاص  طـور  بـه  و  اهل‌بیـت؟عهم؟  معـارف  یـج  ترو بـه  کـه  افـرادی  می‌گـردد.  سـنگین‌تر  بسـیار 

مباحـث »عـدل« اشـتغال دارنـد، بایسـتی چنـد نکتـه را بداننـد.

م معارف اهل‌بیت؟عهم؟
ّ
هدف از تعلیم و تعل

بـه  بایسـتی  چـرا  اساسـاً  کـه  اسـت  ایـن  بدانیـم،  بایـد  مـا  بایـد همـۀ  کـه  نکتـه  نخسـتین 

ـم این‌گونـه مطالـب چیسـت؟ 
ّ
مباحـث اعتقـادی و معارفـی پرداخـت و هـدف از تعلیـم و تعل

اهـداف مختلفـی را می‌تـوان بـرای ایـن عمـل مقـدّس برشـمرد، از جملـه:

کـه یـک  1- اصالح اعتقـادات شـخصی. نفـسِ عقیـدۀ صحیـح موضوعیـت دارد. همیـن 

گرفتـار بـه عقیـدۀ فاسـد »تشـبیه« )= تشـبیه خـدا بـه خلـق( نشـود،  شـیعۀ امیرالمؤمنیـن؟ع؟ 

بسـیار ارزشـمند اسـت. مگر تشـبیه خدا به خلق، آلودگی کمی اسـت؟ از امام صادق و امام 

کـه فرمودند:  رضـا؟عهما؟ روایـت شـده 
قِهِ فَهُوَ مُشْرِک«.1

ْ
ل هَ الَلَّه بَِ »مَنْ شَبَّ

کند، مشرک است«. که خدا را به مخلوقاتش تشبیه  »هر 

1. التوحید: 69، 76، 80. 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی264

که حضرت رضا؟ع؟ فرمود: یا اینکه او قائل به جبر یا تفویض نباشـد، 
فْوِيضِ مُشْرِک‏«.1  بِالتَّ

ُ
قَائِل

ْ
کافِرٌ وَ ال بْرِ  َ  بِالْ

ُ
قَائِل

ْ
»ال

که خود، موضوعیت دارد. پس هدف اوّل از آموزش معارف، اصلاح عقیدۀ فرد است 

2- تبلـور آثـار عقیـدۀ صحیـح در انسـان. بـه تعبیـر مرحـوم اسـتاد، کسـی که معـارف کتاب 

گـردد، صفحۀ وجودی‌اش  و سـنّت در وجـودش زنـده شـود و بـه خدای واقعیِ خارجی متذکّر 

عـوض می‌گـردد2. بـه عنـوان مثـال، نمـازش متفـاوت و مناجاتـش طـور دیگـری خواهـد بـود. 

کـه  کـرد؛ چرا کـه اختیـار خـود را می‌یابـد، در هنـگام بلایـا بـه خـدا اعتـراض نخواهـد  کسـی 

کـرده اسـت. می‌دانـد خداونـد حتمـاً خیـری را در ایـن بال بـرای او مقـدّر 

کـه خـودش اعتقـادات صحیحـی دارد، می‌توانـد در  3- اصالح عقیـدۀ دیگـران. فـردی 

جامعـه منشـأ اثـر باشـد. او قـادر اسـت تـا اعتقـادات خانـواده‌اش، دوسـتانش و همکارانـش را 

کتـاب و سـنّت در درازمـدّت  ـم آموزه‌هـای 
ّ
گسـترش تعلیـم و تعل کنـد. بنابرایـن،  نیـز اصالح 

می‌توانـد بـه اصالح عقیـدۀ جامعـه بینجامـد، یـا لااقـل افـراد متدیّـن را نسـبت بـه شـبهات 

گسـترش بی‌دینـی جلوگیـری نمایـد. کنـد و از  شـیاطین اِنسـی و جنّـی بیمـه 

کـه خالف مبانـی  4- تشـخیص سَـره از ناسَـره. متأسّـفانه در روزگار مـا بسـیاری از کسـانی 

کسـی معیـار و  گـر  کتـاب و سـنّت سـخن می‌گوینـد، ظاهـر موجّـه و صَباحَـتِ مَنظَـر دارنـد. ا

کـه  کـی در دسـت نداشـته باشـد، نمی‌توانـد سـره را از ناسـره تشـخیص دهـد و از هرکسـی  ملا

ی می‌کنـد. ظاهـر موجّهـی دارد، پیـرو

یّـت معارف اهل‌بیت؟عهم؟  بنابرایـن، فوایـد بسـیاری بـر وجود کلاس‌ها و جلسـاتی با محور

مترتّـب اسـت، بلکـه حیـات معنـوی جامعـۀ ما به این اسـت، چنان که امـام رضا؟ع؟ فرمود:
بَعُونَا«.3

َ
تّ

َ
مِنَا ل

َ
کل اسِنَ  وْ عَلِمُوا مََ

َ
اسَ ل »فَإِنَّ النَّ

1. عیون أخبار الرضا؟ع؟ 1: 124.
2. بنگرید به: ابتدای درس 15 معارف )از مجموعۀ 56 درسی(.

3. عیون أخبار الرضا؟ع؟ 1: 307.



265 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

کرد«. گردند، از ما پیروی خواهند  کلام‌های ما آشنا  گر مردم با نیکی‌های  »به راستی، ا

چـرا مـردم از اهل‌بیـت؟عهم؟ دور افتاده‌انـد؟ زیـرا با دُرّ و گوهرهایی که در کلام آن بزرگواران 

گهربـار و دُرَربـار آن ذوات مقدّسـه آشـنا شـوند تـا  موجـود اسـت، بیگانه‌انـد. بایـد بـا سـخنان 

گـر چنین شـد،  بـه عظمـت آنهـا پی‌ببرنـد و در مقابـل آن حضـرات، خاضـع و خاشـع گردنـد. ا

مشـکلات روحـی و معنـوی جامعـۀ مـا حل خواهد شـد.

شناخت مقام رسالت و امامت به معارف اهل‌بیت؟عهم؟
کـه یکـی از  گفته‌انـد  مرحـوم اسـتاد در مواضـع مختلفـی از جملـه در همیـن دروس عـدل 

کـه   نشـانه‌های شـناخت امـام عصـر؟ع؟ معـارف حقـۀ الهیـه اسـت. در روایـت آمـده اسـت 

فرمـود: امیرالمؤمنیـن؟ع؟ 
ةِ«.1

َ
سَال  بِالرِّ

َ
سُــول »اعْرِفُوا الَلَّه بِالِلَّه وَ الرَّ

»خدا را به خدا و فرستادۀ خدا را با فرستادگی‌اش بشناسید«.

کـه درجـۀ عقـل و فهـم و خداشناسـی شـما را بـالا بُـرد،  گفـت  کسـی آمـد و سـخنانی  گـر  ا

گفـت  گـر چیـزی  کـه در ادّعـای رسـالت یـا امامتـش راسـت می‌گویـد؛ امـا ا شـما می‌فهمیـد 

کـرد. راه علمـی  کـه مخالـف عقـل و وجـدان بـود، هرچـه معجـزه هـم داشـت قبـول نخواهیـد 

کـه  شـناخت رسـول بـه »رسـالت« اوسـت. بـه تعبیـر مرحـوم اسـتاد، معجزاتـی نظیـر شـقّ‌القمر 

کـه پیامبـران بـرای افـراد عامـی اقامـه  از جنـس قـدرت و خـرق عـادت اسـت، آیاتـی اسـت 

که با معارف الهی آشـنا باشـد، از سـخنان فرسـتادۀ خداوند متذکر می‌شـود  کسـی  می‌کنند. 

کـه ایـن فـرد رسـول خداسـت و نیـازی بـه مشـاهدۀ معجـزۀ فعلـی و خـرق عـادت نـدارد.

در  خشـوع  و  خضـوع  خداشناسـی،  توحیـد،  از:  اسـت  عبـارت  دیـن  حقیقـت  و  اصـل 

کـه همـان خشـوع و بندگـی باشـد، در  مقابـل خـدا و بندگـی او. معرفـت خداونـد و ثمـرات آن 

فطـرت مـا نهـاده شـده اسـت و ایـن فطـرت در اثـر آمدن به دنیـا و حجاب‌هـای مختلفی چون 

1. الکافی 1: 85؛ التوحید: 286.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی266

اجـداد طاهرینشـان  ماننـد  عصیـان)7( محجـوب شـده اسـت. حضـرت ولی‌عصـر؟ع؟ هـم 
کننـد.)8( کـه »اثـارۀ عقـول«  کارشـان ایـن اسـت 

کـه اطاعـات مختصـری در نامـۀ اعمـال  کـه وقتـی یکـی از علمـا یـا صلحـا  شـما می‌بینیـد 

کلامـش دارای نفـوذ اسـت. مـا ایـن تجربـه را تـا حـدودی  خـود دارد، مطلبـی را بیـان می‌کنـد، 

کـرده بودیم. حال  در زندگـی خودمـان بـر اثـر آشـنایی بـا مرحـوم اسـتاد و آثار مرحـوم میرزا حس 

کلامـش دارای چـه  کامـل خداسـت، سـخن بگویـد،  کـه بنـدۀ محـض و  گـر امـام زمـان؟ع؟  ا

نفـوذی خواهـد بود! 

تعبیـر معصـوم از معـارف محـض و خالـص الهـی »بیضـاء نقیـه« اسـت1؛ یعنـی روشـن، 

کیزه، خوب، خالص و تصفیه‌شـده. چنین معارفی مردمان را را خاضع و خاشـع  شـفّاف، پا

گوینـدۀ ایـن سـخن یـک انسـان معمولـی نیسـت،  کـه  کـه آنـان می‌یابنـد  می‌کنـد، بـه طـوری 

کـه وقتـی  بلکـه نماینـدۀ خـدا، سـفیر الهـی و لسـان‌الله2 اسـت. مرحـوم اسـتاد نقـل می‌کردنـد3 

کـه ایـن روایـت بـرای مـن از  گفتـه بودنـد  اسـتاد میـرزای اصفهانـی بـه روایتـی رسـیده بودنـد، 

شـقّ‌القمر بالاتـر اسـت4، یعنـی ایـن روایـت مـرا بیـش از معجـزۀ شـق‌القمر در برابـر ولـیّ خـدا 

کـرده اسـت.  خاضـع 

مخالفـان  اسـت  ممکـن  مثاًل  اسـت.  معـارف  همیـن  نیـز  پیامبـر؟ص؟  یـدان  جاو معجـزۀ 

کننـد؟!« در جـواب  کـه حضـرت بـا سـنگ ریـزه صحبـت  کسـی دیـده اسـت  بگوینـد: »چـه 

»مسـلمان‌ها  بدهـد:  جـواب  اسـت  ممکـن  فـرد  آن  گفته‌انـد«.  »مسـلمانان  می‌شـود:  گفتـه 

کسـی  دیگـر  الهـی  معـارف  دربـارۀ  امـا  اسـت!«  داسـتان دروغ  ایـن  درآورده‌انـد!  از خودشـان 

نمی‌توانـد بهانه‌جویـی کنـد. دیگـر کسـی نمی‌تواند ادّعـا کند که این سـخنان را مثلًا افلاطون 

1. بحار الأنوار 2: 93 و 99؛ روایت امام باقر؟ع؟. 
کوفی: 455.  2. به عنوان نمونه، بنگرید به: الکافی 1: 145؛ بصائر الدرجات 1: 61 و 64؛ تفسیر فرات 

3. درس 4 خلقت )از مجموعۀ بیست و سه درسی(: 14.
ثر: 259-257. کفایة الأ 4. بنگرید به: 



267 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

گرفته‌انـد. وقتـی پیامبـران؟عهم؟ و امامـان؟عهم؟ اثـارۀ  یـا ارسـطو گفتـه و پیامبـران؟عهم؟ از آنهـا یـاد 

عقـول می‌کننـد، انسـان بـه وجـد می‌آیـد و احسـاس می‌کند که یک‌سـری مسـائل مبهم برایش 

بـه  کـه آنهـا بـه خودشـان دعـوت نمی‌کنـد، بلکـه همـگان را  حـل می‌شـود. ضمنـاً می‌بینـد 

سـوی خـدا می‌خواننـد. ایشـان همچنیـن خالف عقـل سـخن نمی‌گوینـد؛ مثلًا امـر نمی‌کنند 

کنیـد، بـه پـدر و مـادر خـود توهیـن نماییـد و... .  کـه ظلـم 

برکات آشنایی با معارف اهل‌بیت؟عهم؟
کـدام بحـث باشـد: توحیـد، عـدل،  کـدام  از ابـواب معـارف الاهـی )تفاوتـی نمی‌کنـد  هـر 

اسـماء و صفـات، خلقـت یـا...( درجـۀ خضـوع و خشـوع انسـان را نـزد خـدا شـدیدتر خواهـد 

یـاد  گشـت، خداترسـی‌اش ز کسـی عالـم ربانـی شـد و معـارف الاهـی را متحمـل  کـرد. وقتـی 

ابعـاد  یعنـی در  »صفحـۀ وجـودی‌اش عـوض می‌شـود«.  تعبیـر مرحـوم اسـتاد:  بـه  و  می‌شـود 

نـه. مثاًل  یـا  او راضـی اسـت  از  کـه خداونـد  را دارد  ایـن دغدغـه  گـون زندگـی‌اش تمامـاً  گونا

کـه خریـد یـا... آیـا  کـه انجـام داد، آن فرشـی  کسـبی  کـه بـا فرزنـدش داشـت، ایـن  سـخنانی 

کـه معصیت کند، زیـرا می‌داند که در همین  مرضـیّ خـدا بـود یـا خیر. چنین فردی می‌ترسـد 

لحظـه ممکـن اسـت خـدا آنچـه را قباًل بـه او داده اسـت بگیـرد )خـوف(. از طرفـی، هیـچ‌گاه 

از رحمـت خداونـد مأیـوس نمی‌گـردد و همیشـه بـه خداونـد امیـدوار می‌مانـد )رجـاء(. کسـی 

کـه هرچـه دارد، نعمـت و فضـل خداسـت  کـه معـارف الهـی را متحمـل شـد، متوجـه می‌شـود 

ی  کـه دسـت خـدا بـاز اسـت و او هرچـه بـه هرکـه داده، از رو و از خـودش هیـچ نـدارد؛ می‌یابـد 

ی حکمـت بـوده اسـت.  گـر نـداده، از رو احسـان بـوده و ا

کـه متذکـر بـه ایـن مسـایل شـد، صفحـۀ وجـودی‌اش واقعـاً عـوض می‌شـود و دیگـر  کسـی 

بایـد  را خوانـده اسـت،  ایـن‌ مباحـث  کـه  کسـی  انجـام دهـد.  را  کاری  جـرأت نمی‌کنـد هـر 

کـه مریـض اسـت، بگویـد:  کسـی را ببینـد  گـر  کنـد. ا خضوعـش بیشـتر شـود و خـدا را شـکر 

»خـدا را شـکر کـه مـن گرفتـار ایـن مرض نشـده‌ام«. او متذکّر اسـت که این مریضـی ممکن بود 

گناهـان خـود اسـتغفار می‌کنـد.  کـه نیسـت، از خـدا می‌ترسـد و از  بـرای او پیـش بیابـد؛ حـالا 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی268

کـه تمـام  گـر شـما کسـی را دیدیـد  ک تحمّـل معـارف، پدیـد آمـدن همیـن آثـار اسـت. ا مال

ایـن حرف‌هـا را لفظـاً بلـد اسـت، ولـی از خـدا نمی‌ترسـد و در زندگـی‌اش نشـانه‌ای از خـدا و 

کـه همـۀ ایـن بحث‌هـا بـرای او در حـدّ یک مشـت لفـظ مانده  اهل‌بیـت؟عهم؟ نیسـت، بدانیـد 

اسـت. مگر می‌شـود کسـی این معارف را متحمّل شـود و خانواده‌اش از او در عذاب باشـند، 

کارهـای او بـه سـتوه بیایـد و...؟!  همسـایه‌اش از دسـت او آزار ببینـد، همـکارش از 

پرهیز از قضاوت
کـه شـما بگوییـد:  گناهـکار. درسـت اسـت  گنـاه و  کـرد:  دو چیـز را بایـد از هـم تفکیـک 

»شـراب خـوردن بـد اسـت و بایـد از آن نهـی کرد«؛ ولـی نمی‌توانید بگویید که این شـراب‌خوار 

کـه الآن  کـه ایـن فـردی  منا! کار او بـد اسـت؛ ولـی بایـد توجّـه داشـت 
ّ
مبغـوض خداسـت. سـل

کار را می‌کنـد ممکـن اسـت از مـن خیلـی بهتـر باشـد. او بـه لغـزش افتـاده اسـت؛  دارد ایـن 

کیـد  کمـا اینکـه هـر آن ممکـن اسـت مـن بـه لغزشـی بدتـر از لغـزش او بیفتـم! البتّـه مجـدّداً تأ

کار او خـوب اسـت. اساسـاً بـه همیـن  کـه بگوییـم  کـه ایـن نکتـه باعـث نمی‌شـود  می‌کنیـم 

کـرد، ولـی در عیـن حـال نبایـد قضـاوت نمـود. لـذا  کـه بایسـتی نهـی از منکـر  جهـت اسـت 

کـه عمـرش بیشـتر از شـما اسـت، بگوییـد: »حتمـاً بیشـتر  کسـی را می‌بینیـد  می‌گوینـد وقتـی 

کـه عمـرش کم‌تر از شماسـت،  کـرده و نـزد خداونـد مقرّب‌تـر اسـت«. کسـی هـم  از مـن بندگـی 

کـرده اسـت«. یعنـی همیشـه بایـد بـه مؤمنـان حسـن ظـنّ داشـته باشـیم  کم‌تـر  بگوییـد: »گنـاه 

کـه همـه را بهتـر از  کـه عاقـل کامـل کسـی اسـت  و ایـن کار آسـانی نیسـت. در روایـت نیـز آمـده 

خـودش می‌دانـد.1 

کیـد می‌کنیـم کـه دو چیز را باید از هـم تفکیک کرد: گناه و گناهکار. ما نگفتیم  بـاز هـم تأ

کـه عمـل بـد انجـام می‌دهـد ذات و  کسـی  گفتیـم نگوییـد: »ایـن  کـه عمـل بـد خـوب اسـت؛ 

ـى يَجْتَمِـعَ فِيـهِ عَشْـرُ خِصَـالٍ ...   حَتَّ
ً

مُؤْمِـنُ عَاقِال
ْ
 يَكُـونُ ال

َ
1. ام�ام باق�ر؟ع؟ ب�ه نقـل از پیامب�ر اکرم؟ص؟فرمودنـد: »... ل

یژگی در او جمع  تْقَـ‏ى: ... مؤمن عاقل نمی‌گردد، مگـر اینکه ده و
َ
ـي وَ أ  هُـوَ خَيْـرٌ مِنِّ

َ
 قَـال

َّ
 إِل

ً
حَـدا

َ
 يَـرَى أ

َ
]العاشِـرَةُ[ ل

یـد کـه او از من بهتـر و باتقواتر اسـت«. )الخصال  شـود ... ]دهـم اینکـه[ هیـچ کـس را نبینـد، مگـر اینکـه بگو
)433 :2



269 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

جوهـرش بـد اسـت؛ مغضـوب درگاه الهـی اسـت؛ مـن از او متنفـرم و...«.؛ بلکـه بگوییـد: »مـا 

یـم و تبـرّا می‌جوییـم«.  از »عمـل« او بیزار

گـر او عمـل بـدی مرتکـب شـود،  کـه خـدا بنـدۀ مؤمـن را دوسـت دارد و ا در حدیـث اسـت 

کافـر  کـه مشـرک و  کسـی را هـم  عملـش را مبغـوض مـی‌دارد، نـه خـودش را.1 البتّـه خداونـد 

اسـت، دوسـت نـدارد، ولـی عمـل خوبـش را دوسـت دارد. حاتم طائی هرچند مشـرک اسـت، 

گر با کسـی دشـمن‌ایم،  ول�ی خ�دا س�خاوتش را دوس�ت دارد. مـا هـم بایـد همین گونه باشـیم. ا

کار او را تمجید کنیم. او  ولـی او عـادت خوبـی دارد، مثاًل مقیّـد بـه وفای به عهد اسـت، بایـد 

کـرد. توجّـه داشـته باشـید  هرکـه هسـت، ایـن خوبـی را دارد و ایـن عمـل خوبـش را بایـد تکریـم 

کـه »عمـل« را بایـد تکریم کرد، گرچه آن شـخص مشـرک باشـد. 

ایمان مستقرّ و مستودع
کـــه معلـــوم  نکتـــۀ بعـــد آنکـــه حتـــی دربـــارۀ مشـــرک هـــم بایـــد ایـــن احتمـــال را بدهیـــم 

نیســـت آخـــر و عاقبتـــش چـــه می‌شـــود. شـــاید خـــدا توفیـــق داد و ایمـــان آورد. ممکـــن اســـت 

کســـی نمـــرده اســـت، شـــقی یـــا ســـعید‌ بودنـــش معلـــوم  حتّـــی عاقبتـــش بهتـــر از مـــا شـــود. تـــا 

کـــه  نیســـت. وقتـــی قـــرآن بـــرای مـــا داســـتان ســـاحران فرعـــون را بازگـــو می‌کنـــد، یـــا زمانـــی 

کـــه یـــک فـــرد ممکـــن اســـت بـــرای جنـــگ  داستـــان جناـــب حرـــ؟رح؟ را می‌شـن��ویم، می‌فهمیـــم 

بـــا خـــدا و ولـــیّ خـــدا آمـــده باشـــد، ولـــی عاقبـــت بـــه خیـــر شـــود! مـــا بایـــد خیرخـــواه افـــراد باشـــیم 

کـــه وقتـــی یـــک فـــرد شـــامی وارد مدینـــه  کنیـــم تـــا او هدایـــت شـــود. مگـــر نـــه ایـــن اســـت  و تـــاش 

ـــی وقتـــی  ـــود، ول ـــه امیرالمؤمنیـــن و امـــام مجتبـــی؟عهما؟ ب شـــد، دشـــمن‌ترین دشـــمنان نســـبت ب

از مدینـــه می‌رفـــت، شـــیعۀ آن بزرگـــواران بـــود؟!2 خـــدا بـــه حضـــرات موســـی و هـــارون؟عهما؟ 

کـــه نـــدای ربوبیّـــت ســـر می‌دهـــد، بـــا زبـــان نـــرم ســـخن بگوییـــد، شـــاید  کـــه بـــا فرعـــون  می‌گویـــد 

کـــه متذکّـــر شـــد و بـــه راه آمـــد:

1.  نهج البلاغه: 216.
کشف الغمة 1: 561. 2. بنگرید به: 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی270

‏ى<1 �ش خ�ْ َ وْ �ي
أ�َ
رُ 

َ
كّ

ذ�َ �تَ َ هُ �ي
َّ
عَل

َ
 ل

ً
ا ن� ِ

�يّ
َ
وْلاً ل هُ �قَ

َ
ولا ل �قُ >�فَ

گشت«. که متذکّر شد یا خاشع  »پس با او با زبان نرم سخن بگویید؛ شاید 

امام رضا؟ع؟ نیز به نقل از حضرت رسول؟ص؟ می‌فرمایند: 

ِ بَرٍّ وَ فَاجِر«.2 
ّ

كُل يْرِ إِلَ  َ اسِ وَ اصْطِنَاعُ الْ دُ إِلَ النَّ
ُ

وَدّ يَمانِ بِالِلَّه التَّ ِ
ْ

عَقْلِ بَعْدَ ال
ْ
سُ ال

ْ
»رَأ

کار عاقلانــه پــس از ایمــان بــه خــدا، مهربانــی بــا مــردم و خیــر رســاندن بــه انســان  »بالاتریــن 

نیــک و بــد اســت«.

غ بـزرگ بهائیت 
ّ
کـه روزی مرحـوم اسـتاد گفتنـد که سـید عبـاس علـوی )مبل یـادم هسـت 

کـرده اسـت و می‌خواهـد بـه نـزد ایشـان بیایـد.  و هم‌حجـره‌ای ایشـان در روزگار جوانـی( تلفـن 

او از فعالیت‌هـای ایشـان در مبـارزه بـا بهاییـت اطالع نداشـت و بـر اسـاس سـابقۀ دوسـتی 

کردنـد. تـا  کنـد. ایشـان او را راه دادنـد و بـا او دیـدار  قدیمـی می‌خواسـت بـا ایشـان ملاقـات 

وقتـی نمـرده بـود، ایشـان بـه عنـوان اینکـه ممکن اسـت هدایت شـود و احتمـال دارد که به راه 

حـق برگـردد، او را طعـن نمی‌کردنـد. 

بـه  اعتمـادی  اسـت،  نرسـیده  فـرا  کسـی  مـرگِ  لحظـۀ  تـا  کـه  اسـت  م 
ّ
مسـل مطلـب  ایـن 

کار هـم نبایـد از لطـف خـدا مأیـوس باشـند. بـه  کارهـای خیـرش نیسـت؛ و نیـز آدم‌هـای خطـا

گـر کسـی ایـن  کـه انسـان فاسـق قبـل از مـرگ متحـوّل شـود. ا همیـن جهـت، بایـد احتمـال داد 
گناهـکاران نـگاه از بـالا بـه پاییـن نخواهـد داشـت.3 چنیـن نگریسـت، دیگـر بـه 

1. طه: 44.
2. عیون أخبار الرضا؟ع؟ 2: 35.

تْقَـى، وَ آخَـرُ هُـوَ شَـرٌّ 
َ
رَجُـلٌ هُـوَ خَيْـرٌ مِنْـهُ وَ أ

َ
نِ: ف

َ
ـاسُ رَجُال مَـا النَّ

َ
3. ام�ام باق�ر؟ع؟ ب�ه نق�ل از پیامب�ر اکرم؟ص؟فرمودنـد: »إِنّ

 عَسَـى 
َ

دْنَى، قَال
َ
ـذِي هُوَ شَـرٌّ مِنْهُ وَ أ

َّ
قِـيَ ال

َ
حَـقَ بِـهِ. وَ إِذَا ل

ْ
ـهُ لِيَل

َ
تْقَـى، تَوَاضَـعَ ل

َ
ى مَـنْ هُـوَ خَيْـرٌ مِنْـهُ وَ أ

َ
ـإِذَا رَأ

َ
دْنَـى. ف

َ
مِنْـهُ وَ أ

کـه از او بهتـر و باتقواترنـد  کسـانی  ـهُ بِخَيْـرٍ ‏: مـردم  دو دسـته‌اند: 
َ
نْ يُخْتَـمَ ل

َ
هُ ظَاهِـرٌ، وَ عَسَـى أ ا بَاطِـنٌ وَ شَـرُّ

َ
خَيْـرُ هَـذ

کرنـش  کـه فـرد بهتـر و باتقواتـر از خـود را می‌بینـد، در برابـر او  کـه از او بدتـر و پسـت‌ترند. پـس زمانـی  و دیگـران 

ید که خیـر او پنهان  می‌کنـد تـا ماننـد او شـود؛ و زمانـی کـه انسـان بدتـر و پسـت‌تر از خـود را می‌بینـد، بایـد بگو

اسـت و شـرّ ش آشـکار؛ و شـاید عاقبـت او ختـم بـه خیـر شـود«. )الخصـال 2: 433(



271 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

که ایمان بنده مســـتودع  در مقابل، ما بایســـتی به خودمان بدبین باشـــیم. ممکن اســـت 

که: کنیم  باشد. بنابراین، بایســـتی دعا 
ینَ«.1 عار ُ نی مِنَ الْ

ْ
عَل ْ َ

هُمَّ لات
ّ
لل

َ
»أ

که ایمان را به آن‌ها عاریت داده‌ای«. کسانی قرار مده  »خدایا مرا از 

کــه ایمــان محکــمِ قــوی باطنــی دارنــد،  گونــه اســت: مســتقر و مســتودع. آن‌هــا  ایمــان دو 
ایمانشــان مســتقر اســت، یعنــی جوهــرش صحیــح اســت. دیگــری ایمانــش مســتودع اســت، 
ــا ایــن ایمــان زندگــی می‌کنــد؛ از الفاظــش  ــد؛ فعــاً ایمــان دارد؛ ب ــه او داده‌ان یعنــی ایمــان را ب
کــرده اســت؛ ولــی معلــوم نیســت تــا آخــر ایــن را  بهــره می‌بــرد؛ در زندگــی احتــرام و عــزت پیــدا 

نگــه دارد. لــذا مــا می‌گوییــم: 

ینَ«.  عار ُ نی مِنَ الْ
ْ
عَل ْ َ

هُمَّ لات
ّ
»ألل

که ایمان را به آن‌ها عاریت داده‌ای«. کسانی قرار مده  »خدایا مرا از 

یم: و در ادامه به خدا عرضه می‌دار

قْصیرِ«.  رِجْنی مِنَ التَّ ْ ُ
»وَ تلا

ج نکن«.  کوتاهی در عبادت( خار »و مرا از حالت تقصیر )احساس 

کـه بـه  کـه مقصّـر اسـت، مـن‌ام؛ مـن‌ام  کسـی  یعنـی مـن بایـد همیشـه متذکـر باشـم، آن 
کوتاهی همیشـه از من بوده؛ درسـت  کاری انجام نداده‌ام؛  انجام وظیفۀ خود موفق نشـده‌ام؛ 

نبـوده؛ مشـکل داشـته اسـت و... . 

که به یکی از بزرگان علما در لحظات آخر عمر و حالت احتضار به او تلقین  نقل اســـت 
که این دعا را بخواند:  می‌کردند 

کثیرِ«.2  
ْ
یسیرَ وَ یعْفُو عَنِ ال

ْ
 ال

ُ
»یا مَنْ یقْبَل

کم را قبول می‌کند و از ]معاصی[ زیاد می‌گذرد«. که ]کار نیک[  کسی  »ای 

یاد بخوانید.  که این دعا را ز کاظم؟ع؟ فرموده‌اند  1. الکافی 2: 73. امام 
2. الفقیه 1: 132. این دعا برای لحظات احتضار توصیه شده است. 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی272

کار نیسـت! کمی  او بـا حالـت انفعـال سـرش را تـکان مـی‌داد و می‌گفت: »یسـیری هم در 

هم در میان نیسـت!« 

 مرحوم استاد رسمشان نبود که توفیقاتی را که نصیبشان می‌شد برای کسی بگویند. اصلًا 

گر کسی یک مورد را متوجّه می‌شد و می‌خواست بگوید، ایشان طوری برخورد   رسمشان نبود! ا

که حدود سال‌های  کردنش سخت پشیمان ‌شود. در یادم هست  از بازگو  او  که  می‌کردند 

که خدایا! نکند من  72 و 73 دائماً می‌گفتند: »این شب‌ها من همۀ فکر و ذکرم این است 

بی‌ایمان از دنیا بروم!« ایشان پس از نود و چند سال عبادت و بندگی و خدمات و... اینچنین 

که  انسان است  تبلور معارف در وجود یک  و تعارف هم نمی‌کردند. این همان  می‌گفتند 

که متحمل این معارف می‌شوند، صحنه و  موضوع بحث ماست. وقتی می‌گوییم: »کسانی 

صفحۀ وجودی شان عوض می‌شود« منظورمان همین است. چنین افرادی دست خدا را 

باز می‌دانند؛ خود را تا آخرین لحظه محتاج و فقیر درگاه خداوند می‌بینند و... . 

کتـاب بـه  کـه ایـن سـخنان بنـده بـه معنـای اعتمـاد بی‌حسـاب و  توجّـه داشـته باشـید 

می‌فرمایـد: قـرآن  نیسـت.  دیگـران 

�بَ 
أ�ْ
 عَدْلِ وَ لا �يَ

ْ
ال  �بِ

مْ كا�تِ�بٌ
ُ
ك ن�َ �يْ َ �بْ �ب �تُ

ْ
ك �يَ

ْ
وهُ وَ ل �بُ اک�تُ لٍ مُسَمّی �فَ ج�َ

أ�َ
ی 

َ
ل �نٍ �إِ دَ�ی مْ �بِ

�تُ �نْ دا�ی ا �تَ ذ� >�إِ

هُ<1 
َ
اللّ مَهُ 

َّ
عَل كَما  �بَ  �تُ

ْ
ك �يَ �نْ 

أ�َ
 كا�تِ�بٌ 

گـر می‌خواهـی معاملـه کنـی، قرارداد ببنـدی، همه چیز را مکتوب کن. این‌ها دسـتورات  ا

فقهـی اسـت و مـا نمی‌خواهیـم خالف اینهـا سـخن بگوییـم. مـن حتـی وقتـی بـا پـدرم ـ خـدا 

کـه بیـن مـردم  تی  کار می‌کـردم، همـه چیـز را مکتـوب می‌کـردم. تمـام مشـکلا کنـد ـ   رحمتـش 

پدیـد می‌آیـد، در اثـر همیـن اعتمادهـای بی‌جاسـت. 

ثمرات آشنایی با مباحث عدل
مباحـث  یـس  تدر در  کـه  بداننـد  بایـد  اهل‌بیـت؟عهم؟  معـارف  مروّجـان  خـاص،  طـور  بـه 

1. البقرة: 286.



273 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

گوهرهـای فراوانـی  کـه  عـدل بـه دنبـال چـه چیزی‌انـد. ایـن بحـث ماننـد بحـر عمیقـی اسـت 

یا  کـه یـک بـار تـا عمـق ایـن در ـم بایسـتی ماننـد غوّاصـی  باشـد 
ّ
در اعمـاق آن وجـود دارد و معل

یـا آشناسـت، بدین سـان غوّاصـی کند و دُرهـای نهفته  رفتـه و بـا گوهرهـای موجـود در ایـن در

گردان قـرار دهـد. آموزه‌های عملـی و تربیتی دروس عدل  یـا را بیابـد و در اختیـار شـا در ایـن در

یّـت انسـان و برخـی مربـوط بـه  یکـی و دوتـا نیسـت! بعضـی از ابـواب آن مربـوط بـه فعـل و حرّ

گیـری صحیـح مباحث عدل باعث می‌شـود تا  یّـت خداونـد اسـت. در نتیجـه، فرا فعـل و حرّ

گـردد.  نـگاه انسـان نسـبت بـه فعـل خـود و خـدای خـودش اصالح 

گـر بی‌تدبیری کرد  کـه مسـؤول اعمال خویش اسـت. مثلًا ا ، انسـان بدانـد خـود اوسـت 
ً
اوّلا

کـردی! تو  کـه تـو مـرا فقیـر  کـرد و فقیـر شـد، بـا خـدا دعـوا نکنـد  و ورشکسـت شـد، یـا ولخرجـی 

گـردی! و...: مرا ورشکسـت 

کند پیش پای خویش»راه است و چاه و دیدۀ بینا و آفتاب تا آدمی نگاه 

بگذار تا بیفتد و بیند سزای خویش«1چندین چراغ دارد و بی‌راهه می‌رود

کـه در هنـگام گناهـان، بایسـتی سـر به پاییـن بیفکنـد و از درگاه خداوند  او خواهـد یافـت 

گـر نـگاه حرامـی از او سـرمی‌زند، بگویـد: »خدایـا، شـهوت بـر مـن غلبه  طلـب عفـو کنـد. مثاًل ا

کـرد و اشـتباهی از مـن سـرزد. بـه درگاه تـو از تمامـی گناهانـم اسـتغفار می‌کنم«. نـه اینکه خود 

را هیـچ‌کاره بدانـد و بگویـد: »خدایـا، همـه‌اش تقصیـر توسـت! خـودت بـه مـن شـهوت دادی 

کنـه اختیـار را  کـه  کسـی  کـردی! مـن چـه تقصیـر دارم؟!«  و میـل بـه نامحـرم را در مـن ایجـاد 

کنـد، هیـچ‌گاه بـا خـدا چنیـن سـخن نخواهـد گفت. وجـدان 

، دانش‌آموختۀ مباحث عدل خواهد دانست که خدا برای شیعیان امیرالمؤمنین؟ع؟ 
ً
 ثانیا

گـر  گـر خیـری بـه او می‌رسـد، نعمـت و لطـف خداسـت؛ زیـرا ا جـز خیـر را مقـدّر نمی‌کنـد. ا

گر شـرّی هم به  خداونـد می‌خواسـت بـه عدلـش بـا او رفتـار کند، چیـزی از او باقی نمی‌ماند! ا

او می‌رسـد، حتمـاً خیـری در آن نهفتـه اسـت: یـا می‌خواهـد گناهـان او را بیامـرزد و او را پیـش 

یّات سعدی: بخش غزلیّات.
ّ
کل  .1



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی274

ک گردانـد تـا او گرفتـار عـذاب بزرگتـری نشـود؛ یا می‌خواهـد مقام او را بـالا ببرد؛ یا  از مرگـش پـا
می‌خواهـد او را از غفلـت نجـات دهـد و بـه ذات مقـدّس خودش متوجّـه و متذکّر کند یا... .1

بـا ایـن مباحـث آشـنا شـود، می‌توانـد میـان فعـل خیـر خـدا و فعـل شـرّ  کسـی  گـر  ، ا
ً
ثالثـا

کـه او  کسـی دیگـر ممنـون شـمر نخواهـد بـود بـه ایـن بهانـه  بنـدۀ او تفـاوت بگـذارد. چنیـن 

گریـۀ بـر ایشـان بـه ثواب عظیـم نائـل گردیم!  کـه مـا بـا  امـام حسـین؟ع؟ را کشـت و باعـث شـد 

 جمیاًل« را بـه جنایـات شـمر و عمربن‌سـعد نسـبت نمی‌دهـد. او 
ّ

او دیگـر جملـۀ »مـا رأیـتُ إل

کـه فعـل خـدا خیـر اسـت و جنایـت شـمر، شـرّ. آنچـه خیـر و جمیـل اسـت فعـل و  می‌دانـد 

نـه سـربریدن حضـرت سیدالشـهداء؟ع؟! تقدیـر خداسـت، 

کـه خداونـد در افعـال خویش »بداء« می‌کند. بـه همین جهت،  ، او خواهـد دانسـت 
ً
رابعـا

گر کسـی به آموزۀ بداء باور  هـم بـه خداونـد امیـدوار خواهـد بود و هم از او خائف خواهد شـد. ا

کـه خداونـد ممکـن اسـت یـک ثانیـۀ بعـد تمـام نعمت‌هایـی  داشـته باشـد، خواهـد دانسـت 

کـه بـه او داده اسـت، از او بگیـرد؛ یـا بالعکـس، در چشـم‌ بـه ‌هـم ‌زدنـی او را از فـرش بـه عرش  را 

برسـاند. بـا ایـن اعتقـاد اسـت کـه »دعـا« معنا پیدا می‌کند. چرا فلاسـفه دعا را لغـو می‌دانند؟ 

کـه دسـت خـدا  کنـد  گـر کسـی حقیقتـاً معرفـت پیـدا  کننـد. ا زیـرا نتوانسـته‌اند بـداء را توجیـه 

گونـۀ دیگـری دعـا خواهـد نمـود و طـور دیگـری بـه درگاه خداونـد عجـز و لابـه  بـاز اسـت، بـه 

کرد. خواهـد 

1. نقل دو خاطره از مرحوم عصار:
یسـت هـزار تومـان پـول بـه عنـوان قـرض می‌خواسـت.  ]1:[ بـه خاطـر دارم کـه در سـال‌های دور کسـی از مـن دو
کـه او بتوانـد پـول مـرا پـس بدهـد، بـه او ایـن مبلـغ را نـدادم. بلافاصلـه، اتومبیـل مـرا  مـن چـون مطمئـن نبـودم 
یسـت هـزار تومـان متضـرّر شـدم. در چنیـن موقعـی سـزاوار اسـت کـه مـن خـودم را سـرزنش  دزدیدنـد و دقیقـاً دو

کنـم نـه خداونـد را.
]2:[ بنـده در سـال‌های ابتدایـی پیـروزی انقالب، مـدّت کوتاهـی در شـهرداری کار می‌کـردم. یکـی از کارگران 
ق نمی‌گرفت. من ایشـان را جواب کردم 

ّ
روزمزد شـهرداری وامی درخواسـت کرد. طبق قانون، وام به ایشـان تعل

گفتـار او، من ضمانت او را  و او با حالتی مأیوس به من گفت: »جواب جدّم را خودت باید بدهی!« بر اثر این 
کردم و برایش وام گرفتم. بعید نیسـت خانه‌ای که اکنون دارم از صدقه‌سـر دعای آن پیرمرد باشـد.



275 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

کـه او هرچـه دارد از آنِ خداسـت. یکـی از لغزش‌هـای فلاسـفه ایـن  ، او می‌یابـد 
ً
خامسـا

کـه  کاری  گمـان می‌کننـد هـر موجـودی یـک اسـتعداد و ظرفیّـت ذاتـی دارد و تنهـا  کـه  اسـت 

کـه ظـرف او را پـر می‌کنـد؛ یعنـی فیـض خداونـدی ماننـد بارانـی  خداونـد می‌کنـد ایـن اسـت 

کـه بـر همـه جـا یکسـان می‌بـارد، همـه را در برمی‌گیـرد، ولـی چـون ظرف‌هـا مختلـف اسـت، 

کتـاب و  یکـی امیرالمؤمنیـن؟ع؟ می‌شـود و دیگـری ابن‌ملجـم مـرادی! ایـن مبنـا بـا ضـرورت 

گـر کسـی ربوبیّـت و خالقیّت  کـه خداونـد را »رب« و »خالـق« می‌دانـد، مغایـر اسـت. ا سـنّت 

حـقّ متعـال را وجـدان کنـد، خواهـد دانسـت که هیچ کسـی از خود هیچ چیزی نـدارد! هرکه 

کـرده اسـت، نـه اینکـه یـک اسـتعداد و سـرمایۀ ذاتـی داشـته  هرچـه دارد، خداونـد بـه او عطـا 

کـه بـرای خـودِ خـودِ خـودِ او باشـد. خیـر؛ همـه در برابر خداونـد فقیر محض‌اند و اوسـت  باشـد 

کـه البتـه بـا حکمـت، رحمـت و عدالـت همـراه اسـت _  تفاوت‌هـا را در  یّـت تـام _   کـه بـا حرّ

کلّ هسـتی را نابود  کمتر از یک آن، می‌تواند  کرده اسـت. در یک آن و  میان مخلوقات ایجاد 

و معـدوم سـازد و جهـان دیگـری را پدیـد آیـد:
دٍ<1 د�ي ٍ ج�َ �ق

ْ
ل خ�َ �تِ �بِ

أ�ْ
 کمْ وَ �يَ هِ�بْ

ذ�ْ  �يُ
أ�ْ
 َ َ�ش �نْ ي� >�إِ

گر بخواهد، شما را ]از بین[ می‌برد و مخلوقات تازه‌ای می‌آورد«. »ا

یـــم همـــۀ مـــا بتوانیم بـــه برکت صاحـــب حقیقی معـــارف؟ع؟ از بـــرکات معارف  امیدوار

اهل‌بیـــت؟عهم؟ بـــه ویـــژه مباحث عـــدل بهره‌مند شـــویم.

گون مبحث عدل گونا ط استاد بر ابعاد 
ّ
لزوم تسل

مباحــث عــدل چندبُعــدی اســت. برخــی از مباحــث آن وجدانــی اســت. در این‌گونــه 

ــا بتوانیــد مطلــب را بــرای  کــرده باشــید ت مباحــث شــما بایســتی خودتــان مطالــب را وجــدان 

ــان بزنیــد و نمونه‌هایــی را  کنیــد مثال‌هایــی از زندگــی خودت کنیــد. ســعی  ــی  دیگــران وجدان

ــا تمــام وجــود یافته‌ایــد. بخشــی از  کــه در آنهــا ایــن معــارف را ب کنیــد  گردانتان ذکــر  ــرای شــا ب

1. ابراهیم: 19؛ فاطر: 16.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی276

کــه فهرســتی از آیــات مرتبــط   مطالــب عــدل، قرآنــی و حدیثــی اســت. بــر همــۀ شــما لازم اســت 

بــه مبحــث عــدل تهیّــه و روایــات مربــوط بــه ایــن بحث را مــرور کنیــد. حتماً بــه کتاب‌التوحید 

ــه  کــه ب ــوار  کتــاب بحارالأن ــد پنجــم 
ّ
کتــاب التوحیــد مرحــوم صــدوق؟رح؟ و مجل کتــاب کافــی، 

کنیــد و روایــات مرتبــط را ببینیــد.  بحــث عــدل اختصــاص دارد رجــوع 

سـه بُعد دیگر مربوط به مباحث فلسـفی، عرفانی و کلامی اسـت. در کتاب‌های فلسـفی 

کتـاب عـدل  ی دربـارۀ عـدل الهـی وجـود نـدارد. مرحـوم مطهـری؟رح؟ در ابتـدای 
ّ
عنـوان مسـتقل

الهی می‌نویسـد:

کــه حکمــای اســامی _ برخــاف متکلّمیــن _ در الهیّــات بابــی تحــت  »اهــل فــن می‌داننــد 

ســایر  لابــه‌لای  از  مســئله  ایــن  دربــارۀ  را  حکمــا  عقایــد  نکرده‌انــد.  بــاز  »عــدل«  عنــوان 

مباحــث بایــد بــه دســت آورد. از ایــن رو، بحــث بــرای مــن خالــی از دشــواری نبــود. مــن 

کــه مســتقیماً  کنــون در میــان آثــار حکمــا بــه رســاله یــا مقالــه یــا فصلــی برخــورد نکــرده‌ام  تــا 

کــرده‌ باشــند و بــه ســبک حکیمانــه در ایــن موضــوع بحــث  ح  مســألۀ »عــدل الهــی« را طــر
ــرده باشــند«.1 ک

ی دربارۀ عدل ندارند. بنابراین، شـما برای اطّلاع 
ّ
و این یعنی اینکه فلاسـفه فصل مسـتقل

کـه حتمـاً بایسـتی  کنیـد. یکـی از آثـاری  از مبانـی فلسـفی بایـد ابـواب مختلفـی را مطالعـه 

کافـی کتـاب  کتاب‌التوحیـد  در  اسـت.  ملاصـدرا  کافـی  أصـول  شـرح  کنیـد  مراجعـه   بـدان 

که ارتباط مستقیم با مباحث عدل دارد، مانند:  ابوابی وجود دارد 

 باب البداء2؛

 بِسَبعَة3ٍ؛
ّ

رضِ إل
َ
ماءِ وَ الأ  بابٌ في أنّ الشَيءَ لا یَکونُ في السَّ

 باب المشیة و الإرادة4؛

1. عدل الهی: 17.
2. الکافی 1: 149-146.

3. همان: 150-149.

4. همان: 152-150.



277 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

 باب الابتلاء و الاختبار1؛

 باب السعادة و الشقاء2؛

 باب الخیر و الشر3؛

 باب الجبر و القدر و الأمر بین الأمرین4؛

 باب الاستطاعة5.

بـه توضیحـات ملاصـدرا ذیـل احادیـث ایـن ابـواب مراجعه کنیـد و سـخنان او را نزد خود 

داشـته باشید.

ی مطالـب عرفانـی اسـت، زیـرا همان‌طـور  گذشـته از مباحـث فلسـفی، جـزوۀ عـدل حـاو

یـت و... دیده‌اید، 
ّ
کـه در سـایر مباحـث ماننـد توحیـد، اسـماء و صفات، وجـود، ماهیّت، عل

کار بـه وادی عرفـان قـدم بگذارنـد. در اینجـا نیـز سـرمنزل آخـر  کـه در آخـر  گزیرنـد  فلاسـفه نا

ط 
ّ
کـه شـما بـه مطالـب عرفانـی نیـز تسـل فلسـفه، عرفـان اسـت. بـه همیـن جهـت، لازم اسـت 

داشـته باشـید.

کـه بحـث جبـر و اختیـار سـابقه‌ای دیرینـه در میـان  آخریـن نکتـه در ایـن بـاب ایـن اسـت 

کلامـی بـه تفصیـل ورود  گرچـه مرحـوم اسـتاد؟رح؟ بـه مباحـث  کلام دارد. ا مسـلمانان و علـم 

 نکرده‌اند، ولی کسی که قصد تعلیم این مطالب را دارند، حتماً باید با جبری‌گری اهل حدیث،

که همان تفویض است، آشنا باشد. یه و معتزله   نظریۀ »کسب« اشاعره و دیدگاه قَدَر

گردان توسّط استاد لزوم شناخت شا
کارِ سـختی نیسـت، تنهـا کمـی تجربـه و دقّت  گردان خـود را بشناسـد.  ـم بایسـتی شـا

ّ
معل

1. همان: 152.
2. همان: 154-152.

3. همان: 154.
4. همان: 160-155.
5. همان: 162-160.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی278

کنـد. او نبایـد هـر مطلبـی را سـر  کـه اسـتاد حـال مخاطـب را رعایـت  لازم دارد. لازم اسـت 

گـر آن مطلـب آیـه‌ای از قـرآن یـا روایتـی از روایـات اهل‌بیـت؟عهم؟  کنـد، حتّـی ا کلاس مطـرح 

بلـد  و  فرانگرفته‌انـد  گرفته‌ایـم،  فرا مـا  کـه  را  گردانمان هرچـه  کـه شـا بپذیریـم  بایـد  مـا  باشـد. 

نیسـتند. گاهـی برخـی از آنهـا پرسـش‌هایی مطـرح می‌کننـد که پاسـخ دادن آن بـه صلاح آنها 

کلاس دردسرسـاز می‌شـود. نیسـت و بـرای سـؤال‌کننده و بقیـۀ افـراد 

کـه خدمـت ایشـان  مرحـوم اسـتاد؟رح؟ نیـز هـر سـؤالی را پاسـخ نمی‌دادنـد. بنـده در زمانـی 

می‌رسـیدم، یـک سـؤال را بارهـا و بارهـا از ایشـان پرسـیده بـودم، ولـی پاسـخی نگرفتـه بـودم. 

شـاید در مـدّت 15 سـال مـن ایـن سـؤال را وقـت و بی‌وقـت از ایشـان می‌پرسـیدم و ایشـان در 

کـه بنـده غایـب بـودم، بـه  طـول ایـن 15 سـال جـواب مـرا نمی‌دادنـد. یـک بـار در جلسـه‌ای 

گـرو آن بـود. ایشـان فرمـوده بودنـد:  کـه پاسـخ سـؤال مـن در  مطلبـی رسـیده بودنـد 

کجاســت؟ او ســؤالی را چندیــن بــار از مــن پرســیده، ولــی پاســخی نگرفتــه اســت.  »عصّــار 

کــه می‌خواهــم بگویــم پاســخ عصــار اســت«.  ایــن نکتــه‌ای 

کـه موضـوع آن عـدل نبـود، ولـی گاهـی مباحث جبـر و اختیار  بنـده کلاس درسـی داشـتم 

کـه بحـث بـه جبـر و اختیـار می‌رسـید، اشـکال  گردان هـر موقـع  مطـرح می‌شـد. یکـی از شـا

گفتـم:  می‌کـرد. روزی مـن بـه او 

 »مشــکل شــما علمی نیســت! شــما در مســئلۀ جبر و اختیار مشــکل ندارید! شــما ازدواجی 

کــه مــا نســبت بــه  کنیــد   ناموفّــق داشــته‌‌اید و همــان ســبب شــده اســت تــا نتوانیــد قبــول 

افعالمان مسؤول‌ایم و خداوند جز خیر برای ما مقدّر نمی‌کند«. 

گاهـی مشـکلات روحـی افـراد در قالـب  کـرد. بنابرایـن،  ایشـان ایـن مطلـب مـرا تصدیـق 

گرد  شـا سـؤال  آیـا  کـه  بدانـد  و  باشـد  هشـیار  بایسـتی  اسـتاد  می‌کنـد.  بـروز  علمـی  سـؤالات 

حقیقتـاً علمـی اسـت یـا نـه.

سازگاری درجات مختلف معارف 
که معارف دینی دارای »درجات« اســت. البتّه هیچ‌یک  م و قطعی اســت 

ّ
این نکته مســل



279 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

کــه در مرتبــۀ یکــم  از ایــن مراتــب بــا یکدیگــر تنافــی ندارنــد. بــه عنــوان مثــال، این‌طــور نیســت 

انســان بــه »بینونــت« میــان خالــق و مخلــوق معتقــد باشــد و در مراتــب بــالا بــه »عینیــت« 

کنــد. خیــر، در تمامــی مراتــب معرفــت خداونــد، انســان او را  خالــق و مخلــوق اعتقــاد پیــدا 

کــه باشــد، می‌یابــد  وصف‌ناپذیــر، تصوّرناپذیــر، منــزّه و... می‌یابــد و در هــر مرتبــه‌ای از معرفــت 

کنــد. البتــه، در روایتــی هــم منقــول  ــه شــکل تنزیهــی بیــان  ــد« ذات و صفــات او را ب  کــه »بای

که:  است 
فَرَ«.1

َ
ک

َ
مَانَ ل

ْ
بِ سَل

ْ
بُو ذَرٍّ مَا فِ قَل

َ
وْ عَلِمَ أ

َ
»ل

کافر می‌شد«. که در قلب سلمان است، می‌دانست، فطعاً  گر ابوذر آنچه را  »ا

ــه( در  کـ ــی  ــه )معارفـ ــد از آن‌چـ گاه می‌شـ ــوذر آ ــر ابـ گـ ــه ا کـ ــت  ــت آن اسـ ــن روایـ ــای ایـ معنـ
کافـــر اســـت. بنابرایـــن، ســـخنانی از ایـــن قبیـــل  کـــه خـــودش  قلـــب ســـلمان بـــود، می‌پنداشـــت 
کـــه درجـــات دیـــن بـــا هـــم تضـــادّ دارنـــد، بلکـــه یکـــی رأفـــت خـــدا را بـــه  بـــدان معنـــا نیســـت 
ـــا معـــارف ـــه ب ک ـــی  ـــه درجـــۀ دیگـــری فهمیـــده اســـت. قرائت‌هـــا در صورت  درجـــه‌ای و دیگـــری ب
 تضـــادی نداشـــته باشـــد مشـــکلی ندارنـــد. حقایـــق دیـــن درجـــات مختلفـــی دارد و نـــه تنهـــا 
کـــه امیرالمؤمنیـــن؟ع؟  یـــم  در دنیـــا، بلکـــه در آخـــرت هـــم تمـــام نمی‌شـــوند. در روایـــت دار

فرموده‌انـــد: 
دُودٌ«.2  مَْ

ٌ
يْسَ لِصِفَتِهِ حَدّ

َ
»ل

بُـو ذَرٍّ مَـا فِـي 
َ
أ ـوْ عَلِـمَ 

َ
ل : »وَ الِلَّه 

َ
قَـال

َ
حُسَـيْنِ؟عهما؟.  ف

ْ
 عِنْـدَ عَلِـيِّ بْـنِ ال

ً
ـةُ يَوْمـا قِيَّ : ذُکـرَتِ التَّ

َ
بِـي عَبْـدِ الِلَّه؟ع؟ قَـال

َ
1. عَـنْ أ

صَعْـبٌ  مَـاءِ 
َ
عُل

ْ
ال ـمَ 

ْ
عِل  

َ
إِنّ ـقِ؟! 

ْ
خَل

ْ
ال بِسَـائِرِ  کـمْ  ظَنُّ مَـا 

َ
ف بَيْنَهُمَـا.   الِلَّه؟ص؟ 

ُ
رَسُـول آخَـى  قَـدْ 

َ
ل وَ  ـهُ، 

َ
قَتَل

َ
ل مَانَ 

ْ
سَـل ـبِ 

ْ
قَل

يمَـان‏« )الکافـی 1: 401(.  ِ
ْ

بَـهُ لِل
ْ
وْ عَبْـدٌ مُؤْمِـنٌ امْتَحَـنَ الُلَّه قَل

َ
بٌ أ ـک مُقَـرَّ

َ
وْ مَل

َ
 نَبِـيٌّ مُرْسَـلٌ أ

َّ
ـهُ إِل

ُ
 يَحْتَمِل

َ
مُسْـتَصْعَبٌ، ل

ین‌العابدین؟عهما؟دربـارۀ تقیّـه سـخن بـه میـان آمد. ایشـان  زی در محضـر امـام ز ام�ام صـادق؟ع؟ فرمودن�د: رو
کـه در قلـب سـلمان اسـت، می‌دانسـت، او را می‌کشـت! و ایـن  گـر ابـوذر آنچـه را  فرمودنـد: »بـه خداقسـم، ا
در حال�ی اس�ت ک�ه پیامبـر خ�دا؟ص؟ میـان آنهـا عقـد اخـوّت خوانـده بـود. پـس شـما دربـارۀ سـایر مردمـان چه 
ی�د؟! همانـا عل�م عالم�ان )یعن�ی اهل‌بی�ت؟عهم؟( بسـیار دشـوار اسـت. آن علـم را نمی‌توانـد حمـل  می‌پندار
کنـد، مگـر پیامبـری کـه بـه درجـۀ رسـالت رسـیده باشـد، یـا فرشـته‌ای که مقـرّب درگاه الهی باشـد یـا مؤمنی 

کـرده باشـد«. کـه خداونـد قلـب او را بـا ایمـان امتحـان 
2. نهج البلاغة: 39.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی280

کنید و ترقّیات،  شـما می‌توانید نسـبت به یک صفت خاصّ خدا معرفت بیشـتری پیدا 
کمالات در هر دو جهان هم به همین معرفت‌هاسـت.1  درجات و 

که مشرب عرفانی یا فلسفی دارند، از این حقیقت برداشت و استفادۀ  متأسّفانه افرادی 
نادرستی کرده‌اند. آنها معتقدند که در مراتب بالای معرفت، فطرت »اوّلیۀ« ما می‌تواند )بلکه 
که غیر از خدایید،  باید( تبدیل به فطرت »ثانویه« شود. شما با فطرت اولیۀ خود می‌یابید 

که شما شمّه‌ای از حقّ متعال‌اید:  گر فطرت شما ثانویه شود، خواهید دانست  ولی ا

گفتنــد اربــاب حقیقــت  که: »االتوحیدُ إسقاطُ الإضافات2ِ«3چنیــن 

در  ولـی هرکـدام  بـه حـق رسـیده‌اند،  تفکّـرات  و  فرقه‌هـا مذاهـب  ادیـان،  اینکـه همـۀ  یـا 

دارنـد: قـرار  درجـه‌ای 

گام  که می‌خواهی بزن  غرض حق اســت، دین طیّ مســافات به هر راهی 

کعبــه می‌آیــی مــن از دیــر  ــر از  گ ــو  کایــن دو را نبــوَد منافــات4ت مخــور غــم 

گاهـی آن  گـر بـه اعتقـادات خـود ایـن بزرگـواران انتقـاد یـا جسـارت شـود،  کـه ا در حالـی 
را تنـدی پاسـخ می‌دهنـد و بـه مخالفـان هجمـه می‌برنـد. بایـد از آنهـا پرسـید: »چـرا تنـدی 

می‌کنیـد؟! قرائـت مخالفـان شـما نیـز از دیـن و حقیقـت ایـن اسـت!«

کـه »معـارف اهل‌بیـت؟عهم؟ درجـات دارد« ایـن اسـت  یکـی از نتایـج عملـی ایـن اصـل 

گردان انتقـال  یـج و بـا بیـان مقدّماتـش بـه شـا کـه شـما بایسـتی مطالـب سـطح بالاتـر را بـه تدر

ــضٍ، وَ  ــنْ بَعْـ ــةً مِـ ــرُ صَدَقَـ كْثَـ
َ
ــمْ أ ــضٍ، وَ بَعْضُكُـ ــنْ بَعْـ  مِـ

ً
ــا ــرُ حَجّـ كْثَـ

َ
ــمْ أ ــضٍ، وَ بَعْضُكُـ ــنْ بَعْـ ةً مِـ

َ
ــا ــرُ صَـ كْثَـ

َ
ــمْ أ 1. »بَعْضُكُـ

ـــةً«. )صفـــات الشـــیعة: 15(. »برخـــی از شـــما بیشـــتر 
َ
ضَـــلُ مَعْرِف

ْ
ف

َ
كُـــمْ أ

ُ
ضَل

ْ
ف

َ
 مِـــنْ بَعْـــضٍ، وَ أ

ً
ـــرُ صِيَامـــا كْثَ

َ
بَعْضُكُـــمْ أ

گزارده‌ایـــد؛ برخـــی از شـــما بیشـــتر از بقیـــه حـــج رفته‌ایـــد برخـــی از شـــما بیشـــتر از بقیـــه صدقـــه  از بقیـــه نمـــاز 

کـــه معرفـــت بیشـــتری  کســـی اســـت  ـــا برتریـــن شـــما  گرفته‌ایـــد؛ امّ زه  داده‌ایـــد؛ برخـــی از شـــما بیشـــتر از بقیـــه رو

دارد«. 
گردانـی ]و معتقـد  ک  2. توحیـد )یگانـه دانسـتن خداونـد( یعنـی اینکـه او را از تمـام اضافه‌هـا )مخلوقـات( پـا

کـه همـه اوسـت![ باشـی 
3. دیوان میرزا حبیب خراسانی.

4. همان.



281 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

کـه ثمـرات بحـث عـدل و سـایر ابـواب معارفـی را در دانشـجو  دهیـد. در ایـن صـورت اسـت 
مقدّمـات  ذکـر  بـا  و  صحیـح  نحـوۀ  بـه  شـما  گـر  ا مثـال،  عنـوان  بـه  کـرد.  خواهیـد  مشـاهده 
کنیـد: »مشـیّت خداونـد و فعـل او همـان مقـام نـوریِ حضـرت  گـزاره را منتقـل  توانسـتید ایـن 
خاتم‌الأنبیـاء؟ص؟ اسـت«، خواهیـد دید که معرفت مخاطب شـما نسـبت بـه آن بزرگوار بالاتر 
گـر بـدون مقدّمـه و در اواسـط بحـث  مـی‌رود و نسـبت بـه مقـام ایشـان خاضـع می‌گـردد. امّـا ا
گرد شـما هیـچ نخواهـد فهمیـد و طبیعتاً  گـزاره را بیـان کردیـد، شـا دیگـری بـدون مقدّمـه ایـن 

ثمـرۀ عملـی‌ هـم بـرای او نخواهـد داشـت. 

سنّت‌های الهی در هدایت مردمان
خداوند تعالی می‌فرماید: 

هُدى‏<1
ْ
ل

َ
ا ل ن� �يْ

َ
�نَّ عَل >�إِ

»به راستی هدایت فقط بر ماست«.

گر کسـی  کـه پیـرو خـدا و اولیـای خـدا بوده اسـت، خداونـد او را هدایت می‌کند. ا آن‌کـس 
گـر کسـی متّقـی باشـد و غِلّ  کـه او را هدایـت کنـد، خداونـد چنیـن می‌کنـد. ا از خـدا بخواهـد 
و غِـشّ نداشـته باشـد، خـدا بـه فضلـش او را هدایـت می‌کنـد. ایـن سـنّت قطعـی خداسـت. 
کـه سـنّت خداونـد دسـت او را نمی‌بنـدد و  البتـه در همیـن مباحـث عـدل روشـن می‌شـود 
ایـن همـان فـارق میـان مبانـی دینـی و فلسـفی اسـت. فلاسـفه وقایـع و قانون‌منـدی جهـان را 
کـه در عالـم جـاری اسـت، »سـنّت‌های  یّـت تبییـن می‌کننـد، ولـی مـا معتقدیـم چیـزی 

ّ
بـا عل

گر کسـی در برابر کتاب و سـنّت تسـلیم باشـد، نه  ی _ معلولی«. ا
ّ
الهی« اسـت نه »ضرورت عِل

اینکـه بخواهـد عقایـد خـود را بـر نصـوص دینـی تحمیـل کنـد، خداونـد او را هدایـت می‌کنـد. 

حضـرت امیـر؟ع؟ در خطبـۀ »ذی‌قـار« و در وصـف اهـل باطـل می‌فرماینـد: 
کتَابُ إِمَامَهُم.‏«2

ْ
يْسَ ال

َ
کتَابِ وَ ل

ْ
ةُ ال ئَِّ

َ
ــمْ أ ُ نَّ

َ
»کأ

کتاب، امام آن‌ها نیست«. کتاب‌اند و  »گویی آن‌ها امام 

1. اللیل: 12.
2. الکافی 8: 388.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی282

ا<1 و...  �ن
َ
ل هُمْ سُ�بُ �نَّ َ هْدِ�ي �نَ

َ
ا ل �ن �ي اهَدُوا �ف �نَ �ج �ي �ذ

َّ
هُدى‏<، >وَ ال

ْ
ل

َ
ا ل �ن �يْ

َ
�نَّ عَل وقتی قرآن فرموده اسـت: >�إِ

حتمـاً این‌گونـه اسـت. البتّـه هدایـت فضـل خداسـت و بـر خـدا لازم نیسـت کـه مـا را هدایـت 

کنـد. بـه عبـارت دیگـر، کسـی از خداونـد »هدایت« طلـب ندارد. 

کارها را نکنید، ولی خدا به لطف خودش راه را به شما  از طرفی، ممکن است شما این 

که حتّی برای دشمنی با خدا آمدند ولی خدا  از افراد بودند  نشان بدهد چنانکه بسیاری 

کند؟  که آنها را هدایت  کرد، مثل ساحران دربار فرعون. آیا بر خدا لازم بود  آن‌ها را هدایت 

که از خدا هدایت بخواهد و در مسیر حق باشد،  کسی باشد  گر  قطعاً لازم نبوده است. اما ا

کتاب‌های آسمانی و...  که او را هدایت می‌کند. خدا پیامبران،  سنّت خداوند بر این است 

را برای چه فرستاده است؟ حتّی به افرادی چون ابوجهل می‌گوید که بیا تا تو را هدایت کنم. 

کنید، او از  گریه و زاری ‌کنید و از خدا هدایت طلب  گر شما نیمه‌شب بلند شوید،  آن‌وقت ا

!
ّ

کل کرد؟!  حاشا و  کار اِبا خواهد  این 
2.» يُم يَا رَبِّ کرِ خْبِرْنَا بِفَضْلِک عَنْک يَا 

ُ
 أ

َ
نُّ بِک وَ ل

َ
»مَا هَکذَا الظّ

کسی به ما این‌گونه از لطف تو خبر نداده است«. گمانی بر تو نیست و  »چنین 

گـر خـدا می‌خواسـت،  کـه هیچ‌کـس از خـدا طلبـکار نیسـت. ا کیـد می‌کنیـم  بـاز هـم تأ

می‌توانسـت پیامبـر نفرسـتد و معـارف را از طریـق آن‌ها به بشـر نرسـاند، چنانکـه در برهه‌هایی 

کسـی هم حقّ اعتراض نداشـته اسـت. به عنوان نمونه، می‌توانید  از زمان این حالت بوده و 

کنید:  بـه روایـات ذیـل این آیـه مراجعـه 
ة�ً واحِدَ�ةً ...< 3 مَّ

أ�ُ
اسُ 

>کا�نَ ال�نَّ

راه رسیدن به هدایت
کـه وجـدان‌ همـه را روشـن کنـد. آن‌هایی  ـق نگرفتـه اسـت 

ّ
کثـریِ الهـی بـه ایـن تعل سـنّتِ ا

کند، ما قطعاً و یقیناً راه‌های حقیقت را بدو نشان می‌دهیم«. 1. العنکبوت: 69. »هرکسی در راه ما تلاش 
2. مصباح المتهجّد 2: 847.

3. البقرة: 213. به عنوان نمونه، بنگرید به: الکافی 8: 82.



283 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

کـه از راه درسـت نیامده‌انـد، وجدانشـان روشـن نمی‌شـود. راه روشـن شـدن وجـدان، راه ائمـۀ 

کـه از راهـش وارد شـوند:  اطهـار؟عهم؟ اسـت. خـدا وجـدا‌ن‌ انسـان‌ها را زمانـی روشـن می‌کنـد 
ها<1 وا�بِ ْ �ب

أ�َ
و�تَ مِ�نْ  ي�ُ �بُ

ْ
وا ال �تُ

أ�ْ
>وَ 

»و به خانه‌ها از درهای آن وارد شوید«.

که مراد از »ابواب« اهل‌بیت؟عهم؟ است2. و در روایات فرموده‌اند 

کرم؟ص؟ می‌فرمایند:  پیامبر ا
ه الُله‏«.3

ّ
»مَن ابتَغى العلمَ في غيرِه أضل

گمــراه می‌کنــد )او را از هدایــت  کــس علــم را در غیــر  آن )= قــرآن( بجویــد، خداونــد او را  »هــر 

محــروم می‌کنــد(«.

روایات در این زمینه فراوان است.4

گذاشـته  کلام خـود را در دهـان مقـدّس پیامبـر؟ص؟  خداونـد ایـن امـت را شـرافت داده و 

کلیم‌الله‌ایـم، منتهـا بـا واسـطه.  اسـت و مـا کلام خـدا را از دهـان مبـارک ایشـان می‌شـنویم. مـا 

خداونـد مسـتقیماً بـا حضـرت موسـی؟ع؟ سـخن گفـت و بـا ما با واسـطه سـخن گفته اسـت. 

1. البقرة: 189.

 انْقِطَاعَ. ذَلِكَ 
َ

هَا نَفَـادٌ وَ ل
َ
يْـسَ ل

َ
مِ الِلَّه ل

ْ
 صَافِيَةً تَجْـرِي بِعِل

ً
تَـى عَيْنـا

َ
ـدٍ؟عهم؟ أ  مُحَمَّ

َ
تَـى آل

َ
2. ام�ام باق�ر؟ع؟ فرمودنـد: »مَـنْ أ

تِـي تُؤْتَـى مِنْـهُ 
َّ
بْـوَابَ ال

َ ْ
ـدٍ ال  مُحَمَّ

َ
 وَ آل

ً
ـدا كِـنْ جَعَـلَ الُلَّه مُحَمَّ

َ
تُـوهُ مِـنْ بَابِـهِ. ل

ْ
ـى يَأ رَاهُـمْ شَـخْصَهُ، حَتَّ

َ َ
ـوْ شَـاءَ ل

َ
 الَلَّه ل

َ
وَ إِنّ

ها<«.  وا�بِ
ْ �ب
أ�َ
و�تَ مِ�نْ  �يُ �بُ

ْ
وا ال �تُ

أ�ْ
ى‏ وَ  �ق

رَّ مَ�نِ ا�تَّ �بِ
ْ
هُورِها وَ لكِ�نَّ ال و�تَ مِ�نْ �ظُ �يُ �بُ

ْ
وا ال �تُ

أ�ْ
 �نْ �تَ

أ�َ
 رُّ �بِ �بِ

ْ
سَ ال �يْ

َ
ـهُ: >وَ ل

ُ
]مِنْهَـا[، وَ ذَلِـكَ قَوْل

)بصائـر الدرجـات 1: 499(. »هرک�س ن�زد آل محمّ�د؟عهم؟ بیایـد، بـه چشـمۀ آب صافـی از علـم الهـی وارد 

گـر خداونـد می‌خواسـت، خـودش را می‌نمایانـد تـا ]بـدون  شـده اسـت کـه آن را نابـودی و انقطـاع‌ نیسـت، و ا

که از آنها وارد شـوند؛ و این  واس�طه[ بر او وارد ش�وند، امّا خداوند محمّد و آل محمّد؟عهم؟ را درهایی قرار داد 

که از پشـت خانه‌ها وارد شـوند، بلکه نیکی  که می‌فرماید: »نیکی آن نیسـت  معنای س�خن خداوند اسـت 

ید««. تق�وای اله�ی اس�ت و از در خانه‌ه�ا وارد ش�و
3. تفسیر العیّاشی 1: 6.

بـه: بصائرالدرجـات 9-12؛ الکافـی 1: 59-62، 69-71، 210-215؛ بحـار الأنـوار 2: 179-172،  4. بنگریـد 
کتـاب القضـاء. وسـائل الشـیعة 27: 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی284

گـوش  گـر بـه سـخن قـرآن  ایـن مقـام والایـی اسـت و مسـؤولیت مـا را سـنگین می‌کنـد؛ یعنـی ا

کـه مطلبـی  کـرد. زمانـی یکـی از معصومـان صالح نمی‌داننـد  ندادیـم مـا را مجـازات خواهنـد 

کـه  آن‌جـا  در  ولـی  نیسـتند.  مسـئول  گفته‌هـا  نا دربـارۀ  هـم  شـما  دهنـد،  توضیـح  بیشـتر  را 

گـوش ندادیـد و بـه جـای آن‌ بزرگـواران بـه دیگرانـی چـون افلاطـون و  گـر بـه آنهـا  فرموده‌انـد، ا
کردیـد، دیگـر از شـما عـذری را نمی‌پذیرنـد.1 ارسـطو مراجعـه 

گردان: هدف اوّل و آخر استاد افزایش معرفت شا
کـه هـدف اسـتاد نبایـد بـه  کـه در اینجـا بایسـتی بـدان تذکّـر داد، ایـن اسـت  نکتـۀ دیگـری 

اصطالح »مچ‌گیـری« باشـد. بـرای اینکـه ایـن مطلب برای شـما هم وجدانی شـود، خاطره‌ای 

از دوران دانشـجویی خـودم را خدمتتـان عـرض می‌کنـم. بنـده در دورۀ دانشـجویی اسـتادی 

که رئیس دانشـگاه وقت و بسـیار فاضل بود. در طول ترم، تنها در یک جلسـه غیبت  داشـتم 

کـردم نتوانسـتم خدمتگـزاری را بـا کلاس دانشـگاه  کـه هرچـه  کـردم، آن هـم بـه دلیـل ایـن بـود 

کـه خدمتگزاری را اولویّت بخشـم. در سـر جلسـۀ امتحان،  کنـم و لاجـرم مجبـور شـدم  جمـع 

گفتنـد: »آیـا در پاسـخ بـه  کـه مـن مشـکل دارم؛ بـالای سـر مـن آمدنـد و   ایشـان متوجّـه شـدند 

کلاس‌های شـما حضور  کردم: »بله، بنده در یک جلسـه از  سـؤال‌ها مشـکلی داری؟« عرض 

گـر درس آن جلسـه را  گفتنـد: »ا نداشـته‌ام و الآن پاسـخ یکـی از سـؤالها را نمی‌دانـم«. ایشـان 

کـردم: »بله إن شـاء الله«.  برایـت تکـرار کنـم، آیـا می‌توانـی بـه ایـن سـؤال پاسـخ دهـی؟« عـرض 

ایشـان فی‌المجلـس مطلـب را بـرای مـن توضیـح دادنـد و مـن هـم پاسـخ بـه آن سـؤال را در 

کلاس آمدنـد و  کـه بدانیـد ایشـان در جلسـۀ بعـد سـر  برگـۀ امتحانـی نوشـتم. جالـب اسـت 

1. نقـل یـک خاطـره: یکـی از آقایـان راجـع بـه شـیطان بحـث می‌کـرد و می‌گفـت: خـدا مـادۀ اولیـه جهـان را آفریـد، 
یـاد آمـد و خداونـد دیـد ایـن  کـرد و همه‌چیـز را سـاخت. مقـداری از آن مـادۀ اولیـه ز انـرژی اولیـه را درسـت 
مقـدار مزاحـم اسـت! بـه همیـن جهـت، از آن مقـدار شـیطان را آفریـد. بـه ایشـان گفتـه شـد که قـرآن در آیات 
کـردن  یـادی شـیطان را معرّفـی می‌نمایـد، راجـع بـه وضعیـت او قبـل از سـجده نکـردن و بعـد از سـجده  ز
کـه بعـد از جلسـه بیاییـد این‌هـا  آدم؟ع؟ و...؛ و سـخنان شـما بـا آیـات قـران در تضـاد اسـت. ایشـان گفتنـد 
کنیـم! ایـن روش مـورد تأییـد خـدا و  کنیـم و آن ‌را جـور  را روی هـم بریزیـم تـا طرحـی دربـارة شـیطان درسـت 

اولیـای خـدا نیسـت. 



285 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

تعبیرشـان این بود: »یکی از عزیزان من سـر جلسـۀ امتحان سـؤالی از من پرسـید و من درس را 

بـرای او توضیـح دادم. هـدف مـن ایـن اسـت کـه شـما مطلـب را یاد بگیرید. حتّی سـر جلسـۀ 

امتحـان هـم حاضـرم بـه شـما مطلـب را بیامـوزم«. 

آخرمـان  و  اوّل  هـدف  باشـیم.  چنیـن  تربیـت  و  تعلیـم  شـیوۀ  در  بایسـتی  نیـز  مـا  همـۀ 

گیـران و ارتقـای علمـی و عملـی آنهـا باشـد، نـه چیـز دیگـر، ماننـد انتقال  انتقـال مطلـب بـه فرا

. یـا...  اصطلاحـات  و  اطلاعـات 

تذکّر پیوسته به توفیق خدا
کـه مـا دسـت خـدا را بسـته ندانیـم، بلکـه معتقـد  یکـی از ثمـرات بحـث عـدل ایـن اسـت 

کاری بخواهد، می‌کند و البته خواسـتش حکیمانه اسـت. یک وقت به یک  که او هر  باشـیم 

کنیـد شـما بـه  کـه بـه یـک بزرگـی هـم نـداده اسـت! فـرض  بچـه‌ای مثـل بنـده چیـزی می‌دهـد 

کـه دکتـرای اقتصـاد دارد، یـک آپارتمـان هـم ندارد.  بچـه‌ای خانـه‌ای می‌بخشـید، ولـی کسـی 

کـه آن کـودک از ایـن اسـتاد دانشـگاه مهم‌تـر اسـت؟ خیـر! بلکه این  آیـا ایـن دلیـل بـر آن اسـت 

گـر مطلبـی بـر مـا روشـن شـده، ولـی بـرای  یـد. ا یـت و اختیـار دار کـه شـما حرّ دلیـل بـر آن اسـت 

کـه مـا از ملاصـدرا باسـوادتریم. ما  امثـال ملاصـدرا حـل نشـده اسـت، ایـن بـدان معنـا نیسـت 

بـه منزلـۀ آن کودک‌ایـم و ملاصـدرا بـه مثابـۀ آن اسـتاد دانشـگاه اسـت. به تعبیر مرحوم اسـتاد، 

گمراهـان فرقـۀ بهائیـت( مشـغول بودیـم و ظاهـراً امـام عصـر؟ع؟  کاری )هدایـت  مـا در یـک 

کردنـد و خیـری بـه مـا  زحمـات ناچیـز مـا را قابـل دانسـتند، از مـا راضـی شـدند و بـرای مـا دعـا 

یـم. توفیـق خدمتگـزاری را خـدا  یـم از خـدا و آن امـام همـام؟ع؟ دار رسـید. یعنـی هرچـه دار

گرفـت و از صدقه‌سـر  کـرد، قصـور و تقصیـر مـا را هـم نادیـده  داد، امـام عصـر؟ع؟ یاری‌مـان 

دعـای ایشـان بـه برخـی مبانـی فطـری متذکّـر شـدیم. در نتیجـه، هیـچ جایـی برای فخرفروشـی 

کـه از  کنیـم(  کـه در دل خـود بگذرانیـم )چـه رسـد بـه اینکـه اظهـار  یـم  نیسـت! مـا حـق ندار

کـه حمد خـدا را به  کـه مـا بایسـتی انجـام دهیـم، ایـن اسـت  دیگـران سـر هسـتیم.  تنهـا کاری 

یـم و منّـت‌دار مولایمـان باشـیم: بیاور



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی286

هُ<1
َ
ا اللّ �نْ هَدا�نَ

أ�َ
وْ لا 

َ
َ ل

دِي� هْ�تَ ا لِ�نَ
ا وَ ما ک�نَّ ا لِهذ� ي�ذ هَدا�ن �

َّ
هِ ال

َ
حَمْدُ لِلّ

ْ
>ال

گر خداوند ما را هدایت نمی‌نمود،  کرد و ا که ما را به این ]راه[ هدایت   »ســپاس خدایی را 

ما سزاوار این هدایت نبودیم«.

کِبـر می‌ماند؟!  گـر همـه چیـز بـه توفیـق الهـی اسـت، پـس دیگـر چـه جایی بـرای عُجـب و  ا

اسـت،  خدمتگـزاری  پـاداش  اهل‌بیـت؟عهم؟  معـارف  بـا  آشـنایی  کـه  می‌گوییـم  هـم  گـر  ا

کـه همـان خدمتگزاری‌هـا هـم بـه توفیـق خـدا و  کنیـم؛ چرا نمی‌خواهیـم توفیـق الهـی را نفـی 

عنایـت ولـیّ خـدا؟ع؟ بـود. مثـل ایـن می‌مانـد که شـما بفرمایید بچـۀ من به مـادرش خدمتی 

کـرده و هدیـه‌ای بـه مـادرش داده اسـت، من هم یک دسـتگاه آپارتمان به نـام او کرده‌ام. البتّه 

کـه او بـه مـادرش داده هـم با پول شـما خریده اسـت. در واقع، شـما خریده‌اید، او به  هدیـه‌ای 

مـادرش داده و بـاز هـم شـما بـه او یـک خانـه داده‌ایـد. ما هـم به توفیق خدا، بـه قدرتی که خدا 

کـه خـدا عنایـت فرموده بـود، خدمت  کـرده، بـه علـم و هوشـی  کـه خـدا عطـا  داده، بـه حیاتـی 

کـرد. مختصـری کردیـم و خـدا بـه عنـوان اجـر آن حرکـت ناچیـز، مـا را بـا معـارف آشـنا 

کـه کارهـای نیـک همـه بـه توفیـق الهی اسـت، هیچ کـس نمی‌توانـد بگوید که  از آنجایـی 

کـردم! اینکـه در روایات آمده اسـت: کار را  »مـن« ایـن 
سَنَاتِک مِنْک«.2 لَ بَِ وْ

َ
نَا أ

َ
»يَا ابْنَ آدَمَ! أ

کارهای نیکت از تو ]به تو[ اولویت دارم«. »ای فرزند آدم! من از تو در 

کارهـای  کار خیـر مـا بـه توفیـق الهـی اسـت، پـس خداونـد در  کـه هـر  معنایـش ایـن اسـت 

گفته اسـت:  که هدیه را به پسـرش داده و به او  خیر ما نسـبت به ما اَولی اسـت، مانند پدری 

»بـه مـادرت بـده« و او هـم آن هدیـه را بـه مـادرش تقدیـم می‌کنـد. همـۀ مـا بایسـتی پیوسـته 

گـر نقمتـی می‌رسـد بـه عـدل  گـر نعمتـی بـه مـا می‌رسـد، بـه فضـل خـدا، و ا کـه ا متذکّـر باشـیم 

کـه خودمـان انجـام داده‌ایـم: کارهـای سـوئی اسـت  خـدا و 

1. الأعراف: 43.
2. الکافی 1: 157.



287 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

سِكَ<1 �فْ مِ�نْ �نَ ة�ٍ �فَ ئ�َ ِ
كَ مِ�نْ سَ�يّ صا�بَ

أ�َ
هِ  وَ ما 

َ
مِ�نَ اللّ ة�ٍ �فَ كَ مِ�نْ حَسَ�نَ صا�بَ

أ�َ
>ما 

»هــر نعمتــی بــه تــو می‌رســد از جانــب خداســت و هــر نقمتــی بــه تــو می‌رســد از جانــب خــود 

توست«.

نْكَ«.2 ِ
َ

هُمَّ مَا بِنَا مِنْ نِعْمَةٍ ف
َّ
»ألل

»خداوند، هر نعمتی برای ماست، از جانب توست«.

نهی شدید از طعن بزرگان
مـا بایسـتی احتـرام بـزرگان را حفـظ کنیـم و حـدّ و حـدود خودمـان را بدانیـم. ایـن نکته‌ای 

کـه مرحـوم اسـتاد  کیـد می‌کردنـد. حتّـی یـادم هسـت  کـه مرحـوم اسـتاد مکـرّراً گوشـزد و تأ بـود 

در جایـی می‌گفتنـد: 
»من راضی نیستم که احدی از شما به احدی از این بزرگان، کوچک‌ترین اهانتی کند«.3

یم  گر ما چیـزی دار کـه قباًل هـم عـرض شـد، ایشـان پیوسـته تذکّر می‌دادنـد که ا همان‌طـور 

از صدقه‌سـر امام عصر؟ع؟ و نوکریِ آسـتان ایشـان اسـت، نه اینکه از خودمان چیزی داشـته 

کبـر و فخرفروشـی و نـگاه از بـالا بـه  کسـی ایـن را بـاور داشـت، دیگـر جایـی بـرای  گـر  باشـیم. ا

پاییـن نمی‌مانـد. مـا بایسـتی ایـن مطلـب را بـه دانشـجویان خـود نیز انتقـال دهیم.

1. النساء: 79.
2. مصباح المتهجّد 1: 63.

کربلایی قلی بقّال و ملّ محمّدتقی  3. مرحوم اسـتاد می‌فرمایند: »این اشـخاصی که طرف حرف ما هسـتند، 
نخودبریـز نیسـتند. احـدی از شـما بـه هیـچ وجـه مجـاز نیسـتید کـه بی‌ادبانـه بر این‌هـا حمله کنـد. حملۀ ما 
یـد در جلسـات و در مجامـع  علمـی، ادبـی، منطقـی اسـت و از عهـده‌اش هـم برمی‌آییـم. ... شـما حـق ندار
کـه بـه  کنیـد و مـا هـم راضـی نیسـتیم. ایـن بـرای دهمیـن نوبـت اسـت  عمومـی یـا خصوصـی بـه فلاسـفه حملـه 
کـه اینـان افـراد بـازاری بی‌سـوادی هسـتند. ... این‌هـا درس خوانده‌انـد.  کـرده‌ام. خیـال نکنیـد  شـما عـرض 
محیی‌الدیـن عربـی ادبیّـات عربیّـه‌اش از همـۀ شـما بیشـتر بـوده، از آخوندهایمـان هـم بیشـتر بـوده اسـت؛ 
کامـل داشـتند؛ بعـد وارد فلسـه شـدند و فلسـفه را  تأمّـل نـدارد! ... این‌هـا درس‌خوانـده هسـتند و ادبیّـات 
تی در فلسـفه بـه ذهنشـان آمـده اسـت کـه روی آن اشـکالات وارد وادی  بـه خوبـی فهمیدنـد؛ سـپس اشـکالا

عرفـان شـدند«. )درس یـک خلقـت از مجموعـۀ بیسـت و سـه درسـی(



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی288

بسـیاری از ایـن بـزرگان ماننـد خواجـۀ طوسـی، محقّـق دامـاد، ملاصـدرای شـیرزای، حاج 

خالـص  شـیعیان  از  و...  مطهـری  اسـتاد  مرحـوم  طباطبایـی،  علامـۀ  سـبزواری،  ملاهـادی 

سـنّت  و  کتـاب  مبانـی  بـا  نتوانسـته‌ایم  را  ایشـان  سـخنان  مـا  آری،  بوده‌انـد.  اهل‌بیـت؟عهم؟ 

آیـات و روایـات چیـز دیگـری  کـه در مباحـث اعتقـادی، مدلـول  تطبیـق دهیـم و معتقدیـم 

کوچک‌تریـن  امیرالمؤمنیـن؟ع؟  ایـن شـیعیان  بـه  کـه  بـه مـا مجـوّز داده  کسـی  اسـت؛ ولـی چـه 

توهینـی بکنیـم؟! در روایـات متعـدّدی از جملـه در ابتـدای احادیـث تردّد آمده اسـت که خوار 

کـردن مؤمـن برابـر اسـت بـا جنـگ بـا خـدا:
ا«.1 يَْ

َ
بَةِ وَ دَعَانِ إِل حَارَ ُ نِ بِالْ زَ  فَقَدْ بَارَ

ً
هَانَ لِي وَلِيّا

َ
»مَنْ أ

»هرکــس ولــیّ مــرا خــوار ســازد، بــه جنــگ بــا مــن برخاســته و مــرا بــه جنــگ فراخوانــده 

اســت«.

گرفتار فعل حرام شویم. کار مستحب،  ما نباید در راه انجام یک 

لزوم توکل و توسّل دائمی
که دقّت‌های علمی،  که در دروس معارف خیلی اهمّیّت دارد، این است  یکی از نکاتی 

بررسی‌های دِلالی و سندی روایت، با توسّل به امام عصر؟ع؟ و دعا و تضرّع به درگاه خداوند 

در  دوستان  از  یكی  كنم.  عرض  خدمتتان  داستانی  مطلب  بهتر  فهم  برای  ندارد.  منافاتی 

سال‌های دور مرا به درس یکی از مدرّسان درس خارج تهران برد. او به جلسۀ درس ایشان 

می‌رفت و فقه و اصول می‌خواند و روزی من هم همراه ایشان خدمت آن استاد رسیدیم. ظاهراً 

كرد. من سؤالی  گفته بود، چراکه آن بزرگوار خیلی به ما لطف  دوست ما چیزی از ما به ایشان 

را از خدمت ایشان پرسیدم. ایشان با اصطلاحات جواب ما را دادند و ما قانع نشدیم. آخرسر 

كه مطالب ایشان تمام شد، به ایشان عرض کردم: »با همۀ این مسایل و قواعدی كه فرمودید، 

به جایی رسیدید كه مطلب برای خودتان هم كاملًا روشن نشد. من نظرم این است كه توسّلی 

که إن‌شاءالله این مسائل برای همۀ ما حل شود و...«. ایشان  به امام زمان؟ع؟ داشته باشیم 

1. الکافی 1: 144. همچنین بنگرید به: الکافی 2: 354-352.



289 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

گفتند: »خیر! ابداً! ما این حرف‌های صوفیانه را قبول نداریم!« 

که راه علمی به دردی نمی‌خورد: در مقابل، برخی عرفا می‌گویند 

بُــوَد  چوبیــن  لیــــــان  استــدلا پای چوبین سخت بی‌تمکین بُوَد1پــای 

گوشـه‌ای بنشـینیم تـا بـه قلبمـان  ک اسـت. بایسـتی مـا یـک  هـر چـه هسـت در قلـب پـا

گـردد!2  اشـراق شـود! و بارقـه‌ای در قلـب مـا شـعله‌ور 

امّـا روش محدّثـان و فقیهـان شـیعه، از جملـه مرحوم میرزای اصفهانـی، هیچ‌کدام از این 

گرفته‌انـد. از یـک طـرف تمـام دقّت‌هـای  دو شـیوه نبـوده اسـت. آنهـا راه میانـه‌ای را در پـی 

علمـی را در تجزیـه و تحلیـل روایـات انجـام می‌دادنـد و لازم هـم می‌دانسـتند؛ از طرفـی هـم 

ایـن روش‌هـای معمـول را مُکفـی از توسّـل بـه دامـان امـام عصـر؟ع؟ نمی‌دانسـتند.)9( آن دو 

بزرگ�وار )مرح�وم می�رزا و مرح�وم اس�تاد( می‌گفتند که انسـان هم باید متوسّـل بـه امام زمان؟ع؟ 

کـه آن هم به دلالت ولی‌الله؟ع؟ اسـت.  کـه از ایـن روایـات چیـزی بفهمد  باشـد و هـم بکوشـد 

بسـنده  هـم  روایـات  در  غـوص  و  غـور  بـه  ولـی  نمی‌داشـتند؛  بـر  دسـت  روایـات  ایـن  از  آنهـا 

كـه مـا ارتبـاط معنـوی  کـه ایـن روایـات زمانـی راهگشـا اسـت  نمی‌کردنـد و بـر ایـن بـاور بودنـد 

کیـد می‌کردند  بـا امـام زمان؟ع؟داشـته باشـیم. مرحـوم اسـتاد همچنیـن مکـرّراً بـر ایـن نکته تأ

کـه میـزان توجّـه قلبـی و ارتبـاط معنـوی مـا بـا آن امـام حـیّ دوران؟ع؟ ارتبـاط مسـتقیم بـا فهـم 

مـا از روایـات دارد. 

کنیـد.  بـرای اینکـه قبـول ایـن مطلـب بـرای شـما آسـان‌تر شـود، بـه روش فهـم قـرآن توجّـه 

ی مـا را تالوت می‌کننـد. آیـا فهـم آنهـا  همـۀ مسـلمین _ حتّـی اهـل تسـنّن_  ایـن قـرآن پیـش رو

گـر  کـه ا بـا شـیعیان یکسـان اسـت؟! آیـا فهـم شـیعیان در یـک درجـه اسـت؟! بدیهـی اسـت 

‏<3،  �نَ �ي �ق
مُ�تَّ

ْ
کسـی تقوای بیشـتری داشـته باشـد، بهرۀ بیشـتری از هدایت قرآن می‌برد: >هُدىً لِل

1. مثنوی: دفتر اوّل: بخش 105: نالیدن ستون حنّانه از فراق پیامبر؟ص؟.
2. در این باره، بنگرید به: معرفت توحیدی: درس هفتم )روش عرفانی: چشم‌انداز به بیان غزالی(.

3. البقرة: 2.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی290

<1 و... . این‌طـور نیسـت كـه هـر فاسـق و فاجـری بتوانـد بـه طـور معمولی  رُو�نَ
َ

مُطَهّ
ْ
ا ال

ّ
ل هُ �إِ

مَسُّ >لا�ی

كـه بـه اصطلاح تقوا و طهارت قلـب دارند، از همین  از قـرآن چیـزی بفهمـد. خیلـی از كسـانی 
قـرآن چیزهایـی می‌فهمنـد كه مـا نمی‌فهمیم. 

مرحـوم میـرزا رسـاله‌ای نوشـته‌اند بـه نـام »الصـوارم العقلیـة فـی الـردّ علـی الشـیخیة«2. مـن 
 نسخۀ خطّی آن را در كتاب‌خانۀ آستان قدس دیده‌ام. ایشان در اوایل این رساله این مطلب 
كـه عربی بلد اسـت، از ایـن روایات همـه چیز را  كـرده هـر  كـه شـیخ احمـد خیـال  را فرموده‌انـد 
می‌توانـد ‌بفهمـد. شـیخ احمـد خـودش عـرب بوده و ادبیـات عربش هم فوق‌العـاده بوده، ولی 

گـر بنا بـود چیزی بفهمد بایسـتی یک راه دیگـری را می‌رفت.  بـه انحـراف افتـاده اسـت؛ زیـرا ا

که انسـان مجبور  که معارف دینی چیز خشـک و تلخی نیسـت  باید توجّه داشـته باشـیم 

کند. باشـد به زور آن را تحمّل 
؟«3 بُّ ُ ینُ إِلّا الْ »هَلِ الدِّ

»آیا دین چیزی جز محبّت است؟«

مُ الُله<4
ُ
ك �بْ حْ�بِ عُو�نی �ی �بِ

ا�تَّ و�نَ الَله �فَ حِ�بُّ
مْ �تُ �تُ �نْ كُ�نْ >�إِ

کنیــد. در ایــن صــورت، خــدا نیــز شــما را دوســت  ــر مــرا دوســت داریــد، از مــن پیــروی  گ »ا

ــت«. ــد داش خواه

حـبّ بـه خـدا، حـبّ بـه ولـی‌ خـدا، توسـل بـه امـام زمـان؟ع؟ موضوعیّـت دارد! البتـه ایـن 

گوشـه‌ای و منتظـر  کـن، تالش نکـن و بنشـین در  کـه فقه‌الحدیـث را رهـا  بـدان معنـا نیسـت 

بـاش تـا حضـرت بارقـه‌ای در قلـب شـما روشـن کننـد. خیـر! بینابیـن اسـت؛ هـم ایـن اسـت و 

هـم آن. بـه عبـارت دیگـر، الفـاظ جسـم اسـت و نیـاز بـه یـک روح دارد. هرچه آن روح شـدیدتر 

1. الواقعة: 79.
کتاب عبارت است از: »الصوارم  گفته‌اند، نام اصلی این  کتاب  که خود مرحوم میرزا؟ق؟ در مقدّمۀ این  2. همان‌طور 

العقلیة علی تأویل الأحادیث المرویة و المقامع العلمیة علی مفارق الشیخیة«. بنگرید به: الصوارم: 588.

3. الکافی 8: 80.

4. آل عمران: 31.



291 باب  پیوست: نکاتی در

معارف اهل بیت؟ع علّمت و معلیت

باشـد، تأثیـر ایـن الفـاظ  بیشـتر خواهـد بـود. آنكـه بـا یـک »بسـم ‌الله« مریـض را شـفا می‌دهـد و 

كلماتـش قـرار دارد. بسـم‌الله را مـن هـم می‌گویـم، ولـی  کالبـد  مـرده زنـده می‌کنـد، روحـی در 

گر درجـۀ معنوی ما  تأثیـری نـدارد. همـۀ مـا قـرآن را می‌خوانیـم، ولـی هیـچ تأثیـری نـدارد. ولـی ا

کـرد و طـیّ‌الأرض نمـود:  کوه‌هـا را جـا بـه جـا  کـه می‌تـوان بـا قـرآن  بالاتـر رفـت، می‌دیدیـم 

مَوْ�ت‏ى<1
ْ
هِ ال مَ �بِ ِ

ّ
وْ كُل

أ�َ
رْض�ُ 

أ�َ
ْ
هِ ال عَ�تْ �بِ طِّ وْ �قُ

أ�َ
الُ  �ب ج�ِ

ْ
هِ ال رَ�تْ �بِ ِ

 سُ�يّ
ً
ا �ن

آ
رْ� �نَّ �قُ

أ�َ
وْ 

َ
>وَ ل

» و با این قرآن کوه‌ها به حرکت درمی‌آیند یا راه‌ها پیموده می‌شود یا با مردگان سخن

 گفته می‌شود«.

كـه میك‌ننـد. قـرآن را بـاز میك‌ننـد و  یـک مثـال سـادۀ دیگـر آن، ایـن اسـتخاره‌هایی اسـت 

گر مـن بخوانم هیـچ ارتباطی نمی‌فهمم!  وصـف حـال مـا را می‌گوینـد. همیـن صفحـۀ قرآن را ا

گاه نیسـت، ولـی دقیقاً وصف  کـه اسـتخاره می‌گیـرد، از نیّـت طالب اسـتخاره آ آن بزرگـواری 

کـه خـود فـرد متعجّـب می‌شـود. بعدهـا هـم متوجّـه می‌شـود  حـال او را بیـان می‌کنـد، طـوری 

کاماًل دقیق بوده اسـت. گرفتـه بود،  کـه اسـتخاره  کـه سـخن آن بزرگـوار 

1. الرعد: 31.





293

دی ن� مع �ب لاصه و �ج خ�

کـه فعـل زشـت و  کـه مـراد از »عـدل« در روایـات ایـن اسـت  گفتـه شـد  در ابتـدای بحـث 

قبیـح خـود را بـه خداونـد منتسـب نگردانـی:
يْهِ«.‏1

َ
مَک عَل

َ
 تَنْسُبَ إِلَ خَالِقِک مَا ل

َ
نْ ل

َ
 فَأ

ُ
عَدْل

ْ
ا ال مَّ

َ
»وَ أ

به عبارت ساده‌تر، امام؟ع؟ »عدل« را مقابل »جبر« قرار داده بودند. 

کـه فلاسـفۀ مسـلمان، علیرغـم ادّعایشـان، نتوانسـته‌اند از  گشـت  تـا بدینجـا مشـخّص 

ورطـۀ جبـر رهایـی یابنـد و آشـکارا فعـل انسـان را »فعـل‌الله« می‌داننـد. آنهـا ترجیـح بلامرجّـح 

ی  گـر انسـان نسـبت بـه دو چیـز )مثاًل فعـل و تـرک( تسـاو کـه ا را محـال می‌داننـد و معتقدنـد 

کنـد )نمی‌توانـد: عقاًل محـال اسـت(. بـه  نسـبت داشـته باشـد، نمی‌توانـد یکـی را انتخـاب 

وادار  را  او  بایسـتی  او تحقّـق دارد )تشـنگی(  از ذات  کـه خـارج  یـک داعـی  همیـن جهـت، 

کنـد تـا یکـی از دو طـرف فعـل و تـرک را برگزینـد. ایـن داعـی جزئـی از سلسـلۀ علـل و معالیـل 

ةالعلل یعنـی خداوند متعال ختم می‌شـود. به علاوه، 
ّ
کـه بـه عل ت‌هـا و معلول‌هـا( اسـت 

ّ
)عل

کـه اضطـراراً یکـی پـس از دیگـری در او ایجـاد  فعـل اختیـاری او مسـبوق بـه مبـادی‌ای اسـت 

می‌شـوند و نهایتـاً فعـل او بـر سـبیل ضـرورت، از او صـادر می‌گـردد.

و  انسـان صاحـب  کـه  روشـن شـد  قـول معصومـان؟عهم؟،  و  قـرآن  گواهـی وجـدان،  بـر  بنـا 

کـرده اسـت. ماهیـت فقیـر  کـه حـقّ متعـال بـه او تملیـک  مالـک قـدرت و اختیـاری اسـت 

1. التوحید: 96.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی294

کمـال قـدرت و اختیـار می‌گـردد،  او واجـد دو  کمال‌منـد می‌گـردد.  بـه نعمـت الهـی  آدمـی 

کنـه قـدرت  در عیـن اینکـه املکیـت خداونـد پابرجاسـت و هیـچ‌گاه تفویـض رخ نمی‌دهـد. 

کـه دارد، نسـبت بـه فعـل و تـرک  کـه انسـان بـا قدرتـی  و اختیـار بـا ضـرورت نمی‌سـازد، چـرا 

کمـال اختیـار، قـدرت خـود را اِعمـال می‌کنـد، بـدون  مسـتولی و چیـره می‌شـود و بـه برکـت 

کسـی متأثّـر شـده باشـد. اینکـه از 

بنابرایـن، تـا بدینجـا بحـث »نفـی جبـر« کـه پایـۀ نخسـت آمـوزۀ »أمـرٌ بیـن الأمرَیـن« بـود، تـا 

گفتارهـای آینـده بـا تمرکـز بیشـتری بـه بـه بحـث »نفـی تفویـض«  گشـت. در  حـدودی تبییـن 

کـه چگونـه مشـیت، اراده، قـدر و قضـای الهـی در  خواهیـم پرداخـت و نشـان خواهیـم داد 

افعـال اختیـاری انسـان جـاری و نافـذ خواهـد بـود، بـدون اینکـه جبـر لازم بیایـد.



295

�ت و�ش �پی‌ �ن

که در ادامه  کرده اســت  کتاب عدل الهی این اصول را به زبان ســاده تبیین   )1( مرحوم اســتاد مطهری در 

عبارات ایشان نقل می‌شود:

»... چــون بیــن هــر علــت و معلولــی رابطــۀ ضــرورت وجــود دارد، بیــن همــۀ حــوادث، ضــرورت 

کــه اثبــات ایــن پیوســتگی و  ضــروری و عمومــی بــر آن متّکــی اســت، از  حکم‌فرماســت. اصولــی 

ــرار اســت: ایــن ق

1. قانون علّت و معلول عمومی؛

2. ضرورت علّت و معلول؛

3. سنخیّت علّت و معلول؛

4. جهان هستی، همه به یک علّت العلل منتهی می‌شود.

کــه همــۀ علــوم بــه آن اتّــکا دارنــد و انــکار آن، مســتلزم  اصــل اوّل همــان قانــون پایــه و بدیهــی اســت 

انــکار همــه چیــز و غــرق شــدن در غرقــاب سوفســطایی‌گری اســت.

کــه نــه تنهــا علّــت  کــه هــر معلــول، وقتــی بــه وجــود می‌آیــد  اصــل دوم مبیّــن ایــن حقیقــت اســت 

کــه وجــود یــک  کــرده باشــد. مادامــی  او موجــود باشــد، بلکــه از ناحیــۀ وجــود علّــت، ضــرورت پیــدا 

کــه آن معلــول بــه وجــود آیــد و بالعکــس؛  معلــول از ناحیــۀ علّــت خــود ضــروری نگــردد، محــال اســت 

]یعنــی[ وقتــی علّــت تامّــۀ یــک شــیء محقّــق شــد، وجــود معلــول را ایجــاب می‌کنــد و در ایــن 

کــه  کــه هــر چیــزی  صــورت، موجــود نشــدن معلــول، محــال اســت. از ایــن اصــل، نتیجــه می‌شــود 

کــه موجــود نشــده، عدمــش ضــرورت  موجــود شــده، وجــودش ضــرورت داشــته اســت و هــر چیــزی 

داشــته اســت.

کــه هیــچ  اصــل ســوم، ار تبــاط مشــخّص علّــت و معلــول را تضمیــن می‌کنــد و نتیجــه می‌دهــد 

علّتــی نمی‌توانــد بــه جــای معلــول خــودش معلــول دیگــری را بــه وجــود آورد و هیــچ معلولــی نیــز 

ممکــن نیســت از غیــر علّــت خــودش بــه وجــود آیــد.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی296

ــا  ــه ب ک ــل تبدیلــی دارد  ــر قاب ــه جهــان یــک نظــام قاطــع و غی ک از ایــن ســه اصــل نتیجــه می‌شــود 

کــه همــان اصــل »توحیــد مبــدأ« اســت، ارتبــاط و پیوســتگی قاطــع و  ضمیمــه شــدن اصــل چهــارم 

عمومــی بیــن همــۀ حــوادث جهــان اســتنباط می‌گــردد«. )عــدل الهــی: 110(

)2(  استاد مصباح در این باره می‌گوید:

»از ديگــر قواعــد مشــهور در فلســفه اســامى قاعــده »الشــ‏ىء مــا لــم يجــب لــم يوجــد« اســت. بــراى 

روشــن شــدن معنــاى ايــن قاعــده، بايــد ابتــدا بــه ســه مقدمــه زيــر توجــه داشــت:

 هــى«؛ يعنــى، ماهيــت 
ّ

گفتــه شــد: »الماهيّــة مــن حيــث هــى ليســت ال 1- در مباحــث پيشــين، 

بــه خــودى خــود و صرف‏نظــر از تمــام اَغيــار، فقــط اقتضــاى حمــل ذات و ذاتيــات خــود را بــر خــود 

دارد و اقتضــاى حمــل هيــچ محمــول ديگــرى را بــر خــود نــدارد. پــس ماهيــت بمــا هــى هــى، نــه 

كــه موجــود نباشــد و معــدوم باشــد؛  كــه موجــود باشــد و نــه ايجــاب مك‏ىنــد  ايجــاب مك‏ىنــد 

هــم بــا موجــود بــودن ســازگار اســت هــم بــا معــدوم بــودن. بــه تعبيــر ديگــر، نــه وجــود بــراى آن 

ضــرورى اســت و نــه عــدم ... 

كــه ماهيــت بمــا هــى هــى ممكــن  گرفــت  گفتــه شــد، م‏ىتــوان نتيجــه  2- از آنچــه در مقدّمــۀ اوّل 

كــه امــكان ســلب ضــرورت وجــود و عــدم اســت و بــه تعبيــر ديگــر، تســاوىِ  گفته‏ايــم  اســت، زيــرا 

نســبتِ شــ‏ىء اســت بــه وجــود و عــدم.

3- ماهيــت، بــه لحــاظ اينكــه ممكــن اســت، نــه م‏ىتوانــد خــود ســبب تحقــق يــا عــدم تحقّــق 

خــود شــود و نــه م‏ىتوانــد بــدون هيــچ ســببى موجــود يــا معــدوم شــود، زيــرا در هرحــال ترجّــح 

كــه محــال اســت؛ پــس موجــود يــا معــدوم شــدن آن، ترجّــح جانــب وجــود يــا  بلامرجّــح لازم م‏ىآيــد 

كــه بــه آن »علــت« يــا »ســبب« م‏ىگوينــد و طبعــاً بــه  عــدم بــراى آن، مســتند بــه امــر ديگــرى اســت 

ج  كــه ماهيــت را از حالــت تســاوى خــار ماهيــت نيــز »معلــول« يــا »مســبّب«. بنابرايــن، علــت اســت 

كــرده يــا جانــب وجــود را بــراى آن مرجّــح و آن را موجــود مك‏ىنــد و يــا جانــب عــدم را مرجّــح و آن را 

ــة الحکمــة 2: 200-199( ح نهای ــد«. )شــر معــدوم م‏ىنماي

)3( به جهت اهمّیّت بحث، دو نقل قول را اضافه می‌کنیم.

]1:[ مرحوم علامۀ طباطبایی می‌نویسد: 

كالإنســان مثــاً بالنســبة إلــى أفعالــه  »و أمــا حديــث الاختيــار، فقــد زعــم قــوم أنّ الفاعــل المختــار 

الاختياريــة علــة تســتوي نســبتها إلــى الفعــل و التــرك. فلــه أن يرجّــح مــا شــاء منهمــا مــن غيــر 

ــأ ...  ــو خط ــبة. و ه ــاوي النس ــاب لتس إيج



297 وشتنپی 

و أمــا قــول القائــل بجــواز أن يختــار الفاعــل المختــار أحــد الأمريــن المتســاويين دون الآخــر لا 

لمرجّــح يرجّحــه، و قــد مثّلــوا لــه بالهــارب مــن السَــبُع إذا عــن لــه طريقــان متســاويان، فإنّــه يختــار 

ــح. ــا لا لمرجّ أحدهم

ففيــه أنــه دعــوى مــن غيــر دليــل. و قــد تقدّمــت الحجــة أنّ الممكــن المتســاوي الجانبَيــن يحتــاج 

فــي ترجّــح أحــد الجانبَيــن إلــى مرجّــح...

و أمــا مثــال الهــارب مــن الســبُع فممنــوع، بــل الهــارب المذكــور علــى فــرض التســاوي مــن جميــع 

الجهــات يقــف فــي موضعــه و لا يتحــرّک أصــاً«.

کــه  کــه فاعــل مختــار، ماننــد انســان، علّتــی اســت  کرده‌انــد  گمــان  گروهــی  »امــا حدیــث اختیــار. 

کــه  نســبتش بــا انجــام و تــرک افعــال اختیاریــش مســاوی اســت. پــس می‌توانــد یــک طــرف را 

ــا فعــل و تــرک[  کنــد، زیــرا نســبتش ]ب کجبــور  می‌خواهــد ترجیــح دهــد، بــدون اینکــه چیــزی او را 

ــت... ــدگاه خطاس ــن دی ــت. ای ــاوی اس مس

کــه معتقــد اســت فاعــل مختــار می‌توانــد یکــی از دو طــرف مســاوی را بــدون مرجّــح خارجــی  کســی 

کــه در حــال فــرار از حیــوان درنــده‌ای اســت و بر ســر دوراهی  ح می‌کنــد  کســی را مطــر برگزینــد، مثــال 

کار باشــد... قــرار می‌گیــرد. او یکــی از آن دو راه را انتخــاب می‌کنــد، بــدون اینکــه مرجّحــی در 

کــه  امــا مثــال فرارکننــده از حیــوان درنــده غیــر قابــل قبــول اســت، بلکــه مطلــب از ایــن قــرار اســت 

گــر نســبت آن فرارکننــدۀ مذکــور بــا آن دو راه پیــش رو برابــر باشــد، او ســر جایــش خــودش خواهــد  ا

کــرد«. )نهایــة الحکمــة: 162-160( ایســتاد و اصــاً حرکــت نخواهــد 

]2:[ استاد مصباح دربارۀ اصل »امتناع ترجیح بلا مرجّح« می‌گوید:

گــر نســبت دو چيــز بــه شــ‏ىء ثالثــى كيســان باشــد، محــال  كــه ا »معنــاى ايــن اصــل ايــن اســت 

اســت خودبه‌خــود و بــدون دخالــت شــ‏ىء چهارمــى كيــى از آن دو بــر ديگــرى ترجيــح يابــد؛ يعنــى 

شــ‏ىء بــه آن متصــف شــود و بــه ديگــرى نشــود. بــه تعبيــر ديگــر، محــال اســت موازنــۀ دو نســبت 

ــه بــه هــم خــورده، حتمــا  كــرده و موازن گــر ديديــم نســبتى تغييــر  ــرود. پــس ا خودبه‌خــود از بيــن ب

كــرده اســت. ايــن امــر چهــارم همــان  امــر چهارمــى غيــر از دو امــر منســوب و منســوب اليــه دخالــت 

كــه در اصــل فــوق از آن بــا تعبيــر »مرجّــح« يــاد شــده اســت. حــال ســؤال »لِــمَ« ســؤال  چيــزى اســت 

ــى  ــن عقل ــا موازي ــان ب ــى انس ــد. وقت ــتجو مك‏ىن ــح جس ــم از مرج ــؤال ل ــا س ــل ب ــت؛ عق ــح اس از مرجّ

ج ايــن دو نســبت  ــا شــ‏ىء ثالثــى كيســان م‏ىبينــد و درعين‏حــال در خــار خــود نســبت دو امــر را ب

ــمَ كيــون هكــذا؟« عقــل بــا ايــن ســؤال  را متفــاوت مي‏ىابــد، ســؤال مك‏ىنــد: »چــرا چنيــن اســت، لِ

كــه  كــه موجــب ايــن تفــاوت شــده؛ يعنــى دنبــال مرجّــح م‏ىگــردد. واضــح اســت  دنبــال عاملــى 

ــرورى  ــح را ض ــود مرجّ ــر وج گ ــر ا ــر ديگ ــه تعبي ــت و ب ــال نم‏ىدانس ــح را مح ــح بلامرجّ ــل ترجّ ــر عق گ ا



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی298

ــه ايــن تغييــر خودبه‌خــود و بــدون دخالــت غيــر حاصــل شــده  ك نم‏ىدانســت، جايــز م‏ىدانســت 

باشــد و طبعــاً ســؤال مذكــور ب‏ىمــورد بــود. در فلســفه از مرجّــح معمــولًا بــا تعبيــر »علــت تامّــه« يــاد 

مك‏ىننــد، پــس ســؤال لــم يعنــى ســؤال از علــت... بــه زبــان ســاده‏تر، معنــاى ايــن ســخن ايــن اســت 

ح نهایــة الحکمــة 2: 202-201( كــه ضرورت‌بخــش باشــد«. )شــر كــه قــوام مرجّــح بــه ايــن اســت 

کتاب التعلیقات ابن‌سینا نقل می‌شود: )4( در این باره، عباراتی از 

]1:[ »فـإذن الشـرط فـى القـدرة قضيـة شـرطية، و هـو أنّـه إذا شـاء فعلـه و إذا لـم يشـأ لـم يفعـل. 

جزئاهـا  كيـون  أن  يصـحّ  فإنـه  يـن، 
َ
صادق جزئاهـا  كيـون  أن  بصحتهـا  ـق 

ّ
يتعل لا  الشـرطية  و 

القضيـة  الهـواء«. و هـذه  لـكان يتحـرّک فـى   
ً
كان الإنسـان طيّـارا كاذبَيـن. و مثـال هـذا: »لـو 

 مع 
ً
 و التالى صادقا

ً
كاذبا  أن كيـون المقدّم 

ً
كـذب مقدّمهـا و تاليهـا. و يصحّ أيضا صحيحـة مـع 

«. فإذن ليـس يلزم من قولنا: 
ً
 لـكان حيوانا

ً
كان الإنسـان طيّارا كمـا يقـال: »لو  صحـة القضيـة، 

»إن شـاء فعـل« أنّـه يشـاء حتـى تصـحّ هـذه القضيـة: »و هـو إن شـاء فعـل«. )التعلیقـات: 20(

گــر بخواهــد  »بنابرایــن، شــرط در ]تعریــف[ قــدرت، قضیــه‌ای شــرطیه اســت و آن عبــارت اســت از: »ا

گــر نخواهــد نمی‌کنــد«. و صحّــت )صــدق( قضیــۀ شــرطیه ]منحصــر[ بــه آن  کار را می‌کنــد و ا آن 

کــه دو جزئــش  گاهــی قضیــه صــادق اســت، در حالــی  کــه هــر دو جــزء آن صــادق باشــند.  نیســت 

کــرد«. و ایــن  گــر انســان پرنــده باشــد، در هــواء حرکــت خواهــد  کاذب‌انــد و مثــال آن ایــن اســت: »ا

کــه مقــدّم  کاذب‌انــد. و همچنیــن جایــز اســت  کــه مقــدّم و تالــی‌اش  قضیــه صــادق اســت، هرچنــد 

کــه  کلّ قضیــه صــادق خواهــد بــود، همان‌طــور  کاذب و تالــی صــادق باشــند. در ایــن صــورت نیــز 

گــر انســان پرنــده باشــد، حیــوان خواهــد بــود«. بنابرایــن، از ایــن ســخن مــا  گفتــه می‌شــود: »ا

ــا ایــن قضیــۀ شــرطیه  کــه حتمــاً می‌خواهــد ت ــد  کار را می‌کنــد«، لازم نمی‌ای ــر بخواهــد آن  گ کــه: »ا

ــر بخواهــد می‌کنــد«« گ صحیــح شــود: »ا

]2:[ »القــدرة هــى أن يصــدر عــن الشــ‏ىء فعــل بمشــيئته، و أنــت قــد عرفــت أنّ الفعــل الصــادر 

كذلــك لا   لأنّــه شــاء و لــو لــم يشــأ لــم يفعــل. و 
َ

عَــل
َ
عــن الأول صــادر عنــه بــإرادة، فكيــون قــد ف

ــق صحّتــه بصــدق جزئيتــه«. )همــان: 34(
ّ

يلــزم أنّــه »لا يشــاء«، لأن الشــرطىّ لا تتعل

کــه فعــل صــادر از خداوند  »قــدرت یعنــی از چیــزی و بــه مشــیت او فعلــی صــادر شــود. و تــو دانســتی 

گــر نمی‌خواســت انجــام نمــی‌داد. و  کاری انجــام داد، زیــرا خواســت و ا بــه ارادۀ اوســت. پــس او 

کــه »او نمی‌خواهــد«، زیــرا  گــر نمی‌خواســت انجــام نمــی‌داد( لازم نمی‌آیــد  از ایــن ســخن مــا )ا

]صــدق قضیــۀ[ شــرطی بــه صــدق تمامــی اجزائــش وابســته نیســت«.



299 وشتنپی 

گفتــه نمانــد، از  کتــاب بدایــة الحکمــة تقدیــم می‌گــردد. نا )5( در ادامــه، اختصــاری دربــارۀ اقســام فواعــل از 

کــه توضیحــات بحــث در خــال متــن آمــده اســت و متــن نیــز چنــدان دشــوار نیســت، از ترجمــۀ عبــارات  آنجــا 

پرهیــز می‌گــردد. علامــه می‌نویســد:

»العلــة الفاعليــة، و هــي التــي تفيــض وجــود المعلــول و تفعلــه علــى أقســام؛ و قــد ذكــروا فــي وجــه 

ضبطهــا أنّ الفاعــل: 

إما أن كيون له علم بفعله أو لا؛ 

و الثاني إما أن يلائم فعله طبعه و هو الفاعل بالطبع، أو لا يلائم و هو الفاعل بالقسر؛ 

و الأول و هو الذي له علم بفعله إن لم كين فعله بإرادته، فهو الفاعل بالجبر؛ 

كان بها فإمّا أن كيون علمه بفعله في مرتبة فعله بل عين فعله، و هو الفاعل بالرضا؛  و إن 

و إما أن كيون علمه بفعله قبل فعله؛ 

 بداعٍ زائد، و هو الفاعل بالقصد؛ 
ً
و حينئذ إما أن كيون علمه مقرونا

 منشأ لصدور المعلول؛ 
ً
 بداعٍ زائد، بل كيون نفس العلم فعليا

ً
و إما أن لا كيون علمه مقرونا

و حينئذ فإما أن كيون علمه زائدا على ذاته، و هو الفاعل بالعناية؛ 

أو غير زائد على ذاته، و هو الفاعل بالتجلي؛ 

كان فاعــاً  ــه و فعلــه فعــل لفاعــل آخــر،  و الفاعــل فــي مــا تقــدم إذا نســب إلــى فعلــه مــن جهــة أنّ

بالتســخير.

فللفاعل أقسام ثمانية: 

كالنفــس   لطبعــه، 
ً
كــون الفعــل ملائمــا أحدهــا: الفاعــل بالطبــع، و هــو الــذي لا علــم لــه بفعلــه مــع 

فــي مرتبــة القــوى البدنيــة الطبيعيــة تفعــل أفعالهــا بالطبــع.

كالنفــس فــي  الثانــي: الفاعــل بالقســر، و هــو الــذي لا علــم لــه بفعلــه و لا فعلــه ملائــم لطبعــه، 

مرتبــة القــوى عنــد المــرض. فــإنّ الأفعــال تنحــرف فيــه عــن مجــرى الصحّــة لعوامــل قاســرة.

كالإنســـان كيره علـــى فعل ما لا  الثالـــث: الفاعـــل بالجبـــر، و هو ما لـــه علم بفعله و ليـــس بإرادته 

يريده.

الرابــع: الفاعــل بالرضــا، و هــو الــذي لــه إرادة و علمــه التفصيلــي بالفعــل عيــن الفعــل، و ليــس 

كالإنســان يفعــل الصــور الخياليــة و علمــه   علــم إجمالــي بــه بعلمــه بذاتــه، 
ّ

لــه قبــل الفعــل إل

كفاعليــة الواجــب للأشــياء  التفصيلــي بهــا عينهــا، و لــه قبلهــا علــم إجمالــي بهــا بعلمــه بذاتــه و 

عنــد الإشــراقيين.

كالإنســان  الخامــس: الفاعــل بالقصــد، و هــو الــذي لــه إرادة و علــم بفعلــه قبــل الفعــل بــداعٍ زائــد، 

فــي أفعالــه الاختياريــة.



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی300

 السادس: الفاعل بالعناية، و هو الذي له إرادة و علم سابق على الفعل زائد على ذات الفاعل نفس

  الصورة العلمية منشأ لصدور الفعل من غير داعٍ زائد، كالإنسان الواقع على جذع عالٍ؛ فإنّه بمجرّد 

كالواجب في إيجاده على قول المشّائين. توهّم السقوط يسقط على الأرض، و 

الســابع: الفاعــل بالتجلــي، و هــو الــذي يفعــل الفعــل و لــه علــم ســابق‏ تفصيلــي بــه هــو عيــن علمــه 

كانــت  كانــت الصــورة الأخيــرة لنوعهــا  كالنفــس الإنســانية المجــرّدة، فإنّهــا لمــا  الإجمالــي بذاتــه، 

تهــا و آثارهــا الواجــدة لهــا فــي ذاتهــا، و علمهــا الحضوري  كمالا علــى بســاطتها هــي المبــدأ لجميــع 

كالواجــب تعالــى، بنــاء علــى  تهــا و إن لــم يتميّــز بعضهــا مــن بعــض، و  كمالا بذاتهــا علــم بتفاصيــل 

 فــي عيــن الكشــف التفصيلــي.
ً
 إجماليــا

ً
مــا ســيجي‏ء مــن أنّ لــه تعالــى علمــا

الثامــن: الفاعــل بالتســخير، و هــو الفاعــل إذا نســب إليــه فعلــه مــن جهــة أنّ لنفــس الفاعــل فاعــاً 

كالقــوى الطبيعيــة و النباتيــة و الحيوانية  ر فــي فعلــه، 
َ

آخــر إليــه يســتند هــو و فعلــه، فهــو فاعــل مســخّ

رة للواجــب تعالــى فــي 
َ

كالفواعــل الكَونيــة المســخّ رة فــي أفعالهــا للنفــس الإنســانية، و 
َ

المســخّ

أفعالهــا.

كــون الفاعــل بالجبــر و الفاعــل بالعنايــة مباينَيــن للفاعــل بالقصــد مباينــة نوعيــة علــى مــا  و فــي 

كلام«. )بدایــة الحکمة: 91-89( يقتضي�ـه التقسي�م 

گفتنــی اســت: در انتهــای ایــن عبــارات، مرحــوم علامــه طباطبایــی در اســتقلال فاعــل بالجبــر مناقشــه 

می‌کن��د؛ چنانکـه� مرح��وم عص��ار نیـ�ز  اشــکالاتی وارد می‌کنــد. 

که ملاصدرا در برخی آثارش »فاعل بالجبر« را برنشمرده است: گفته نماند  نا

 فاع��ل، إم��ا بالطب��ع أو بالقس��ر أو بالتس��خير أو بالقص��د أو بالرض��ا أو بالعنا��ية أو 
ّ

كل ]1:[ »فاعل��ية 

بالتجلــي«. )العرشــیة: 230(

أو  أو بالرضــا،  أو بالقصــد،  أو بالتســخير،  أو بالقســر،  إمــا بالطبــع،  كل فاعــل،  ]2:[ »إنّ فاعليــة 

)58 )المشــاعر:  بالتجلــي«.  أو  بالعنايــة، 

وی همچنین در برخی آثارش اقسام شش‌گانه‌ای را برای فواعل ذکر می‌کند )الأسفار الأربعة 2: 220-226؛ 

لهیة: 58-57(. 3: 10-15؛ المبدأ و المعاد: 133-135؛ الحاشیة علی الهیّات الشّفاء: 244؛ المظاهر الإ

که برای علاقمندان مفید فایده باشد: کتاب بدایة الحکمة نقل می‌کنیم. امید  )6( در ادامه، عباراتی را از 

»الفصل السادس في معاني الإمكان:‏  	

 ]1:[ الإمــكان المبحــوث عنــه هاهنــا هــو: لا ضرورة الوجود و العدم بالنســبة إلــى الماهية المأخوذة 

من حيث هي، و هو المسمى بـ:»الإمكان الخاص و الخاصي«.

كان الجانــب  ]2:[ و قــد يُســتعمَل الإمــكان بمعنــى ســلب الضــرورة عــن الجانــب المخالــف، ســواء 



301 وشتنپی 

، فيقــال: »الشــي‏ء الفلانــي ممكــن أي ليــس بممتنــع« و هــو   أو غيــر ضــروريٍّ
ً
الموافــق ضروريــا

.»
ً
 و عامــا

ً
 عاميــا

ً
المســتعمل فــي لســان العامــة أعــمّ مــن الإمــكان الخــاصّ، و لــذا يســمّى »إمكانــا

]3:[ و قــد يُســتعمَل فــي معنــى أخــصّ مــن ذلــك، و هــو ســلب الضــرورات الذاتيــة و الوصفيــة و 

كاتــب بالإمــكان« ... و يســمّى بـــ: »الإمــكان الأخــصّ«. كقولنــا: »الإنســان  الوقتيــة، 

و  الإمــکان  و  الضــرورة   =( الثــاث  الجهــات  مــن  الضــرورة  ســلب  بمعنــى  يُســتعمل  قــد  و   ]:4[

 بالإمــكان« و يختــصّ بالأمــور 
ً
كاتــب غــدا كقولنــا: »زيــد   

ً
الامتنــاع( و الضــرورة بشــرط المحمــول أيضــا

 حــادث مســتقبل 
ّ

كل المســتقبلة ... و هــذا الإمــكان إنمــا يثبــت بحســب الظــنّ و الغفلــة عــن أنّ 

ــتقبالي«. ــكان الاس ــمّى »الإم ــا و يس ــروغ عنه ــة مف ــل موجب ــى عل ــه إل ــع، لانتهائ ــب أو ممتن ــا واج إم

]5 و 6:[ و قــد يُســتعمَل الإمــكان بمعنيَيــن آخرَيــن: أحدهمــا مــا يســمّى »الإمــكان الوقوعــي« و هــو 

كــون الشــي‏ء بحيــث لا يلــزم مــن فــرض وقوعــه محــال، و ثانيهمــا »الإمــكان الاســتعدادي« و هــو 

 ... فيقــال مثــاً: »الإنســان يمكــن أن يوجــد فــي 
ً
 و غيــره اعتبــارا

ً
كمــا ذكــروه نفــس الاســتعداد ذاتــا

النطفــة«. )بدایــة الحکمــة: 49-48(

یــا »فقــری«  بــه »امــکان وجــودی«  کــه ملاحظــه می‌شــود، ایشــان در ایــن عبــارات اشــاره‌ای  همان‌طــور 

می‌کنــد: اضافــه  نهایــة  در  امــا  نمی‌کنــد. 

ــي، 
ّ

ــق و التقــوّم بالوجــود العل
ّ

ــه مــا للوجــود المعلولــي مــن التعل ــد ب طلــق الإمــكان، و أري
ُ
»و ربمــا أ

 و عــا- و يســمّى 
ّ

و خاصــة الفقــر الذاتــي للوجــود الإمكانــي بالنســبة إلــى الوجــود الواجبــي -جــل

ــة الحکمــة: 48( »الإمــكان الفقــري و الوجــودي« قبــال الإمــكان الماهــوي«. )نهای

کتــاب  کتــاب، بــه توضیــح ایــن اقســام پرداخته‌انــد. علاقمنــدان می‌تواننــد بــه  شــارحان و محشّــیان ایــن دو 

ح‌های فارســی، ســاده و روان  کــه یکــی از شــر ح نهایــة الحکمــة نوشــتۀ آقــای علــی شــیروانی  ترجمــه و شــر

ــة الحکمــة 1:  ح نهای ــه: ترجمــه و شــر ــد ب ــردد. بنگری گ ــالا برایشــان روشــن‌تر  ــا عبــارت ب کننــد ت اســت، رجــوع 

.229-220

کریم در این باره می‌فرماید: )7( یکی از حجاب‌های اصلی فطرت »گناه« است. قرآن 

< )المطفّفین: 14( و�نَ سِ�بُ
ْ
ك وا �ی

هِمْ ما كا�نُ و�بِ
ُ
ل لْ را�نَ عَل‏ى �قُ َ  �ب

لاَّ >كَ 	

»هرگز؛ بلکه بر اثر اعمالشان زنگار بر روی قلب آنها نشسته است«. 	

در ادامه نیز به سه سخن نورانی از اهل‌بیت؟عهم؟ اشاره می‌شود:

]1:[ امام باقر؟ع؟ فرمودند:

ــإِنْ 
َ
 سَــوْدَاءُ. ف

ٌ
كْتَــةِ نُكْتَــة

ُ
جَ فِــی النّ  خَــرَ

ً
نْبــا

َ
نَــبَ ذ

ْ
ذ

َ
ا أ

َ
ــإِذ

َ
 بَیضَــاءُ. ف

ٌ
بِــهِ نُكْتَــة

ْ
ل

َ
 وَ فِــی ق

َّ
»مَــا مِــنْ عَبْــدٍ إِل

ا 
َ

ــإِذ
َ
بَیــاضَ. ف

ْ
ــی ال ــى یغَطِّ

َ
ــوَادُ، حَتّ لِــكَ السَّ

َ
نُــوبِ زَادَ ذ

ُّ
ــوَادُ، وَ إِنْ تَمَــادَى فِــی الذ لِــكَ السَّ

َ
هَــبَ ذ

َ
تَــابَ ذ



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی302

هِمْ  و�بِ
ُ
ل

لْ را�نَ عَل‏ى �قُ َ ا �ب
َّ
ل
َ
: >ك

َّ
 وَ جَــل

َ
 الِلَّه عَــزّ

ُ
ــوْل

َ
. وَ هُــوَ ق

ً
بَــدا

َ
ــى خَیــرٍ أ

َ
ــمْ یرْجِــعْ صَاحِبُــهُ إِل

َ
بَیــاضَ ل

ْ
ــى ال طَّ

َ
غ

<«. )الکافــی 2: 273( و�نَ سِ�بُ
ْ
ك وا �ی

ما كا�نُ

گناهــی می‌کنــد،  »هیــچ بنــده‌ای نیســت، مگــر اینکــه در قلبــش صفحــه‌ای ســفید اســت.  وقتــی 

گــر بــه  کنــد، آن نقطــۀ ســیاه مــی‌رود و ا گــر توبــه  در آن صفحــه نقطــه‌ای ســیاه پدیــدار می‌شــود.  ا

گناهــان ادامــه دهــد، بــر ســیاهی قلــب او افــزوده می‌گــردد تــا اینکــه ســیاهی تمامــی ســفیدی قلــب 

گــر تمــام آن ســفیدی پوشــیده شــود، دیگــر بــرای صاحــب آن، خیــری نخواهــد  او را می‌پوشــاند. ا

ب��ود و ای��ن هم�ـان س��خن خداون��د -ع��زّ و ج��ل- اس��ت: »هرگــز؛ بلکــه بــر اثــر اعمالشــان رنــگار بــر روی 

قل��ب آنه��ا نشس��ته اس��ت.««.

]2:[ امام رضا؟ع؟ می‌فرمایند:

نُوبِهِم‏«. )التوحید: 252(
ُ

قِ لِكَثْرَةِ ذ
ْ

خَل
ْ
»إِنَّ الِحْتِجَابَ عَنِ ال 	

گناهانشان است«. »محجوب شدن ]خدا[ از مردمان به جهت زیادی  	

کرم؟ص؟ می‌فرمایند: ]3:[ پیامبر ا

ارِ«. )نزهة الناظر: 28(
َ

وهَا بِالاسْتِغْف
ُ

اجْل
َ
حَاسِ ف

ُ
كَصَدَإِ النّ  

ً
وبِ صَدَأ

ُ
ل

ُ
ق

ْ
»إِنَّ لِل 	

»قلب‌ها زنگار می‌گیرند چون زنگار مس، پس آنها را با استغفار جلا دهید«. 	

گرفته از این حدیث امیرالمؤمنین؟ع؟ است: )8( لفظ »اثارۀ عقول« بر 

ائِــنَ 
َ
هُــمْ دَف

َ
دُوهُمْ مِیثَــاقَ فِطْرَتِــهِ ... وَ یثِیــرُوا ل

ْ
نْبِیــاءَهُ لِیسْــتَأ

َ
یهِــمْ أ

َ
هُ وَ وَاتَــرَ إِل

َ
بَعَــثَ فِیهِــمْ رُسُــل

َ
»ف

)نهــج البلاغــة: 43( ــول‏«. 
ُ

عُق
ْ
ال

بــه  را پشــت ســر هــم  و  پیامبرانــش  برانگیخــت  را در میــان مردمــان  »پــس رســولان خــودش 

کننــد ... و  کــه در خلقــت آنهــا نهــاده شــده اســت، طلــب  ــا ادای میثاقــی را  ســوی آنهــا فرســتاد ت

ســازند«. آشــکار  را  عقل‌هــا  پنهــان  گنجینه‌هــای 

کــردن« و تعبیــری نزدیــک بــه »شــخم زدن« اســت. بــه عنــوان مثــال، اثــارۀ  واژۀ »اثــارة« بــه معنــای »زیــر و رو 

ــام  ــن، ام ــردد. بنابرای گ ــکار  ــت، آش ــوده اس ــن ب ــر زمی ــه زی ــود و آنچ ــرورو ش ک زی ــا ــا خ ــود ت ــث می‌ش ک باع ــا خ

کــه معــارف عقلــی انســان )در اینجــا عقــل نــوری فطــری جبلّــی مــراد اســت، نــه  درصــدد بیــان ایــن نکته‌انــد 

کــه آن  گنج‌هــای ارزشــمند پنهانی‌انــد  ــا فرســتادگان الهــی ماننــد  عقــل صناعــی فلســفی( پیــش از مواجهــه ب

ــد. ــکار می‌کنن ــی او را آش ــای عقل ــان، دفینه‌ه ــودی انس ــن وج ــردن زمی ک ــرورو  ــا زی ــواران ب بزرگ

کتفا می‌شود: )9( در ادامه تنها به نقل نمونه‌ای از میرزای اصفهانی و استاد فقید ا

]1:[ در تقریرات اصولی مرحوم میرزا، در رساله‌ای تحت عنوان »فی حجیة فتوی الفقیه« آمده است:



303 وشتنپی 

کالشّــمس. فــإذا حــاذت المــرآة  کالمــرآة، و الخلیفــة القائــم بأمــر الله تعالــی  »إنّ قلــوب الشــیعة 

تّصــال المعنــویّ بیــن  ــل عــدم الا
َ

للشّ��مس و قابلته��ا تأخ��ذ م��ن ش��عاعها و یستــضیء منه�ـا؛ و لا یُعق

القلــوب الصّافیــة و بیــن شــمس وجــود الولــیّ‌ صلــوات الله ‌علیــه؛ فبمقــدار محــاذات مرائــی القلــوب 

؛ إذ لیــس لروحــه المقدســة غیبــة 
ً
کان أم حاضــرا  

ً
تّصــال المعنــویّ، غائبــا لشــمس الولایــة یحصــل الا

بــل الغیبــة هــی بجســده الشــریف. فعلــی هــذا، إذا اتّصــل القلــب بالولــیّ ‌علیه‌الســام متــی راجــع 

الروایــات و الآیــات و الکتــاب و الســنة، یحصــل لــه القطــع و العلــم الوجدانــی بالأحــکام الفرعیّــة 

 أنّ 
ّ

تــی بأیدینــا؛ إل
ّ
الواقعیّ��ة. فلیــس لنــا غنــیً عــن الرّجــوع إلــی الطّــرق المجعولــة و الکتــاب و السّــنة ال

القلــب المؤیّــد مــن جانــب الإمــام‌ علیه‌الســام متــی راجــع إلــی هــذه الطــرق، یحصــل لــه مــن ناحیــة 

الإمــام ‌علیه‌الســام تأییــد و لطــف بحیــث یُکشَــف لــه الواقعیــات و یُحصَــل لــه القطــع بالأحــکام، و 

 ب�ـأنّ الحک��م الفلان��یّ ه��و ماــ تضمّن��ه ذلــک الخب��ر. فالإمــام‌ علیه‌الســام یؤیّده 
ً
 وجدانیــا

ً
یَقط��ع قطع��ا

و ینصــره، و یَظهــر لــه القرائــن القطعیّــة و الشّــواهد العلمیّــة مــن الرّوایــات و الأحادیــث. و بعبــارة 

ــة واقعیــة؛ و مــع ذلــک  ــة، فیــری بنــور الإمــام‌ علیه‌الســام رؤی أخــری: یتّصــل قلبــه بمشــکاة الولای

لا غنــیً لــه عــن الطــرق. فمــن الرجــوع إلیهــا یَحصُــل لــه العلــم الوجدانــیّ بتأییــد الإمــام؟ع؟«. )فــی 

حجیــة فتــوی الفقیــه: 36(

کــه امــر خداونــد متعــال را امتثــال  »قلب‌هــای شــیعیان ماننــد آینــه اســت و جانشــین ]خداونــد[ 

از  قــرار بگیــرد،  آینــه روبــرو و در مقابــل خورشــید  کــه  می‌کنــد، ماننــد خورشــید اســت. زمانــی 

کســب نــور می‌نمایــد. عــدم اتّصــال معنــوی بیــن قلب‌هــای صــاف و  شــعاعش بهره‌منــد می‌شــود و 

خورشــید وجــود امــام؟ع؟ قابــل تصــوّر نیســت. بنابرایــن، بــه مقــدار روبــرو شــدن قلب‌هــای آینــه‌وار 

بــا خورشـ�ید ولایـ�ت، پیونــد معنــوی برقرــار می‌شوــد؛ خوــاه ]امــام؟ع؟[ حاضــر باشــند و خــواه 

ک�ـه روح مقدّس�ـش را غیبت�ـی نیس�ـت و غیب�ـت منحص�ـر ب�ـه ب�ـدن ش�ـریف ایش�ـان اس�ـت.  غائ�ـب، چ�ـرا 

گش��ت، وقتــی ]صاحــب آن قلــب[ بــه روایــات،  ک��ه قلــب ب��ه ول��یّ خــدا؟ع؟ متّص��ل  در نتیج��ه، زمان��ی 

ــرای او  ــه احــکام فرعــی واقعــی ب ــی ب کتــاب و ســنّت مراجعــه می‌کنــد، یقیــن و علــم وجدان ــات،  آی

کــه بــه  کتــاب و ســنّتی  حاص��ل می‌گرــدد. بــا ایــن حــال، مــا از رجــوع بــه راه‌هــای مرســوم و معمــول و 

کــه قلــب تأییدشــده از جانــب امــام؟ع؟ وقتــی  مــا رســیده اســت، بی‌نیــاز نیســتیم؛ بــا ایــن تفــاوت 

کــه واقعیــات  بـه� ای��ن راه‌ه�ـا قدــم می‌گذــارد، مشــمول لطــف و تأییــد ایشــان می‌شــود، بــه طــوری 

کش��ف می‌گردندــ و یقی��ن ب��ه اح�ـکام برــای حاصــل می‌شـو�د. او ب��ه قطعــ وجدان�ـی یقیــن  ب��رای او 

کــه مــراد آن روایــت آمــده اســت. بنابرایــن، امــام؟ع؟  کــه فــان حکــم همــان چیــزی اســت  می‌کنــد 

او را تأیی�ـد و ی��اری می‌کنن��د و قرینه‌هــای یقینــی و شــواهد علمــی از آیــات و روایــات بــرای او آشــکار 

می‌گـ�ردد. ب��ه عبــارت دیگـ�ر، قلبشــ ب��ه چــراغ ولایـ�ت متّصـ�ل می‌گــردد و ب��ه ن��ور امــام؟ع؟ و بــه 



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی304

گذاشــتن در راه‌هــای مرســوم نیســتیم. بــا  طـو�ر واقعیــ می‌بین�ـد. بــا ایــن حــال، مــا بی‌نیــاز از قــدم 

کــه علــم وجدانــی بــه تأییــد امــام؟ع؟ حاصــل می‌گــردد«. مراجعــه بــه ایــن راه‌هاســت 

]2:[ استاد فقید می‌فرماید: 

»بــه یقیــن بدانیــد تــا پیونــد وجدانــی بــا مقــام ولایــت امــام عصــر؟ع؟ پیــدا نكنیــد، از ایــن حقایــق 

بهره‌منــد نخواهیــد شــد؛ ولــو اینكــه علّامــۀ حلّــی دهــر و یــا خواجــه نصیــر طوســی و یــا ملّاصــدرا یــا 

كنــد  ابوعلی‌ســینا باشــید. بایــد چشــمۀ وجــود انســان بــه اقیانــوس ولایــت، اتّصــال واقعــی پیــدا 

تــا از موج‌هــای آن بــه مقــدار ظرفیتــش بگیــرد. ... عبــارات را یــاد بگیریــد، ولــی وقتــی وجــدان 

كــه چشــمۀ وجــود شــخص بــه اقیانــوس ولایــت ائمــۀ اطهــار؟عهم؟ اتّصــال واقعــی پیــدا  می‌شــود 

گــر مــا بــه مقــدار اســتعداد و ظرفیــت  كنــد. آن‌وقــت بــه مقــدار ظرفیتــش از آن اقیانــوس می‌گیــرد. ا

كنیــم از ایــن علــوم برخــوردار می‌شــویم. اتّصــال هــم بــه لفــظ نیســت.  وجودمــان اتّصــال پیــدا 

گرفتــه باشــم و مضامینــش را  ــر أعلم‌العلمــاء باشــم و الفــاظ عرفــان و فلســفه را خــوب فرا گ بنــده ا

كــه باشــم، تــا اتّصــال وجــودی نباشــد، وجــدان نمیك‌نــم«.  هــم خــوب بفهمــم، ابوعلــی ســینا هــم 

ــوزده درســی: 3-2( )درس چهــارم نبــوّت از مجموعــۀ ن



305

امه ن� ا�ب ک�ت

کریم. قرآن 
11 آموزش فلسفه، مصباح یزدی، محمّدتقی. تهران: چاپ و نشر بین‌‌الملل، 1391..

22  أبواب الهدی. غروی اصفهانی، محمد مهدی )میرزا(. تحقیق: مؤسسة معارف أهل‌البیت؟عهم؟. .
قم: مؤسسة معارف أهل‌البیت؟عهم؟، 1438ق.

33  الأسفار الأربعة. شیرازی، محمد بن ابراهیم )صدرالمتألهین/ ملاصدرا(. تعلیق: هادی سبزواری .
)حاجی( و محمد حسین طباطبایی )علامه(. بیروت: دار إحیاء التراث العربی، 1981م.

44 رقـی: مرتضـی مطهّـری، تهـران: . اصـول فلسـفه و روش رئالیسـم، طباطبایـی، محمّدحسـین. پاو
صـدرا، 1364.

55 زی، اصغر. قم: مؤسسۀ پژوهشی امام خمینی؟ره؟، 1390.. اعیان ثابته در عرفان اسلامی، نورو

66 إقبال الأعمال. ابن طاووس، علی بن موسی. تهران: دار الکتب الإسلامیة، 1409ق..

77 ینب کربلایی. قم: مرکز نشر اسراء،.  امام رضا؟ع؟ و فلسفۀ الهی. جوادی آملی، عبدالله. مترجم: ز
 .1388 

88 یه، محمد بن علی )شیخ صدوق(. بیروت: الأعلمی، 1400ق.. الأمالی، ابن بابو

99 بحـار الأنـوار الجامعـة لـدرر أخبـار الأئمـة الأطهـار؟عهم؟. مجلسـی، محمـد باقـر. بیـروت: دار إحیـاء .
التـراث العربـی: 1403ق.

1010 بدایة الحکمة، طباطبایی، محمّدحسین. قم: مؤسسۀ نشر اسلامی، بی‌تا.

1111  بدائع الحکم، زنوزی، علی. تصحیح: محمّدجواد ساروی، رسول فتحی مجد، تبریز: دانشگاه 
تبریز، 1380



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی306

1212 البرهان فی تفسیر القرآن. بحرانی، هاشم بن سلیمان. بیروت: مؤسسة البعثة، 1374.

1313 محسـن  تصحیـح:  حسـن.  بـن  محمـد  صفـار،  محمّـد؟عهم؟.  آل  فضائـل  فـي  الدرجـات   بصائـر 
کتابخانۀ آیة‌الله مرعشی، 1404ق. کوچه باغی. قم: 

1414 بنیـاد حکمـت سـبزواری، ایزوتسـو، توشـیهیکو. ترجمـه: جلال‌‌الدیـن مجتبـوی، مقدّمـه: مهـدی 
محقّـق. تهـران: دانشـگاه تهـران، 1392ش.

1515 ترجمـه المیـزان. طباطبایـی، محمـد حسـین  )علامـه(. مترجـم: محمـد باقـر موسـوى همدانـ‏ى. 
قـم: مؤسسـۀ نشـر اسالمی، 1374.

1616 التعلیقـات، حسـین بـن علـی )ابن‌سـینا(. تصحیـح: عبدالرحمـن بـدوی، قـم: مکتـب الأعالم 
1404ق. الإسالمی، 

1717 ابراهیـم )صدرالمتألهیـن/ ملاصـدرا(. تصحیـح:  بـن  الکریـم، شـیرازی، محمـد  القـرآن  تفسـیر 
بیـدار، 1366. قـم:  محمـد خواجـوی، 

1818 قمّـی، علـی بـن ابراهیـم. تصحیـح: طیّـب موسـوی جزائـری. قـم: دار الکتـاب،  تفسـیر القمّـی. 
1404ق.

1919 زارت ارشاد اسلامی، 1410ق. کاظم. تهران: و کوفی، تحقیق: محمّد  تفسیر فرات 

2020 یـه، محمـد بن علی )شـیخ صدوق(. تصحیح و تعلیق: سـید هاشـم حسـینی  التوحیـد. ابـن بابو
طهرانی. قم: مؤسسـۀ نشـر اسالمی، 1404ق.

2121 توحید علمی و عینی، طباطبایی، محمّدحسین و دیگران، مشهد: آستان قدس رضوی، بی‌تا.

2222 یان، محمّدمهدی.   جستارهایی در فلسفۀ اسلامی: بر اساس آرای اختصاصی آیة‌الله فیاضی، نبو
قم: حکمت اسلامی، 1395.

حاشیة الکفایة، طباطبایی، محمّدحسین. قم: بنیاد علامۀ طباطبایی، بی‌تا.2323

2424 کوشش: مهدی علیپور، تهران: سمت، 1391. حکمت اشراق، یزدان پناه، عبدالله. به 

2525 زجایی، یارعلی. قم: حکمت اسلامی، 1400. کرد فیرو حکمت مشّاء، 

2626 کبـر غفـاری. بیـروت:  یـه، محمـد بـن علـی )شـیخ صـدوق(. تصحیـح: علـی ا الخصـال. ابـن بابو
مؤسسـة الأعلمـی للمطبوعـات، 1410ق.

خصائص الأئمّة؟عهم؟، محمد بن الحسین )الشریف الرضی(، تصحیح: محمدهادی امینی، 2727
مشهد: آستان قدس رضوی، 1406ق.



307 مهابناکت

 دروس فلسفه. مصباح یزدی، محمد تقی. تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، 2828
.1379

2929 ینی، بی‌جا، بی‌تا. دیوان حافظ. تصحیح: قاسم غنی و محمد قزو

3030 کتابفروشی زوار، 1353. دیوان میرزا حبیب خراسانی، تهران: 

3131  رسالة فی البداء، غروی اصفهانی، محمد مهدی )میرزا(. تحقیق: مؤسسة معارف أهل‌البیت؟عهم؟. 
قم: مؤسسة معارف أهل‌البیت؟عهم؟، 1438ق.

ى، محمد بن احمـد، قم: رضی، 3232 روضـة الواعظیـن و بصیـرة المتّعظیـن، منسـوب به فتال نيشـابور
.1375

ین و نـگارش: یارعلی 3333 شـرح جلـد دوم الأسـفار الأربعـة: جـزء اوّل، مصباح یـزدی، محمدتقی. تدو
زجایی، قم: مؤسسـۀ امـام خمینی؟ره؟، 1395. کردفیرو

 شرح الأسماء الحسنی. سبزواری، هادی )حاجی(. تحقیق: نجفقلی حبیبی. تهران: انتشارات 3434
دانشگاه تهران، بی‌تا.

 شرح أصول الکافی. شیرازی، محمد بن ابراهیم )صدرالمتألهین/ ملاصدرا(. تصحیح: محمد 3535
خواجوی. تهران: مؤسسۀ مطالعات و تحقیقات فرهنگی، 1383.

شرح الفصوص. قیصری، داوود بن محمود. تهران: انتشارات علمی فرهنگی، 3636.1375

 شـرح المنظومه. سـبزواری، هادی )حاجی(. تصحیح: حسـن حسـن‌زادۀ آملی. تحقیق: مسعود 3737
طالبی. نشر ناب: 1379.

شرح نهایة الحکمة، فیاضی، غلامرضا. قم: مؤسسۀ امام خمینی؟ره؟، 3838.1386

ین و نـگارش: عبدالرسـول عبودیت، قم: 3939 شـرح نهایـة الحکمـة، مصبـاح یـزدی، محمدتقـی. تدو
مؤسسـۀ امـام خمینی؟ره؟، 1394. 

4040 یه، محمد بن علی )شیخ صدوق(. بیروت: الأعلمی، 1362. صفات الشیعة، ابن بابو

4141  الصوارم العقلیة، غروی اصفهانی، محمد مهدی )میرزا(. تحقیق: مؤسسة معارف أهل‌البیت؟عهم؟. 
قم: مؤسسة معارف أهل‌البیت؟عهم؟، 1438ق.

4242 عالـم تشـریع، شـرور و بلایـا، عصـار، محمّدحسـین. بـه کوشـش: محمّدحسـین کلاهـی، تهـران: 
نبـأ، 1399.

عدل الهی. مطهری، مرتضی. تهران: صدرا، 1395ش.4343



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی308

4444 یه، محمد بن علی )شـیخ صدوق(. تصحیح: محمد صادق بحرالعلوم.  علل الشـرائع. ابن بابو
یة، 1435ق. نجف: منشورات المکتبة الحیدر

4545 عوالــي اللئالــي العزیزیــة فــی الأحادیــث الدینیــة. احســائی، ابــن ابــی جمهــور. تصحیــح: مجتبــی 
عراقــی. قــم: دار ســید الشــهداء، 1405ق.

4646 یه، محمد بن علی )شیخ صدوق(. تصحیح: سید مهدی حسینی  عیون أخبار الرضا؟ع؟. ابن بابو
 لاجوردی. تهران: نشر جهان، 1378ق.

فصــوص الحکمــة، فارابــی، محمــد بــن محمــد. تصحیــح: محمدحســن آل‌یاســین، قــم: بیــدار، 4747
1405ق.

یه، محمد بن علی )شیخ صدوق(. تصحیح: علی اکبر غفاری.4848  فقیه من لا یحضره الفقیه. ابن بابو
 قم: دفتر تبلیغات اسلامی، 1413ق.

4949 القبسات. میرداماد، محمد باقر. تهران: انتشارات دانشگاه تهران، 1367ش.

5050 الکتــب  دار  تهــران:  غفــاری.  کبــر  ا علــی  تصحیــح:  یعقــوب.  بــن  محمــد  کلینــی،  الکافــی. 
1407ق. الإســامیة، 

5151 کتــاب الحــروف، فارابــی، محمــد بــن محمــد. تصحیــح: محســن مهــدی، بیــروت: دار المشــرق، 
1970م.

5252 کشــف الغمــة فــی معرفــة الأئمــة، اربلــى، علــى بــن عيســ‏ى. تصحیــح: هاشــم رســوالی محلاتــی، 
تبریــز: بنــی هاشــمی، 1381ق.

ى، على بن محمد. تصحیح: عبداللطیف5353  کفایة الأثر فی النص علی الأئمة الإثنی‌عشر، خزاز راز
كوهكمرى‏، قم: بیدار، 1401ق.  حسينى 

5454 ــد(. قــم: مؤسســۀ آل‌البیــت؟عهم؟ لإحیــاء التــراث،  ــة الأصــول. خراســانی، محمــد کاظــم )آخون کفای
1427ق.

گلستان سعدی، تصحیح: محمدعلی فروغی، بی‌جا، بی‌تا.5555

5656 یسنووسکی، رابرت. ترجمه: مهدی نجف‌آرا، تهران: علم، 1389. متافیزیک ابن‌سینا، و

تهــران، 5757 نیکلســون.  یچــارد  ر کوشــش:  بــه  )جلال‌الدیــن(.  محمــد  رومــی،  بلخــی  مثنــوی. 
 . 1ش 3 6 3



309 مهابناکت

مجموعه آثار. مطهری، مرتضی. تهران: صدرا، 1390ش.5858

5959 زارت ارشاد، 1372.  مجموعه مصنّفات شیخ اشراق، به کوشش: هانری کربن و دیگران. تهران:و

6060  المحاسن. برقی، احمد بن محمد. تصحیح: جلال‌الدین حسینی. قم: دار الکتب الإسلامیة، 
1371ق.

6161 المحیط فی اللغة، صاحب بن عباد و اسـماعیل بن عباد. تصحیح: محمدحسـین آل‌یاسـین، 
بیـروت: عالم الکتاب، 1414ق.

6262 المشاعر، شیرازی، محمد بن ابراهیم )صدرالمتألهین/ ملاصدرا(. تهران: طهوری، 1363.

المشهدین فی التوحید و العدل. تولایی، محمود. تصحیح: جلال برنجیان، بی‌جا، بی‌تا.6363

6464 بیـروت:  بـن الحسـن )شـیخ الطائفـة(،  المتعبّـد، الطوسـی، محمّـد  المتهجّـد و سالح  مصبـاح 
.1411 الشـیعة،  فقـه  مؤسسـة 

6565 المصباح المنیر فی غریب الشرح الکبیر،  فيّومى، أحمد بن محمد. قم: دار الهجرة، 1414ق.

6666  معارف القرآن. غروی اصفهانی، محمد مهدی )میرزا(. تحقیق: مؤسسة معارف أهل‌البیت؟عهم؟. 
قم: مؤسسة معارف أهل‌البیت؟عهم؟، 1438ق.

کوشش: علیرضا بهشادفر، تهران: نبأ، 1400ش.6767 معرفت توحیدی، تولایی، محمود. به 

 معجم مقائیس اللغة، احمد بن فارس. تصحیح: عبد السلام محمد هارون، قم: مکتب الأعلام 6868
الإسلامی، قم: 1404ق.

6969 المناقب، ابن شهر آشوب مازندرانى، محمد بن عل‏ى، قم: علامه، 1379ق.

7070 مهر تابان، حسینی طهرانی، محمدحسین. مشهد: علامۀ طباطبایی، 1436ق.

7171 المیزان. طباطبایی، محمد حسین )علامه(. قم: اسماعیلیان، 1371ش.

زارت ارشـاد، 7272 نقـد النصـوص، عبدالرحمـن جامـی. تصحیـح: جلال‌الدیـن آشـتیانی، تهـران: و
.1370

نهایة الحکمة. طباطبایی )علامه(، محمد حسین. قم: مؤسسۀ نشر اسلامی، 1416ق.7373

نهایة الدرایة، غروی اصفهانی )کمپانی(، محمدحسین. مؤسسۀ آل‌البیت؟عهم؟: 1414ق.7474

 نهج البلاغة )صبحی صالح(. ، محمد بن حسین )الشریف الرضی(. تصحیح: فیض الإسلام. 7575
قم: هجرت، 1414ق.

وجدان، بهشادفر، علیرضا. تهران: نبأ، 1401. 7676



اختیار انسان در فلسفۀ اسلامی و معارف الهی310

 وسـائل الشـیعة )تفصیل وسـائل الشـیعة إلی تحصیل مسائل الشـریعة(. عاملی، محمد بن حسن7777
 )شیخ حر(. قم: مؤسسۀ آل‌البیت؟عهم؟، 1409ق.

هسـتی و چیسـتی در مکتـب صدرایـی، فیّاضـی، غلامرضـا. نـگارش: حسـینعلی شیدان‌شـید. 7878
قـم: پژوهشـگاه حـوزه و دانشـگاه، 1397.

هفت اورنگ، عبدالرحمن جامی. تهران: اهورا، 7979.1395

نسخ خطی
8080  فی صورة عالم التشـریع و أصول آل الرسـول. تولایی خراسـانی )حلبی(، محمود. تقریرات دروس 

کتابخانۀ آستان قدس رضوی، شمارۀ 12454. میرزای اصفهانی، جلد 1، 

8181 کتابخانـۀ  فـی النبـی؟ص؟ و مناصبـه )مناصـب النبـی؟ص؟(. تولایـی خراسـانی )حلبـی(، محمـود. 
آسـتان قـدس رضـوی، شـمارۀ 12480.

ثـة(. 8282 ک مطالـب ثلا الـكلام فـى حقيقـة القـدرة و الاختيـار و عـدم الجبـر و التفويـض )مشـهور بـه هنـا
تقریـرات دروس میـرزای اصفهانـی، جلـد 3، صفحـات  تولایـی خراسـانی )حلبـی(، محمـود. 

کتابخانـۀ آسـتان قـدس رضـوی، شـمارۀ 12456.  ،401-186


