




ر  س�ی �ف  �ت

سور�ۀ روم
ارهای �ت ر اساس درس گ�ف  �ب

ری ع�ف ا �ج �خ محمدر�ض �ی ‌ة�الله علامه �ش �ی
آ
�

م:  �ی �ظ �ن �ق و �ت �ی ح�ق  �ت
کارودی ه صاد�قی س�ی م�ن

آ
�



جعفری، محمدرضا، 1389-1310.:‏سرشناسه

:‏عنوان و نام پديدآور
 تفسیر سورۀ صافّات: بر اساس درس گفتارهای آیةالله علامه شیخ محمدرضا جعفری/ تحقیق و تنظیم: آمنه صادقی 

یرایش: محمد فرمهینی فراهانی. سیکارودی؛ و
تهران: موسسه فرهنگی نبأ‏‫، 1402.‬:‏مشخصات نشر

118ص.‏‬‫؛ 14/5 × 21/5 س‌م.:‏مشخصات ظاهری
یال:‏شابک 5-175-264-600-978:            600/000  ر

فیپا:‏وضعیت فهرست نویسی

یس.:یادداشت یرنو کتابنامه:ص.]۱۱۶[-۱۱۸؛ همچنین به صورت ز

تفاسیر )سوره روم(:موضوع
تفاسیر شیعه -- قرن ۱۴:موضوع

Qur'an -- Shiite hermeneutics -- 20th century:موضوع:
۱۳۶۲صادقی‌ سیکارودی‏، آمنه، ‏‫‏‏‏-‬:شناسه افزوده

کنگره BP 102/65:‏رده بندی 
297/18:‏رده بندی دیویی

کتابشناسی ملی 9281455:‏شماره 

تفسیر سورۀ روم
ارهای  �ت ر اساس درس گ�ف  �ب

ری  ع�ف ا �ج �خ محمدر�ض �ی ة� الله علامه �ش �ی
آ
�

تحقیق و تنظیم: آمنه صادقی سیکارودی  |   ویرایش: حجةالاسلام محمدفرمهینی فراهـــانی

حروفچینــی: انتشارات نبأ   |  صفحــه‌آرائی: نادر برقی  |  چاپ و صحـــافی: تقویم

چاپ اوّل:  1402   |   شمارگان: 1000 نسخه |  قیمت:  600/000 ریال

تر از خیابان بهار شیراز، کوچۀ مقدّم، نبش   ناشر: انتشارات نبأ | تهران، خیابان شریعتی، بالا

خیابان ادیبی، شمارۀ 26، طبقۀ سوم

تلفن: 775۰66۰2 |  فاکس:  775۰4683  |  صندوق پستی: 15655/377

7 8 6 0 0 29 6 4 1 7 5 5



5

فهرست مطالب

پیش گفتار���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������9

11���������������������������������������������������������������������������� چند نکته در شیوۀ تفسیری استاد 

شیوۀ تنظیم مکتوب مباحث�����������������������������������������������������������������������������������������11

 بخش اول، آیات 7-1: 
تهدید مشرکان و وعده به صالحان/13

محتوای سوره�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������13

آیات مبارکه���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������16

ترجمۀ آیات �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������16

معنای لغات������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������17

إخبار از آیندۀ نبرد دو قدرت بزرگ آن روزگار����������������������������������������������������������17

تکذیب یک داستان �������������������������������������������������������������������������������������������������������������20

مخاطبان حقیقی این وعدۀ پیروزی �������������������������������������������������������������������������21

سنت خداوند در پیروزی نهایی مؤمنان  �������������������������������������������������������������24

ارادۀ الهی زیربنای سنت‌های جاری جهان ����������������������������������������������������������25

مِنُون« در تاریخ�����������������������������������������������������������������������27
ْ
مُؤ

ْ
رَحُ ال

ْ
مصداق »يَف



6

تفسیر سورۀ روم

فهرست مطالب

 بخش دوم: 
 آیات 12-11: آفرینش مخلوقات و بازآفرینی پس از مرگ / 31

31������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ آیات مبارکه 

ترجمۀ آیات�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������31

معنای لغات ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������32

سرانجام موجودات دنیا ��������������������������������������������������������������������������������������������������32

محاکمه به هنگام حشر��������������������������������������������������������������������������������������������������35

 بخش سوم: 
آیات 18-13: بطلان راه مشرکان و امر به تنزیه خداوند / 37

37����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 

ترجمۀ آیات������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������37

معنای لغات ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������38

توضیحی در آیات پیشین�����������������������������������������������������������������������������������������������38

خضوع نابجا در برابر موجود ناقص����������������������������������������������������������������������������40

افسوس مضاعف برای مجرمان ��������������������������������������������������������������������������������42

جدا شدن مؤمنان از جمع مشرکان������������������������������������������������������������������������44

اوقاتی برای ستودنِ تنها ستودنی�����������������������������������������������������������������������������47

 بخش چهارم: 
آیات 30-29: تنها دین صالح برای هدایت بشر /51

آیات مبارکه �����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������51

51���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
معنای لغات ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������51
52����������������������������������������������������������������������������������������������������� مروری بر آیۀ پیشین 



7

بلاطم تسرهف

فهرست مطالب

54� ����������������������������������������������������������������������������������������� پاسخ قرآن به یک پرسش 
نقش انبیاء در هدایت این خصلت بشری �������������������������������������������������������59
جریان داشتنِ خواست و ارادۀ خدا در همۀ امور���������������������������������������������61
معنای »حنیف«�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������64
معنای »فطرت« ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������65
بی‌ضرر بودن اختلاف در اجتهادات �����������������������������������������������������������������������66

 بخش پنجم: 
آیات  32-30: تناسب دین قیّم با فطرت بشر / 71

71������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 

ترجمۀ آیات �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������71

معنای لغات ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������72

تناسب دین اسلام با فطرت بشر�������������������������������������������������������������������������������72

77�������������������������������� دینی برای همۀ جوانب زندگی بشر و برای همۀ افراد 

78��������������������������������������������������������������� تطابق تشریع با تکوین در همۀ جوانب 

خطاب به عموم انسان‌ها�������������������������������������������������������������������������������������������������81

علت اختلاف در ادیان موجود��������������������������������������������������������������������������������������83

 بخش ششم: 
آیات 45-43: اختصاص نفع و ضرر به صاحب خویش /85

آیات مبارکه������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������85

ترجمه آیات������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������85

85�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 

86��������������������������������������������������������������� گسستن مناسبات میان کافر و مؤمن 

علت شکاف میان کافر و مؤمن����������������������������������������������������������������������������������87



8

تفسیر سورۀ روم

 بخش هفتم: 
آیات 50-46: جریان رحمت الهی در دنیا و آخرت  /91

آیات مبارکه���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������91

ترجمۀ آیات��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������91

معنای لغات ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������92

توجه به نشانه‌های رحمت خداوند �������������������������������������������������������������������������92

انتقام برای هموار کردن مسیر هدایت������������������������������������������������������������������94

شرح رحمت الهی�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������96

99��������������������������������������������������������������������������������������������� قیامت، نشانۀ رحمت خدا

 بخش هشتم: 
آیات 54-51: شرط هدایت برای گیرندۀ پیام الهی /101

101������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ آیات مبارکه 

ترجمۀ آیات ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������101

معنای لغات ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������102

102�������������������������������������������������������������������� سخنی در نحوۀ رسالت رسولان الهی 

انتقال پیام به شخص نابینا و ناشنوا ��������������������������������������������������������������������105

مراحل حیات بشر����������������������������������������������������������������������������������������������������������������109

 بخش نهم: 
آیات 56-55: عناد مجرمان در آستانۀ قیامت /113



9

پیش‌گفتار
هِ 

َ
ِ اللّ �ق

ْ
ل لَ لِ�خَ دِ�ي �بْ

ها لا�تَ �يْ
َ
اسَ عَل

طَرَ ال�نَّ �ي �فَ �تِ
َّ
هِ ال

َ
طْرَ�تَ اللّ  �فِ

ً
ا �ف �ي �نِ حَ�نِ �ي هَكَ لِلدِّ ْ مْ وَ�ج �قِ

أَ
� »�فَ

1.» مُو�نَ
َ
عْل َ اسِ لا�ي

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
مُ وَ لكِ�نَّ � ِ

�يّ
�قَ
ْ
�نُ ال �ي لِكَ الدِّ ذ�

کریم، به عنوان آخرین کتاب آسمانی به صراحت اعلام می‌دارد که اسلام،  قرآن 

که تغییری در آن رخ نخواهد داد؛ زیرا  دینی جامع و مانع برای نسل بشر تا ابد اتس 

تبدیل و تغییر به رفاخور تکامل و رفع نواقص صورت می‌گیرد و در این دین، نقصی 

وجود ندارد تا نیاز به تغییر و تکمیل داشته باشد و به سبب همین استواری، تبعیت 

از آن واجب اتس.2 ساح‌تهای دین متنابس با یکدیگر و جملگی آن‌ها متنابس 

که نیازهای مادّی و  با ساختار جسم و روح انسان اتس، دستورالعملی همه جانبه 

معنوی او را تأمین می‌کند. آموزش چنین دینی نیازمند آموزگاری بدون خطاتس. 

اتس.  بشریّت  همۀ  به  اسلام  پیام  رساندن  برای  م 
ّ
معل نخستین  اکرم؟ص؟  پیامبر 

بسیاری از تعالیم دین و آموزه‌های قرآن، نیازمند تفسیر و تبیین اتس که بعد از پیامبر 

نخستین  ابی‌طابل؟ع؟  بن  علی  امیرالمؤمنان   ایشان  حقّ  بر  جانشین  اکرم؟ص؟؛ 

کتاب خدا را تفسیر  کسی بهتر از ایشان می‌توانست  مفسّر قرآن اتس. به‌راستی چه 

کند که عمر گران‌بهای خویش را در محضر نبی خدا گذراند و از وجود بابرکت ایشان 

ردگار كـن، ايـن فطرتى اسـت كه خداوند انسـان‌ها را  ى خـود را متوجـه آیيـن خالـص پـرو 1. رو
بـر آن آفريـده؛ دگرگونـى در آفرينـش خـدا نيسـت. ايـن اسـت ديـن و آیيـن محكم و اسـتوار، 

كثر مـردم نمى‏داننـد. )روم/ 30(  ولـى ا
2. التبیان، ج 8، ص 247. 

پیش گفتار



10

تفسیر سورۀ روم

م بشر 
ّ
برهه جست؟ تنها امیر مؤمنین‌؟ع؟ اتس که تحت نظارت مستقیم برترین معل

گردید.1 امامان معصوم؟عهم؟ نیز یک به  که »نفس« پیامبر؟ص؟  تعلیم دید، تا بدان‌جا 
یک تعالیم قرآن و دین را به مردم رساندند و بعد از ایشان، بزرگان و عالمانی در پرتو 
کتاب خدا و بیان آن برای مردمان بستند و هر  کمر همّت به هفم  آموزه های ثقلین، 
 کدام در حدّ بضاعت خویش _ طبق آن‌چه از رسچشمۀ علم اهل بیت؟عهم؟ آموخته 

بودند _ قرآن را تفسیر کردند. 

 استاد بزرگوار، حضرت آی‌تالله علامه شیخ محمد رضا جعفری؟ره؟، از جمله 
کــه بــه ایــن مهــم توجــه داشــته و در طــول حیــات علمــی بابرکــت  عالمانــی هســتند 
 خویش، تفسیر برخی سوره ها را در قابل درس ارائه نموده‌اند، که به تدریج مکتوب 

شده و ارائه خواهد شد. از آن جمله، سورۀ »روم« اتس. 

ایــن ســوره در مکّــه نــازل شــده و دارای شــصت آیــه اســت. پیش‌گویــی در مــورد 
ــزول؛  از  ــه مشــرکان عصــر ن ــر ایرانیــان در جنــگ، ضمــن تذکــری ب پیــروزی رومیــان ب
کــه در ابتــدای ایــن ســوره آمــده اســت. ایــن ســوره  جملــۀ وجــوه اعجــاز قــرآن اســت 

حــاوی نــکات نغــزی در بیــان نشــانه‌های عظمــت خداونــد در آفرینــش و از جملــه 
کــه در  وجــود انســان اســت. بعــد از برشــمردن ایــن آیــات بصــری، بــه توحیــد طفــری 

مْ 
ُ
ساءَک ا وَ �نِ ساءَ�ن مْ وَ �نِ

ُ
اءَک �ن ْ �ب

َ
ا وَ ا اءَ�ن �ن ْ �ب

َ
دْعُ ا وْا �نَ

َ
عال لْ �تَ �قُ مِ �فَ

ْ
عِل

ْ
اءَکَ مِ�نَ ال عْدِ ما �ج َ هِ مِ�نْ �ب �ی کَ �ف َّ مَ�نْ حَا�ج 1. »�فَ

«؛ هـرگاه بعـد از علـم و دانشـی  �ن �ی �ب کاذ�ِ
ْ
ی ال

َ
هِ عَل

َ
�تَ اللّ عْ�نَ

َ
عَلْ ل ْ ج� �نَ هِلْ �فَ �تَ �بْ

مَّ �نَ
ُ مْ �ث

ُ
سَک �فُ �نْ

َ
ا وَ ا سَ�ن �فُ �نْ

َ
وَ ا

کـه )دربـاره مسـیح( بـه تـو رسـیده، )بـاز( کسـانی با تو به محاجّه و سـتیز برخیزنـد، به آن‌ها 
یـش  بگـو: »بیاییـد مـا فرزنـدان خـود را دعـوت کنیـم، شـما هـم فرزنـدان خـود را مـا زنـان خو
کنیـم، شـما هـم از  را دعـوت نماییـم، شـما هـم زنـان خـود را مـا از نفـوس خـود دعـوت 
یـان قـرار دهیـم. )آل‌عمـران/  نفـوس خـود آن‌گاه مباهلـه کنیـم و لعنـت خـدا را بـر دروغگو
ر هسـتند کـه مقصـود از »انفسـنا« در این آیۀ  61(. بسـیاری از مفسـران مسـلمان بـر ایـن بـاو
شـریفه، امیرمؤمنـان علـی بـن ابی‌طالـب؟ع؟ اسـت. روایـات فراوانـی نیز در منابع شـیعه و 

اهـل سـنّت بـر ایـن مطلـب صحـه م‌یگـذارد. )تفسـیر فـرات، ص 86( 



11

پیش‌گفتار

گذارده شــده اشــاره میرف‌ماید. در مجموع مطابل ســوره، بیشــتر  نهان بشــر به ودیعه 
کــه یادگیری آن‌ها بــرای هر مســلمانی اهمیت رفاوان  حــول مباحــث اعتقــادی اســت 
کــه بــرای مصــون ماندن جامعه اســامی از بســیاری  دارد. در اهمیــت آن همیــن بــس 

 آفات، ایمان راسخ و اعتقادی سالم لازم اتس. 

چند نکته در شیوۀ تفسیری استاد 
1- ایشان در توضیح و تفسیر آیات، از تلفیق چند روش برهه می‌گیرند. 

2- در بیشــتر مــوارد، دیگــر آیــات مرتبــط بــا موضــوع را در شــرح و بیــان آیــۀ مــورد 
نظــر می‌آورنــد. 

3- روایات را مبین حقایق قرآنی دانسته و به آن‌ها رجوع می‌کنند. 
گفتــار ایشــان بــر  4- در برخــی مــوارد روش اجتهــادی را برمی‌گزیننــد؛ امــا شــالودۀ 

رجــوع بــه کلام ائمــه طاهریــن؟سهم؟ اســتوار اســت. 
5- به رفاخور نیاز، نظر بعض مفسران را بیان نموده، تأیید یا ردّ می‌کنند. 

کلام را توضیح می‌دهند.  گاه حوادث تاریخی مرتبط با   -6
 7- با توجه به اشراف ایشان به مباحث کلامی، به جریانات انحرافی عصر حاضر 
کـه در تضـاد بـا مفاهیـم عالـی قـرآن و آموزه‌هـای اصیـل تشـیع و االسم اسـت، اشـاره 

 می‌نماینـد. شـاهد قرآنـی از آیـۀ مـورد بحـث را توضیـح داده و از عقایـد حقـۀ شـیعه 

دفاع می‌کنند. 

شیوۀ تنظیم مکتوب مباحث
کـه  کتـاب، نوارهـای صوتـی در تفسـیر سـورۀ »روم« اسـت  کار در ایـن  1- اسـاس 

در مؤسسـۀ رفهنـگ جعفـری و مؤسسـۀ رفهنگـی نبـأ موجـود اسـت. البتـه در ایـن 

مجموعـه یـک یـا چنـد نـوار صوتـی به دسـت نیامـد که امید اسـت این خلأ در آینده 

جبـران شـود. 



12

تفسیر سورۀ روم

 2- محقق با رعایت امانت، کوشش نموده تا به عین مطابل استاد وفادار بماند.

کار اتس.  که لازمۀ این  کتبی   مگر تبدیل لحن شفاهی به 

3- در پاورقی‌ها، منابع بحث استخراج شده اتس. 

کـه بـرای هفـم بهتر مخاطب، توضیح بیشـتری حول موضوع داده  4-  در مـواری 

کلمـۀ »محقـق« در انتهـای مطلـب،  کـه بـا ذکـر  شـده، از سـوی ایـن بنـده می‌باشـد 

مشـخص اتس. 

5- علامـه جعفـری، غالبـاً ترجمـۀ فارسـی بـرای آیات بیـان نمیرف‌مایـد. اما برای 

 یک‌دسـت شـدن کتـاب و نیـز برهه‌گیـری سـطح گسـترده‌تری از خواننـدگان محتـرم،

 ترجمه‌هـای دیگـر بـر آن افزودیـم. بدیـن ترتیـب، ترجمه‌هـای موجـود در متـن درس 

از مرحـوم اسـتاد می‌باشـد و بـرای ترجمه‌هـای موجـود در پاورقـی، از ترجمـۀ آیـ‌تالله 

مـکارم شـیرازی اسـتفاده شـده اسـت. 

6- در تنظیم این مجموعه، اساس بر رعایت امانت و حفظ مطابل، مطابق با 

گر نقص  گفتـار علامـه جعفـری اسـت. بـا کمال دقتـی که در این زمینه بـه کار رفته، ا

 و نارسایی و خللی در بیان مطابل باشد، به این بنده برمی‌گردد و باید محسّنات 

را، مربوط به بیان و دقت نظر علمی اسـتاد دانسـت. 

که این خدمت، مورد رضایت و تأیید نخستین  معلم و مفسر آیات  امید اتس 

روزگار،  ایـن  قـرآن در  تالـی  و  الأنبیـاء محمـد مصطفـی؟ص؟  وحـی، حضـرت خاتـم 

گیـرد.  قـرار  الأوصیـاء؟عج؟  خاتـم  حضـرت 

لازم می‌دانــم از اســتاد ارجمنــد، جنــاب آقــای دکتــر طالعــی و دســ‌تاندرکاران 

کــه بــا عنایــت و توجــه خــود، مــا را در   مؤسســۀ رفهنگــی نبــأ و  بنیــاد رفهنــگ جعفــری 

کمال قدردانی را داشته باشم.  انجام این پژوهش یاری رساندند، 

آمنه صادقی سکیارودی �



13

 بخش اول، آیات 7-1: 
تهدید مشرکان و وعده به صالحان

محتوای سوره
این ســـوره از ســـور مکی اســـت. آیـــات کریمـــه در ابتـــدا مطلبی تاریخـــی را بیان 

می‌کننـــد و در ادامه خبری از آینده می‌دهد، با بیـــان خصوصیاتی که در آن اخباری 

یـــخ ولادت خاتم انبیاء؟صل؟ 570  از آینـــده برای مؤمنان به دعوت اهلی هســـت. تار

یـــا 571 میـــادی بـــوده و بعثـــت ایشـــان در ســـال 610 میـــادی روی داده اســـت. در 

ســـال‌های 614 تـــا 616 جنگی میان ایـــران و روم درگتفر.1 ایران بـــه روم حمله‌ کرد و 

یــخ، جنگ‌هایــی برقــرار  1. ســال‌های بســیاری میــان ایــران و روم دو قــدرت مطــرح در طــول تار
یخ‌نــگاران بــه جنگ‌هــای هفت‌صــد ســاله شــهرت دارد. در زمــان  کــه در میــان تار بــوده 
يكيــوس بــر امپراتــوري روم  يــز پادشــاه ساســاني بــر امپراتــوري ايــران، مور ســلطنت خســرو پرو
ــس  ــز پ ی ــرو‌ پرو ــود. خس ــرار ب ــتانه‏اي برق ــط دوس ــوري، رواب ــن دو امپرات ــرد و بي ــت مي‏ك حكوم
کردنــد  کــه یــاری‌اش  از غلبــه بــر بهــرام چوبیــن و دســتی‌ابی مجــدد بــه قــدرت، کســانی را 
یــس، امپراتــور  کــه خســرو بــه مور یکفــر مــرگ چشــاند. مناطقــی  پــاداش داد و دشــمنانش را 
ــا شــورش بهــرام چوبیــن وعــده داده  یــس از وی در مقابلــه ب کــه مور روم، در قبــال حمایتــی 
کــه در پاییــز ســال 591 میــادی میــان‌ آ‌ن‌هــا بســته شــد بــه بیزانــس واگــذار  بــود، بــا قــراردادی 
کــه در بیزانــس م‌یگذشــت،  یدادهایــی  گردیــد و میــان دو امپراتــور صلــح برقــرار شــد. رو
مســائل داخلــی امپراتــوری ساســانی را نیــز تحت‌الشــعاع قــرار مــ‌یداد. در ســال 602 ملایدی 
ســپاه بیزانــس در ســرزمین‌های بالــکان ســر بــه شــورش برداشــت و بــه رهبری یکی از افســران 
کــه پشــتیبانی در میــان مــردم نیافــت راه  یــس  ــد. مور گردی ــام فــوکاس راهــی پایتخــت  ــه ن ب



14

تفسیر سورۀ روم

نـــه تنها روم و بیـــت المقدس را در اختیـــار گتفر، بلکه از آن‌جا بـــه مصر حمله برد. 

اوج ایـــن جنـــگ در ســـال 616 رخ داد کـــه حـــدود پنج ســـال و انـــدی از بعثت خاتم 

گذشـــته بود.  انبیاء؟صل؟ 

کردنـد و در سـال  سـال‌ها بعـد و از حـدود سـال 623م، رومیـان بـه ایـران حملـه 

بـه  کامـل خـورد. روم توانسـت در سـال 628م، تیسـفون را  ایـران شکسـت  624م، 

کـه  یـخ میالدی وجـود نداشـت  اشـغال خـود درآورد. در آن زمـان تاریخـی بـه جـز تار

گویـای تسلسـل سـال باشـد. مبـدأ هجـرت نیز بعـد از جنگ ایران و روم واقع شـد. به 

گفتیـم.  یـخ میالدی  همیـن خاطـر تاریخ‌هـا را بـر اسـاس تار

که بدانیم نظر قرآن نسبت  نکته این‌که در مورد قرآن مجید، اساس بر این اتس 

ــه قتــل  ــن از پســرانش ب ــا پنــج ت ــد و همــراه ب کردن گرفــت، امــا وی را دســتگیر  ــرار در پیــش  ف
كــه از ايــن پيشــامد ناراضــي  يز  پرو ــور روم خوانــد و خســرو رســاندند. فــوکاس، خــود را امپرات
بــود، بــه بهانــه خون‌خواهــي امپراتــور مقتــول و در حقيقــتْ بــراي تصــرف ســرزمين‏هاي 
كــرد. ســپاهيان خســرو  بيشــتر، در پنجــم ژانويــه ســال 603م، جنــگ عليــه روم را آغــاز 
يــز در ايــن جنــگ ضمــن تصــرف مناطقــي از قبيــل اُدِســا و ارمنســتانْ بــه محاصــره شــهر  پرو
قُســطَنْطَنيّه پايتخــت روم شــرقي يــا بيزانــس پرداختنــد. جنــگ میــان دو كشــور ادامه يافت. 
ــان آن، مناطــق متعــددي  كــه در جري از ســال 627م حمــات تعرّضــي روميــان آغــاز شــد 
كــه از هرگونــه وســيله و امــكان  يــز  را بــه تصــرف خــود درآوردنــد. در ايــن ميــان، خســرو پرو
بــراي ادامــه جنــگ و مقابلــه بــا نيروهــاي بيزانــس درمانــده بــود، جنــگ را ادامــه داد. ايــن امــر 
يز را  پرو ــرو ــورش زده و خس ــه ش ــت ب ــته، دس ــان خس ــردم و جنگجوي ــوده م ــا ت ــد ت ــث ش باع
ــس از  ــران و روم پ ــز، جنگ‏هــاي اي ي ــا خلــع خســرو پرو كننــد. ب ــع و محبــوس  از قــدرت خل
بيســت و چهــار ســال در ســيزدهم ســپتامبر ســال 627م پايــان يافــت و دوران اقتــدار آخريــن 
امپراتــوري بــزرگ ايــران باســتان يعنــي سلســله ساســانيان رو بــه افــول نهــاد. )رک: روزگاران 
ینک‌ــوب، ص 183؛ ایــران در زمــان  یــخ ایــران از آغــاز تــا ســقوط ســلطنت پهلــوی(، زر )تار
یــخ ایــران  ساســانیان، کریستین‌ســن، ص 438؛ ایــران و تمــدن ایرانــی، هــوار، ص 136؛ تار

)پژوهــش دانشــگاه کمبریــج(، یارشــاطر، ج 3، ص 264 ـ 262( 



15

بخش اول، آیات ببب مشرکان بخش اول، آیات 1-7: تهدید

اطِلُ  �ب
ْ
هِ ال �ی �ت

أْ
�  بـه امـور چیسـت و قـرآن چـه میرف‌ماید. زیرا خداوند متعـال رفمـوده: »لا �یَ

هِ«.1 قـرآن، کتـاب اهلـی اسـت و خاتـم انبیـاء؟صل؟ به همان  �فِ
ْ
ل هِ وَ لا مِ�نْ �خَ دَ�یْ �نِ �یَ ْ �ی َ مِ�نْ �ب

کـه بـر قلـب مبارکش وحی شـد. امـا داسـتان‌گویی از هر  صـورت بـه مـا ابالغ رفمـوده، 

جـا و هـر جهـت »یأتیه البَاطِل« اسـت. 

 اما نسـبت به سـنت پیامبر؟صل؟ باید بگوییم، صحیح اسـت که سـنت ایشان 

و سـنت ائمـۀ معصومیـن )صلـوات الله علیهـم أجمعیـن( نـزد مـا ماننـد قرآن اسـت و 

کـه نقـل سـنت، ماننـد قـرآن نیسـت. پیـش  اطِلُ«. امـا مشـکل ایـن اسـت  �ب
ْ
هِ ال �ی �ت

أْ
� »لا�یَ

کـه  کـه غیـر سـنت بـه نـام سـنت نقـل شـده اسـت، بـه خصـوص در محیطـی  آمـده 

کم بر آن‌جا نبود. لـذا باید در ذهن  االسم اهـل بیـت )السم الله علیهـم أجمعیـن( حا

کـه انسـان بایـد شـک  کـه نسـبت بـه سـنت، اصـل اولـی چنیـن اسـت  داشـته باشـید 

کـه خالف ظواهـر  کـه آیـا سـنت هسـت یـا نیسـت؟ بـه خصـوص در مـواردی  کنـد 

کنیـم خـود  کتـاب باشـد2. نکتـه دیگـر در مـورد ایـن آیـات شـریفه اینکـه بایـد توجـه 

آیـات منهـای داسـتان تاریخـی، چـه میرف‌ماینـد.

1. »هيچ‌گونه باطلى، نه از پيش رو، نه از پشت سر، به سراغ قرآن نمى‏آيد«؛ فصلت/ 42.
کلــی ســنت و حدیــث، ماننــد قــرآن تحریــف ناشــدنی و جعــل ناشــدنی نبــوده و  2. بــه طــور 
امــکان نســیان و اشــتباه و غــرض‌ورزی در آن وجــود دارد. از پیامبــر؟ص؟ بــه طــور متواتــر نقــل 
شــده کــه فرمودنــد: »آن‌چــه از جانــب مــن بــه شــما رســید و موافــق قــرآن بــود، آن را مــن گفته‌ام 
و آن‌چــه بــه شــما رســید و مخالــف قــرآن بــود، مــن آن را نگفتــه‌ام«. )الکافــی، ج 1، بــاب 
»اخــذ بــه ســنت و شــواهد کتــاب«، ص 69( امــام صــادق؟ع؟ فرمــوده اســت: »... در زمــان 
کــه بــه ســخنرانی برخاســت و فرمــود:  خــود پیامبــر، بــر آن حضــرت دروغ بســتند، بــه حــدّی 
‌ای مــردم، دروغ‌پــردازان بــر مــن فــراوان شــده‌اند، هرکــه عمــداً بــر مــن دروغ ببنــدد، جایگاهــش 
آتــش اســت.« امــام؟ع؟ فرمودنــد: پــس از رحلــت آن حضرت نیز بر وی دروغ بســتند. ســپس 
امــام؟ع؟ شــروع بــه تفصیــل ســخن در انــواع دروغ‌پــردازان و اینک‌ــه بــا چــه انگیزه‌ای ایــن کار را 
مک‌یننــد، کــرده و راه عــاج و تشــخیص روایــات ســالم از ناســالم را عرضــه بــر کتــاب خــدا و 



16

تفسیر سورۀ روم

آیات مبارکه
مِ حِ�ي حْم�نِ الرَّ هِ الرَّ

َ
سْمِ اللّ �بِ

 3 و�نَ  لِ�بُ غ�ْ سَ�يَ هِمْ  �بِ
َ
ل غ�َ عْدِ  َ �ب مِ�نْ  هُمْ  وَ  رْ�ضِ 

�أَ
ْ
ال دْ�نَى 

أَ
� �فِي�   2 ومُ  الرُّ  ِ �ت لِ�بَ غ�ُ  1 الم 

صْرِ  �نَ �بِ و�نَ 4  مِ�نُ مُؤ�ْ
ْ
ال رَحُ  �فْ َ �ي ذ�ٍ  وْمَ�ئِ َ �ي وَ  عْدُ  َ �ب مِ�نْ  وَ  لُ  �بْ

�قَ مِ�نْ  مْرُ 
�أَ

ْ
ال هِ 

َ
لِلّ �نَ  �ي سِ�نِ عِ  ض�ْ �بِ �فِي� 

هُ وَعْدَهُ وَ لكِ�نَّ 
َ
لِ�فُ اللّ �خْ ُ هِ لا �ي

َ
مُ 5 وَعْدَ اللّ حِ�ي ز�يُ الرَّ � ِ عَز�

ْ
اءُ وَ هُوَ ال َ�ش صُرُ مَ�نْ �ي �نْ َ هِ �ي

َ
اللّ

رَة�ِ هُمْ  �خِ
�آ

ْ
ا وَ هُمْ عَ�نِ ال �ي

�نْ
ُ

اة�ِ الدّ حَ�ي
ْ
 مِ�نَ ال

ً
اهِرا مُو�نَ �ظ

َ
عْل َ مُو�نَ 6 �ي

َ
عْل َ اسِ لا�ي

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
�

7 و�نَ 
ُ
ل ا�فِ غ�

ترجمۀ آیات 
به نام خداوند بخشنده بخشايشگر

 1- الم. 2- روميان مغلوب شــدند. 3- )و اين شكســت( در ســرزمين نزديكى 

كــرد. 4- در چنــد  رخ داد، امــا آن‌هــا بعــد از مغلوبيــت بــه زودى غلبــه خواهنــد 

كارهــا از آن خــدا اســت، چــه قبــل و چــه بعــد )از ايــن شكســت و  ســال، همــه 

ى  ــار ــه ســبب ي ى(. و در آن روز مؤمنــان خوشــحال خواهنــد شــد. 5- ب پيــروز

كــس را بخواهــد نصــرت مى‏دهــد و او عزيــز و حكيــم  پــروردگار، خداونــد هــر 

اســت. 6- ايــن چيــزى اســت كــه خــدا وعــده كــرده، و وعــده الهــى هرگــز تخلــف 

نمى‏پذيــرد، ولــى اكثــر مــردم نمى‏داننــد.7- آن‌هــا تنهــا ظاهــرى از زندگــى دنيــا را 

ــد. كار( بيخبرن ــان  مى‏داننــد، و از آخــرت )و پاي

ســنّت محکمــه دیــن دانســته اســت. )الکافــی، ج 1، بــاب »اختــاف حدیــث و علاجــه«، 
کــه در ایــن زمینــه وارد شــده، کیــی از راه‌هــای  ص 62( لــذا بــا توجــه بــه احادیــث بســیاری 
ــه قــرآن اســت. بــه عبــارت دیگــر  ــا حدیــث، عرضــۀ آن ب شــناخت صحیــح بــودن ســنّت ی

نبایــد مخالفتــی بــا محتــوای قــرآن داشــته باشــد؛ محقــق. 



17

بخش اول، آیات ببب مشرکان بخش اول، آیات 1-7: تهدید

معنای لغات
»أدنَـی«، بـه معنـای نزدیک‌تریـن و در مقابـل اقصـی اسـت.1 »بِضـع«، اعـداد یک 

رقمـی سـه تـا ده مراد اسـت، زوج باشـد یـا رفد.2 

إخبار از آیندۀ نبرد دو قدرت بزرگ آن روزگار
»الـم«، بـه تنهایـی یـک آیـه بـوده و از رمـوز اهلـی اسـت کـه جز قلب مقـدس خاتم 

انبیـاء؟صل؟ و بـزرگان دیگـر در سـطح ایشـان، شـخص دیگـری واقعیـت ایـن رمـز را 

کشـف نشـده اسـت. بـه همیـن  کـز علمـی بـرای مـا بازگـو نشـده و  نمی‌دانـد.3 از مرا

گونه‌ای  خاطـر واقعیـت حـروف مقطعـۀ قـرآن مجیـد بر مـا مجهول اسـت. هر کس بـه 

ارائـه  کـس در این‌بـاره نظـری  کـه هـر  نیـز می‌پذیرنـد  امـا خـود ایشـان  گفتـه،  سـخن 

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 318. 
2. العین، ج 1، ص 286. 

کلــی در مــورد حــروف حــروف مقطعــه وجــود داشــته اســت.  کنــون دو نظــر  3. از صــدر اســام تا
یــک نظریــه ایــن حــروف را فاقــد معنــا، بلکــه رمــزی میــان خــدا و رســول؟ص؟ معرفــی مک‌ینــد. 
کــه ایــن حــروف  معمــولا آن‌هــا را از متشــابهات قــرآن م‌یداننــد. نظــر دیگــر بــر ایــن اســت 
کلــی  کرده‌انــد. بنابرایــن م‌یتــوان بــه طــور  معنــا دار بــوده و آراء مختلفــی را در مــورد آن ارائــه 
نظریــات مطــرح شــده را دســته‌بندی نمــود: 1_ ایــن حــروف، از متشــابهات قــرآن اســت و 
ــت.  ــته اس ــل بس کام ــور  ــه ط ــردم ب ــرای م ــه آن ب ــم ب ــت و راه عل ــل نیس ــم و ح ــل فه ــز قاب  هرگ
کــه تنهــا اولیــای مقــرب الهــی بــه آن راه دارنــد.   2_ رمــوزی میــان خــدا و رســول اوســت 
نیســتند.  بردارنــدۀ چیــزی  و در کــه دارنــد  آوایــی  بــا همــان   3_ صــرف حروفــی هســتند 
کــه توجــه مشــرکان جلــب  4_ حــروف مقطعــه در ابتــدای برخــی ســور، بــه جهــت ایــن بــوده 
گــوش نکننــد. 5_ ایــن  کــه بــه ســخنان حضــرت  یــرا بنــا داشــتند  کننــد، ز شــود و ســکوت 
ــی آن  ــر فزون ــه ب ــروف مقطع ــتند. 7_ ح ــوگند هس ــماء الله دارد. 6_ س ــه اس ــاره ب ــروف، اش ح
لــت دارد و غیــره؛ محقــق. )رک: الإتقــان فــی علــوم القــرآن، ســیوطی، ج  حــروف در ســوره دلا

ــه بعــد؛ مجمــع البیــان، ج 1، ص 112( 3، ص 30 ب



18

تفسیر سورۀ روم

نمـوده بـه صـورت احتمـال اسـت، نـه اسـتدلال و یقیـن. چـه رسـد بـه این‌کـه دیگران 

بپذیرنـد یـا نپذیرنـد. برخـی مستشـرقین و پیـروان آنهـا ماننـد »طـه حسـین« حـروف 

کـه نشـان مـی دهـد ایـن سـوره را بایـد  مقطعـه را بـه منزلـۀ نـت موسـیقی مـی داننـد 

کـه در ابتـدای آن‌هـا حـروف مقطعه  کـه سـوره‌هایی  چگونـه خوانـد. دانسـتنی اسـت 

نیامـده، آزاد اسـت و نـت نـدارد. 

مـا می‌گوییـم: معنـای »الـم« را نمی‌دانیـم و ایـن، اعتـراف جهـل در مـورد علـم 

کـه انسـان راه دانسـتن بـه آن را نـدارد،  کمـال اسـت. در چیـزی  نیسـت؛ بلکـه عیـن 

کمـال محسـوب می‌شـود، وگرنـه اقـرار بـه جهـل بـود.  عیـن 

ی« 
د�نَ

أ
«؛ در نزدیک‌تریـن زمیـن.1 »� رْ�ض

�أَ
ْ
ى ال

دْ�نَ
أَ
ِی �

وم«؛ روم مغلـوب شـد. »�ف ِ الرُّ �ت لِ�بَ »غ�ُ

صَاها«. هـر کـس جا و مکانی  �ق
أ
ر�ضِ وَ � ی ال�أ

د�نَ
أ
گوینـد: »�فی � در مقابـل اقصـی اسـت، مـی 

کـه متعلـق بـه اوسـت و زمین‌هایـی نسـبت بـه آن نقطـه، دور و نزدیـک خواهـد  دارد 

بـود، یـا نزدیک‌تریـن و دورتریـن اسـت. باید مراد آیـه، نزدیک‌ترین زمین به روم باشـد. 

بـه عبـارت دیگـر در میـان  یـا  بـه خویـش،  نزدیک‌تریـن زمیـن وابسـتۀ  یعنـی روم در 

زمین‌هـای خـود مغلـوب شـدند. 

«؛ روم، بعد از اینکه مغلوب شدند، غابل خواهند  و�نَ لِ�بُ غ�ْ هِمْ سَ�یَ �بِ
َ
ل عْدِ غ�َ َ  »وَ هُمْ مِ�نْ �ب

شـد. گاهی مصدر اضافه به فاعل می‌شـود، که به معنای غلبه کردن اسـت. گاهی 

ب، اضافه 
َ
نیـز اضافـه بـه مفعول می‌شـود که به معنای مغلوب شـدن اسـت. ایـن غَل

ـــامِ اِلـــى أرضِ فَـــارس؛ در نزدیک‌تریـــن مـــکان از ســـرزمین  َ
1. فِـــي أدنَـــي الأرض مِـــن أرضِ الشّ

نزدیک‌تریـــن  در  رومیـــان  دیگـــر  عبـــارت  بـــه  اســـت.  مـــراد  فـــارس  ســـرزمین  بـــه  شـــام 
سرحدّاتشـــان بـــه ســـرزمین فـــارس شکســـت خوردنـــد. )التبیـــان، ج 8، ص 228 و 229( 
هرچنـــد تعبیـــر دیگـــری نیـــز بـــرای ایـــن عبـــارت قـــرآن ارائـــه شـــده ماننـــد اینک‌ـــه نزدیک‌تریـــن 
مـــکان بـــه مـــردم جزیـــرة العـــرب مـــراد باشـــد. امـــا همـــان معنـــای اول صحیح‌تـــر بـــه نظـــر 

م‌یرســـد؛ محقـــق. 



19

بخش اول، آیات ببب مشرکان بخش اول، آیات 1-7: تهدید

بـه مفعـول اسـت یعنـی پـس از مغلوبیت، به زودی غابل خواهند شـد. حرف سـین 
کـه در ادامـه آمـده بیان‌گر زمان اسـت،  » �ن �ی ع سِ�ن ض� ِی �ب

 در این‌جـا وعـدۀ کلـی اسـت. »�ف
که به ده نمی‌رسد.1   در چند عدد سالی 

گفـ:ت سـه، پنـج  مـراد، عددهـای یـک رقمـی اسـت. بـه تعبیـر امـروزه می‌تـوان 
گـر  کـه ا م ایـن اسـت 

ّ
کـه می‌توانـد زوج یـا فـرد باشـد. امـا قـدر مسـل و امثـال آن اسـت 

بخواهد نوشـته شـود، عدد یک رقمی اسـت. واژۀ معادل آن در فارسـی، »اند« اسـت 
گوینـد. البتـه »انـد« را بعـد از عـدد معیـن بیـان می‎کننـد، امـا  کـه عـدد یـک رقمـی را 
تعبیـر قـرآن در این‌جـا را بایـد چنـد سـال ترجمـه نمـود؛ نه چندین سـال. پـس از چند 

سـال، چنیـن خواهـد شـد. 

عْد«؛ میرف‌ماید این نیز برای خدا و در اختیار خداتس.  لُ وَ مِ�نْ �بَ �بْ
مْرُ مِ�نْ �قَ

�أَ
ْ
هِ ال

َ
 »للِّ

ة؛ جنگ باشـد  وبِیَّ
ُ
ة وَ المَغل ـلم وَ الغَالِبیَّ وضع جهان و انسـان، یعنی أمرُ حَرب وَ السِّ

یـا نباشـد، کـدام طـرف جنـگ پیـروز و کـدام شکسـت خـورده باشـد، ایـن در اختیـار 
کـم، قـدرت اهلـی اسـت، چـه از پیـش و چه از پـس. مقصود از  خداسـت. قـدرت حا
کـه قبـل از مغلـوب شـدن روم، اختیـار جنـگ بـا خـدا  عْد« ایـن اسـت  لُ وَ مِ�نْ �بَ �بْ

»مِ�نْ �قَ
کـه چنیـن شـد. پـس از غلبـه نیز این چنین اسـت.  بـوده و بـه ارادۀ خداونـد بـود 

کان إذ  «، »یَــومَ، إذ« بــه معنــای روزِ آن چنانــی یــا آن‌گونــه اســت. یــومَ إذ،  ٍ ذ� وْمَ�ئِ َ »وَ �ی
کار مــی‌رود. یعنــی آ‌گاه  می‌گوینــد و »إذ« از ادوات شــرط اســت و بــرای بیــان زمــان بــه 

ــه را حــذف می‌کننــد  ــا چنیــن خواهــد شــد. ســپس آن دنبال ــود ی کــه چنیــن ب ــاش  ب

أخبَـرَ؛ عبـارت  كَمـا  فَـكَان  عَشـر،  إلـى  سِـنِين  ثَلاثَ  بَيـنَ  مَـا  فِـي  سِـنِينَ« أي  بِضْـعِ  »فِـي   .1
یـخ نیـز این‌گونـه بـوده اسـت.  »فِـي بِضْـعِ سِـنِينَ« یعنـی بیـن سـه تـا ده سـال، در اخبـار تار
العَشـر؛  إلـى  الثَلاثَـةِ  بَيـنَ  مـا  العَـددِ  مِـن  القِطعَـةُ  البِضـعُ  و  )التبیـان، ج 8، ص 228(. 
همچنیـن بضـع، بـه مقطعـی از اعـداد و بیـن سـه تـا ده اسـت؛ )مجمع البیـان، ج 8، ص 

محقـق.   )460



20

تفسیر سورۀ روم

ــا  ــان. ب ــذٍ« می‌شــود، یعنــی آن روزِ آن‌چن ــذا »یومئ ــد، ل ــرای »إذ« می‌گذارن ــی ب و تنوین

ایــن بیــان، ترجمــۀ آیــه چنیــن خواهــد شــد: در آن روز آن‌چنــان، مؤمنــان خشــنود 

خواهنــد شــد. 

»یَفــرَح« نســبت بــه آینــده اســت. چــرا خوشــنود می‌شــوند؟ »بِنَصْــرِ الِلَّه، يَنْصُــرُ 

گــر بگوییــم بــاء در »بِنَصْــرِ« بــه »یَفــرَحُ« بــاز می‌گــردد و متعلــق بــه » یَفــرَحُ«  مَــنْ يَشــاء«. ا

کمــی  گــر بــه دورتــر برگردانیــم،  اســت، قری‌بتریــن مرجــع بــرای آن خواهــد بــود.1 امــا ا

محتــاج بــه قرینــه اســت. در این‌صــورت ترجمــۀ آن چنیــن خواهــد شــد: و در آن روز 

کــه می‌خواهــد،  کــه پیــروز می‌کنــد آن را  خوشــنود می‌شــوند مؤمنــان بــه پیــروزی خــدا 

م«.  حِ�ی ز�ُ الرَّ �ی ِ عَز�
ْ
»وَ هُوَ ال

تکذیب یک داستان 
«. در مـورد ایـن بخـش از  مُو�ن

َ
عْل َ اسِ لا�ی

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
هُ وَعْدَهُ وَ لكِ�نَّ �

َ
لِ�فُ اللّ خ�ْ ُ هِ لا�ی

َ
»وَعْدَ اللّ

آیـات، بـرای یکـی از خلفـا  داسـتانی گفتـه شـده و منقبت سـازی بـرای او نموده‌اند. 
گـر با  کـه بـه فـرض ا کـه در میـان مسـلمانان آن روز، کسـی باشـد  امـا او در حـدی نبـود 
دیگـری شـرط‌بندی نمـود، خداونـد نتیجـۀ پیـروزی را بـه او بگویـد تـا در شـرط‌بندی 

کـه در برخـی مسـابقات شـرط‌بندی چنیـن اسـت.2  شکسـت نخـورد؛ آن‌چنـان 

 در این‌بـاره بایـد گفـت ایـن اتفاقـات در سـال 623 یا 624 م مرطح اسـت. در آن 
 سال‌ها مسلمانان از مکه به مدینه هجرت کردند و تقابل میان مسلمانان  و مشرکان 
کـه از اطـراف نیـز مـورد سـوء قصـد قـرار می‌گفرتنـد و  قطـع شـد. جامعـه‌ای نوپـا بودنـد 
گر حادثه‌ای اتفاق افتد،  که ا مشـکلات خود را داشـتند. دیگر با هم چنین نیسـتند 

گـر این‌هـا  گردنـد یـا ا آن‌هـا خوشـحال شـوند و اینـان از خوشـحالی آن‌هـا اندوهگیـن 

1. شیخ طوسی نیز این نظر را برگزیده‌اند؛ محقق. )التبیان، ج 8، ص 230( 
2. بنگرید به تفسیر طبری )جامع البیان فی تفسیر القرآن، ج 21، ص 12(. محقق.   



21

بخش اول، آیات ببب مشرکان بخش اول، آیات 1-7: تهدید

خوشـحال شـوند، آن‌هـا بـا ایشـان مواجهـه کنند. ایـن واقعیت تاریخی بـود که رابطه 

قطـع شـد. در سـال دوم هجـرت یعنـی همـان ایـام، جنـگ بدر واقع شـد. 

مخاطبان حقیقی این وعدۀ پیروزی 

کـه خداونـد وعـده‌ بـه »یَفـرَحُ المُؤمنـون«  امـا جـای سـخن و مدّعـا این‌جاسـت 

 داده و اسـاس رفح نیز پیروزی خداسـت. حال مقصود از پیروزی خدا، پیروزی روم

 بر فُرس اتس یا پیروزی مؤمنان  بر مشرکان؟

کــه خداونــد قصــد دارد مشــرکان  قرائــن در داخــل و خــارج چنیــن نشــان می‌دهــد 

که بر ســر روم آمد، به شــما نیز خواهد رســید و به لوازم  کند. بفرماید این بلا  را تهدید 

کــه قرائــن داخلــی چنیــن  کلام، وعــدۀ پیــروزی بــه مســلمانان  دهــد. بــه ایــن خاطــر 

رْض« در آیــۀ شــریفه، 
َ ْ
دْنَــى ال

َ
کاربــرد »أ رْض«. 

َ ْ
دْنَــى ال

َ
ومُ، فِــي أ می‌گویــد: » غُلِبَــتِ الــرُّ

که بنا  نشــان از قصد تهدید خداوند نســبت به مشــرکان اســت. دقت داشــته باشــید 

 نیست قرآن قصه بگوید و رپرتاژ1 جنگی نشان دهد. 

اشـاره بـه نزدیک‌تریـن زمیـن بـه سـرزمین خـود رفمـود و ایـن بر اسـاس هدفی اهلی 

کـه روم را آن‌قـدر نیرومنـد می‌دانسـتید،  اسـت. می‌خواهـد بـه مشـرکان بگویـد شـما 

کـه شکسـت  کـه دیدیـد در زمیـن خـود شکسـت خـورد. پـس ایـن را بپذیریـد  چنـان 

کـه ضوابـط مـادی،  ایـن مطلـب اسـت  بـر  بـه دسـت خداسـت. شـاهد  پیـروزی  و 

که یک  کنند  کلمه‌ای فرانســـوی اســـت. یعنی، مخاطبان رســـانه‌ای تصور   »reportage« .1
گـــزارش بی‌طـــرف بـــه آن‌هـــا ارائه م‌یشـــود، حـــال آنک‌ـــه آن‌چـــه م‌یبینند، م‌یشـــنوند و 
یـــت جنبه‌های ذهنی  گهی و تلاشـــی ســـازمان یافته برای تقو م‌یخواننـــد، در واقع یک آ
یی  یدئو یری، نوشتاری و و یک محصول یا خدمت در ذهن آن‌هاست. دارای انواع تصو
گهـــی در ایـــران، مجلـــه ارتباطات پرتاژ آ گهـــی با ماســـک گـــزارش: ر  اســـت؛ محقـــق. )آ

 و فرهنگ، ش 34( 



22

تفسیر سورۀ روم

که فقط ضوابط مادی رسنوشت و شکست گر بنا بود   رسنوشت را تعیین نمی‌کند. ا

 و پیـروزی را تعییـن کنـد، در ایـن صـورت بایـد شکسـت روم در دورتریـن نقطۀ زمین 

از خـودش اتفـاق می‌افتـاد، نـه آن‌کـه در مرکـز قدرت خویش شکسـت بخـورد؛ زیرا در 

دورترین نقطه به سـرزمین خویش، شـرایط مادی ضعیف‌تری را در اختیار دارد. اما 

در سـرزمین خویـش و در نزدیک‌تریـن نقطـه بـه مرکز قدرت شکسـت خوردن، مطابق 

کـه مسـلمانان را ضعیـف می‌دانیـد،  بـا ضوابـط مـادی نیسـت. شـما ای مشـرکان! 

بایـد از ایـن واقعـه عبـرت بگیریـد. ممکـن اسـت روزی در نزدیک‌تریـن نقطه نسـبت 

ید.  بـه خودتان شکسـت بخور

شـــاهد تاریخـــی بر مطلب این اســـت ‌کـــه در بدر شکســـت خوردند؛ بـــا این‌که 

کـــم بـــود و آن‌ها مجهـــز آمده بودنـــد. در جنـــگ احد،  فاصلـــۀ بـــدر بـــا مکّه، بســـیار 

مســـلمانان نزدیک به خانه‌های خویش، شکســـت خوردند. دانستن این مطابل، 

 ویژگی‌ و مفهوم آیه را معلوم می‌کند تا از داستانس‌ـــرایی دور شـــویم. این یک شاهد

 بر مطلب بود.

ای مشرکانی که خوشحال شده‌اید! باید ناراحت و هراسان از قدرت خدا باشید. 

کـه رومی‌هـا در زمیـن خودشـان شکسـت خوردنـد، پـس احتمـال   ملاحظـه نمودیـد 

بدهید که خدا شما را در زمین خودتان شکست دهد. ممکن اتس مشابه آن واقعه 

 نسـبت بـه شـما رخ دهـد پـس به یاد نقائص خـود بیفتید. این شکسـت قابل جبران 

گر در مقام جبران بر نیایید و مطابق ضوابطی که حضرت   و قابل پیشگیری اتس. ا

میرف‌مایـد ایمـان نیـاورده باشـید، در سـرزمین خـود شکسـت خواهیـد خـورد. جنبـۀ 

اخلاقـی را بیـان میرف‌مایـد. 

اء«، رابطـۀ مؤمـن بـا  َ�ش صُرُ مَ�نْ �ی �نْ َ هِ �ی
َ
صْرِ اللّ �نَ کـه میرف‌مایـد: »�بِ شـاهد دوم ایـن اسـت 

کـه بخواهـد و مؤمـن از ایـن  پیـروزی از جانـب خداسـت. خـدا پیـروز می‌کنـد آن را 



23

بخش اول، آیات ببب مشرکان بخش اول، آیات 1-7: تهدید

کـه رابطـۀ ایمـان بـه خـدا بـا پیـروزی را  پیـروزی خوشـحال می‌شـود. جـز ایـن نیسـت 

نشـان می‌دهـد. بـه همیـن خاطـر صفـتِ مؤمـن آمـده اسـت. 

«، یعنــی مؤمنــان بــالله؛ مؤمــن بــه خــدا در مقابــل  و�ن م�ن رَحُ المؤ� �ف َ بــه عبــارت دیگــر »�ی

گــردد. مؤمنــان بــه خــدا خوشــحال و  کافــر بــالله اســت. بایــد تعابیــر بــه خوبــی روشــن 

که بخواهد. این جمله در بدو شــنیدن،  خشــنود می‌شــوند از پیروز کردن خدا، آن را 

کافــران اســت و ایــن تعبیــر بــر جنــگ بــدر  کــردن مؤمنــان بــه خــدا بــر  کــی از پیــروز  حا

 صــادق اســت. یعنــی جنــگ مؤمــن بــا مشــرک که وقــوع خارجی هم داشــته اســت، نه 

بر جنگ ایران و روم.1 

ایـن تعبیـر نیـز ماننـد آیـات ابتدایـی سـورۀ مبارکـه حـج، از نخسـتین آیاتـی بـود 

رٌ«،2  د�ی
�قَ
َ
صْرِهِمْ ل هَ عَل‏ى �نَ

َ
�نَّ اللّ لِمُوا وَ �إِ �نهَُّمْ ظ�ُ

أَ
� و�نَ �بِ

ُ
ل ا�تَ �ق ُ �نَ �ی �ی ذ�

َّ
�نَ لِل ذ�ِ

أُ
کـه رفمـان جنـگ داد. »�

«،3 رفمـان اهلـی صـادر شـده اسـت نسـبت  لاة�َ امُوا الصَّ �ق
أَ
رْ�ضِ �

�أَ
ْ
ِی ال

اهُمْ �ف
�نَّ
َّ
�نْ مَك �نَ �إِ �ی �ذ

َّ
»ال

کـه جنگیـده شـود. ایشـان آغازگـر جنـگ نبودنـد، بلکـه رفمـان اهلـی صـادر  بـه آن‌هـا 

صْرِهِمْ  هَ عَل‏ى �نَ
َ
�نَّ اللّ شـد بـر جنگیـدن اینـان ‌که مظلوم واقع شـدند. خدا میرف‌مایـد: »وَ �إِ

کـه  کـدام دسـته اسـت؟ آن‌هـا  کـردن آن‌هـا تواناسـت. مـراد  رٌ«؛ خداونـد بـر یـاری  د�ی
�قَ
َ
ل

امُوا  �ق
أَ
گـر مـا زمیـن را در اختیـار این‌هـا قـرار دادیـم و بدیشـان در زمین قدرت دادیـم، »� ا

کلام  «؛ نماز را به پا می‌دارند. رابطۀ وعده اهلی با ایمان چنین اتس. نتیجۀ  لاة�َ
َ

الصّ

یـش همیـن مطلـب را از قـول ابو سـعید خدری اسـتفاده  1. ملافتـح الله کاشـانی در تفسـیر خو
کرده و  بیان مک‌یند که در همان ایام مسلمین و مشریکن عرب  رودرروی هم قرار گرفتند 
کـه روم بـر فـارس غالـب  ز فرمـود همان‌گونـه  و خداونـد مسـلمین را بـر مشـریکن عـرب پیـرو
ز شـدند و بـر یقیـن و ثبـات کـه مؤمنیـن پیـرو  شـد. ایـن غلبـه موافـق بـا جنـگ بـدر اسـت 

 در دین ایشان افزوده شد؛ محقق. )زبدة التفاسیر، ج 5، ص 250( 
2. حج/ 39. 
3. حج/ 41. 



24

تفسیر سورۀ روم

کنیـم بایـد جنـگ بـدر باشـد،  گـر بخواهیـم بـرای ایـن تعبیـر، مصـداق پیـدا   این‌کـه ا

نه روم. این شاهد دوم اتس. 

سنت خداوند در پیروزی نهایی مؤمنان  
 گفته شده چون ایرانی‌ها مجوس بودند، بعد از پیروزی بر آنان، مؤمنان خوشحال 

یـم؟ بـا  شـدند. امـا وقتـی خـود مؤمنـان  پیـروزی داشـته‌اند، چـرا بـه سـراغ دیگـری برو

یـم؟ بلکـه مربوط به  وجـود ایـن همـه شـواهد قرآنـی، چـرا به دنبـال داستانس‌ـرایی برو

مبارزه ایمان و شـرک و نخسـتین  شکسـت شـرک اسـت که در بدر اتفاق افتاد. قرآن 

کرد،  «؛ خدا شما را در بدر پیروز  �ة
َّ
ل ذ�ِ

أَ
مْ � �تُ �نْ

أَ
دْرٍ وَ � �بَ هُ �بِ

َ
مُ اللّ

ُ
صَرَك دْ �نَ �قَ

َ
مجید میرف‌ماید: »وَ ل

در حالی‌کـه شـما ذلیـل و ناتـوان و  خـوار بودید. 

 خداوند آن کس را که بخواهد پیروز می‌کند و مؤمنان خوشحال می‌شوند. مؤمنان

کـه  کسـانی اسـت  بـه  ایـن پیـروزی مربـوط  کسـانی می‌شـود؟  بـه خـدا شـامل چـه   

وا  مَ�نُ
آ
�نَ � �ی �ذ

َّ
هُ وَلیُِّ ال

َ
 خـدا آن‌هـا را می‌خواهـد. پاسـخ ایـن پسرـش در قـرآن آمـده اسـ:ت »اللّ

«.1 این مطلب می‌رساند  و�ت ا�غُ هُمُ الطَّ اؤ�ُ وْلِ�ی
أَ
رُوا � �نَ كَ�فَ �ی �ذ

َّ
ورِ وَ ال

ى ال�نُّ
َ
ل ما�تِ �إِ

ُ
ل

هُمْ مِ�نَ ال�ظُّ ُ رِ�ج خ�ْ ُ  �ی

 که جنبۀ پیروزی، مربوط به پیروزی ایمان بر شرک اتس. مصداق هم برای آن موجود 

اتس. پس به دنبال دیگری رفتن، اشتباه محض اتس. 

ا  �ی
�نْ

ُ
اة�ِ الدّ حَ�ی

ْ
 مِ�نَ ال

ً
اهِرا مُو�نَ ظ�

َ
عْل َ ، �ی مُو�ن

َ
عْل َ اسِ لا�ی

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
هُ وَعْدَهُ وَ لكِ�نَّ �

َ
لِ�فُ اللّ خ�ْ ُ هِ لا �ی

َ
 »وَعْدَ اللّ

کنـون ضوابـط اهلی برای شـما  «،2 ایـن وعـدۀ خداسـت. تا و�ن
ُ
ل ا�فِ رَة�ِ هُمْ غ� �خِ �آ

ْ
وَ هُمْ عَ�نِ ال

رده‏اند )و در پرتو اين ولايت و رهبرى(  1. »خداوند ولىّ و سرپرست كسانى است كه ايمان آو
كافر شدند، اولياء آن‌ها  كه  كسانى    آن‌ها را از ظلمت‌ها به سوى نور خارج مى‏سازد. اما 

طاغوت )بت و شيطان و افراد جبار و منحرف( هستند«؛ بقره/ 257. 
نيـا و يَتَغَافَلـونَ عَـنِ الآخِـر، در توضیـح ایـن 

ُ
‏«، يَـرَونَ حَاضِـرِ الدّ و�نَ

ُ
ل ا�فِ رَة�ِ هُمْ غ� �خِ

�آ
ْ
2. »وَ هُمْ عَ�نِ ال

بخـش از آیـه تفسـیر قمّـی م‌یفرمایـد: آنـان امور حاضر در دنیـا را م‌یبینند و از آخرت غافل 



25

بخش اول، آیات ببب مشرکان بخش اول، آیات 1-7: تهدید

 بیـان شـده اسـت. وعـدۀ خداونـد بـر ایـن جهـت اسـت. یعنـی آن‌چـه خـدا از پیـش

  وعده داده، غلبۀ روم بر رفس اتس یا غلبۀ مؤمن بر کارف؟ خداوند در قرآن میرف‌ماید: 

�نَّ  َ لِ�ب غ�ْ
�أَ

َ
ا وَ رُسُلی«.1 آن‌چـه خداونـد بـه طـور حتمـی وعـده داده، »ل �نَ

أَ
�نَّ � َ لِ�ب غ�ْ

�أَ
َ
هُ ل

َ
�بَ اللّ �تَ

َ
»ك

ا وَ رُسُلی« اسـت و ایـن سـند بـرای وعـدۀ پیـروزی اسـت. در جـای دیگـر میرف‌مایـد:  �نَ
أَ
�

«؛2 زمیـن از آنِ خداسـت. آخریـن رفمانـروا بـر زمیـن،  الِحُو�نَ ادِیَ الصَّ ها عِ�ب
ُ رِ�ث َ  �ی

رْ�ضَ
�أَ

ْ
�نَّ ال

أَ
�«

بنـدگان صالـح خـدا هسـتند و ایـن وعـدۀ خداسـت. 

گـر مـا باشـیم و تعبیـر ایـن آیـه؛ بـا توجـه بـه تعابیـر مشـابه در قـرآن مجیـد،  حـال ا

وعـدۀ پیـروزی خـدا و رسـل‌ او بـر مشـرکان و کفـار، بـه خـدا داده شـده اسـت. خود آیه 

نیـز مسـاق دعـوت بـه تأییـد ایمـان بـه خـدا در مقابـل شـرک بـه خداونـد اسـت. ایـن 

کـه مـراد آیـۀ شـریفه، تهدیـد مشـرکان و وعـدۀ پیـروزی  قرینـه سـوم بـر ایـن مطلـب بـود 

بـرای مؤمنـان اسـت، نـه صِـرف پیـروزی رومیـان بـر فـارس. 

ارادۀ الهی زیربنای سنت‌های جاری جهان 
کـه آیـه میرف‌مایـد: »وَ لكِ�نَّ  قرینـۀ چهـارم بـر مطلـب فـوق، عبـارت از ایـن اسـت 

که نمایان  ا«. مردم سن‌تهایی را  �ی
�نْ

ُ
اة�ِ الدّ حَ�ی

ْ
 مِ�نَ ال

ً
اهِرا مُو�نَ ظ�

َ
عْل َ ، �ی مُو�ن

َ
عْل َ اسِ لا�ی

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
�

کـه اراده خداسـت نمی‌بینند. هنوز نیز بشـر  اسـت، می‌بیننـد و زیربنـای سـن‌تها را 

در ایـن خصـوص نابیناسـت. قانـون را می‌بینـد، امـا مجـری آن را نمی‌بینـد. آن‌قـدر 

کننـده اسـت. بـرای  گمـان می‌کننـد قانـون، بی‌نیـاز  کـه  مجـری قانـون را نمی‌بیننـد 

کـرد، بـه  کشـف  یـا و رابطـۀ بـاران را بـا ابـر  کـه بشـر رابطـه‎ی ابـر را بـا در مثـال، آن روز 

بـاران،  و  نیسـت  مَلکـی  نیسـت!  گفتیـم خدایـی  دیدیـد  کـه  بـرآورد  فریـاد  یک‌بـاره 

هسـتند؛ محقـق. )تفسـیر القمّـی، ج 2، ص 153( 
يم«؛ مجادله/ 21.  ز مى‏شو كه من و رسولانم پيرو 1. »خدا چنين مقرر داشته 

2. »زمين از آن بندگان صالح ماست«؛ انبیاء/ 105. 



26

تفسیر سورۀ روم

کـم بـر ایـن موتـور،  ملـک نـدارد! امـا در واقـع چنیـن نیسـت. وقتـی دانسـتم نظـام حا

چگونـه کار می‌کنـد، بایـد بگویـم ایـن موتـور، مهنـدس نـدارد، یا باید بگویـم مهندس 

نظـام،  آیـا  اسـت؟  یـک  کـدام  دارد؟  مدبّـر  دارد؟ مهنـدس متوجـه، عاقـل،  حکیـم 

ـم؟ نظـام در  ـم اسـت یـا دلیـل و راهنمـا بـر وجـود مُنظِّ کننـدۀ موجـود از مُنظِّ بی‌نیـاز 

از  بی‌نیـاز  را  مـا  آن‌کـه  نـه  می‌کنـد،  نظم‌دهنـده  وجـود  از  کشـف  اندیشـۀ صحیـح، 

بگردانـد.  نظم‌دهنـده 

ا«، بلایی اتس که بشر بدان دچار شده اتس.  �ی
�نْ

ُ
اة�ِ الدّ حَ�ی

ْ
 مِ�نَ ال

ً
اهِرا مُو�نَ ظ�

َ
عْل َ  این »�ی

یـاده شـود، مادامـی ‌کـه از آن بینش عقلی جـدا نگردد،  هـر قـدر هـم اندیشـۀ بشـریت ز

«. یعنـی وحـی اهلـی را راهنمـای خویـش قـرار نمی‌دهـد.  و�ن
ُ
ل ا�فِ رَة�ِ هُمْ غ� �خِ �آ

ْ
»وَ هُمْ عَ�نِ ال

کـه بـه خواسـت  ظاهـر سـن‌تها را بـه خوبـی میهف‌مـد، امـا زیربنـای ایـن سـنت را - 

خـدا جـاری هسـتند - درک نمی‌کنـد. بـا این توضیح، حال مطلب مـورد بحث آیه، 

مربـوط بـه جنگ‌هـای بیـن بشـر اسـت یا جنـگ میان ایمـان و کفر؟ جنگ بین بشـر، 

ا«سـت کـه می‌تـوان آن را دیـد. امـا چیـزی را کـه نمی‌تـوان  �ي
�نْ

ُ
اة�ِ الدّ حَ�ي

ْ
 مِ�نَ ال

ً
اهِرا همـان »ظ�

کفر اسـت.  دیـد، پیـروزی ایمـان بر 

 بشر کارف چنین محاسبه نمی‌کند که خدایی هست و پیروزی از جانب اوتس، 

گر عدد مشـرکان  بلکـه قائـل بـه همان سـن‌تهای ظاهر اسـت. چنین می‌پندارد که ا

گـر عـدد مؤمنـان بیشـتر شـد، مؤمـن پیروز اسـت.  بیشـتر باشـد، شـرک پیـروز اسـت و ا

ا« اسـت، نـه آن‌کـه چنیـن بگویـد  �ي
�نْ

ُ
اة�ِ الدّ حَ�ي

ْ
 مِ�نَ ال

ً
اهِرا ایـن حسـاب، همـان حسـاب »ظ�

کـه مؤمـن خدایـی دارد و پشـتوانۀ اوسـت. خداونـد نیـز بـه یـاری مشـرک نمی‌شـتابد، 

یـده و دسـت از او شسـته اسـت.  زیـرا بـه او شـرک ورز

ون« آمده 
ُ
کیـد دوبـاره بـرای »غَافِل «؛ »هُـم« بـه خاطـر تأ و�ن

ُ
ل ا�فِ رَة�ِ هُمْ غ� �خِ �آ

ْ
»وَ هُمْ عَ�نِ ال

کـه خـارج از  گروهـی  کـه متناسـب بـا پیـروزی ایمـان بـر شـرک اسـت، نـه پیـروزی دو 



27

بخش اول، آیات ببب مشرکان بخش اول، آیات 1-7: تهدید

کارف  گروه  کارف غیر مشرک و یک  گروه،   دایرۀ ایمان و شرک هستند. به یک معنا یک 

کنونی ماتس.  که بحث در مورد آنان، خارج از بحث  مشرک هستند 

مِنُون« در تاریخ
ْ

مُؤ
ْ
رَحُ ال

ْ
مصداق »يَف

ایـن مطالـب مطابـق بـا متـن بود، اما شـاهد تاریخـی بر مطلب نیز عرض شـد که 
که حوادث  کتابهایِ  تاریخیِ نگاشـته شـدۀ مسـلمانان    جنگ بدر اسـت. در تمام 
کـه اصل خبر  جنـگ بـدر را بیـان کرده‌انـد، حتـی بـه انـدازۀ نیم سـرط منعکس نشـده 
گر این  کسی در مدینه رسید و او نیز خوشحال شد. در واقع ا پیروزی روم بر ایران به 
یـخ صـدر االسم حـذف می‌شـد. در سـیرۀ  آیـه نبـود، اساسـاً جنـگ ایـران و روم از تار
کتـاب دیگـری نیامـده اسـت.  یـخ طبـری و در هیـچ  ابـن هشـام، مغـازی واقـدی، تار
گفتـه  کرده‌انـد،  کـه بـه طـور وسـیع حـوادث صـدر االسم را بیـان  کتابهایـی  حتـی در 
کـه مسـلمانان را در سـال دوم خوشـحال نمـود، شـنیدن  کـه یکـی از امـوری  نشـده 

پیـروزی رومیـان بـر ایرانیـان بـود. هیچ‌کـدام از سیره‌نویسـان بـه آن نپرداخته‌انـد. 

آری، از امتیــازات ســال بــدر، بــدر صغــری و بــدر عظمــی ذکــر شــده اســت. بــدر 
ــدر عظمــی، در هفدهــم  ــع شــد و ب ــاه رجــب واق ــه اول م ک ــود  صغــری، جنــگ اول ب
مــاه رمضــان واقــع شــده و پیروزی‌دهنــده نیــز امیــر مؤمنــان؟ع؟ بــود. هفتــاد و پنــج نفــر 
کردنــد. نیمــی از ایــن هفتــاد و  کشــته و هفتــاد و پنــج نفــر اســیر شــدند؛ بقیــه نیــز فــرار 
 پنــج نفــر را امیــر مؤمنــان ؟ع؟ بــه تنهایی کشــت و در آن نیم دیگر نیز حضرت شــریک 

که اساس پیروزی در آن جنگ نیز همین بود.  با دیگران بود 

کـه منعکس‌کننـدۀ سـال دوم هجـرت اسـت، پیـروزی بـدر بـوده و ایـن  واقعـه‌ای 
شاهد تاریخی اتس که اساساً در آن روز غلبۀ روم مرطح نبود تا کسی خوشحال شود 

« در سال‌های 623 و 624  و�ن مِ�نُ مُؤ�ْ
ْ
رَحُ ال �فْ َ « باشد. مصداق »�ی و�ن مِ�نُ مُؤ�ْ

ْ
رَحُ ال �فْ َ و مصداق »�ی

م، خوشـنودی از پیـروزی جنـگ بـدر بـود نـه پیـروزی روم بر رفس. ولو بـه مقدار جزئی 



28

تفسیر سورۀ روم

گـر ایـن آیـه نبـود، نمی‌دانسـتیم چنیـن جنگی یـخ منعکـس نشـده اسـت. ا  نیـز در تار

کنیم.  رخ داده اتس، مگر آن‌که در تاریخ دیگران وقوع آن را مطالعه 

ایــن بــازی سیاســی بــود. بعــد از رحلــت پیامبــر اکرم؟صل؟ مســیر سیاســت بر این 

کــه ایرانی‌هــا تحقیــر شــوند و رومی‌ها تضعیف شــوند؛ زیرا مشــرکان زمان پیوندی  بــود 

بــا ایرانیــان نداشــتند، بلکــه بــا نصــارای اطــراف خــود داشــتند. ایــن مطلــب تلویحــاً 

کــرد. بــه همیــن خاطر،  عــرض شــد و ان شــاء الله بــه مناســبتی تاریخــی بیــان خواهیــم 

ــی  ــان ایران ــا زن ــا ب ــی ازدواج صــورت بگیــرد، ام ــان نصران ــا زن خلیفــۀ دوم اجــازه داد ب

 ازدواج نشــود. یعنــی فرزنــدان رومــی ارث ببرنــد امــا فرزنــدان ایرانــی ارث نبرنــد، یــا در

 موالی اموری خاصّ رعایت شود. 

کـه  گفتنـد: اساسـاً بـرای مـا ننـگ اسـت  نصـارای عـرب نـزد خلیفـۀ دوم آمـده و 

گفـ:ت شـما بایـد زکات بدهیـد. بـر مبنـای  عـرب باشـیم و جزیـه دهیـم. خلیفـه هـم 

بگیرنـد، چـون  زکات  نصـارای عـرب  از  کـه  دارد  نژادپسرـتانه، خلیفـۀ دوم دسـتور 

کـه حکـم غیـر مسـلمان بـر آنـان بـار  عـرب هسـتند و مقامشـان شـامخ‌تر از آن اسـت 

شـود. لـذا نصـارای عـرب تـا زمـان هـارون و مأمـون و بعـد از آن‌هـا، نصرانـی ماندنـد. 

»بنـی تَغلِـب« نصرانـی بودنـد و »أخطـب« که شـاعری معروف از آنان بـود، آن همه در 

مـورد انصـار هجـو سـرود و انصـار نیز ابراز ناراحتی کردند، اما معاویه و یزید به ایشـان 

 خندیدند. هرچند باید گفت بجا خندیدند؛ زیرا کسانی بودند که امیر مؤمنان ؟س؟ 

تُم قَلبِي قِيحاً«.1 
َ

قَد مَل
َ
كُمُ اللَّه! ل

َ
دربارۀ آنان میرف‌ماید: »قَاتَل

ر سـازد( کـه ایـن همـه، خـون به دل مـن کردید«؛  1. »خداونـد شـما را بکشـد )و از رحمتـش دو
یـه بـه شـهر مـرزی انبـار  کـه معاو )نهـج البلاغـه، خطبـه 27(. ایـن خطبـه زمانـی ایـراد شـد 
آنـان سـرباز زده و  کوفـه و عـراق فراخـوان جهـاد داد. امـا  بـه اهـل  کـرد و حضـرت  حملـه 

اطاعـت نکردنـد؛ محقـق. 



29

بخش اول، آیات ببب مشرکان بخش اول، آیات 1-7: تهدید

ــه  کریمــه نوعــی وعــدۀ اهلــی اســت ب ــات  ــن آی ــه ای ک ــه هــر حــال روشــن اســت  ب

کــه ظاهــر حیــات دنیــا را می‌بیننــد و از آن حیــاتِ بعــد غافلنــد. هــم چنان‌کــه  گروهــی 

ــه  ک ــد  ــه ســرزمین خــود مغلــوب شــد، روزی خواهــد آم ــن نقطــۀ ب روم، در نزدیک‌تری

مشــابه ایــن واقعــه اتفــاق می‌افتــد و در آن روز مســلمانان و مؤمنــان بــا نصــرت اهلــی، 

گرچــه شــما آن را درک نکنیــد. لــذا  خوشــنود می‌شــوند و ایــن مطلــب قطعــی اســت، 

کــه در همان ایــام اتفاق  آیــه مربــوط بــه غلبــۀ مؤمنــان در جنــگ بــدر بر مشــرکان اســت 

کردیــم و اســاس مطلــب  افتــاد و قــرآن مجیــد بــه رمــز بیــان می‌کنــد. تفســیر آن را بیــان 

کســی با مشــرکان شــرطی بســت  نیز همان بوده و بقیه داستانس‌ــرایی اســت. این‌که 

کــه بــا ایشــان شــرط بببنــد و نتــرس و هــر چــه خواســتی  و پیغمبــر؟صل؟ بــه او رفمــود 

کــن؛ داستانس‌ــرایی و منقبت ســازی اســت از قبیل   مبلــغ مصالحــه شــرط را تعییــن 

همان قضیۀ »ترید« اتس.1 

م«؛ اشـــاره  حِ�ی ز�ُ الرَّ �ی ِ عَز�
ْ
اءُ وَ هُوَ ال َ�ش صُرُ مَ�نْ �ی �نْ َ هِ �ی

َ
صْرِ اللّ �نَ کریمه تا »�بِ نتیجه این‌که آیات 

به نخســـتین  پیروزی اســـت که شـــوکت شـــرک را شکست و به مســـلمانان اعتماد 

 بـــه نفـــس داد. امـــا اعتمـــاد به نفـــسِ بیش از انـــدازۀ ایشـــان در جنگ احد، ســـبب

 شکست شد. 

1. اهـل سـنت روایاتـی را مربـوط بـه فضـل و برتـری کیـی از همسـران پیامبـر مطـرح مک‌یننـد 
کـه برتـری او بـر دیگـر زنـان را ماننـد برتـریِ تریـد بـر دیگـر  و بـه پیامبـر خـدا نسـبت داده انـد 
لبانی، ج 2، ص 777،  خوراک ها دانسـته اسـت. بنگرید: صحیح الجامع الصغیر، الأ

صحیـح بخـاری، ص 3769؛ محقـق. 





31

 بخش دوم: 
 آیات 12-11: آفرینش مخلوقات و بازآفرینی پس از مرگ 

آیات مبارکه 
 ِ

حَ�قّ
ْ
ال ا �بِ

َّ
ل هُما �إِ �نَ �يْ َ رْ�ضَ وَ ما �ب

�أَ
ْ
ماوا�تِ وَ ال هُ السَّ

َ
�قَ اللّ

َ
ل سِهِمْ ما �خَ �فُ �نْ

أَ
رُوا �فِي� �

َّ
ك �فَ �تَ َ مْ �ي

َ
وَل

أَ
�

�فِي�  رُوا  َسِ�ي �ي مْ 
َ
وَل

أَ
� رُو�نَ 8  كا�فِ

َ
هِمْ ل ِ

ّ رَ�ب اءِ  لِ�ق �بِ اسِ 
 مِ�نَ ال�نَّ

ً
را �ي �نَّ كَ�ثِ �إِ وَ  ى  لٍ مُسَمًّ �جَ

أَ
� وَ 

ة�ً وَ  وَّ هُمْ �قُ  مِ�نْ
َ

دّ َ �ش
أَ
وا � لِهِمْ كا�نُ �بْ

�نَ مِ�نْ �قَ �ي ِ ذ�
َّ
ة�ُ ال �بَ �فَ كا�نَ عا�قِ رُوا كَ�يْ ظ�ُ �نْ �يَ

رْ�ضِ �فَ
�أَ

ْ
ال

ما كا�نَ  ا�تِ �فَ �ن ِ
�يّ �بَ

ْ
ال هُمْ �بِ

ُ
اءَ�تْهُمْ رُسُل ا عَمَرُوها وَ �ج رَ مِمَّ َ كْ�ث

أَ
رْ�ضَ وَ عَمَرُوها �

�أَ
ْ
ارُوا ال �ث

أَ
�

ا  ساؤ�ُ
أَ
�نَ � �ي ِ ذ�

َّ
ة�َ ال �بَ مَّ كا�نَ عا�قِ

ُ لِمُو�نَ 9 �ث ظ�ْ َ سَهُمْ �ي �فُ �نْ
أَ
وا � لِمَهُمْ وَ لكِ�نْ كا�نُ ظ�ْ هُ لِ�يَ

َ
اللّ

مَّ 
ُ �ث �قَ 

ْ
ل �خَ

ْ
ال ا  دَؤ�ُ �بْ َ �ي هُ 

َ
اللّ �نَ 10  ؤ�ُ ِ هْز� َسْ�تَ �ي ها  �بِ وا  هِ وَ كا�نُ

َ
اللّ ا�تِ  �ي

آ
� �بِ وا  ُ �ب

�نْ كَذ�َّ
أَ
� واى‏  السُّ

رِمُو�نَ 12  ْ مُج�
ْ
لِسُ ال �بْ ُ اعَة�ُ �ي ومُ السَّ �قُ وْمَ �تَ َ عُو�نَ 11 وَ �ي َ رْ�ج هِ �تُ �يْ

َ
ل  �إِ

مَّ
ُ دُهُ �ث عِ�ي ُ �ي

ترجمۀ آیات
8- آيــا آن‌هــا در دل خــود نينديشــيدند كــه خداونــد آســمان‌ها و زميــن و آن‌چــه را 

ى از  ميــان آن دو اســت، جــز بــه حــق و بــراى زمــان معينــى نيافريــده، ولــى بســيار

مــردم )رســتاخيز و( لقــاى پروردگارشــان را منكرنــد. 9- آيــا در زميــن ســير نكردنــد 

يــى  كــه قبــل از آن‌هــا بودنــد چگونــه شــد؟، آن‌هــا نيرو و ببيننــد عاقبــت كســانى 

بيــش از اينــان داشــتند، و زميــن را )بــراى زراعــت و آبــادى( دگرگــون ســاختند، و 

ئل روشــن  بيــش از آن‌چــه اينــان آبــاد كردنــد، عمــران نمودنــد، و پيامبرانشــان با دلا

بــه سراغشــان آمدنــد )امــا آن‌هــا انــكار كردنــد و كيفــر خــود را ديدنــد( خداوند هرگز 



32

تفسیر سورۀ روم

بــه آن‌هــا ســتم نكــرد، آن‌هــا بــه خودشــان ســتم مى‏كردنــد. 10- ســپس ســرانجام 

كســانى كــه اعمــال بــد مرتكــب شــدند بــه جايــى رســيد كه آيــات خــدا را تكذيب 

گرفتنــد. 11- خداونــد آفرينــش را آغــاز مى‏كنــد ســپس  كردنــد و آن را بــه ســخريه 

كــه  بــاز مى‏گرديــد. 12- آن روز  بــه ســوى او  آن را تجديــد مى‏نمايــد، ســپس 

قيامــت بــر پــا مى‏شــود مجرمــان در نوميــدى و غــم و انــدوه فــرو مى‏رونــد.

معنای لغات 
ق«، اسم مصدر و به معنای مخلوق

ْ
خَل

ْ
 »يَبْدَؤُا«، آفرینش را ابتدا و آغاز  کرد.1 »ال

اتس.2 »تَقُومُ«، به پا می‌شود و رفا می‌رسد.3 

سرانجام موجودات دنیا 

کـه خـدای متعـال در سـورۀ مبارکـۀ روم  آیاتـی اسـت  کریمـه، ادامـه  آیـات  ایـن 

کـه ایـن سـوره بـه ترتیـب سـور قـرآن مجیـد، سـی‌امین  بیـان رفمـوده اسـت. بیـان شـد 

سـوره بـوده و در مکـه مکرمـه نـازل شـده اسـت. در ابتـدا یـک وعـدۀ اهلـی نسـبت بـه 

که مسـلمانان در آن روز خوشـنود خواهند  مسـلمانان  بیان رفمود. روزی خواهد آمد 

کـه تنهـا ظاهـر دنیـا را  کسـانی نمی‌پذیرنـد  گفتیـم اساسـاً این‌گونـه وعده‌هـا را  شـد. 

کار غافلنـد.  می‌بیننـد و از پایـان 

در ادامـه یکـی از مشـکلات شـرک در انسـان را روشـن می‌کنـد. خدایـان آن‌هـا 

بـه انسـان نمی‌دادنـد؛  بـه او نمی‌دادنـد، یعنـی هبـل و لات و عـزّی خبـری  خبـری 

نبـود،  کـه موحـد  آن‌جـا  از  و  آن‌چـه می‌دیـد مطلـب دیگـری نمی‌دانسـت  پـس جـز 

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 113. 
2. لسان العرب، ج 10، ص 85. 

3. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 690. 



33

بخش دوم:  آیات بخببخب آفرینش مخلوقات و  آیات 21-11:  دوم:شبخ

وعده‌هـای اهلـی را هـم نمی‌پذیفرـت. در نتیجـه قائـل بـه زندگـی پـس از مـگر نبـود. 

قـرآن مجیـد ایـن جهـت را هـم در آیـات قبلـی اشـاره رفمـود. 

کـه روز دیگر و زندگی دیگـر، امری حتمی  در ادامـه ایـن مطالـب، بـرای بیـان این 

که  «، خداسـت  �ق
ْ
ل خ�َ

ْ
ا ال دَؤ�ُ �بْ َ هُ �ی

َ
 همانند امروز و این زندگی اسـت؛ چنین میرف‌ماید: »اللّ

ـقَ الخَلـقُ إبتِدَائـاً. مقصـود از خَلـق، مخلوق 
َ
آفرینـش را در آغـاز پدیـد آورد. یعنـی خَل

اسـت.1 مخلـوق، اسـم نتیجـه یـا اسـم مصـدر اسـت و مصـدر نیسـت. بـرای مثـال: 

ئِـکَ خَلـقٌ غَیرُنـا، در تعابیـر عـرب اسـتفاده می‌شـود. 
َ
ا الخَلـق، ذلِـکَ الخَلـق، اول

َ
هـذ

 هُـم خَلـقٌ آخَـر، بـه معنـای آفریده‌شـدگان اسـت. 
َ

سُـئِلَ عَـنِ الجِـنّ فَقَـال

این‌کـه آیـه میرف‌مایـد خداونـد آفرینـش را آغـاز می‌کنـد، بـه معنـای ایـن نیسـت 

کـه ابتـدای آفرینـش از خداسـت و بعـد دیگـران دنبـال می‌کننـد؛ بلکـه مقصـود ایـن 

قَهُـم 
َ
ـذِی خَل

َّ
کـه آفریده‌هـا را خداونـد در ابتـدا آفریـد. بـه عبـارت دیگـر، هُـوَ ال اسـت 

قهُـم ثَانیـاً.2 
ُ
لًا ثُـمَّ یَخل أوَّ

که این موجودات را در آغاز آفرید. شخص دیگری  «، خداتس  �ق
ْ
ل خ�َ

ْ
ا ال دَؤ�ُ �بْ َ هُ �ی

َ
»اللّ

نیافریـد. همـان کسـی کـه در آغـاز می‌آفرینـد، دوبـاره نیـز می‌آفرینـد.3 خداونـد در آیـۀ 

دِ�ید«،4 شـما چگونـه  ٍ �جَ �ق
ْ
ل سٍ مِ�نْ �خَ �بْ

َ
ِی ل

لْ هُمْ �ف َ لِ �ب
وَّ
�أَ

ْ
ِ ال �ق

ْ
ل خ�َ

ْ
ال ا �بِ �ن �ی عَ�یِ �فَ

أَ
دیگـر میرف‌مایـد: »�

وقُـونَ فِـي المَعنَی؛ مراد از خَلق در معنا همان مخلوق اسـت؛ محقق. 
ُ
1. وَ الخَلـقُ هُـمُ المَخل

)مجمع البیان، ج 8، ص 465( 
که آن‌ها را بار اول اول آفرید سپس برای بار دوم م‌یآفریند.  کسی است  2. خداوند همان 

كَانُوا؛ ایـن بخش از آیه به معنای  قُهُـم ابتـداءً ثُـمَّ يُعِيدُهُـم بَعـد المـوتِ أحياءٌ كَما 
ُ
3. أي: يَخل

ایـن اسـت کـه خداونـد مخلوقـات را در ابتدا م‌یآفریند سـپس آن‌ها را بعـد از مردن دوباره 
کـه زنـده هسـتند؛ محقـق. )مجمـع  کـه بودنـد بازم‌یگردانـد در حالـی  بـه همـان صـورت 

البیـان، ج 8، ص 466( 
4. »آيـا مـا از آفرينـش نخسـتين عاجـز مانديـم )كـه قـادر بـر آفرينـش رسـتاخيز نباشـيم( ولـى 



34

تفسیر سورۀ روم

کـه شـما را آفریدیـم،  آن حالـت بعـدی‌ خـود را منکـر می‌شـوید؟ آیـا مـا در آن ابتـدا 

کـه از آفرینـش بعـدی شـما ناتـوان باشـیم؟ اینـان شـک دارنـد، دلیـل  ناتـوان بودیـم 

گـر بنـا بـود ناتـوان باشـیم، در  ندارنـد بـر این‌کـه مـا نمی‌توانیـم دوبـاره بیافرینیـم. زیـرا ا

مرتبـۀ اول ناتـوان بودیـم. آیـا در آن آفرینـش اول، یعنـی مرحلۀ اول که شـما را آفریدیم، 

عجـزی در مـا بـود تـا در مرحلـۀ بعـد عاجـز از انجـام آن باشـیم؟ در اینجـا میرف‌مایـد: 

«، بـه معنـای »یبـدء المخلوقـات« اسـت. آغـاز آفرینـش بـا خداسـت  �ق
ْ
ل خ�َ

ْ
ا ال دَؤ�ُ �بْ َ هُ �ی

َ
»اللّ

و خداونـد این‌هـا را آفریـد.

 ،» عُو�ن َ رْ�ج هِ �تُ �یْ
َ
ل  �إِ

مَّ
ُ »ثُـــمَّ يُعِيدُه«، ســـپس دوبـــاره ایـــن موجـــودات را می‌آفرینـــد. »�ث

کـــه آیات دیگـــر نیز این  ســـپس به خـــدا بـــاز می‌گردید. ایـــن آیه  مطلبـــی میرف‌ماید 

کـــه ســـرانجام همـــۀ موجودات به ســـوی  مطلـــب را بیـــان می‌کننـــد. بـــه ایـــن بیان 

خداســـت. امـــا ســـرانجامِ شـــماری بـــه رضای اهلـــی منتهی می‌شـــود و عـــده‌ای به 

کند، چنین  کـــه خداوند می‌خواهد مقام ولیّ خـــود را بیان  ســـخط اهلی. لذا آن‌جا 

«.1 امتیـــاز  ة� �یَّ ة�ً مَرْ�ضِ �یَ كِ«، امـــا »را�ضِ ِ
ل‏ى رَ�بّ عی‏ �إِ ة�ُ ارْ�جِ

�نَّ مُطْمَ�ئِ
ْ
سُ ال �فْ

هَا ال�نَّ �تُ َّ �ی
أَ
ا � میرف‌مایـــد: »�ی

« به ســـوی خدا بازمی‌گردد،  ة� �یَّ ة�ً مَرْ�ضِ �یَ کـــه »را�ضِ نفـــس مطمئنه بردیگران این اســـت 

که از خدا خوشـــنود اســـت و خدا از او خوشـــنود اســـت.2 بقیه به ســـخط  در حالی 

 اهلی باز می‌گردند.

نسـبت بـه این‌کـه »تُرجَعـون« نسـبت بـه همۀ موجودات اسـت یا خیـر، ظاهر این 

کـه ارفاد بشـر باشـند. اما این‌که  کـه مخاطـب آن ذوی العقـول هسـتند  آیـه می‌رسـاند 

حشـر مخصوص به آن‌هاسـت یا نیسـت، باید در آیات دیگر جسـتجو شـود. 

ئـل روشـن( بـاز در آفرينـش جديـد ترديـد دارنـد«؛ ق/ 15.  آن‌هـا )بـا ايـن همـه دلا
1. الفجر/ 27-28. 

2. مجمع البیان، ج 10، ص 742. 



35

بخش دوم:  آیات بخببخب آفرینش مخلوقات و  آیات 21-11:  دوم:شبخ

محاکمه به هنگام حشر
در آن روز خاتـم انبیـاء؟صل؟ در مکـه مکرمـه آیات اهلـی را بر مردم می‌خواند؛ اما 

کـه آن‌هـا آیـات اهلـی را می‌شـنیدند و از روی حماقـت و به تبع  وضعیـت چنیـن بـود 

افـرادی خبیـث، در آیـات خداونـد اشـکال و مجادلـه می‌کردنـد. تکذیب و اسـتهزاء 

می‌کردنـد و طعـن و ریش‌خنـد می‌زدنـد. 

کـه این  یـم  کـه مـا بنـا ندار خداونـد میرف‌مایـد این‌هـا موقـت اسـت. معلـوم باشـد 

کمه، پس از بازگشت به سوی خداتس. یعنی  کمه باشد. بلکه محا  دنیا، جای محا

«، آن روز و  رِمُو�ن ْ مُج�
ْ
لِسُ ال �بْ ُ اعَة�ُ �ی ومُ السَّ �قُ وْمَ �تَ َ در زندگانـیِ بعـد اسـت. میرف‌مایـد: »وَ �ی

آن وقـت مشـخص می‌رسـد. »تَقُـومُ«، یعنـی بـه پـا می‌شـود و رفا می‌رسـد. همان زمان 

«،1 سـتمگران زبان‌بنـد می‌شـوند.  رِمُو�ن ْ مُج�
ْ
لِسُ ال �بْ ُ کـه بایـد بسرـد، رسـیده اسـت. » �ی

یعنـی دیگـر قـدرت مجادلـه نخواهنـد داشـت. آن‌کـه می‌گفـت آیـا خـدا می‌توانـد؟ 

کـه خـدا توانسـت.2 آن‌کـه می‌گفـت حیـات پـس از ایـن نخواهیـم  ملاحظـه می‌کنـد 

گر گفته شـده بود ا که   داشـت؛ در آن‌وقت حیات پس از دنیا را خواهد دید. بدان‌ها 

کنـون بهشـت در مقابـل چشـمان آنهاسـت.  یـد، ا  سـخن خـدا را بشـنوید بهشـت دار

شـدن  پشـیمان  و  شـدن  مأیـوس  شـدن،  کت  سـا معنـای  بـه  »بَلـس«  مـادّۀ  از  »یُبلِـسُ«،   .1
یـرا او نیـز از رحمـت خـدا مأیوس شـد؛ محقق.  اسـت. »إبلیـس« نیـز مشـتق از آن اسـت، ز

)لسـان العـرب، ج 6، ص 30؛ العیـن، ج 7، ص 262( 
تـي يُفِيضَهـا عَلـى 

َّ
ـى وَ نِعمـةِ ال

َ
2. أي: يَـومَ تَقُـومُ القِيَامَـةِ يَيـأسُ الكَافِـرُونَ مِـن رَحمَـةِ الِله تَعَال

تِي يَقَعُ عندها 
َّ
 آياتِ الآخرةِ ال

ُ
رُون و تَنقَطعُ حُجَجهم بظُهُورِ جَلائل  المُؤمنينَ. و قِيل: يَتَحيَّ

ز قیامت کافران از رحمت خداوند متعال و نعمت‌هایی که بر مؤمنان  رةِ؛ در رو رُو
َ

 علمُ الضّ
یر م‌یشـود مأیـوس م‌یشـوند. وجـه دیگـری نیـز در معنـای آیـه گفتـه شـده کـه کافران  سـراز
بـه  باطـل م‌یشـود؛  و  کـه در دنیـا م‌یگفتنـد منقطـع  ل‌هایی  و اسـتدلا متحیـر م‌یشـوند 
ری  خاطـر ظاهـر شـدن عظمـت نشـانه‌های آخـرت کـه بـه چشـم م‌یبیننـد و بـه علـم ضـرو

و بدیهـی درک مک‌یننـد؛ محقـق. )مجمـع البیـان، ج 8، ص 466( 



36

تفسیر سورۀ روم

کنـون عـذاب اهلـی پیـش  گـر نشـنوید و نپذیریـد، عـذاب اهلـی خواهیـد داشـت و ا ا

روی آن‌هاسـت. 

کــه ســتمگران دیگــر قــدرت نطــق ندارنــد. نمی‌تواننــد ســخنان دنیــا  آن روز اســت 

ا  �نْ هذ� را بگوینــد کــه چــه کســی می‌گویــد چنیــن اســت؟ یــا بــه تعبیــر قــرآن می‌گفتنــد: »�إِ

 2.» لاً ص�ی
أَ
� وَ  رَة�ً 

ْ
ك �بُ هِ  �یْ

َ
عَل مْل‏ى  �تُ هِیَ  �فَ ها  �بَ

�تَ �نَ اكْ�تَ ل�ی وَّ
�أَ

ْ
ال رُ  ساط�ی

أَ
� وا 

ُ
ال �ق «،1 »وَ  �نَ ل�ی وَّ

�أَ
ْ
ال رُ  ساط�ی

أَ
� ا 

َّ
ل �إِ

می‌گفتنــد: داســتان‌های خیالــی پیشــینیان اســت. او دســتور داده دیگــران برایــش 

کــه مقــداری را  بنویســند، لــذا صبــح و شــب بــر او دیکتــه می‌شــود. اوراقــی اســت 

ــد.  ــات اهلــی می‌خوان ــه عنــوان آی ــر او دیکتــه می‌کننــد، او حفــظ می‌کنــد و ب صبــح ب

عصــر نیــز آیــات دیگــری را بــر او امــا می‌کننــد و حفــظ می‌کنــد و می‌گویــد آیــات اهلــی 

اعَة�ُ  ومُ السَّ �قُ وْمَ �تَ َ اســت. امــا در آن روز دیگــر جایــی بــرای ایــن حرف‌هــا نیســت. »وَ �ی

.» رِمُو�ن ْ مُج�
ْ
ال لِسُ  �بْ ُ �ی

اســت؛  شــرک  محاســبات  از  کــه  می‌شــود  مطــرح  دیگــری  بهانــۀ  این‌جــا  در 

کــه بــرای  عبــارت از این‌کــه بشــر بی‌جهــت خاضــع نمی‌شــود. ســرکش‌تر از آن اســت 

کــه او را خاضــع  موجــود دیگــری خاضــع شــود. احســاس بــه نقــص و عجــز اســت 

کامــل باشــد، نشــانۀ پذیــرش  گــر احســاس نقــص بجــا و در مقابــل  می‌کنــد؛ هرچنــد ا

کمــال اســت.

1. انعام/ 25. 
كـرد و ايـن  يـس  ى آن را رونو كـه و گفتنـد ايـن همـان افسـانه‏هاى پيشـينيان اسـت  2. »آن‌هـا 

كلمـات هـر صبـح و شـام بـر او املا مى‏شـود«؛ الفرقـان/ 5. 



37

 بخش سوم: 
آیات 18-13: بطلان راه مشرکان و امر به تنزیه خداوند 

آیات مبارکه 
وْمَ  َ �ي وَ   13 �نَ  رِ�ي كا�فِ هِمْ  رَكا�ئِ ُ �ش �بِ وا  كا�نُ وَ  عاءُ  �فَ ُ �ش هِمْ  رَكا�ئِ ُ �ش مِ�نْ  هُمْ 

َ
ل �نْ 

ُ
ك �يَ مْ 

َ
ل وَ 

�فِي�  هُمْ  �فَ الِحا�تِ  الصَّ وا 
ُ
عَمِل وَ  وا  مَ�نُ

آ
� �نَ  �ي ِ ذ�

َّ
ال ا  مَّ

أَ
� �فَ  14 و�نَ  �قُ رَّ �فَ �تَ َ �ي ذ�ٍ  وْمَ�ئِ َ �ي اعَة�ُ  السَّ ومُ  �قُ �تَ

كَ �فِي�  ول�ئِ
أُ
� رَة�ِ �فَ �خِ

�آ
ْ
اءِ ال ا وَ لِ�ق �ن ا�تِ �ي

آ
� وا �بِ ُ �ب

رُوا وَ كَذ�َّ �نَ كَ�فَ �ي ِ ذ�
َّ
ا ال مَّ

أَ
رُو�نَ 15 وَ � حْ�بَ ُ ة�ٍ �ي

رَوْ�ضَ

حَمْدُ 
ْ
هُ ال

َ
حُو�نَ 17 وَ ل صْ�بِ �نَ �تُ مْسُو�نَ وَ حِ�ي �نَ �تُ هِ حِ�ي

َ
حا�نَ اللّ سُ�بْ رُو�نَ 16 �فَ ا�بِ مُحْض�َ عَذ�

ْ
ال

هِرُو�نَ 18 ظ�ْ �نَ �تُ ا وَ حِ�ي �يًّ رْ�ضِ وَ عَ�شِ
�أَ

ْ
ماوا�تِ وَ ال �فِي� السَّ

ترجمۀ آیات
بــه  نســبت  و  بــود.  نخواهــد  معبودانشــان  از  شــفيعانى  آن‌هــا  بــراى  و   -13

مى‏شــوند.                       كافــر  بودنــد،  داده  قــرار  خــدا  شــريك  را  آن‌هــا  كــه  معبودهايــى 

كــه قيامــت بــر پــا مى‏گــردد، )مــردم( از هــم جــدا مى‏شــوند. 15- امــا  14- آن روز 

كــه ايمــان آوردنــد و عمــل صالــح انجــام دادنــد، در باغــى از بهشــت شــاد و  آن‌هــا 

مســرور خواهنــد بــود. 16- و امــا آن‌هــا كــه بــه آيــات مــا و لقــاء آخــرت كافر شــدند، 

در عــذاب الهــى احضــار مى‏شــوند. 17- منــزه اســت خداونــد، بــه هنگامى‌كــه 

شــام مى‌كنيــد و صبــح مى‌كنيــد. 18- و حمــد و ســتايش مخصوص اوســت در 

آســمان و زميــن، و تســبيح و تنزيــه بــراى اوســت بــه هنــگام عصــر و هنگامى‌كــه 

ظهــر مى‌كنيــد.



38

تفسیر سورۀ روم

معنای لغات 
، من برای او وضعیتی ایجاد 

ُّ
 »یُحبَرون«، از »حبر« اتس. »حَبَرتُهُ«؛ یعنی جَعَلتُهُ یَلتَذ

معنای  به  اتس،  »حضر«  از  »مُحضَرون«؛2  ببرد.1  لذت  و  باشد  خوش  که  کردم 

این‌که همیشه در عذاب دیده می‌شوند. »سُبحَان«،3 به معنای برتر بودن اتس.

توضیحی در آیات پیشین
در آیـات قبـل، اشـاره بـه ایـن زندگـی و ابتـدای زندگـیِ بعـد از آن، و بعـد از ایـن 

دو، رجوع به خداوند برای حسـاب اسـت. بنابراین مراد از آن، مگر نیسـت. ما یک 

یـم، سـپس خلـق دومِ بعـد از مـگر، که »یُعِیدُ«4 اسـت و بعد از آن خَلق  خَلـق اول دار

سـوم خواهیم داشـت.

«، یعنی  �ق
ْ
ل خ�َ

ْ
ا ال دَؤ�ُ �بْ َ مثـال بـه بنـدۀ نیک اهلی، جناب ابی‌ذر می‌زنیم. خلـقِ اول، »�ي

دُهُ«، آنـگاه اسـت کـه سـر از خاک بـر می‌دارد  عِ�ي ُ مَّ �ي
ُ آفرینـش ایشـان اسـت. خلـقِ دوم »�ث

«، »رُجُـوع الـی الله راضیـاً  عُو�ن َ رْ�ج هِ �تُ �يْ
َ
ل  �إِ

مَّ
ُ کـه اعـادۀ اوسـت. در نهایـت، خلـقِ سـوم »�ث

مرضیـاً« اتفـاق می‌افتـد. ایـن مراحـل دوم و سـوم، مربـوط بـه قیامـت اسـت و شـامل 

بـرزخ نمی‌شـود. بـه عبـارت دیگـر، قیامـت دو مرحلـه دارد. خداونـد خَلـق را می‌آفریند 

و  ثـواب  تـا  نـزد خـدا می‌رونـد  آفرینـش دوم،  ایـن  از  الخَلـق؛ پـس  یُعِیـدُ  از آن،  و بعـد 

آیـه چنیـن  نکیوسـت. معنـای   و  پسـندیده  اثـر  بـه معنـای  المُستَحسَـن،  ثـرُ  الأ »الحِبـر«،   .1
آثـار  کـه  طـوری  بـه  م‌یشـوند  شـاد  نَعِيمِهـم؛  حِبـار  يهـم 

َ
عَل يُظهَـر  حَتّـى  يَفرَحُـونَ  اسـت: 

شـادی از آن نعمت‌هـا در ظاهـر ایشـان مشـخص اسـت؛ محقـق. )المفـردات فـی غریـب 
القـرآن، ج 1، ص 216( 

 2. يَحضُرُه أصحاب، یاران )آن( در آن‌جا حاضر هستند و سکونت دارند؛ محقق. )همان،
 ص 241( 

3. العین، ج 3، ص 151. 
يْهِ تُرْجَعُون«؛ روم/ 11. 

َ
قَ ثُمَّ يُعِيدُه ثُمَّ إِل

ْ
خَل

ْ
4. »الُلَّه يَبْدَؤُا ال



39

بخش سوم: آیات بخببخا کان ورمش ات 81-31: بطلان راهیآ بخش سوم:

عقـاب دریافـت کننـد. لـذا مـراد از »یُعِیـدُ خَلـق أبـی‌ذر«، اعادۀ خَلقَ ایشـان اسـت که 

دوبـاره ابـوذر را زنـده می‌کنـد. این‌‎جـا از »مـگر« سـخن نفرمـوده و عالـم بـرزخ، مطلـب 

کـه بفرمایـد »خداونـد می‌میرانـد«؛ مـرادش اعـادۀ  کنیـد آن‌جـا  دیگـری اسـت. توجـه 

خَلـق نیسـت، بلکـه از بیـن بـردن نحـوۀ خلـق اسـت. خداونـد در این‌جـا سـه مرحلـه 

را ذکـر رفمـوده، ولـی فاصله‌هـای میـان آن‌هـا را نگفتـه اسـت. بـرای مثـال می‌گویـم ایـن 

کـه بیـن اول و دوم،  کتـاب را دو مرتبـه نوشـته‌ام. معنـای دو مرتبـه نوشـتن، ایـن اسـت 

کـرده  کار  فاصلـه‌ای وجـود دارد. وجـود فاصلـه، لازمـۀ کلام اسـت، نـه این‌کـه مـن سـه 

باشـم: یـک، نوشـتن. دو، فاصلـه. سـه، نوشـتن دوم. این‌گونـه نیسـت. در این‌جـا هـم 

خداونـد نمی‌خواهـد مـگر را بیـان بفرمایـد. 

کردن« اتس. میرف‌ماید: خلق اول و بعد  در این آیۀ شریفه، صحبت از »خَلق 

از آن، خلق دوم که غیر از خلق اول اتس. زیرا ادامۀ خلق اول نیست و در آن میان، 

یاتف  مگر فاصله بود. اعاده اتفاق افتاده اتس و »موت« را از اعاده شدنِ خَلق در

که  می‌کنیم. لازمۀ دو تا بودن و تعدد، قطع اتصال میان این دو اتس؛ وگرنه مادام 

 متصل باشند، تعددی نخواهد بود. من دو مرتبه مطلبی را آموختم، یعنی یک مرتبه

 آموختم، در این میان دتس از آموختن برداشتم و یک مرتبه دیگر نیز آموختم. 

از  مـراد  اسـت،  دوم  خَلـق  »یُعِیـدُ«،  از  مـراد  کـه  باشـید  داشـته  توجـه  بنابرایـن 

کَان حَسَـناً  یافـت پـاداش اسـت.1 إن  »رجـوع« نیـز رجـوع الـی الله بـرای حسـاب و در
2. فَحَسـنٌ وَ إن شَـراً فَشَـرٌّ

قُهـم إبتِـداءً ثُـمَّ يُعِيدُهُـم بَعـدَ المَـوتِ أحيَـاءٌ كَما كانوا. 
ُ
دُهُ«؛ أي: يَخل عِ�ي ُ مَّ �ي

ُ �قَ �ث
ْ
ل �خَ

ْ
ا ال دَؤ�ُ �بْ َ هُ �ي

َ
1. »اللّ

يهـم بأعمالِهـم؛ یعنـی خداونـد ایشـان را در ابتدا خلق نمود، پس  « فَيُجازِ عُو�نَ َ رْ�ج هِ �تُ �يْ
َ
ل  �إِ

مَّ
ُ »�ث

« سـپس  عُو�نَ َ رْ�ج هِ �تُ �يْ
َ
ل  �إِ

مَّ
ُ از مـرگ ایشـان را بـه همـان صـورت که زنده بودند بـاز م‌یگرداند. »�ث

ایشـان را بـه خاطـر اعمالشـان جـزا خواهد داد؛ محقق. )مجمـع البیان، ج 8، ص 466(
2. اگر فرد نیک بوده پس پاداش او نیک است، و اگر بدّ بوده پاداش او نیز بد است؛ محقق. 



40

تفسیر سورۀ روم

خضوع نابجا در برابر موجود ناقص
 کسی که در مقابل عالِم، خاضع می‌شود، به معنای این اتس که شناخت دارد:

کمال از او. این  کسـب  کمال او.   سـه، احسـاس نیاز به   یک، به نقص خود. دو، به 

 طسح از شناخت، عینِ کمال یک انسان اتس. با توجه به این مطلب، کمال یک 

کنـد و علـم  کـه جهـل خـود را بدانـد. همچنیـن درک  موجـود جاهـل بـه ایـن اسـت 

کرد و خاضع خواهد  که او عالم اتس. در نتیجه احساس نیاز خواهد   داشته باشد 

گر به اشتباه، جاهلی را به عنوان عالِم بپذیرد، آن‌گاه اتس که کوری عصا  شد. اما ا

کـور دگـر شـود؛ زیـرا صحیـح اسـت کـه خـود را ناقـص دانسـته، امـا فـرد ناقص‌تـر   کـشِ 

کرده اتس. بشر بیهوده خاضع نمی‌شود.  کامل‌تر رفض  از خود را، 

تفکـری در قـرن هشـتم، داعیـۀ شـرک پیـش از االسم را بـه صـورت االسم عنـوان 

کـه  کـرد و بعـد در قـرن دوازدهـم، فـرد دیگـری آن را پـی گفرـت؛ در قالـب تفکـر وهّابـی 

کنون نیز دولتی با پول حاصل از نفت، ناشـر آن در دنیاسـت. سـخن ایشـان چنین  ا

کـه می‌گوینـد: مشـرکان مکّـه ب‌تهـا را خـدا نمی‌دانسـتند، بلکـه اعتقـاد بـه  اسـت 

خـدای واحـد داشـتند؛ امـا در عیـن حال نسـبت بـه ب‌تها خاضع بودنـد. خضوعی 

یـد، مانند خضوع مشـرکان مکّـه در برابر ب‌تها  کـه شـما نسـبت بـه پیغمبـر و امـام دار

اسـت و شـرک بـه شـمار مـی آیـد. شـرک ابوجهـل بـا شـرک شـما یکسـان اسـت! چـرا 

نسـبت بـه پیغمبـر خاضع هسـتید؟ 

بایـد بگوییـم: ایـن سـخن وهابی‌هـا، همـان سـخن مشـرکان مکـه اسـت، زمانـی 

کـه در زمـرۀ منافقـان درآمدنـد. اینـان تکـرار ابوجهـل و ابوهلـب در االسم هسـتند. 

نمی‌گویـم عامـۀ افـراد ایشـان مسـلمان نیسـتند، امـا مشـتبه‌اند. سـران ایشـان هـم بـه 

جـز مدافعـان بوجهـل و بوهلـب نیسـتند. 

کــه بشــر بــرای »هبــل« و »لات« و »عــزّی« یــا مــاه، ســتارگان، بــاد و بــاران  آن‌زمــان 



41

بخش سوم: آیات بخببخا کان ورمش ات 81-31: بطلان راهیآ بخش سوم:

کمــال  کمالــی تصــور می‌کــرد. احســاس بــه نقــص خودشــان،  خاضــع بــود، در آن‌هــا 

آن‌هــا و احســاس نیــاز ایــن ناقــص بــه آن کامــل وجــود داشــت. قــرآن مجیــد در این‌جا 

عاء«. ابوجهل  �فَ ُ هِمْ �ش رَكا�ئِ ُ هُمْ مِ�نْ �ش
َ
�نْ ل

ُ
ك مْ �يَ

َ
آن جنبه‌ها را ابطال می‌کند. میرف‌ماید: »وَ ل

کــه تــو را سرفــتاده، موجــودی اســت که آن خــدای دیگر  و ابوهلــب می‌گفتنــد خدایــی 

گــوش یــم تــا بــه ســخن خــدای تــو و سرفــتاده‌اش   نیــز هماننــد اوســت، لــذا داعــی ندار

کنیم، بلکه با آن دیگری ارتباط برقرار می‌کنیم.   

کاری  یــم. بــه ایــن پزشــک  کنیــد دو پزشــک دار بــرای تقریــب بــه ذهــن فــرض 

کجاســت؟  کنیــم. جایــگاه امتحــان  نداشــته باشــیم و بــه پزشــک دیگــر مراجعــه 

یــد و ببینیــد می‌توانــد نســخه بنویســد یا خیر؟  وقتــی بیمــار شــدید، نــزد آن پزشــک برو

گــر نتوانســت، می‌رســاند هرچنــد شــما در علــم پزشــکی جاهــل بودیــد، امــا بیهــوده  ا

کار اســت. لــذا قــرآن مجیــد  آن جاهــل را پزشــک ‌دانســتید. امتحــان در وقــتِ اثــر 

گــر بنــا باشــد این‌ها بــرای آهله خود هیچ اثری قائل نباشــند، این  می‌خواهــد بفرمایــد ا

 همه آیات لازم نبود.

ــو هــر چــه می‌خواهــد وعــده  کنــون می‌گوینــد بگــذار خــدای ت ــان ا ــد: آن میرف‌مای

ــمْ 
َ
کار مــا را پیــش خواهنــد بــرد. لــذا میرف‌مایــد: »وَ ل دهــد. رفیقــان مــا در وقــت لازم 

ــود. در  ــرای آن‌هــا در آن روز، از شــرکای خودشــان شــافعانی نخواهــد ب ــم«؛ ب هُ
َ
ــنْ ل يَكُ

کــه اینــان شــریک خــدا می‌داننــد، نمی‌تواننــد در برابــر ارادۀ  کســانی  آن روز دیگــر 

خــدا بایســتند.1 خــدا رفمــان ‌دهــد او را بــه جهنــم ببرنــد. وقتــی می‌خواهنــد ابوجهــل 

هم 
َ
تِي عَبَدُوهَا لِيَشفَعُوا ل

َّ
هُم مِن أوثَانِهِم ال

َ
م‌يَكُن ل

َ
هُمْ مِنْ شُرَكائِهِمْ شُفَعاءُ«؛ أي: ل

َ
مْ يَكُنْ ل

َ
 1. »وَ ل

بُونَـا إلـى الله زُلفَـی؛ یعنـی  ـا نَعبُدُهُـم لِيُقَرَّ كَمـا زَعَمُـوا أنَّ هـم، أو تَدفَـع عَنهُـم 
َ
شُـفَعاء تَشـفَعُ ل

کنند  که م‌یپرستیدند نم‌یباشد تا ایشان را شفاعت  نفعی برای آن‌ها از شفاعت بتانی 
کـه م‌یپنداشـتند مـا اینـان را  م‌یپرسـتیم تـا مـا را بـه خـدا  یـا دفـع ضـرر نماینـد، هم‌چنـان 

کنند اما نکردند؛ محقق.  )مجمع البیان، همان(   نزدیک 



42

تفسیر سورۀ روم

کــه او  کــه آن خــدا بگویــد ارادۀ مــن ایــن اســت  را بــه جهنــم ببرنــد، این‌گونــه نیســت 

ــد  ــه ناچــار بای گفتــی، مــن ب کــه چنیــن  ــد حــال  ــد هــم بفرمای ــرم و خداون را بهشــت ب

بپذیــرم!

مطلـب دیگـر این‌کـه آیـۀ شـریفه رفمود: »شُـرَكائِهِم«؛ شُـرَکاءِ الله یا شُـرَکائِنا نفرمود. 
گفتـه‌ام نکتـه دارد. شـریک بـرای خـدا بـودن،  کـه پیـش از ایـن  ایـن تعبیـر همان‌گونـه 
کـه  دو جنبـه دارد: جنبـۀ واقعیـت، جنبـۀ اعتقـاد افـراد. جنبـۀ واقعیـت ایـن اسـت 
کـه آن‌چـه از او می‌آیـد بـه اسـتقلال برآیـد؛ نـه  عالوه بـر خـدا، موجـود دیگـری باشـد 
گـر خداونـد بـه او قـدرت دهـد، دیگـر شـریک  این‌کـه خـدا بـه او قـدرت داده باشـد. ا
خدا محسـوب نخواهد شـد، بلکه مخلوق و مقهور خداوند اسـت. خداوند شـریک 
واقعـی نـدارد، بلکـه در ذهـن افـراد سـاده لـوح، دارای شـریک اسـت. لـذا قـرآن تعبیـر 
شُـرَکائِنا،  »شُـرَکائِکُم«.  یـا  »شُـرَکائِهِم«  آن‌هـا سـاختند؛  کـه  بـه شـریکانی  میرف‌مایـد 
شـریکان مـا نمیرف‌مایـد، زیـرا خدا شـریک ندارد. انسـان اسـت که بیهـوده برای خدا 
شـریک سـاخته، پس این شـریک برای انسـان اسـت، ساخته شـدۀ اوتس. خدایی 

کامل باشـد و نسـبت به بشـر  که انسـان برای خود سـاخته، نه آن‌که موجودی  اسـت 
یانـی بسرـاند.1  ناقـص، روزی یـا ز

افسوس مضاعف برای مجرمان 
عالوه بـر ایـن، در آن روز بدبختـی دیگـری نیـز خواهنـد داشـت. توضیـح این‌کـه 

کـه  کنـد و در نادانـی خـود معـذور باشـد، آن زمـان  کاری  وقتـی شـخص بـه نادانـی 

که چرا پیش از این ندانسته اتس. اما  نادانیش برطرف شود، افسوس خواهد خورد 

گـر بـر نادانـی خـود اصـرار هم داشـته باشـد، وقتی نادانیش برطرف شـد، دو افسـوس   ا

که خود این‌ها با خدا شرکیشـان  کسـانی هسـتند  ن أشـرَكُوهُم بِاللَّه؛ مراد از »شُـرَکائِهِم«  1. مِمَّ
کرده‌انـد؛ محقـق. )تفسـیر الصافی، ج 4، ص 128( 



43

بخش سوم: آیات بخببخا کان ورمش ات 81-31: بطلان راهیآ بخش سوم:

یان  خواهـد خـورد: اول، چـرا نـادان بـودم. دوم، چـرا از روی عمـد ایـن قـدر بـه خـودم ز

رساندم. 

کـه دیگـران گمـان ‌می‌کننـد می‌توانـد کاری کنـد.  فـرض کنیـد شـخصی هسـت 

کـه چـرا از ابتـدا  کار را نداشـته؛ افسـوس می‌خورنـد  کـه بفهمنـد تـوان انجـام  روزی 

گـر مـدام بـه آن‌هـا تذکر داده باشـند که ایـن آقـا نمی‌تواند کاری  نمی‌دانسـتیم. حـال ا

کنـد، امـا آن‌هـا در پاسـخ گفتـه باشـند: شـما دشـمن هسـتید. بعد از آن کـه حقیقت 

روشـن شـد، دو افسـوس بـرای آن‌هاسـت. این‌کـه چـرا نمی‌دانسـتیم، دوم این‌کـه چـرا 

بـا وجـود آن‌کـه همـه بـه مـا تذکـر دادنـد، نپذیفرتیم. 

هِمْ  رَكا�ئِ ُ �ش �بِ وا  كا�نُ »وَ  میرف‌مایــد:  مشــرک  بدبختــی  ایــن  بیــان  در  مجیــد  قــرآن 

را  دیگــران  مــا  اســت ‌کــه می‌گوینــد چــرا  کافــی  اینــان  بــرای  عــذاب  یــک   .» �ن رِ�ی كا�فِ

بــرای خــدا شــریک ســاختیم؟ این‌هــا شــریک خــدا نبودنــد، امــا مــا ســاختیم. ایــن 

کــه مشــرکان در دنیــا و در مقابــل دعــوت اهلــی نشــان می‌دادنــد، در  حــال سرســختی 

ــر  ــه ساخته‌شــده‌های خویــش پیــدا می‌کننــد. می‌گوینــد: وای ب روز قیامــت نســبت ب

ــه درک  ــو ب ــو را پسرــتیدم و در راه ت ــن حــدّ ت ــا ای ــو را شــریک خــدا دانســتم و ت ــه ت ک مــن 

کشــته شــدند.  کــه در جنــگ بــا اســام  واصــل شــدم، ماننــد شــماری از مشــرکان مکّــه 

«. آن روز، روز نــزاع اســت. قــرآن در  �ن رِ�ی هِمْ كا�فِ رَكا�ئِ ُ �ش وا �بِ
کــه بسرــد، »وَ كا�نُ روز قیامــت 

عُوا  �بِ
�نَ ا�تُّ �ی �ذ

َّ
 ال

أَ
� رَّ �بَ

 �تَ
ذ�ْ آیــات دیگــر میرف‌‌مایــد: یکــی از خصوصیــات جهنــم چنیــن اســ:ت »�إِ

«؛1 آنــگاه آنهــا کــه متابعــت شــدند از  ا�ب سْ�ب
�أَ

ْ
هِمُ ال  �بِ

عَ�تْ طَّ �قَ ا�بَ وَ �تَ عَذ�
ْ
وُا ال

أَ
عُوا وَ رَ� �بَ

�نَ ا�تَّ �ی �ذ
َّ
مِ�نَ ال

یــم،  گفــت مــا تقصیــری ندار کردنــد، دوری می‌جوینــد. خواهنــد  کــه متابعــت  کســانی 

کــه  گــروه عــذاب را می‌بیننــد و رابطــه‌ای  کــه بــه دنبــال مــا آمدیــد. هــر دو  اشــتباه کردیــد 

 
أَ
� رَّ �بَ

�تَ �نَ ة�ً �فَ ا كَرَّ �ن
َ
�نَّ ل

أَ
وْ �

َ
عُوا ل �بَ

�نَ ا�تَّ �ی �ذ
َّ
الَ ال گســیخته می‌شــود. »وَ �ق کــرده بودنــد،  بــا هــم ایجــاد 

1. بقره/ 166. 



44

تفسیر سورۀ روم

کاش شــرایطی پیــش بیایــد گفتنــد  کردنــد،  کــه متابعــت  ا«.1 آن‌هــا 
ا مِ�نَّ ؤ�ُ رَّ �بَ

هُمْ كَما �تَ  مِ�نْ

  تا بلایی را که این‌ها بر رس ما آوردند، بر رس خودشان بیاوریم. عمری برای او جانف‌شانی 

کاش خــدا عمــری دوبــاره بــه مــا  کــه اصــاً مــرا نمی‌شناســد.   کــردم، امــا امــروز می‌گویــد 

بدهد که در این روز من به او بگویم تو را نمی‌شناسم.2 اما دیگر فایده ندارد. 

کـــه چرا  گفـــت جاهـــل، تنهـــا از ایـــن رنـــج می‌بـــرد  بـــه عبـــارت دیگـــر می‌تـــوان 

که مجبور خواهد شـــد حق را بپذیرد، دو  نمی‌دانســـت. اما معاند با حق، در آن روز 

عذاب دارد. یک، عذابِ ندانســـتن که ســـهل و سبک اســـت و عذابِ مقاومت در 

هِمْ رَكا�ئِ ُ �ش وا �بِ
که بدترین عذاب برای معاند با حق اتس. »وَ كا�نُ  برابر عوامل هدایت، 

.» �نَ رِ�ی  كا�فِ

جدا شدن مؤمنان از جمع مشرکان

«؛ در ایـن دنیـا و در مکّـۀ زمـان  و�ن �قُ رَّ �فَ �تَ َ ٍ �ی ذ� وْمَ�ئِ َ  �ی
اعَة�ُ ومُ السَّ �قُ وْمَ �تَ َ در ادامـه رفمـود: »وَ �ی

کنده هسـتند. شـما می‌توانید  کم مسـلمان در بین شـما مشـرکان پرا نزول، این عدد 

کنیـد، عـذاب و رنجشـان دهیـد. می‌توانیـد آن‌هـا را  بـرای ایشـان ایجـاد مزاحمـت 

کـه عـده‌ای بـه منطقـه‌ای بیگانـه و دوردسـت ماننـد »حبشـه« مهاجـرت  کنیـد  وادار 

کـه بـا شـره و دیـار ایشـان فاصلـه دارد. اما این در شـرایط دنیاسـت و در آخرت  کننـد 

از یکدیگـر جـدا می‌شـوند. 

«؛3 امروز دیگر »با هم بودن« مرطح نیسـت تا مطابق  رِمُو�نَ ْ مُج�
ْ
هَا ال ُّ �ی

أَ
وْمَ � �یَ

ْ
وا ال از�ُ »وَ امْ�ت

ـی، یـک مؤمـنِ موّحد اهلـی، بلکه ولـیّ‌ای از اولیاء خدا در جـوار عدوّی 
ّ
کل بـا عوامـل 

1. بقره/ 167. 
2. مجمع البیان، ج 1، ص 458. 

ید«؛ یس/ 59.  گنهک‌اران جدا شو ز ای  3. »امرو



45

بخش سوم: آیات بخببخا کان ورمش ات 81-31: بطلان راهیآ بخش سوم:

از أعـداء الله باشـد. خـدا رحمـت کند آن شـاعر را که میرف‌ماید: 

ــــزَا               ضَجِیعَي علیٍّ مِن ضَجیعَي محمدٍ« کن تَمَیَّ
َ
»هُمــــا أحرَزَا قَبرَینِ، ل

 یـک زمیـن مقـدس بـر زمین مقدس دیگر امتیاز دارد. گرچه هر دو در یک جته

  شریک هستند که در یکی، جسد مقدسِ آخرین پیغمبر مدفون اتس و در دیگری، 

همسـایگان  آن  در  امتیـاز،  امـا  اسـت.  مدفـون  او  وصـیّ  نخسـتین  مقـدس  جسـد 

)هم‌بستران( اتس. آن زمین اول، دو همسایه دارد و زمین دوم نیز دو همسایه دارد. 

همسـایه زمین دوم، آدم و نوح هسـتند. همسـایۀ زمین اول نیز معلوم اسـت. ببینید 

همسـایگان در آن دومـی چـه کسـانی هسـتند و همسـایگان در اولـی کیسـتند؟ ایـن 

در محاسـبات دنیـا اتفـاق می‌افتـد. می‌تـوان با زور وارد خانۀ خدا شـد و خراب کرد. 

کنـد. در یـک خانـه و یـک سـرا،  کـه از آن جلوگیـری  خداونـد در ایـن دنیـا بنـا نـدارد 

یـک سـقف هـم بـر ولـیّ الله و هـم عـدوّ الله سـایه بیانـدازد. در دنیا بنا نیسـت که جدا 

از یکدیگـر باشـند. امـا در آخـرت این‌گونـه نیسـت. 

«، مقصـود خَلـق دوبـاره اسـت، زیـرا پیـش از  و�نَ �قُ رَّ �فَ �تَ َ ٍ �ی ذ� وْمَ�ئِ َ اعَة�ُ �ی ومُ السَّ �قُ وْمَ �تَ َ »وَ �ی

که ساعت به  «، یعنی آن روزی  عُو�ن َ رْ�ج هِ �تُ �یْ
َ
ل  �إِ

مَّ
ُ دُهُ �ث عِ�ی ُ مَّ �ی

ُ �قَ �ث
ْ
ل خ�َ

ْ
ا ال دَؤ�ُ �بْ َ هُ �ی

َ
این رفمود: »اللّ

پـا می‌شـود؛ یعنـی وقـت حتمـیِ آن زندگـیِ پس از این مگر آمـده، در آن روز به لحاظ 

سـرانجام و عاقبـت کار، از هـم جـدا می‌شـوند.1 

کـه ایمـان آورنـد  کسـانی  «؛  رُو�ن حْ�بَ ُ ة�ٍ �ی ِی رَوْ�ضَ
هُمْ �ف الِحا�تِ �فَ وا الصَّ

ُ
وا وَ عَمِل مَ�نُ

آ
�نَ � �ی ِ �ذ

َّ
ا ال مَّ

أَ
� »�فَ

ـمَال،  قُـونَ«؛ فيَصيـرُ المُؤمِنُـون أصحَـابِ اليَمِيـن وَ المُشـرِكُون أصحَـاب الشِّ 1. »يَوْمَئِـذٍ يَتَفَرَّ
در جهـت  و  یمیـن  مؤمنـان، اصحـاب  ز(  رو آن  )در  بَعـدَهُ؛  لايَجتَمِعُـونَ  قـاً  تَفَرُّ قُـونَ  فَيَتَفَرَّ
راسـت و مشـرکان، اصحـاب شـمال و در جهـت چـپ قـرار م‌یگیرنـد. پـس از هـم بـرای 
بـا هـم جمـع نم‌یشـوند؛  کـه هرگـز بعـد از آن  گونـه‌ای  بـه  بـار جـدا خواهنـد شـد  آخریـن 

البیـان، ج 8، ص 466(  محقـق. )مجمـع 



46

تفسیر سورۀ روم

و کارهـای نیـک انجـام دادنـد در گلسـتانی، به هر آن‌چه بخواهند کامجو می‌شـوند. 

کـردم که خوش باشـد  «، مـن بـرای او وضعیتـی ایجـاد 
ُّ

»حَبَرتُـهُ«؛ یعنـی »جَعَلتُـهُ یَلتَـذ

کـه یـک انسـان می‌تـوان از آن لـذت ببـرد؛ ایشـان در آن بـاغ  و لـذت ببـرد. هـر آن چیـز 

کـه جـای پرگیـاه و خـوش آب و هواسـت، لـذت خواهنـد  و بسـتان یـا همـان روضـه، 

کامـروا می‌شـوند.  بـرد و 

کافـر شـدند و آیـات و  کـه  «؛ آن‌هـا  رَة�ِ �خِ �آ
ْ
اءِ ال ا وَ لِ�ق �ن ا�تِ �ی

آ
� وا �بِ

ُ �ب
رُوا وَ كَذ�َّ �نَ كَ�فَ �ی ِ �ذ

َّ
ا ال مَّ

أَ
»وَ �

نشـانه‌های مـا را تکذیـب کردنـد و گفتنـد این‌هـا نشـانه نیسـت، گفتنـد: لقاء آخرت 

«؛  رُو�نَ ا�بِ مُحْض�َ عَذ�
ْ
ِی ال

كَ �ف ول�ئِ
أُ
� کـه فـردا بـه خداونـد خواهیـد رسـید نیـز دروغ اسـت. »�فَ

که همیشـه در عذاب دیده می‌شـوند.1 »حَضَرَتِ المَکان«؛ به معنای   آن‌ها هسـتند 

این‌جـا  در  مـرا  دیگـران  پیوسـته  یعنـی  المَـکَان«،  »أحضَـرَتُ  اسـت.  بـودن  آن‌جـا 

می‌بیننـد، نمی‌توانـم از این‌جـا بـروم. بـه عبـارت دیگـر، مـرا در این‌جـا نگه داشـتند تا 

پیوسـته مـرا این‌جـا ببیننـد. 

«؛ یعنی پیوســـته آن‌ها را در عذاب اهلی می‌بینید،  رُو�نَ ا�بِ مُحْض�َ عَذ�
ْ
ِی ال

كَ �ف ول�ئِ
أُ
� »�فَ

نـــه این‌کـــه خودشـــان دلشـــان بخواهـــد آن‌جـــا باشـــند.2 نمی‌تواننـــد بـــه جـــای دیگـــر 

 3.» �ن رِ�ي كا�فِ
ْ
ال  �بِ

طَية�ٌ مُحِ�
َ
مَ ل

هَ�نَّ َ �نَّ �ج برونـــد. در قـــرآن مجیـــد در آیـــه دیگـــر میرف‌مایـــد: »وَ �إِ

کـــرده اســـت. راه  کافـــران را از هـــر طـــرف احاطـــه  گـــرد  گردا کـــه  گونـــه‌ای اســـت  جهنـــم بـــه 

کـه از آن‌جـا غایـب و خـارج  گونـه‌ای  ـونَ لايَغيِبُـونَ عَنـه؛ داخـل در آن م‌یشـوند بـه 
ُ
1. مُدخَل

نخواهنـد شـد؛ محقـق. )زبـدة التفاسـیر، ج 5، ص 256( 
تَســـتَعمِلُ إلا فِيما يَكرَهُه الإنســـان، وَ مِنهُ حُضـــورُ الوَفاةِ؛ کلمۀ احضار،  2.  لفظـــةُ الإحضَار لا
جـــز در مـــواردی که ناپســـند انســـان اســـت بـــه کار نمـــ‌یرود. و حاضر شـــدن زمـــان مرگ 
)احتضـــار( نیـــز از همین جهـــت چنین نامیده شـــده اســـت؛ محقق. )التبیـــان، ج 8، 

ص 236( 
3. عنکبوت/ 54. 



47

بخش سوم: آیات بخببخا کان ورمش ات 81-31: بطلان راهیآ بخش سوم:

کارشـــان بـــه جهنـــم اســـت و راهـــی جـــز  بـــر ایشـــان بســـته اســـت. بـــه هـــر ســـو برونـــد، پایـــان 

 جهنم ندارند. 

اوقاتی برای ستودنِ تنها ستودنی

کــه توجــه  ــی را  ــد تمــام اوقات ــد بشــر بای ــرآن مجیــد در این‌جــا می‌خواهــد بفرمای ق

پیــدا می‌کنــد، بــرای تنزیــه خــدا صــرف کنــد؛ زیرا کســی که شایســته اســت عظمتش 

گــردد و او را برتــر بدانیــد،  ذکــر شــود و هــر موجــودی نســبت بــه او، مــادون فــرض 

ه«؛ خداونــد برتــر اســت. بــه معنــای »أنــزَهُ 
َ
حا�نَ اللّ سُ�بْ خداونــد اســت. لــذا میرف‌مایــد: »�فَ

کــه لازمــه‌اش برتــر بــودن اســت.  الله« اســت،1 یعنــی خــدا را از چیزهایــی پــاک می‌کنــم 

»سُــبحَان«، بــه معنــای برتــر بــودن اســت. بعــد زمــان را میرف‌مایــد. »حِيــنَ تُمْسُــونَ«؛ 

کــه شــما زندگــی را بــه شــام می‌رســانید. عــده‌ای از مشــرکان، خــدای خــود را در  آن‌گاه 

گــذار خــود را انجــام داده، صحب‌تهایــش  خانه‌هایشــان نگــه می‌داشــتند. گشــت و 

کــرده و حــال بــه خانــه رفتــه و بُتــش را از بــالای طاقچــه آورده و عبــادت می‌کنــد.  را 

کــه بــه  کــه منــزه اســت آن‌گاه  «؛ خداســت  مْسُو�ن �نَ �تُ هِ حِ�ی
َ
حا�نَ اللّ سُ�بْ لــذا میرف‌مایــد: »�فَ

گــر بخواهیــد موجــودی را تنزیــه  کــه ا شــام می‌رســانید. یعنــی آن هنــگام، وقتــی اســت 

کنیــد، بایــد خــدا باشــد.»وَ حِيــنَ تُصْبِحُــون«؛ برخــی از ایــن اوقــات نیــز ابتــدای صبح 

کــه چشــم بــاز می‌کنــد، می‌گویــد: مــدد از پیــر بگیریــم و بعــد  اســت. ابتــدای صبــح 

 بیرون رویم. مقصود خداوندتس. 

«. در اصطلاح ادبی، به  رْ�ض
�أَ

ْ
ماوا�تِ وَ ال ِی السَّ

حَمْدُ �ف
ْ
هُ ال

َ
چرا این‌گونه اتس؟ زیرا »وَ ل

«، عطـف بـه عبـارات قبل  هِرُو�ن �ظْ �نَ �تُ ا وَ حِ�ی �یًّ ایـن »جملـه معترضـه«  می‌گوینـد.2 »وَ عَ�شِ

1. التبیان، همان، ص 237. 
2. التبیان فی اعراب القرآن، ص 305. 



48

تفسیر سورۀ روم

؛  حُو�نَ صْ�بِ �نَ �تُ مْسُو�نَ وَ حِ�ی �نَ �تُ هِ حِ�ی
َ
حا�نَ اللّ سُ�بْ  اتس. در اصل، این دو آیه چنین ا:تس »�فَ

که شما  «. معنای آیه چنین می‌شود: »خداوند برتر اتس آنگاه  هِرُو�نَ �ظْ �نَ �تُ ا وَ حِ�ی �یًّ وَ عَ�شِ

که در بامدادان برای زندگی جدید بر می‌خیزید   زندگی را به شام می‌رسانید و آن‌گاه 

کـه می‌توان  و عصـرگاه و ظهـرگاه یـا نیـم‌روز«. حـال چـرا چنیـن اسـت؟ زیـرا آن کسـی 

سـتود، تمامـی سـتایش‌ها در آسـمان‌ها و زمیـن بـرای اوسـت. 

ثنــا می‌گوییــم، در مقابلــش خضــوع می‌کنیــم و  را میس‌ــتاییم،  مــا موجــودی 

کــه  درخواســت می‌نماییــم، بــرای مثــال می‌گوییــم: بــه مــن علــم بــده؛ بــه ایــن خاطــر 

او را از خودمــان دانشــمندتر می‌دانیــم. یــا می‌گوییــم: بــه مــن توانایــی بــده، زیــرا او را 

تواناتــر از خــود می‌دانیــم. درخواســت می‌کنیــم: بــه مــن صحّــت بــده، زیــرا صحّــت 

کــن؛ زیــرا تنهــا در او قــدرت ایــن  خــود را در اختیــار او می‌دانیــم. آن بــا را از مــن دور 

کار را می‌یابیــم. لــذا تمــام آنچــه می‌تــوان موجــودی را بــه خاطــرش ســتود، منحصــر در 

گــر موجــود دیگــری نیــز این‌هــا را داشــته باشــد، بــه قــدرت خداونــد دارد.  خداســت. ا

«؛ نــه فقــط در یــک جــای معیــن،  رْ�ض
�أَ

ْ
ماوا�تِ وَ ال ِی السَّ

حَمْدُ �ف
ْ
هُ ال

َ
لــذا میرف‌مایــد: »وَ ل

کــه ایــن مقــدار بــرای  بلکــه در آســمان‌ها و زمیــن ســتایش بــرای خداســت. ابوجهــل 

ــل ســتایش ‌باشــد؟ هــر  ــه قاب ک ــده  ــز در »هبــل« دی »هبــل« خضــوع می‌کنــد؛ چــه چی

کــه توقــع آن را دارد، از خــدا و مربــوط بــه خداســت.  چیــز را 

بنابرایـــن »سُـــبحَانَ الله«، در صبـــح، ظهـــر، شـــام و آخر شـــب. بـــرای این‌که در 

آســـمان‌ها و زمین، ســـتایش‌ها منحصـــراً برای خداســـت. غیر از خداونـــد، موجود 

که شـــما او را بســـتایید؛ در صبح، ظره، شـــام، در نیمۀ شـــب و در  مؤثّـــری نیســـت 

که باشـــد.  هـــر وقتی 

برتـر  یعنـی خـدا  «؛ 
ً
ها �ی ِ ز�ن � �تَ الَله  هُ  ِ

ز�ّ �نَ
ُ
»ا یعنـی  حَا�نَ الله«  »سُ�ب آیـه میرف‌مایـد:  ایـن  لـذا 

کـه خـدا برتـر اسـت، زیـرا  اسـت. مـن ایـن کار را انجـام می‌دهـم. واقعیـت ایـن اسـت 



49

بخش سوم: آیات بخببخا کان ورمش ات 81-31: بطلان راهیآ بخش سوم:

کسـی را در آسـمان‌ها و در زمیـن سـتود.  کـه می‌تـوان بـرای آن،  بـرای اوسـت هـر چیـز 

پـس در صبـح‌گاه، خـدا برتـر اسـت. در نیـم‌روز، خـدا برتـر اسـت. در عصـر و در شـام، 

خـدا برتـر اسـت. حـرف فـاء در ابتـدای آن آمـده و »سُـبحَانَ«، مفعـول مطلـق اسـت 

« بـوده اسـت.1 در واقع 
ً
حا �ی س�بِ

حُ الَله �تَ ِ
س�بّ

ُ
کـه فعـل و فاعـل آن وجوبـاً محـذوف اسـت؛ »ا

یـک  کلام،  البتـه  این‌گونـه سـخن بگوییـم.  یـم  بیاموز تـا  خداونـد چنیـن میرف‌مایـد 

ـوا« نیـز در تقدیـر دارد. 
ُ
فعـل »قُـل« یـا »قُول

تـا  کلام ذکـر شـده  ـت در میـان 
ّ
بـه منزلـه عل «؛  رْ�ض

�أَ
ْ
ال وَ  ماوا�تِ  السَّ ِی 

�ف حَمْدُ 
ْ
ال هُ 

َ
ل »وَ 

شـنوندۀ آیات اهلی متوجه این معنا شـود که اسـاس سـتایش منحصر به خداسـت، 

کـه انسـان از راه آن موجـودی را میس‌ـتاید، منحصـر بـه خدا در آسـمان‌ها  زیـرا آثـاری 

و زمیـن اسـت. علـم، قـدرت، رحمـت، طلـف و هرچـه هسـت، منحصـر بـه خـدا در 

کاری  کسـی می‌تواند  که بگوییم غیر خدا،  آسـمان‌ها و زمین اسـت. جایی نیسـت 

کنـد تـا صبـحِ مـا حمـد بـر او، ظهـرِ مـا حمـد بـر او و شـامِ مـا حمـد بـر او باشـد. بعـد از 

ایـن آیـات، مقطـع جدیـدی آغـاز می‌شـود. 

1. اعراب القرآن و بیانه، ج 6، ص 295. 





51

 بخش چهارم: 
آیات 30-29: تنها دین صالح برای هدایت بشر 

آیات مبارکه 
هُ 

َ
لَّ اللّ �ضَ

أَ
هْدِي� مَ�نْ � َ مَ�نْ �ي مٍ �فَ

ْ
رِ عِل �يْ

غ�َ هْواءَهُمْ �بِ
أَ
مُوا �

َ
ل �نَ �ظَ �ي ِ ذ�

َّ
عَ ال �بَ

لِ ا�تَّ َ �ب

هِ 
َ
اللّ طْرَ�تَ  �فِ  

ً
ا �ف �ي حَ�نِ �نِ  �ي لِلدِّ هَكَ  ْ وَ�ج مْ  �قِ

أَ
� �فَ  29 �نَ  اصِرِ�ي �ن مِ�نْ  هُمْ 

َ
ل ما  وَ 

مُ وَ لكِ�نَّ  ِ
�يّ

�قَ
ْ
�نُ ال �ي لِكَ الدِّ هِ ذ�

َ
ِ اللّ �ق

ْ
ل لَ لِ�خَ دِ�ي �بْ

ها لا �تَ �يْ
َ
اسَ عَل

طَرَ ال�نَّ �ي �فَ �تِ
َّ
ال

مُو�نَ 30
َ
عْل َ لا�ي اسِ 

ال�نَّ رَ  َ كْ�ث
أَ
�

ترجمۀ آیات 

ى  گاهى پيرو 29- بلكـــه ظالمـــان از هـــوى و هوس‌هاى خود بـــدون علـــم و آ

 مى‏كنند، و چه كسى مى‏تواند آن‌ها را كه خدا گمراه كرده است هدايت كند؟

ى خود را متوجه آیین خالص  ى نخواهد بود. 30- رو ر   و براى آن‌ها هيچ يار و ياو

ردگار كـــن. اين فطرتى اســـت كه خداوند انســـان‌ها را بر آن آفريده اســـت.  پـــرو

دگرگونـــى در آفرينش خدا نيســـت. اين اســـت ديـــن و آیين محكم و اســـتوار، 

كثر مـــردم نمى‏دانند. ولـــى ا

معنای لغات 
که نه مسـیر یهودیت را انتخاب  که موحد باشـد، اما موحدی  »حَنیف«، کسـی 



52

تفسیر سورۀ روم

کرده و نه مسـیر نصرانیت را.1 »رطفت« به معنای شـکافتن و نمایان شـدن اسـت.2

مروری بر آیۀ پیشین 

م«. آیه با »بَل« آغاز شده
ْ
رِ عِل �یْ

غ�َ هْواءَهُمْ �بِ
أَ
مُوا �

َ
ل �نَ ظ�َ �ی ِ �ذ

َّ
عَ ال �بَ

لِ ا�تَّ َ  آیۀ کریمه میرف‌ماید: »�ب

  اتس. در اصطلاح فارسی و شاید در متون قدیم چنین تعبیر می‌شد: نه بر این گونه 

اسـت، نـه ایـن چنیـن اسـت آن‌ها که به خود سـتم نمودند، تبعیـت از خواهش‌های 

گاهی، مورد پذیرشِ ایشان  کردند؛ بدون این‌که این خواهش‌ها از راه آ  نفسانی خود 

واقع شده باشد. این چگونه استدراکی اتس؟ 

قـــرآن مجیـــد در آیـــۀ قبل رفمـــود: خداوند برای شـــما یـــک نمونه مـــی‌آورد و با این 

نمونه‌گویـــی یا تنظیر، رابطۀ شـــرک را که خیال محض اســـت، با توحید که حقیقتی 

مْ هَلْ 
ُ
سِك �فُ �نْ

أَ
لاً مِ�نْ � َ مْ مَ�ث

ُ
ك

َ
رَ�بَ ل اســـت که بایـــد پذیفرـــت، بیـــان می‌کنـــد. رفمـــود: »�ضَ

رَكاء«.3 تمثیـــل و تنظیـــر بـــود بـــر این‌کـــه انســـان قـــادر  ُ مْ مِ�نْ �ش
ُ
ك ما�نُ ْ �ی

أَ
�تْ �

َ
ك

َ
مْ مِ�نْ ما مَل

ُ
ك

َ
ل

و متموّلـــی را در نظـــر بگیریـــد کـــه بـــه قول برخـــی، اموال صامـــت و ناطـــق دارد و مراد 

کـــه یکـــی از این  از امـــوال ناطـــق، بـــردگان اوســـت.4 آیـــا کســـی می‌توانـــد توهّـــم کند 

یشـــۀ »حنف« اســـت، به معنای کسی  که به سوی استقامت و هدایت میل  1. »حنیف« از ر
ى الإســـتِقَامَةِ، و الحَنِيف هُو المَائِلُ

َ
لال إل

َ
 کـــرده اســـت. راغب م‌یگوید: هُو مَيلٌ عَـــن الضّ

ي يَمِيلُ إلى 
َ
دْيانِ أ

َ
فُ عـــن الأ  إلـــى ذلک. )مفردات، ج 1، ص 260(. المُسْـــلِمُ الذي يَتَحَنَّ

 الحقّ؛ مسلم کسی است که از دیگر ادیان حنیف باشد یعنی به سوی حق میل کرده باشد؛ 
)لسان العرب، ج 9، ص 57(  محقق. 

یشـۀ »فطـر« اسـت. فَطَـر الشـی، شـقّه؛ بـه معنـای شـکافتن آن چیـز اسـت؛ محقـق.   2. از ر
)لسان العرب، ج 5، ص 55( 

3. روم/ 28. 
عَم؛ مقصود آیه مال و ملک و نعمت‌هاسـت؛  كُمْ«، مِنَ المَالِ وَ الأملاكَ وَ النِّ زَقْنا 4. »فِي ما رَ

محقق. )مجمع البیان، ج 8، ص 474( 



53

بخش چهارم: آیات خببخب  دینات 03-92: تنهایبخش چهارم: آ

بـــردگان با مالک خویش در مجموع اموال او به طور یکســـان قـــدرت دارند؟ آن‌چنان 

کـــه بایـــد مالـــک در کارها بـــا بردۀ خویـــش استشـــاره کند؟ بگویـــد: اجـــازه می‌دهید 

گـــر او اجـــازه داد، انجام دهـــد و گرنـــه بگوید چون  ایـــن اتـــاق را چنیـــن رفش کنـــم؟ ا

او شـــریک مـــن در ادارۀ خانـــه و زندگـــی و اصل تملک بر مال اســـت و اجـــازه نداده، 

يْمانُكُمْ مِنْ شُـــرَكاءَ 
َ
كَـــتْ أ

َ
كُـــمْ مِنْ مـــا مَل

َ
کار را انجام دهـــم؟ »هَلْ ل پـــس نبایـــد ایـــن 

نْفُسَـــكُم«؛ از آن‌ها بیم دارید، 
َ
كَخِيفَتِكُمْ أ نْتُمْ فِيهِ سَـــواءٌ تَخافُونَهُـــمْ 

َ
كُمْ فَأ فِي مـــا رَزَقْنا

یـــد؟ یعنی مراعـــات آن‌هـــا را می‌کنید، آن‌چنـــان که در  آن‌چنـــان کـــه از خـــود بیم دار

مورد خـــود مراعـــات می‌کنید؟ 

شرک نیز این‌گونه اتس. خداوند هر آنچه را که می‌توان نام موجود و هست بر آن 

که به عنوان شریک برای خدا انتخاب  نهاد، آفریده اتس. بنابراین هر موجودی را 

کنید، رابطۀ خدا با او به مراتب أقوی از رابطۀ انسان با بردۀ خویش اتس. 

کــه انســان هســتید، بــردۀ خویــش را بــه هیــچ وجــه شــریک خــود ندانیــد؛ و  شــما 

کســی ایــن توهّــم پیــدا شــود، بــه ریش‌خنــد و تمســخر پاســخ می‌دهیــد،  گــر هــم در  ا

کــه محکوم  زیــرا اصــاً نیــازی بــه پاســخ جــدی نمی‌بینیــد؛ پــس چگونــه موجوداتــی را 

را  این‌هــا  بایــد خــدا  اهلــی هســتند، شــریک خــدا می‌دانیــد و می‌گوییــد  قــدرت 

ید و هر کس شــرک ورزد در روز قیامت  گــر خداونــد گفت شــرک نورز مراعــات کنــد؟1 ا

کــرد  کاری خواهــد  بــا او چنیــن می‌کنــم، چــرا شــما می‌گوییــد »هبــل« در روز قیامــت 

ــه  ــد ب کــه وقتــی خداون ــه اســت  ــا چگون ــا بکنــد؟ ی ــا م کاری ب ــد هیــچ  کــه خــدا نتوان

كِكُـم،  كُـم فِـي أموَالِكُـم وَ أملا
َ
ـم تَرضَـوا فِـي عَبيدكـم أن يُكُونُـوا شُـرَكاءٌ ل

َ
كُـم إذا ل 1. المَعنـى إنَّ

گر شـما در  هُ شُـرَكاءٌ فِي العِبادَة! آیه بدین معناسـت که ا
َ
فَكَيـفَ تَرضَـونَ لِرَبِّكـم أن يَكُـون ل

ک با شـما شـریک باشـند،  ید بـه اینک‌ـه در امـوال و املا مـورد بـردگان خـود راضـی نم‌یشـو
عبـادت  در  شـرکیانی  او  بـرای  کـه  ید  م‌یشـو راضـی  ردگارتـان  پرو مـورد  در  چگونـه  پـس 

موجـود باشـد؟ محقـق. )التبیـان، ج 8، ص 246( 



54

تفسیر سورۀ روم

کــه خالصانــه عبــادت می‌کنــد، وعــده می‌دهــد در روز قیامــت چنــان  کســی  آن 

جــزای خوبــی خواهــی داشــت. شــما مشــرکان می‌گوییــد: در روز قیامــت، »لات« 

ــا آن‌چــه را  کاری می‌کنــد ت ــا  یــغ داشــته بــه مــا می‌دهــد، ی کــه خــدا از مــا در آن‌چــه را 

 خــدا می‌خواهــد بــه آن‌کــه دوســت دارد بدهــد، بســتاند و بــه مــا دهــد. ایــن مضمــون

 آیۀ قبل بود. 

مٍ«، چـرا ایـن اسـتدراک 
ْ
رِ عِل �یْ

غ�َ هْواءَهُمْ �بِ
أَ
مُوا �

َ
ل �نَ ظ�َ �ی ِ �ذ

َّ
عَ ال �بَ

لِ ا�تَّ َ حـال آیـه میرف‌مایـد: »�ب

را رفمود؟ 

پاسخ قرآن به یک پرسش 
 ممکن اتس در این‌جا پسرشی مرطح شود: در جامعۀ آن روز مکه، پیغمبر؟صل؟ 
گر شـرک اینان تا این حدّ پوچ بوده،  با آن شـدت و حدّت دعوت به توحید رفمود؟ ا
کسـی اصـرار ورزد تـا تغییـر عقیـده دهنـد. مراحـل  نشـانۀ جنـون اسـت. معنـا نـدارد 
جنون در شـخص دیوانه یکسـان اسـت. تفاوتی ندارد بگوید این دیوار سـفید اتس 

گـر اینهـا این‌گونـه هسـتند و شرکشـان چنیـن اسـت، پـس از قبیـل همـان   یـا سـبز. ا
کسی، بردۀ انسانی را شریک او قرار دهد.  که  می‌شود 

کنـون  ا بـود.  پاییـن  و  بـالا  شـامل طبقـه  اجتماعـی،  لحـاظ  بـه  روز  آن  در  مکّـه 
یـم. ثروتمنـدان و رؤسـای قبایـل و  در درسـتی یـا نادرسـتی ایـن مطلـب بحثـی ندار
شـخصی‌تها، طبقـۀ بـالا را تشـکیل می‌دادنـد. بیشـتر مـردم نیـز در طبقـۀ پاییـن جـا 
که به دعوت اهلی ایمان آوردند، از طبقات پایین  گفت غابل آنان   داشـتند و باید 
 بودنـد. بـه نحـوۀ بیـان توجـه داشـته باشـید. صحیح نیسـت بگوییم: طبقـات پایین 
ایمـان آوردنـد؛ زیـرا واقعـاً عمـوم آن‌هـا در ابتـدا ایمـان نیاوردنـد، بلکـه منتظـر بودنـد 

 بدانند رؤسای ایشان چه وقت ایمان می‌آورند. صحیح آن اتس که بگوییم ارفادی 

 که ایمان آوردند، از طبقات پایین بودند؛ و این دو تفاوت دارند. هنگامی‌که االسم



55

بخش چهارم: آیات خببخب  دینات 03-92: تنهایبخش چهارم: آ

 می‌خواتس شکم مستضعفان مکّه را سیر کند، ایمان آوردند؛ نه این‌که مستضعفان 

ایمان آوردند و برای پیامبر اسلام؟صل؟ نان و آبی ساختند. 

گر این‌ها دیوانه  که ا در هر صورت این توهّم مرطح اتس و قرآن باید پاسخ دهد 

گر عاقلند، چگونه شـــرک را بـــا این حدّ   انـــد، چرا خـــدا برایشـــان پیغمبر سرفـــتاد؟ ا

از پوچی، پذیفرته‌ بودند؟ 

 قـرآن مجیـد در این‌جـا یکـی از حقایقی را که باید نسـبت به انسـان عاقل با همۀ 

 شـرافتش پذیفرـت، بیـان می‌کنـد. بـه ایـن معنـا که باید در مورد انسـان عاقـل با همۀ 

 خردمندی و توانایی فکری پذیتفر که موجودی عاطفی اتس.1 ساختمان عاطفی 

کـه بـر عاطفـۀ انسـان اثرگـذار اسـت، بـر سـیر  دارد و محـرک او عاطفـه اسـت. عواملـی 

کلـی انسـان اثـر می‌گـذارد. می‌تـوان گفـت به طور عمـوم، نود و نـه درصد آن  و سـلوک 

عوامـل، امـوری بـه جـز اندیشـه و فکـر هسـتند.2 ایـن حقیقتـی اسـت. بیـش از نیمـی 

کـه مـورد پذیـرش و تأییـد دیـن، و منشـأ  1. عاطفـه، بعـدی از سـاحت وجـودی انسـان اسـت 
تأثیرات بنیادین در سـعادت بشـری اسـت. شـاهد بر این مدعا روایتى اسـت که »فُضَیل 
یـد: از امـام صـادق؟ع؟ پرسـیدم: آیـا حبّ و بغض هم جزو ایمان اسـت؟  بـن یَسـار« م‌یگو
امـام صـادق؟ع؟ فرمـود: »مگـر ایمـان بـه غیر از حبّ و بغض چیز دیگرى اسـت؟« سـپس 
مْ وَ 

ُ
ک و�بِ

ُ
ل هُ �فیِ �قُ �نَ َّ �ی ما�نَ وَ ز�َ �ی �إِ

ْ
مُ ال

ُ
ک �یْ

َ
ل �بَ �إِ ه‏ حَ�بَّ

َ
امام؟ع؟ این آیه شریفه را تلاوت فرمود: »وَ لکِ�نَّ اللّ

دُو�نَ )حجـرات/ 7(«. )المحاسـن،  ا�شِ کَ هُمُ الرَّ ول�ئِ
أُ
ا�نَ � عِصْ�ی

ْ
سُو�قَ وَ ال �فُ

ْ
رَ وَ ال �فْ

ُ
ک

ْ
مُ ال

ُ
ک �یْ

َ
ل هَ �إِ

رَّ
َ
ک

ج 1، ص 262( در ایـن روایـت، محبـت نسـبت بـه مؤمنـان، دوسـتان و برگزیـدگان خـدا و 
یکنـه نسـبت بـه کفـار، دشـمنان خـدا و رسـولش، جان‌مایـۀ دیـن و منشـأ هدایـت شـمرده 

شده اسـت؛ محقق. 
یژگ‌یهـای فطـری و مثبـت  کـه از و 2. عاطفـه، کیـی از جنبه‌هـای روح و نفـس انسـان اسـت 
انسـان بـه شـمار مـ‌یرود. م‌یتـوان گفـت نوعـی میـل اسـت کـه معمـولا جهت آن به سـوی 
غیـر اسـت، بـه عکـس غریـزه کـه جهـت آن بـه سـوی خـود انسـان اسـت. منشـأ حـرکات و 
رفتارهـای ارادی انسـان، ارادۀ اوسـت. ارادۀ انسـان نیـز تحـت تأثیـر بعـد عاطفـی و شـوق 



56

تفسیر سورۀ روم

کـرد، اراده  کاری اشـتیاق و رغبـت پیـدا  کـه وقتـی نسـبت بـه  او م‌یباشـد؛ بـه ایـن معنـا 
یژگـی عاطفـه در انسـان، مـورد تأییـد دیـن بـوده و مؤمنـان  بـه انجـام آن پیـدا خواهـد کـرد. و
اسِ مَ�نْ 

ال�نَّ ایـن رو خداونـد متعـال م‌یفرمایـد: »وَ مِ�نَ  از  ترغیـب شـده‌اند.  بـه داشـتن آن 
مـردم  از  برخـی  هِ«؛ 

َ
للِّ ا  حُ�بًّ  

ُ
دّ

َ �ش
َ
ا وا  مَ�نُ

آ
� �نَ  �ی ِ ذ�

َّ
ال وَ  هِ 

َ
اللّ  ِ

کَحُ�بّ و�نهَُمْ  حِ�بُّ ُ �ی  
ً
دادا �نْ

َ
ا هِ 

َ
اللّ  ِ دُو�ن مِ�نْ   

ذ�ُ خ�ِ
�تَّ َ �ی

معبودهایـی غیـر از خداونـد بـرای خـود انتخـاب مک‌یننـد و آن‌هـا را هم‌چون خدا دوسـت 
کـه ایمـان دارنـد، محبتشـان بـه خـدا، شـدیدتر اسـت )بقـره/165(.  م‌یدارنـد. امّـا آن‌هـا 
کـه پیشـاپیش  کـه دیـن‌داری مسـبوق بـه عاطفـه و تعهـدی اسـت  قـرآن چنیـن م‌یآمـوزد 
کـه از  میـان خداونـد و انسـان و در آغـاز خلقـت او، در فطـرت انسـان نهادینـه شـده اسـت 
بوبیـت خداونـد )اعراف/  ینـی هم‌چـون الهـام و فجـور )شـمس/ 8(، پیمـان ر آن بـا عناو
و  فطـری  یژگ‌یهـای  و ایـن  عبارتـی  بـه  مک‌ینـد.  یـاد   )30 )روم/  دینـی  سرشـت  و   )172
گاه او شـده و رشـد  عاطفـی در انسـان ثبـت شـده اسـت و بـا قبـول دیـن،‌ وارد در روان آ
كـه بـا او  كسـانى  م‌ینمایـد. قـرآن در این‌بـاره م‌یفرمایـد: »محمـد فرسـتاده خـدا اسـت و 
كفـار سرسـخت و شـديد، و در ميـان خـود مهرباننـد، پيوسـته آن‌هـا را در  هسـتند در برابـر 
حـال ركـوع و سـجود مى‏بينـى، آن‌هـا همـواره فضـل خـدا و رضـاى او را مى‏طلبنـد، نشـانۀ 
آن‌هـا در صورتشـان از اثـر سـجده نمايـان اسـت، ايـن توصيـف ایشـان در تـورات اسـت، و 
كـه جوانه‏هـاى خـود را خـارج سـاخته،  توصيـف آن‌هـا در انجيـل هماننـد زراعتـى اسـت 
ى  يـت آن پرداختـه، تـا محكـم شـده، و بر پاى خود ايسـتاده اسـت، و به قدر سـپس بـه تقو
كافـران  كـه  بـراى آن اسـت  بـه شـگفتى وا مـى‏دارد! ايـن  كـه زارعـان را  كـرده  نمـو و رشـد 
رده‏انـد و عمـل صالـح انجـام  كـه ايمـان آو كسـانى از آن‌هـا را  رد، خداونـد  را بـه خشـم آو
داده‏انـد وعـده آمـرزش و اجـر عظيمـى داده اسـت« )فتـح/ 29(. برخـی از مفسـران ماننـد 
هً  مَّ

أُ
اسُ �

طبرسـی، مغنیـه، خطیـب، ابـن عربـی و غیـره بـا توجـه بـه ایـن آیـۀ شـریفه: »کَا�نَ ال�نَّ
اسِ 

ال�نَّ �نَ  ْ �ی َ �ب مَ 
ُ
حْک لِ�یَ  ّ

ِ حَ�ق
ْ
ال �بِ ا�بَ  کِ�تَ

ْ
ال مَعَهُمُ  لَ  ز�َ �نْ

أَ
� وَ  �نَ  رِ�ی ذ�ِ مُ�نْ وَ  �نَ  رِ�ی

ّ
�شِ مُ�بَ �نَ  �ی ّ

�یِ �بِ
ال�نَّ هُ 

َ
اللّ  َ عَ�ث �بَ

�فَ وَاحِدَهً 
هِ« )بقـره/ 213( معتقدنـد پیـش از حضـرت نـوح؟ع؟، انسـان‌ها بـر اسـاس  �ی وا �فِ �فُ

َ
ل �تَ مَا ا�خْ �ی �فِ

کشـش فطـری زندگـی مک‌یردنـد نـه هدایت‌گـری عقـل و وحـی. یعنـی تمالیات فطـری که 
رد و  آمیختـه بـا عاطفـه اسـت، توانسـته بـود جامعـۀ بشـری را بـه صـورت امـت واحـده درآو
کمـات،  کنـد؛ محقـق. )شـرح الإشـارات و التنبیهـات مـع المحا در مسـیر رشـد راهبـری 
یـان، ص 158-157؛ تفسـیر الکاشـف، ج 1، ص  ج 2، ص 423؛ فلسـفۀ اخلاق، غرو



57

بخش چهارم: آیات خببخب  دینات 03-92: تنهایبخش چهارم: آ

از فعالیـت هـر انسـان، مربـوط بـه خانـوادۀ اوسـت و ایـن از محاسـبات خـرد نیسـت، 

خانـواده  در  شـما  کـه  فرزنـدی  میـان  تعقـل،  وگرنـه  اسـت.  عاطفـه  حسـاب  بلکـه 

کـه دیگـری در خانـوادۀ خویـش سـاخته، تفـاوت قائل نمی‌شـود،  سـاختی و فرزنـدی 

کـه تفـاوت قائـل اسـت.  بلکـه عاطفـه اسـت 

گاه در آن‌چــه می‌گویــد اظهــار علاقــه می‌کنــد، هرچنــد تعــارف می‌کنــد، امــا 

نکتــۀ مــورد اســتفاده بــرای مــا همــان عاطفــه اســت. تعقــل نمی‌گویــد وقتــی بــه ایــن 

شــخص رســیدی، دو دقیقــه ســام و احوال‌پسرــی کنیــد، بــرای آن دیگــری ســر تــکان 

کــه چــون ســابقۀ  دهیــد و بــه آن فــرد دیگــر اعتنــا نکنیــد. بلکــه عاطفــه حکــم می‌کنــد 

یــد، حتــی می‌توانیــد دو ســاعت بــا وی گف‌توگــو کنیــد.  آشــنایی بــا ایــن شــخص دار

ــا آن دیگــری هیــچ نگوییــد و بی‌تفــاوت از  ــا آن شــخص در حــدّ دو دقیقــه، و ب امــا ب

یــد.  کنــار هــم بگذر

این واقعیت انســـانی اســـت. اما وقتی بنا شـــد که ســـاختار او این گونه باشـــد، 

که  بـــه ناچـــار اهـــواء )خواســـته‌هایی( خواهد داشـــت. تعـــادل در این خواهـــد بود 

گاهـــی‌ و بینش‌های او تناســـب داشـــته باشـــد. انســـان  خواســـته‌های انســـانی بـــا آ

گر بتوان چنین کرد، به این  موجودی عاطفی اتس و نمی‌توان عاطفه را از او ستاند. ا

کـــه خدا او را به یک موجود دیگر تبدیل کنـــد. وقتی این موجود این‌گونه  معناســـت 

 آفریده شـــده و باید این‌گونه باشـــد، پس بی‌شـــک باید آن‌چه در ارتباط با اوســـت،

 با عواطف انسانی تنابس داشته باشد.

گـر  از طـرف دیگـر، بایـد عواطـف انسـانی بـا علـم انسـان تناسـب داشـته باشـد. ا

گر عاطفـه بر طبق  یـان‌آور خواهد بـود. ا کـه عاطفـه ز برخالف علـم شـد، آن‌گاه اسـت 

کـه  علـم باشـد، ماننـد ایـن اسـت ‌‌کـه مطالعـه در جوامـع انسـانی بـه انسـان بیامـوزد 

317؛ تفسـیر ابـن عربـی، ج 1، ص 77، مجمـع البیـان، ج 2، ص 543( 



58

تفسیر سورۀ روم

کـه ممکـن نیسـت بـدون آن، جامعـۀ  خانـواده یـک واحـد اصیـل در اجتمـاع اسـت 

بـا واقعیـات  کـه بـه سـود خانـواده باشـد،  انسـانی تشـکیل شـود. بنابرایـن فعالیتـی 

کـه  زندگـی انسـان تناسـب خواهـد داشـت. عاطفـه برخالف علـم، ماننـد آن اسـت 

فعالیـت بـه سـود جادوگـر باشـد. ایـن انحطـاط خواهـد بـود و نمونـۀ اهـواء بـدون علم 

کـه قـرآن در مـورد  کـم بـود  اسـت. بـرای مثـال، رفعـون، سـطح بـالای یـک انسـانِ حا

طاعُوهُ«؛1 قومـش را سـبک عقـل شـمرد، از ایـن رو از 
أَ
� وْمَهُ �فَ  �قَ

�فَّ خ�َ اسْ�تَ او میرف‌مایـد: »�فَ

کردنـد و رفمـان بردنـد؛ وگرنـه نبایـد انسـان‌ها از چنیـن انسـانی، این‌گونـه  او اطاعـت 

رفمـان برنـد. 

لـــذا قـــرآن مجید میرف‌ماید شـــرک، تبعیت از هـــوی به غیر علم اســـت. با توجه 

کار ایشـــان عقلایی  گفته شـــد، آن‌هـــا دیوانه نیســـتند بلکه عاقل‌انـــد، اما  بـــه آنچه 

کار او   نیســـت. تفـــاوت بســـیار وجـــود دارد میـــان این‌کـــه انســـان عاقـــل باشـــد، یـــا 

عقلایی باشد. 

کـه شـخصی از فـردی، تعبیـر بـه »پیرمـرد نابالـغ« می‌کـرد. ممکـن  زمانـی شـنیدم 

اتس شخصی چهل ساله‌ یا پنجاه سالۀ نابالغ باشد. زیرا به لحاظ خرد، به مرحلۀ 

کار افـرادِ عاقـل اسـت. کارهـای مـا،   رشـد نسرـیده و تعـادل نـدارد. حـال بسـیاری از 

 چـون کار افـراد عاقـل اسـت، مسـئولی‌تها را متوجـه افـراد می‌کنـد. از او بازخواسـت 

کنـی؟  کار را انجـام دادی؟ چـه عاملـی موجـب شـد چنیـن  کـه چـرا ایـن  می‌شـود 

گـر مسـتحق  گفـت و ا چنانچـه مسـتحقّ مـدح و ثنـا اسـت، بایـد او را مـدح و ثنـا 

مذمّـت اسـت بایـد سـرزنش شـود. یعنـی بایـد آنچـه را مسـتحقّ اسـت، نسـبت بـه او 

انجـام داد. امـا در نهایـت بایـد گفـ:ت کارِ عاقل اسـت، اما عقلایی نیسـت؛ یعنی از 

روی اندیشـه و خـرد انجـام نشـده اسـت. 

1. زخرف/ 54. 



59

بخش چهارم: آیات خببخب  دینات 03-92: تنهایبخش چهارم: آ

نقش انبیاء در هدایت این خصلت بشری 
قـرآن در این‌جـا میرف‌مایـد این‌هـا عاقـل انـد، لـذا مـورد تکلیـف انـد؛ بـه همیـن 

کسـی برایشـان  گـر دیوانـه بودنـد، معنـا نداشـت  خاطـر برایشـان پیامبـر سرفـتادیم. ا

کـه  کار ایشـان عاقلانـه نیسـت. و نقـش پیغمبـران ایـن اسـت  پیامبـر بفسرـتد؛ امـا 

کـم باشـد، نـه آن‌کـه محکـوم انسـان  کننـد تـا بـر انسـان و عواطـف او حا خـرد را یـاری 

گـردد. عاطفـه بگویـد انجـام بـده، او نیـز مرتکـب شـود و از خـرد کمـک  و عواطـف او 

کار انبیـاء ایـن  کنـد. این‌گونـه نیسـت.  کـه انجـام داده تصحیـح  بخواهـد تـا کاری را 

کم باشـد. یعنی ابتـدا از عقل،  کـه بـه خـرد و عقـل آدمـی مـدد رسـانند تـا او حا اسـت 

عَ  �بَ
لِ ا�تَّ َ إذن بگیرنـد و سـپس انجـام دهنـد.1 لـذا قـرآن مجیـد در این‌جـا میرف‌مایـد: »�ب

کار نابجـا  کردنـد، یعنـی  هْواءَهُمْ«. در مـورد شـرک، آن‌هـا بـه خـود سـتم 
أَ
مُوا �

َ
ل �نَ ظ�َ �ی ِ �ذ

َّ
ال

فرامـوش  نعمت‌هـاى  تـا  فرسـتاد  را  پيامبـران  »خداونـد  م‌یفرماینـد:  امیرالمؤمنیـن؟ع؟   .1
كار  رنـد و انديشـه‌ها و خردهـاى پنهان‌شـده را آشـكار سـازند و بـه  شـده‌ى او را بـه يـاد آو
انـدازد« )نهـج البلاغـه، خطبـه 1(. توضیـح اینک‌ه‌ فطرت و وجدان، امری شـناخته شـده 
رش و گاه بیداری  و پذیرفتنـی اسـت کـه در ژرفـای وجـود بشـر نهفته اسـت. اما نیاز به پـرو
دارد. بـه همیـن خاطـر نم‌یتوانـد بـه تنهایی بشـر را راهبـری کند. نظریه‌پـردازان روش‌هایی 
رش فطرت آدمی ارائه کرده و اندیشـمندان بسـیاری از چند قرن پیش از ملاید  را برای پرو
یـش پیشـنهاد نموده‌انـد.  کنـون ایده‌هـای مختلفـی را بـرای اصلاح جوامـع خو مسـیح تا
کـه مجهـولات دانـش آدمـی بسـیار اسـت، هیـچ‌گاه نتوانسـته ایـده‌ای ارائـه  امـا از آن‌جـا 
کـه بـه نیازهـای بشـر در تمامـی ابعـاد روحـی و مـادّی پاسـخ دهـد. امـام صـادق؟ع؟  کنـد 
در این‌بـاره م‌یفرمایـد: »انسـان‌ها، معـادن و ذخایـرى هسـتند ماننـد معـادل طلا و نقـره« 
کـه معـادن نیازمنـد بـه اکتشـاف، اسـتخراج،  )الکافـی، ج 8، ص 177(؛ »همان‌گونـه 
شناسـاىی،  مـورد  بایـد  انسـان  در  نهفتـه  نـاب  اسـتعدادهاى  هسـتند،  ى  بهره‌بـردار و 
ى قـرار بگیرنـد« )روضـة المتقیـن فـی شـرح مـن لایحضـره الفقیـه،  شـکوفاىی و بهره‌بـردار
ج 13، ص 24( و بـا توجـه بـه فرمایـش امیرالمؤمنیـن؟ع؟ در نهـج البلاغـه، یگانـه مقـام 

صالـح بـرای هدایـت فطـرت و عقـل آدمـی، انبیـاء الهـی هسـتند؛ محقـق. 



60

تفسیر سورۀ روم

کردنـد و در ابتـدا بـه خـرد رجـوع نکردنـد. بـدون نیازداشـتن بـه غیـر خـدا، آیـا جـا دارد 

کـه غیـر خـدا را همتـای خـدا بدانیـم؟ 

ــه مقصــود از  ک ــن اســت  ــد. پسرــش ای کردن ــا از خواهش‌هــای خــود تبعیــت  آن‌ه

کاری نداشــته باشــد »هبــل« قــادر بــه انجــام  کــه انســان  خواهش‌هــا چیســت؟ حالتــی 

هســت یــا نیســت؛ بلکــه چــون پــدر او این‌گونــه بــوده و رمــز قبیلــه چنیــن اســت و بایــد 

کــرد، ملتــزم می‌شــود. ایــن عملکــرد از روی عاطفــه اســت. در مقابــل  ایــن رمــز را حفــظ 

ــوط  ــد هــر آن‌چــه مرب گاه از روی عقــده می‌گفتن ــرد. یعنــی  ــرار می‌گی عاطفــه، عقــده ق

بــه فــان قبیلــه اســت، بایــد خــراب شــود. هــر دو در نابخــردی یکســان بــوده و تفاوتــی 

ندارنــد. رمــز بــودنِ بی‌دلیــل مطلبــی یــا داشــتن رابطــۀ اثباتــی و بیجــا بــا یــک قبیلــه، بــه 

کــه تبدیــل بــه یــک تقیــد شــود، اشــتباه اســت. عکــس آن نیــز چنیــن خواهــد  گونــه‌ای 

ــد:  ــرای مثــال می‌گوی ــا یــک قــوم و قبیلــه اشــتباه اســت. ب ــود، یعنــی مبــارزه مطلــق ب ب

ایرانــی نباشــد، هنــدی نباشــد، تــرک نباشــد. هــم آن رابطــه و تقیّــد اثباتــی و هــم آن 

ــت از عقــده می‌کنــد. یکــی تأمیــن عقــده از راه انتســاب مــی  ــارزه، حکای ــر مب تقیــد ب

گــروه، این‌گونــه  کنــد و دیگــری تأمیــن عقــده از راه تخریــب می‌نماینــد. عقــدۀ ایــن 

کنــد و از تحقیــر دیگــران، احســاس عظمــت می‌کنــد. بــه  کــه خــراب  تأمیــن می‌شــود 

عبــارت دیگــر، در عظمــت دیگــران، حقــارت خویشــتن را حــس می‌کنــد. هــر دو وجــه 

نیــز اشــتباه اســت. 

»هبـل« بـرای ایشـان بـه عنـوان رمـز قبیلـه بود. قـرآن مجیـد از قول آنـان میرف‌ماید: 

هوا�ئهَُم«
أ
عَ � �بَ

«؛1 ما پدرانمان را چنین دیدیم. این همان »ا�تَّ ة�ٍ مَّ
أُ
ا عَل‏ى � اءَ�ن �ب

آ
ا � دْ�ن ا وَ�جَ

�نَّ وا �إِ
ُ
ال  »�ق

ى پيـش از تـو  گونـه در هيـچ شـهر و ديـار 1. »مـا پـدران خـود را بـر مذهبـى يافتيـم«؛ »هميـن 
مـا  گفتنـد:  ر  مغـرو و  مسـت  ثروتمنـدان  اين‌كـه  مگـر  نفرسـتاديم،  انذاركننـده  پيامبـرى 
پـدران خـود را بـر مذهبـى يافتيـم و بـه آثـار آن‌هـا اقتدا مى‏كنيـم« زخـرف/ 22 و 23. مرحوم 



61

بخش چهارم: آیات خببخب  دینات 03-92: تنهایبخش چهارم: آ

کردید.  مُوا« در این‌که از خرد، داوری و اذن نخواستید و تبعیت از هوی 
َ
  اتس. »ظَل

 هوای نفس بیهوده نیست و عامل دارد. یک عامل، رابطۀ قبیله‌ای اتس. در نتیجۀ 

 آن، احترام قبیله را احترام خود و در واقع، احترام به خود را رفعِ احترام به قبیله می‌داند. 

آن را منبـع احتـرام خـود می‌شـمارد. بـه ایـن جهـت بـه قبیلـۀ خـود احتـرام می‌کنـد تـا 

عُوا  �بَ
�تَّ خـود، بـه احترامـی دسـت یابـد. در حقیقت باید در مورد چنین افـرادی گف:ت �إ

ر عَلمٍ.  �ی
غ�َ هوَا�ئهَُم �بِ

أ
�

جریان داشتنِ خواست و ارادۀ خدا در همۀ امور
 اللَّه«. معلـوم باشـد این 

َ
ضَـلّ

َ
قـرآن مجیـد در ادامـه میرف‌مایـد: »فَمَـنْ يَهْـدِي مَـنْ أ

که آن‌چه در این جهان هسـت، از اراده و قدرت  کلی توحید خارج نیسـت  از مسـیر 

اهلی خارج نیسـت. 

کردند و مسـئولیت مربوط به خود آن‌هاسـت،  کار را  که آنان این  صحیح اسـت 

کـه بـر خالف ارادۀ خـدا باشـد.1 خـدا  ه«؛ این‌گونـه نیسـت 
َ
لَّ اللّ �ضَ

أَ
هْدِی مَ�نْ � َ مَ�نْ �ی امـا »�فَ

ى  پـدران خـود پيـرو از  گفتنـد  آیـات م‌یفرمایـد: آن ثروتمنـدان  ایـن  طبرسـی در توضیـح 
مى‌كنيـم و بـا آنـان مخالفـت نمى‏نماییـم. همگـى روش خـود را تقليـد از پـدران معرفـى 
مي‌كردنـد، بـدون آن‌كـه بـه دليـل و برهانـى تمسـك كننـد. ايـن منطق اشـتباه اسـت. لازمۀ 
یرا هر  ایـن منطـق، چنیـن م‌یشـود كـه هـم در يـك مطلـب و هـم در ضـد آن جـاری شـود؛ ز
ى مي‌كننـد و هر كدام معتقدند كـه راه ديگرى باطل  یـش پيـرو دسـته‏ از مـردم از پـدران خو
ل و حجت‌هـاى  كـه بـه اسـتدلا گزيرنـد  اسـت. چـون ايـن منطـق غلـط اسـت، بنابرايـن نا

عقلـى يـا سـمعى بازگردنـد؛ محقـق. )مجمـع البیـان، ج 9، ص 68(
ــا اراده انســـان م‌یداننـــد یـــا  ــأ امـــور را تنهـ کـــه منشـ گرایانـــه برخـــی  1. در میـــان نظـــرات افـــراط 
ــه  ــد اســـت. بـ ــی را معتقـ ــالم از افراطـ ــه و سـ ــر میانـ ــام نظـ ــد، اسـ ــدا م‌یداننـ ــا ارادۀ خـ تنهـ
کـــه ارادۀ انســـان بـــه صـــورت مســـتقل عمـــل نمک‌ینـــد و فاعـــل مســـتقل افعـــال  ایـــن معنـــا 
ـــورت  ـــی ص ـــیت اله ـــه مش ـــتناد ب ـــان در اس ـــیت و ارادۀ انس ـــه مش ـــت. بلک ـــود نیس ارادی خ



62

تفسیر سورۀ روم

کـه آدمـی دارای هـوی باشـد.  خواسـت انسـان، عاطفـی باشـد و خواسـت خداسـت 

کـه انسـان در پیـکار دو عامـل هـوی و خـرد باشـد.  ایـن نیـز بـه خواسـت خداسـت 

کـه تضـاد نیسـت، دیالکتیـک1 هـم نیسـت. کلام بـه آن‌جـا هـم  توجـه داشـته باشـید 

م‌یپذیـــرد و در طـــول ارادۀ خداســـت. برخـــی آیـــات قـــرآن، هدایـــت و ضلالـــت انســـان 
را بـــه طـــور مســـتقیم بـــه خداونـــد نســـبت م‌یدهنـــد و برخـــی مســـئولیت آن را متوجـــه 
گرفتـــن مجمـــوع آیـــات و تفســـیر قـــرآن  گفـــت بـــا در نظـــر  خـــود انســـان م‌یداننـــد. بایـــد 
ــات،  ــا آیـ ــق بـ ــات دســـت یافـــت. مطابـ ــته از آیـ ــن دو دسـ ــع ایـ ــه جمـ ــوان بـ ــرآن، م‌یتـ ــا قـ بـ
کارهـــای  هدایـــت عواملـــی دارد. ماننـــد ایمـــان و اعتصـــام بـــه خـــدا )نســـاء/ 175(، انجـــام 
گمراهـــی نیـــز  مـــورد رضایـــت خـــدا )مائـــده/ 16(، تضـــرع بـــه درگاه الهـــی )شـــوری/ 13(. 
عواملـــی دارد همچـــون دوســـتی بـــا دشـــمنان خـــدا )ممتحنـــه/ 1(، پیـــروی از پیشـــوایان 
ــراء/ 48(،  گمان‌هـــای بی‌اســـاس و منطـــق )اسـ ــروی از  ــزاب/ 267(، پیـ گمراهـــی )احـ
دل‌بســـتگی بـــه زندگـــی مـــادّی )ابراهیـــم/ 3(، دوســـتی و هم‌نشـــینی بـــا افـــراد منحـــرف 
ینـــی خداونـــد  )فرقـــان/ 29 ـ 28(. هدایـــت و ضلالـــت انســـان بـــدون مشـــیت و اذن تکو
ممکـــن نیســـت، امـــا بـــه صـــورت جبـــری و غیـــر اختیـــاری نیســـت. بلکـــه از طریـــق اســـباب 
ــا مـــ‌یرود و  ــال آن‌هـ ــه دنبـ یـــش بـ ــا ارادۀ خو ــان بـ ــود انسـ ــه خـ کـ ــود  و عللـــی حاصـــل م‌یشـ
رد. این‌گونـــه مشـــیت خداونـــد بـــه هدایـــت و ضلالـــت عـــده‌ای تعلـــق  بـــه دســـت مـــ‌یآو
ــعبه حرّانـــی،  ــتر رک: »تحـــف العقـــول«، ابـــن شـ ــه بیشـ ــرای مطالعـ ــرد؛ محقـــق. )بـ م‌یگیـ
یـــد الإعتقـــاد«، خواجـــه نصیـــر طوســـی، »شـــرح بـــاب  »التوحیـــد«، شـــیخ صـــدوق، »تجر

حـــادی عشـــر«، فاضـــل مقـــداد( 
1. در معنـای دیالکتیـک گفتـه شـده: لفظـی اسـت کـه بـه طـور کلـی به معنـی بررسـی نقادانه 
مطابقـت یـک عقیـده یـا رأی با حقیقت اسـت و در اصطلاح فلسـفه بـه معنای مختلف 
ل و احتجاج به وسـیلۀ سـوال  کار رفته اسـت. اصلا دیالکتیک به معنای فن اسـتدلا به 
و جـواب بـوده اسـت و ارسـطو اختـراع آن را بـه زنـون الئائـی نسـبت داده، اگرچـه ایـن روش 
داده م‌یشـود )لغت‌نامـه دهخـدا(.  نسـبت  بـه سـقراط  بـه طـور مخصـوص،  احتجـاج 
معـادل فارسـی آن، پیـکار و نبـرد و جـدل و بحـث اسـت. بنابرایـن دیالکتیـک، کیـی از 

یـه‌ای در مـورد سرشـت منطـق اسـت؛ محقـق.  روش‌هـای فلسـفه و نظر



63

بخش چهارم: آیات خببخب  دینات 03-92: تنهایبخش چهارم: آ

نمی‌رسـد کـه انسـان مخلـوق دو موجـود باشـد، نیمـی مخلـوق خـدا و نیمـی مخلوق 

کـه بـه تعبیـر برخـی، ابوهلـب نیـز چنیـن شـرکی  شـیطان. ایـن بـاور نیـز شـرکی اسـت 

نداشـت؛  بلکـه سـطح متعـارف مـراد اسـت.  

این‌هـا  کـه  توجـه داشـت  بایـد   ،» �ن اصِرِ�ی �ن هُمْ مِ�نْ 
َ
ل وَ ما  هُ 

َ
اللّ لَّ  �ضَ

أَ
� هْدِی مَ�نْ  َ �ی مَ�نْ  »�فَ

برخالف اراده خـدا نیسـت و خـدا چنیـن خواسـته اسـت و خداونـد از طریـق انبیـاء 

کـه تبعیت به غیر علم می‌کنند، دیگر یار و یاوری ندارند، زیرا  کمـک می‌کنـد. آن‌هـا 

کـم بـر جهـان، فقـط در اختیـار حضـرت حـقّ جـلّ و عال اسـت. در مقابـل   نظـام حا

کـه کمک‌رسـان بـه عقـل هسـتند، انبیای  خداونـد موجـود دیگـری نیسـت. انبیایـی 

اهلی‌انـد. آن‌هـا بـه مشـرکان بـا حفـظ شرکشـان یـاری نمی‌رسـانند. لـذا قـرآن مجیـد 

 .» �ن اصِرِ�ی هُمْ مِ�نْ �ن
َ
میرف‌مایـد: »وَ ما ل

که  کرد آن کسی را  کیست آن‌که راهنمایی تواند  ترجمۀ آیه چنین می‌شود: پس 

کسانی هستند  کشانده اتس؟ جمله پسرشی اتس. مقصود  گمراهی  خدا او را به 

کـه ایـن نیـز بـه ارادۀ خدا بوده و خدا چنین خواسـته اسـت.  کـه اتبـاع از اهـواء کردنـد 

کـه خـدا خواسـته  کـه مجبـور هسـتند، بلکـه مقصـود ایـن اسـت  مـراد ایـن نیسـت 

ایشـان در مقابـل هـوی واقـع شـوند. خـدا می‌توانسـت انسـان را یـک موجـود عقلانـی 

کـه بـه صـورت طبیعـی جـز آن چـه مطابـق بـا موازیـن تعقـل اسـت،  محـض بیافرینـد 

 چیـز دیگـری را نپذیـرد و هیـچ کاری انجـام ندهد. به همین مقدار بسـنده می‌کنیم، 

کرد.  زیرا توضیح بیشتر این مطلب، ما را از بحث اصلی دور خواهد 

را  روی خویـش  «؛ 
ً
ا �ف �ی حَ�نِ �نِ  �ی لِلدِّ هَكَ  ْ وَ�ج مْ  �قِ

أَ
� »�فَ میرف‌مایـد:  مجیـد  قـرآن  ادامـه  در 

 پیوسـته به سـوی دین قرار ده. یعنی روی شـما به سـوی مسـیری باشد که دین در آن 

کنایـه از تقیّـد بـه صـورت تطبیـق اثباتـی عملـی اسـت، نـه مخالفـت عملی.  اسـت. 

این‌جـا التـزام عملـی بـه ضوابـط مراد اسـت. 



64

تفسیر سورۀ روم

معنای »حنیف«
 دو لفـظ در ایـن آیـۀ کریمـه نیـاز بـه توضیـح دارد: »حنیـف« و »طفـرت«. در مـورد 

کار حنیف هستی، یا این  که تو به این  کرد. مقصود این اتس  »حَنیفاً« باید بررسی 

 بک حنیفاً؛ 
ٌ

دین حنیف اسـت؟ به عبارت دیگر أقِم »حنیفاً« اسـت یا لِلدّین حال

 دیـن حنیـف اسـت یـا تـو حنیـف هسـتی؟ نیـاز بـه توضیـح دارد. لازم اسـت بـه طـور

 فشرده ترجمۀ آیه را بیان ‌کنیم. 

ها«؛ رطفت خدا که خدا مردم را بر این رطفت آفرید.  �یْ
َ
اسَ عَل

طَرَ ال�نَّ ی �فَ �تِ
َّ
هِ ال

َ
طْرَ�تَ اللّ  »�فِ

م«؛ ایـن  ِ
�یّ

�قَ
ْ
�نُ ال �ی لِكَ الدِّ کـرد. »ذ� ه«؛ آن‌چـه خـدا آفریـده نتـوان دگرگـون 

َ
ِ اللّ �ق

ْ
ل لَ لِخ�َ دِ�ي �بْ

»لا�تَ

«؛ امـا بیشـتر مـردم،  مُو�ن
َ
عْل َ اسِ لا�ی

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
همـان دیـن اسـتوار و پابرجاسـت. »وَ لكِ�نَّ �

گاه بـه ایـن مطلـب نیسـتند.  آ

کنیم،  گـــر بخواهیم بـــه طور مفصـــل بحـــث  ایـــن ترجمـــۀ آیـــه اســـت. هرچنـــد ا

ممکن اســـت بخشـــی از بحـــث باقی بماند. بایـــد گفت کلمۀ »حَنیـــف«، به لحاظ 

ریشـــه‌یابی هـــر چـــه باشـــد، هـــم در عبـــری و هـــم در ســـریانی بـــه کار می‌رود. بـــه طور 

مختصر باید گفت مراد کســـی اســـت که نه یهودی باشـــد و نه مســـیحی. به عبارت 

دیگـــر، در زبـــان عبـــری و ســـریانی )که هردو ریشـــۀ واحد دارنـــد( و حتـــی در آرامی، از 

کســـی که یهـــودی و نصرانی نباشـــد تعبیـــر به »حَنیـــف« می‌کردند؛ یعنی کســـی که 

کـــرده اســـت. گاه از فـــرد ب‌تپسرـــت تعبیر بـــه »حَنیف«  بـــه غیـــر از دیـــن حق میـــل 

کار می‌رفـــت. در نتیجه  می‌کردنـــد، زیرا ایـــن تعبیر در جامعۀ یهودی و مســـیحی به 

بـــه افـــراد ب‌تپسرـــتی که از ایـــن جامعه نبودنـــد، »حَنیـــف« یا »حَنیـــپ« می‌گفتند. 

کـــه یهودیت یا مســـیحیت را  ‌امـــا بـــه طور جامـــع باید گفت به معنای کســـی اســـت 

که اصل لغت در مســـیر توحید بودن  انتخاب نکرده اســـت و تعبیر قرآنی می‌رســـاند 

اســـت، نه مطلق دین اســـت. 



65

بخش چهارم: آیات خببخب  دینات 03-92: تنهایبخش چهارم: آ

توضیـح این‌کـه گاه شـخصی موحـد نیسـت. بـا این فـرض دیگر از بحـث این‌که 

کـه موحـد باشـد؛ امـا  حنیـف اسـت یـا نیسـت، خـارج می‌شـود. سـخن آن‌جاسـت 

کـرده و نـه مسـیر نصرانیـت را. از ایـن رو  کـه نـه مسـیر یهودیـت را انتخـاب  موحـدی 

مُ  راه�ی ْ �ب �إِ »ما كا�نَ  میرف‌مایـد:  ابراهیـم؟ع؟ چنیـن  بـه جنـاب  نسـبت  مجیـد  قـرآن 

«.1 »حنیف« اتس، یعنی بر اصل توحید 
ً
 مُسْلِما

ً
ا �ف �ی ا وَ لكِ�نْ كا�نَ حَ�ن �یًّ صْرا�نِ ا وَ لا�نَ هُودِ�یًّ َ �ی

اسـت، امـا بـه چهـرۀ یهودیـت و نصرانیـت آن نیسـت. »مُسـلِم« اسـت، بـه معنـای 

این‌کـه تسـلیمِ توحیـدِ محـض اسـت. نـه مشـرک به شـرک علنی اسـت، ماننـد آن‌چه 

یهودیـان و نصرانیـان پذیفرته‌انـد. ماننـد جامعـۀ آن روز مکـه یـا بسـیاری از جوامـع 

که تا به امروز نیز هسـتند. مشـرک به شـرک خفی هم نیسـت. قرآن مجید در  انسـانی 

م«.2  �نُ مَرْ�یَ حُ ا�بْ مَس�ی
ْ
هَ هُوَ ال

َ
�نَّ اللّ وا �إِ

ُ
ال �نَ �ق �ی �ذ

َّ
رَ ال دْ كَ�فَ �قَ

َ
مـورد ایـن نـوع از شـرک میرف‌مایـد: »ل

کافـر شـدند.3 ایـن معنـای گفتنـد خـدا و عیسـی بـن مریـم یکـی هسـتند،  کـه   آن‌هـا 

کلمۀ »حنیف« اتس.   

معنای »فطرت« 
»رطفت«، به معنای شـکافتن اسـت. عرب از پیدایش شـیء، تعبیر به شـکافتن 

و نمایـان شـدن می‌کـرد. زیـرا آن‌چـه از نحـوۀ آفرینـش در سـطح دیـد او بـوده، گیـاه بـود. 

گیـاه، از طریـق شـکاف، در زمیـن ظاهـر می‌شـد. در مـورد موجـودات زنـده نیـز چنیـن 

تعبیر می‌کرد و در مورد انسـان هم مشـخص اسـت. بسـا به لحاظ نحوۀ آفریش، خیال 

1. » ابراهيـم نـه يهـودى بـود و نـه نصرانـى، بلكه موحد خالص و مسـلمان )پـاك نهادى( بود«؛ 
آل عمران/ 67. 

گفتند: خدا، مسيح ابن مريم است«؛ مائده/ 17.  كه  2. »كافر شدند آن‌ها 
3. بـه دلیـل اینک‌ـه بـر وجـه دیـن اعتقـاد داشـتند که خداوند، همان مسـیح پسـر مریم اسـت، 

کافـر شـدند؛ محقـق. )التبیـان، ج 3، ص 476(



66

تفسیر سورۀ روم

ایشـان بـر ایـن بـود کـه شـکم یـک موجود بـاز می‌شـود و موجودی دیگـر از بطـن او بیرون 

که شـواهد تعبیری لغوی در عربی وجود دارد و قرآن مجید  می‌آید. باید توجه داشـت 

نیـز بـه لسـان عربـی مبیـن1 آمـده اسـت. پـس بایـد از ایـن زبـان کمـک بگیـرد و حقایـق 

کلمـۀ »طفـرت«، بـه عنـوان نحـوۀ آفرینـش   اهلـی را بیـان بفرمایـد. بـه همیـن خاطـر از 

کمک گفرته تا بیان خود را بسراند. با این توضیح ترجمۀ آیه واضح شد. 

«، ایـن دیـن، دیـن حنیـف اسـت. یعنی در آن هیچ نوع 
ً
ا �ف �ی �نِ حَ�ن �ی هَكَ لِلدِّ ْ مْ وَ�ج �قِ

أَ
� »�فَ

از شرک راه نیافته و توحید محض اتس. تنها بر پایۀ اعتقاد به خالق واحد، عبادت 

گفرتـن از خالـق واحـد بنـا نهـاده شـده اسـت. پـس ایـن دیـن،  خالـق واحـد و رفمـان 

حنیـف محـض اسـت، یعنـی هـم در اعتقـادات و هـم در اعمـال جوارحـی حنیـف 

ا 
َّ
ل
أَ
کـه مبـدأ ایـن دیـن و پایه‌هـای آن، اعتقـاد بـه توحیـد اسـت. »� اسـت؛ بـه ایـن خاطـر 

اه«،2 و این‌کـه جـز او کسـی سرپسرـت و ولـیّ شـما نیسـت و حـقّ امـر و نهـی  �یَّ ا �إِ
َّ
ل دُوا �إِ عْ�بُ �تَ

کـه دارای ایـن حـق اسـت. لـذا  بـه شـما را نـدارد. شـما بایـد بـه رفمـان آن کسـی باشـید 

ه«،4 
َ
طاعَ اللّ

أَ
دْ � �قَ سُولَ �فَ طِعِ الرَّ ُ ه«،3 و »مَ�نْ �ی

ُ
هُ وَ رَسُول

َ
مُ اللّ

ُ
ك ما وَلِ�یُّ

�نَّ کریمـه میرف‌مایـد: »�إِ آیـات 

سُولَ«،5 از خدا رفمان برید و از رسول رفمان برید. اطاعت رسول  عُوا الرَّ ط�ی
أَ
هَ وَ �

َ
عُوا اللّ ط�ی

أَ
�«

بـه خاطر وابسـتگی بـه اطاعت خداسـت. 

بی‌ضرر بودن اختلاف در اجتهادات 
کـه دیـن  ها«؛ می‌رسـاند  �یْ

َ
اسَ عَل

طَرَ ال�نَّ �تی‏ �فَ
َّ
هِ ال

َ
طْرَ�تَ اللّ  �فِ

ً
ا �ف �ی �نِ حَ�ن �ی هَكَ لِلدِّ ْ مْ وَ�ج �قِ

أَ
� »�فَ

كرد. شعراء/ 195 بِيٍّ مُبين«؛ آن را به زبان عربى آشكار نازل  1. »بِلِسانٍ عَرَ
2. إسراء/ 23. 

3. »همانا ولیّ )سرپرست( شما خدا و رسولش است«؛ مائده/ 55. 
4. »هرکس از پیامبر پیروی کند به تحقیق از خدا پیروی نموده اسـت«؛ نسـاء/ 80. 

5. نساء/ 59. 



67

بخش چهارم: آیات خببخب  دینات 03-92: تنهایبخش چهارم: آ

االسم بـه صـورت واحـد اسـت. بیـان مختصـر مطلب این اسـت که االسم، دو معنا 
کـه در آن اجتهادهـا، خواسـ‌تها،  دارد. یـک معنـا، صورت‌هـای ذهنـی افـراد اسـت 
بحـق،  امـور  بناحـق.  یـا  باشـند  بحـق  حـال  ناپسـندها دخیـل هسـتند.  و  پسـندها 
کـه  البتـه آن اجتهاداتـی  ماننـد اختلافـات اجتهـادی در میـان مسـلمانان اسـت، 
کـه میـان علمـای امامیـه )رضـوان الله  مطابـق بـا ضوابـط صحیـح باشـد؛ همان‌گونـه 
علیهـم اجمعیـن( اختالف وجـود دارنـد. حتی ممکن اسـت در کیفیـت اعتقادات 
کیفیت اعتقادات،  اختلاف باشد. البته مراد ما احکام رفعی نیست. اختلاف در 
ماننـد این‌کـه نحـوۀ حشـر مـردم یـا نحـوۀ محاسـبۀ بنـدگان خـدا چگونـه خواهـد بود؟ 

کـرد یـا بـر آن دیگـری اعتمـاد نمـود؟  بایـد بـر ایـن حدیـث اعتمـاد 

بـه  دیـن  ایـن   ،»
ً
ا �ف �ی حَ�ن �نِ  �ی لِلدِّ هَكَ  ْ وَ�ج مْ  �قِ

أَ
� »�فَ میرف‌مایـد:  مجیـد  قـرآن  وقتـی  لـذا 

 صورت‌های اجتهادی آن ولو بجا و بحق، مراد نیست. بلکه مراد، دین واقعی اتس 
کـه بایـد ایـن اجتهـادات اشـخاص، نمایان‌گـر و گویـای آن باشـد؛ بـه مقـدار موافقـت 

بـا آن صحیـح هسـتند و بـه مقـدار مخالفـت بـا آن دیـن واقعـی ناصحیح‌انـد. 

نتیجـه این‌کـه مقصـود از دیـن و االسم، آن نیسـت که هر شـخصی نظـرش را ولو 
کـه بگویـد، امـا بـه  بجـا، بـه عنـوان االسم و دیـن ارائـه می‌دهـد. هرچنـد او حـق دارد 
گفت، صحیح اسـت. بلکه بر طبق ضوابط، اجتهاد  که هرچه  معنای این نیسـت 
کنـد. بـه همیـن خاطـر اختالف پیـدا می‌شـود.  کـرده اسـت و ممکـن اسـت اشـتباه 
یکـی از ایـن نظـرات اختلافـی، االسم اسـت. ممکـن اسـت هیچ‌کـدام از آنچـه ارائـه 
گونـۀ دیگـری باشـد. در ایـن صـورت بایـد دوبـاره متحمـل  شـده، االسم نباشـد و بـه 
گزیریـم  گیـرد. مـا از پذیـرش ایـن حقیقـت نا یافـت را از سـر  رنـج شـود و اجتهـاد و در
کـه  کـرد. بایـد ایـن اصـل را بپذیریـم  وگرنـه میـان مسـلمانان  فاصلـه ایجـاد خواهـد 
اختالف در اجتهـاد بـه هیـچ جـای االسم صدمـه نمی‌زنـد. در غیر این صـورت باید 

کنیـم.  دیـن جدیـدی را تأسـیس 



68

تفسیر سورۀ روم

گفـت سـیاه اسـت. در ایـن  گفـت سـفید اسـت و دیگـری  کنیـد فلانـی  فـرض 

کـدام را نپذیریـم یـا بایـد هـر دو را بپذیریـم. یـا بایـد جـز یـک  صـورت یـا بایـد هیـچ 

پزشـک نداشـته باشـیم و یا وقتی شـمار پزشـکان متعدد شـدند، به ناچار تعدد آراء 

هـم خواهیـم داشـت.  

�تی«، مـرادش آن دیـن واقعـی و صـورت واقعـی 
َّ
هِ ال

َ
طْرَ�تَ اللّ کـه میرف‌مایـد: »�فِ قـرآن 

کـه در نظـرات علمـاء خطـا  آن اسـت نـه صورت‌هـای اجتهـادی دیـن. مسـلم اسـت 

کـه می‌کننـد  کوششـی  کننـد. منتهـا بـه لحـاظ  راه می‌یابـد و ممکـن اسـت اشـتباه 

داشـته  توجـه  لـذا  باشـند.  معـذور  بـه حـق  رسـیدن  لحـاظ  بـه  آن‌کـه  نـه  معذورنـد، 

کـرده، امـا بـه لحـاظ  کـه او اشـتباه  کجاسـت. صحیـح اسـت  کـه تفـاوت در  باشـید 

کـه ایـن مطلب  کوشـش خـود معـذور، بلکـه مأجـور و مصـاب اسـت.1 مسرـوم  اسـت 

کـــه در علم فقه بـــه رتبۀ اجتهاد رســـیده باشـــد. یعنی کســـی که  1. مجتهـــد، کســـی اســـت 
بتوانـــد احکام شـــرعی فرعـــی را از منابع معتبر )قرآن، ســـنت، عقل و اجماع( اســـتنباط 
کـــه در فقه بـــه مرحلـــۀ بالایی برســـند، از طرف اســـتاد یا اســـتادان خـــود، به  کنـــد. آنـــان 
طـــور کتبـــی یا شـــفاهی اجازۀ اجتهـــاد گرفته و تصدیق م‌یشـــوند. به عبارتـــی این اجازه 
گواهـــی بر توان فقهی ایشـــان م‌یباشـــد. در این صـــورت، مواردی مانند قضـــاوت، اجازه 
تصـــرف در وجوهات شـــرعی را عهده دار م‌یشـــوند. )کشـــف الغطـــاء، ج 4، ص 370؛ 
کتـــاب المکاســـب، ج 3، ص 545( در هـــر صـــورت بحـــث از اجتهـــاد، موضوعـــی را 
که مراد، همان خطـــا و صواب‌ها  یب« به میان مک‌یشـــد  تحـــت عنوان »تخطئـــه و تصو
در اجتهادهـــا و اختلافـــات فقهـــی اســـت. هرچنـــد وجـــود ایـــن اختلاف‌هـــا طبیعـــی 
اســـت و در متخصصـــان ســـایر علوم نیز وجـــود دارد. ایـــن اختلافات، عمدتـــاً مربوط به 
مســـائل جزئـــی در احـــکام اســـت و در کلیـــات مســـائل دینـــی اختلافی ندارند. مشـــهور 
ر دارند حکـــم صائـــب و منطبق با حکـــم واقعی  کـــه بـــاو بیـــن علمای شـــیعه آن اســـت 
یند  یـــۀ تخطئه اســـت. به عبـــارت دیگـــر م‌یگو الاهـــی یگانـــه اســـت، که ایـــن همان نظر
یم که همـــان حکم الهی بـــوده و یگانه اســـت. در میـــان اقوال  مـــا یک حکـــم واقعـــی دار
کثر یـــک رأی منطبق با آن حکـــم واقعی الهی اســـت و دیگر آراء،  مختلـــف فقهـــاء، حدا



69

بخش چهارم: آیات خببخب  دینات 03-92: تنهایبخش چهارم: آ

را در اجـازۀ اجتهـاد، می‌نویسـند تـا عامـۀ مـردم دچـار اشـتباه نشـوند و مـوردی را بـه 

عنـوان االسم واقعـی بپذیرنـد و بقیـه را توبیـخ نماینـد. بـرای مثـال ممکـن اسـت در 

کُـر بـودن آب، اختالف باشـد. برخـی بگوینـد ایـن مقـدار طبـق نظـر  مقیـاس میـزان 

گفرتـن بـا  کُـر نیسـت و در ملاقـات بـا نجاسـت، نجـس شـده و وضـو  الفن شـخص، 

کـه برخـی سـه  آن نیـز باطـل اسـت. مثـال دیگـر در رکعـت سـوم و چهـارم نمـاز اسـت 

مرتبـه تسـبیحات اربعـه را واجـب می‌داننـد و برخـی یک مرتبـه را. این‌ها اختلاف در 

رأی اسـت. ایـن فـرد از ایـن آقـا تقلیـد می‌کنـد و آن فـرد از آن دیگـری. هر دو مسـلمان 

کـه در اصـل  هسـتند و در صـف واحـد جماعـت نمـاز می‌خواننـد. مهـم آن اسـت 

کـم شـود.  تنظیـم جامعـه، بایـد االسم حا

کـه بیـان  مطلـب دیگـر تناسـب داشـتن ایـن دیـن قیّـم بـا طفـرت انسـان اسـت 

کـرد.   خواهیـم 

خطـــا هســـتند. )عـــدة الأصول، شـــیخ طوســـی، ج 1، ص 108( امـــا مجتهد به واســـطۀ 
ر خواهد  کـــه در فهم و اســـتخراج حکـــم از طریق مجاز شـــریعت نموده، معـــذو تلاشـــی 

بـــود؛ محقق. 





71

 بخش پنجم: 
آیات  32-30: تناسب دین قیّم با فطرت بشر 

آیات مبارکه 
هِ 

َ
ِ اللّ �ق

ْ
ل لَ لِ�خَ دِ�ي �بْ

ها لا�تَ �يْ
َ
اسَ عَل

طَرَ ال�نَّ �ي �فَ �تِ
َّ
هِ ال

َ
طْرَ�تَ اللّ  �فِ

ً
ا �ف �ي �نِ حَ�نِ �ي هَكَ لِلدِّ ْ مْ وَ�ج �قِ

أَ
� �فَ

مُوا  �ي �قِ
أَ
وهُ وَ � �قُ

هِ وَ ا�تَّ �يْ
َ
ل �نَ �إِ �ي �بِ �ي مُو�نَ 30 مُ�نِ

َ
عْل َ اسِ لا�ي

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
مُ وَ لكِ�نَّ � ِ

�يّ
�قَ
ْ
�نُ ال �ي لِكَ الدِّ ذ�

 كُلُّ 
ً
عا �يَ وا �شِ هُمْ وَ كا�نُ �نَ وا دِ�ي �قُ رَّ �نَ �فَ �ي ِ ذ�

َّ
�نَ 31 مِ�نَ ال رِكِ�ي ْ مُ�ش

ْ
وا مِ�نَ ال و�نُ

ُ
ك لاة�َ وَ لا�تَ الصَّ

رِحُو�نَ 32  ْهِمْ �فَ دَ�ي
َ
ما ل �بٍ �بِ حِز�ْ

ترجمۀ آیات 
ى خود را متوجه آیين خالص پروردگار كن. اين فطرتى است كه خداوند  30- رو

 انســـان‌ها را بر آن آفريده است. دگرگونى در آفرينش خدا نيست. اين است دين 

 و آیين محكم و اســـتوار، ولى اكثر مردم نمى‏دانند. 31- اين بايد در حالى باشد 

يد و از مشركان   كه شما بازگشت به سوى او كنيد و از او بپرهيزيد و نماز را بر پا دار

نباشـــيد. 32- از كســـانى كـــه ديـــن خـــود را پراكنده ســـاختند و به دســـته‏ها و 

گروهى بـــه آن‌چه نزد آن‌هاســـت  گروه‏ها تقســـيم شـــدند. )عجـــب اين‌كه( هـــر 

)دل‌بســـته و( خوشنودند.



72

تفسیر سورۀ روم

معنای لغات 
گویند.2  م«، به معنای استوار و پابرجاتس.1 »تبدیل«، دگرگون‌شدن را  »القَیِّ

تناسب دین اسلام با فطرت بشر
«، از دنبالـۀ سـخن معلـوم می‌شـود 

ً
ا �ف �ی �نِ حَ�نِ �ی هَكَ لِلدِّ ْ مْ وَ�ج �قِ

أَ
� قـرآن مجیـد رفمـود: »�فَ

کردن  که شـخص واحد رفض  که این خطاب، خطاب تشـریفی اسـت؛ به این معنا 

 مخاطب، به لحاظ عظمت اوتس وگرنه مخاطب آیه، همۀ ارفاد بشرند، زیرا در ادامه 

هَا  ُّ �ی
أَ
ا � که در آیۀ دیگر رفمود: »�ی وهُ«.3 از همین قبیل اتس  �قُ

هِ وَ ا�تَّ �یْ
َ
ل �نَ �إِ �ی �بِ �ی میرف‌ماید: »مُ�نِ

«.4 قرآن مجید در این آیۀ شـریفه میرف‌ماید:  هِ�ن �تِ
َ

وهُ�نَّ لِعِدّ �قُ ِ
ّ
طَل ساءَ �فَ ِ

مُ ال�نّ �تُ �قْ
َّ
ا طَل ذ� یُّ �إِ �بِ

ال�نَّ

که بر تو وحی شده، متوجه باش؛ یعنی عامل به این دین باش.  همیشه بر این دینی 

 گونـه‌ات، چهـره‌ات را مواجـه بـا ایـن دین اسـتوار بـدار. منظور این اسـت که منحرف 

از آن نشـود. در حالی‌کـه تـو حنیـف و بـر ملـت ابراهیـم هسـتی. بـه ایـن خاطـر که این 

دیـن، دینـی اسـت که متناسـب با نحوۀ سـاختمان انسـان اسـت. 

ها«. توضیح این‌که  �یْ
َ
اسَ عَل

طَرَ ال�نَّ ی �فَ �تِ
َّ
هِ ال

َ
طْرَ�تَ اللّ هِ«، یعنی هذا الدین.5 »�فِ

َ
طْرَ�تَ اللّ  »�فِ

؛ یعنی مسـتقیمی کـه کجی و انحراف  يْـغٌ فِيـه و لامَيْـلٌ عَـنِ الحَـقِّ ـذِي لا زَ
َّ
1. أي المُسـتَقيمُ ال

از حـق و صـواب نـدارد؛ محقق. )لسـان العـرب، ج 12، ص 502( 
غیِیر؛ محقق. )العین ج 8، ص 45(  بدِیل: التَّ 2. التَّ

3. روم/ 31. 
4. طلاق/ 1. 

 »فِطْرَتَ 
َ

تُهُ عَنْ قَـوْلِ الِلَّه عَزَّ وَ جَـلّ
ْ
ل

َ
: »سَـأ

َ
بِـي عَبْـدِ الِلَّه؟ع؟ قَال

َ
5. عَـنْ عَبْـدِ الِلَّه بْـنِ سِـنَانٍ عَـنْ أ

 
َ

خَـذ
َ
سْلاَمُ، فَطَرَهُـمُ الُلَّه حِيـنَ أ ِ

ْ
: هِـيَ ال

َ
فِطْـرَةُ؟ قَـال

ْ
ـكَ ال

ْ
يْهـا« مَـا تِل

َ
ـاسَ عَل تِـي فَطَـرَ النَّ

َّ
الِلَّه ال

كَافِـرُ«. 
ْ
مُؤْمِـنُ وَ ال

ْ
مْ« )اعـراف/ 172( وَ فِيـهِ ال

ُ
ك ِ

ّ رَ�ب  �بِ
سْ�تُ

َ
 ل

أَ
�« :

َ
وْحِيـدِ. قَـال ـى التَّ

َ
مِيثَاقَهُـمْ عَل

ایـن سـخن  مـورد  در  ایشـان  از  کـه  کـرده  روایـت  امـام صـادق؟ع؟  از  بـن سـنان  عبـدالله 
کـه مـردم را بـر آن آفریـد«، مقصـود از ایـن  کـه: »فطـرت الهـی  کـردم  خداونـد عزّوجـل سـوال 



73

بخش پنجم: آیات  03-23: بخش پنجم: آیات  بخبخبد سباتن 

 موجـودات، یـک مرحلـۀ وجـود دارنـد، یـک مرحلۀ بقـاء و ادامۀ حیات. توجه داشـته 

 باشید که مقصود از حیات، زندگی نیست، بلکه عمر اتس. بسیاری از موجودات 

گاه  در نحـوۀ حیاتشـان محتـاج بـه شـرایط خاصّـی هسـتند تـا ادامـۀ حیـات دهنـد. 

 ایـن شـرایط خـاصّ بـه صـورت طبیعی موجود اسـت. حال به صورت اهلـام به آن‌ها 

ى 
َ
ل كَ �إِ

وْح‏ى رَ�بُّ
أَ
 داده شده اتس، مانند برخی حیوانات؛ قرآن در این‌باره میرف‌ماید: »وَ �

مَرا�تِ 
َّ مَّ كُلی‏ مِ�نْ كُلِّ ال�ث

ُ ؛ �ث و�نَ ُ عْرِ�ش َ ا �ی رِ وَ مِمَّ َ ج�
َّ  وَ مِ�نَ ال�ش

ً
ا و�ت �یُ ُ الِ �ب �ب ج�ِ

ْ
ی مِ�نَ ال ذ� خ�ِ

�نِ ا�تَّ
أَ
حْلِ �

ال�نَّ

ِك«.1 نحـوۀ زندگانـی بـه موجـودات زنـده‌‌ غیـر از انسـان، بـه صـورت 
لَ رَ�بّ كی‏ سُ�بُ

ُ
اسْل �فَ

اهلـام آموختـه شـده اسـت. 

گاهـی نیـز بایـد آمـوزش خارجی ببیننـد. این نوع آموزش را می‌توان تشـبیه کرد به 

کـه بـا محصـولات تکنیکـی همـراه اسـت. انسـان یـک ضبـط صـوت  دفترچه‌هایـی 

کـه نوعـی آمـوزش را ارائـه می‌دهـد؛ زیـرا ایـن  می‌خـرد و همـراه آن دفترچـه‌ای اسـت 

دسـتگاه برای هدفی سـاخته شـده اسـت. پس طبق محاسـبات سـازندۀ دسـتگاه، 

گـر ایـن دسـتگاه بخواهـد ادامـۀ حیـات داشـته باشـد و هـدف از سـاخته شـدنش را  ا

کاری نسـبت  کند، باید این دسـتورات نسـبت به آن مراعات شـود. مثلًا چه  تأمین 

کنیـد. ایـن توصیه‌هـا بـه ایـن  کـدام نقـاط آن را روغـن‌کاری  بـه آن انجـام دهیـد یـا 

کـه سـازندۀ آن، نقـاط ضعـف و قـوت ایـن سـاختمان را می‌شناسـد. از  خاطـر اسـت 

چـه آلیـاژی سـاخته شـده، هـدف از سـاخت آن چیسـت، قـدرت مقاومـت آن چـه 

مقـدار اسـت و بایـد از خـارج تـا چـه حـدّ بـر نیروی آن افـزود؟ چه وقت بـه روغن‌کاری 

نیـاز دارد؟ چـه زمانـی بایـد آن را بـاز کننـد و چـه زمانـی نباید باز کنند؟ چـه اندازه آن 

ایـن  بـر  را  مـردم  کـه همـان اسلام اسـت. خداونـد  فرمودنـد  فطـرت چیسـت؟ حضـرت 
ردگار شـما  کـه از ایشـان بـر توحیـد پیمـان گرفـت، فرمـود: »آیـا مـن پـرو فطـرت آفریـد زمانـی 

کافـر وجـود دارد؛ محقـق. )الکافـی، ج 2، ص 12(  نیسـتم؟« و در آن مومـن و 
1. النحل/ 68-69.



74

تفسیر سورۀ روم

کنـد؟ و غیـره.  گیرنـد و چـه مـدت اسـتراحت  کار  را بـه 

ایــن دســتورات متناســب بــا ســاختمان و نحــوۀ ســاخت ایــن دســتگاه اســت. 

کــه نیــاز دارد، امــا بالفطــرة  انســان نیــز همین‌گونــه اســت. انســان از موجوداتــی اســت 

کــه بالفطــرة  نســبت بــه نیــاز خویــش شــناخت نــدارد. یعنــی بــه گونــه‌ای آفریــده نشــده 

کنــد. انســان از موجوداتــی  کجــا می‌خواهــد تــا تأمیــن  بدانــد چــه می‌خواهــد و از 

ــات، بالفطــرة راه پســتان  ــوزادان ســایر حیوان ــد شــد، ماننــد ن کــه وقتــی متول نیســت 

کــه شــیرخوار اســت، راه پســتان مــادر را می‌دانــد و بــه  مــادر را بدانــد. نــوزاد حیوانــی 

یــج بــزرگ می‌شــود. از مــادر جــدا شــده و صیــد می‌آمــوزد؛ درندگــی یــا چرندگــی را  تدر

کــه نیــاز دارد. بــه  می‌آمــوزد. امــا انســان این‌گونــه نیســت. یعنــی نیــاز دارد و نمی‌دانــد 

گاه نیســت و بایــد راهنمایــی شــود. لــذا در مــورد انســان، جــدای  نیازهــای خویــش آ

از مقولــۀ دیــن، عالــم و جاهــل مطــرح اســت. بــرای روشــن شــدن نیازمنــدی در عالــم 

و جاهــل، پزشــک و فــرد عــادی را مثــال می‌زنیــم. تفــاوت پزشــک بــا فــرد عــادی، در 

کــه نیــاز بــه معلومــات خویــش دارد. خیــر، همــۀ  کــه تنهــا پزشــک اســت  ایــن نیســت 

افــراد بشــر نیــاز دارنــد. بلکــه تفــاوت آن‌ دو، در دانســتن و ندانســتن نیازهاســت. ســایر 

افــراد بشــر نمی‌داننــد بــه چــه نیــاز دارنــد، امــا پزشــک می‌دانــد. اصــل عالِــم و جاهــل 

گاه بــودن بــه نیــاز، متــازم  کــه نیــاز داشــتن بــا آ در انســان‌ها از ایــن بــاب مطــرح اســت 

کــه بالفطــره بــه آن‌چــه نیــاز  نیســتند. پــس ایــن حقیقــت در مــورد انســان قطعــی اســت 

گاه نیســت.  دارد، آ

کــه  کــه برخــی از افــراد انســان‌، عالِــم و برخــی جاهــل هســتند، لازم اســت  حــال 

کــه در این‌جــا بایــد وحــی اهلــی بــه  آموختــه شــوند. بــه طــور مختصــر عــرض می‌کنــم 

کــه خــدا بــه انســان داده،  گاهی‌هــا از راه ابــزار حســی  کمــک آیــد؛ زیــرا یــک ســنخ از آ

حاصــل نمی‌شــود.



75

بخش پنجم: آیات  03-23: بخش پنجم: آیات  بخبخبد سباتن 

رْسِلَ  ُ وْ �ی
أَ
ا�بٍ � وْ مِ�نْ وَراءِ حِج�

أَ
� 

ً
ا ا وَحْ�ی

َّ
ل هُ �إِ

َ
مَهُ اللّ ِ

ّ
ل
َ
ك ُ �نْ �ی

أَ
رٍ � َ �ش قــرآن میرف‌مایــد: »وَ ما كا�نَ لِ�بَ

اء«.1 انســان راهــی بــرای تمــاس بــا غیــب، یعنــی آن‌چــه از  َ�ش هِ ما �ی �نِ
ذ�ْ �إِ وحِیَ �بِ �یُ

 �فَ
ً
رَسُولا

دایــرۀ فعالی‌تهــای حــواس انســان بیــرون اســت، نــدارد. بایــد دیگــری تمــاس بگیــرد 

گاهی‌هــا دو  ــن آ ــه انســان بسرــاند. ای ــر ب گاهی‌هــا را از راه پیامب ــد اســت و آ ــه خداون ک

ــا  گاهی‌هــای زیربنایــی و متناســب ب گاهی‌هــای مرحلــه‌ای. دو، آ دســته انــد: یــک، آ

ســاختمان انســان. 

کــه می‌آموخــت، نیــاز  گاهی‌هــای مرحلــه‌ای  کــه بشــر بــه غیــر از آن آ این‌گونــه نبــود 

نداشــته باشــد، بلکــه بــه غیــر ایــن شــیوه امــکان نداشــت بــه او آموختــه شــود. فــرض 

کلاس  کنیــد امــروزه در شــیوۀ آمــوزش وضعــی و انســانی، آمــوزش ســال بــه ســال و 

ــه کلاس تنظیــم شــده اســت؛ کلاس اول، دوم، ســوم، مرحلــۀ ابتدایــی، میانگیــن،  ب

مرحلــۀ متوســطه و مراحــل بعــد. البتــه تغییــر هــم می‌کنــد و گاه نــام آن عــوض می‌شــود. 

ــد.  کرده‌ان ــه تقســیم‌بندی  ــه و اساســی این‌گون ــر طبــق پای ب

گــر یــک دانش‌آمــوز تــوان معلومــات بالاتــر را نــدارد، بایــد گفــت آن‌هــا حقایق  حــال ا

نیســتند. بلــه، حقیقــت اســت، امــا فعــاً ایــن دانش‌آمــوز قــدرت آموختــن آن را نــدارد. 

ابتــدا بایــد اعمــال اصلــی را بــه صــورت ســاده بــه او آموخــت. دو بــه اضافــۀ دو، چهــار 

کبریــت دیگــر، چهــار عــدد می‌شــوند. او  کبریــت بــا دو چــوب  می‌شــود. دو چــوب 

کنــون نمی‌توانــد ضــرب و جمع‌هــای بســیار دقیــق را بیامــوزد، پــس بــه او آمــوزش  ا

نمی‌دهنــد. نــه این‌کــه حقیقــت نــدارد، بلکــه حقیقــی اســت. 

کـه هـر  تفـاوت ادیـان اهلـی از همیـن قبیـل اسـت. بشـر بـه آن معنـا کامـل نیسـت 

ـــا از  يـــد، مگـــر از طريـــق وحـــى، ي ـــا او ســـخن بگو كـــه خـــدا ب 1. »شايســـته هيـــچ انســـانى نيســـت 
راء حجـــاب، يـــا رســـولى مى‏فرســـتد و بـــه فرمـــان او آن‌چـــه را بخواهـــد وحـــى مى‏كنـــد«؛  و

ـــوری/ 51.  ش



76

تفسیر سورۀ روم

آن‌چـه را بـدان احتیـاج دارد بالفطـرة آموختـه باشـد، بلکـه بایـد بیامـوزد. نسـل‌های 

که یک سـنخ  انسـان مانند طفل، مراحل تعلیمی دارد. تفاوت انبیاء در این اسـت 

از حقایـق را نبایـد انبیـای پیشـین بیـان می‌کردنـد، زیـرا بشـر هنـوز اسـتعداد آموختـن 

آن‌هـا را نداشـت. نسـخ در احـکام نیـز بـه جهـت ایـن بود کـه عمل به مرحلـۀ قبل لغو 

شـده و بایـد از آن پـس بـه شـیوۀ جدیـد عمـل کنند. تا این‌که بشـر به مرحله‌ای رسـید 

که متناسـب با سـاختمان انسـان اسـت به او بیاموزند؛ دینی  که می‌بایسـت دینی را 

کـه بـا طفـرت بشـر سـازگار بـوده و ایـن دیـن، تبدیـل نا‌پذیـر می‌باشـد. زیـرا سـاختمان 

انسـان، تبدیل‌ناپذیـر اسـت. در مثـال یـاد شـده، مادامی‌کـه ایـن دسـتگاه هسـت، 

دفترچۀ آموختنی‌هایش این اسـت. زیرا آن‌که متناسـب با این دسـتگاه ‌باشـد، این 

گاهی از این دفترچه، برخی امور حذف شـود و به  دفترچه اسـت. اما ممکن اسـت 

گـر بخواهنـد بـه طـور کامل آموزش دهنـد، باید تمـام این دفترچه  افـراد نیاموزنـد. امـا ا

را بیاموزند. 

دیـن متناسـب بـا طفـرت آدمـی، دیـن االسم اسـت. بـه همیـن خاطـر خداونـد 

طْرَ�تَ  «، سـپس رفمـود: »�فِ �ن �ی هَكَ لِلدِّ ْ مْ وَ�ج �قِ
أَ
� بـه پیغمبـر خویـش خطـاب میرف‌مایـد: »�فَ

کـه خداونـد مـردم را بـر آن‌گونـه آفریـد. در  ها«؛ نحـوۀ آفرینشـی  �یْ
َ
اسَ عَل

طَرَ ال�نَّ �تی‏ �فَ
َّ
هِ ال

َ
اللّ

نیسـت،  دگرگون‌شـدنی  خداونـد  آفرینـش  ه«؛1 
َ
اللّ  ِ �ق

ْ
ل لِخ�َ لَ  د�ی �بْ

»لا�تَ میرف‌مایـد:  ادامـه 

م«، ناظـر بـه همیـن جهـت  ِ
�یّ

�قَ
ْ
�نُ ال �ی لِكَ الدِّ پـس ایـن دیـن نیـز دگرگون‌شـدنی نیسـت. »ذ�

اسـت. دیـن اسـتوار و پابرجـا همیـن اسـت.2 زیـرا دین رطفت انسـانی اسـت. رطفت 

انسـانی، تغییـر یافتنـی نیسـت، پـس این دیـن نیز تغییر پذیر نیسـت. ادیان پیشـین، 

1. لایَقـدر أحـدٌ أن يغيّـره، کسـی قـادر بـر تغییـر دادن آن نیسـت؛ محقـق. )تفسـیر الصافـی، ج 
4، ص 132( 

نـدارد؛ محقـق.  راه  آن  در  کجـی  کـه  و مسـتقیمی  میانـه  فيـه؛  عِـوَجٌ  لا  ـذِي 
َّ
ال المُسـتَوِيُ   .2

همـان(  الصافـی،  )تفسـیر 



77

بخش پنجم: آیات  03-23: بخش پنجم: آیات  بخبخبد سباتن 

دیـن طفـرت نبودنـد، بلکـه دیـنِ مرحلـه بودنـد. چـون دیـن مرحلـه بودنـد، بـه ناچـار 

بایـد عـوض شـوند. آن انسـان اسـتعداد نداشـت تـا آن‌گونـه که هسـت و نیـاز دارد، به 

او آمـوزش دهنـد. لـذا بـه او مقـداری می‌آموزنـد و در مرحلـۀ بعـد، امـور تـازه‌ای را یـاد 

کـه خداونـد می‌خواهـد  می‌دهنـد. ادیـان سـابق، دیـن مرحلـه‌ای بودنـد. لـذا آن‌جـا 

سْلام«.1 لازم نیسـت  �إِ
ْ
ال هِ 

َ
اللّ دَ  �نَ عِ�نْ �ي الدِّ �نَّ  کنـد، میرف‌مایـد: »�إِ بیـان  را  نـزد خـود  دیـن 

»الإالسم« را در این‌جا به معنای تسـلیم بدانیم، بلکه به معنای دین االسم اسـت.2 

دیـن در نـزد خـدا یـا آن تصمیـم اصلـی حضـرت حـقّ جـلّ و عال نسـبت بـه نسـل 

گذشـته ایـن دیـن را نیاوردنـد. زیـرا بشـر اسـتعداد   انسـانی االسم اسـت. امـا انبیـای 

کامل بیاموزد، پیدا نکرده بود. این‌که آن‌چه را نیاز دارد به طور 

دینی برای همۀ جوانب زندگی بشر و برای همۀ افراد 
«؛3 چهـره‌ات را نسـبت بـه دیـن  �نِ �ی هَكَ لِلدِّ ْ مْ وَ�ج �قِ

أَ
� لـذا در ایـن جـا میرف‌مایـد: »»�فَ

1. »دين در نزد خدا اسلام است«؛ آل عمران/ 19. 
2. »الإسلام« و مشـتقات آن در مـوارد متعـددی در قـرآن بـه کار رفتـه اسـت. امـا در خصـوص 
ایـن آیـۀ شـریفه، در معنـای اسلام نظـرات مختلفـی در میـان مفسـران وجـود دارد. برخـی 
ینـد: مـراد آیـه، خصـوص شـریعت حضـرت محمـد مصطفـی؟صل؟ اسـت و تنهـا  م‌یگو
دیـن مقبـول در نـزد خداونـد همیـن دیـن اسلام اسـت. )مجمـع البیـان، ج 2، ص 718؛ 
منهـج الصادقیـن، ج 2، ص 286؛ الکشـاف، ج 1، ص 345( برخـی نیـز بـا اذعـان بـه 
عـام بـودن معنـای اسلام، آن را بـه معنای انقیاد و تسـلیم بودن در برابـر خداوند م‌یدانند. 
کـه از سـوی خـدا آمـده، تسـلیم و پذیـرا باشـد، امـا بـه تعالیـم  گـر کسـی بـه حقایقـی  یعنـی ا
رد، اسلام بـه معنـای عـام آن در مـورد او صـادق اسـت. مـراد از  پیامبـر اسلام ایمـان نیـاو
اسلام را تسـلیم شـدن در برابـر حـق و همـان دیـن واحـد و مشـترک همـۀ انبیـاء م‌یداننـد؛ 

محقـق. )المیـزان فـی تفسـیر القـرآن،  ج 3، ص 338( 
ى 

َ
. وَ هَذا تَمثيلٌ للإقبالِ وَ الإستِقَامَةِ عَل

ً
هُ، غيرُ مُلتَفِتٍ عَنهُ يَمِيناً وَ لا شِمَالا

ُ
ل مُه وَ عَدِّ 3. فَقَوِّ

مَ له  دَ إليه نَظَرَه، و قَوِّ
َ

ي‏ءٍ عَقدَ عَليه طَرفَهُ، و سَدّ ين وَ الإهتِمَام بِه، فإنّ مَن اهتَمَّ بِالشَّ الدِّ



78

تفسیر سورۀ روم

بـه پـا دار. یعنـی پیوسـته متوجـه دیـن بـاش و منحـرف نشـو. »حَنیفـاً«؛ در حالی‌کـه 

ـت ابراهیـم هسـتی. زیـرا ایـن دیـن، طفـرت خـدا و نحـوۀ 
ّ
بـر حنیـف هسـتی، تابـع مل

کـه بشـر را بـر آن نحـو آفریـده اسـت.  آفرینـش خداسـت 

هَكَ«، خطـاب بـه همـۀ افـراد بشـر اسـت، نـه آن‌کـه خطـاب بـه شـخص  ْ مْ وَ�ج �قِ
أَ
� »�فَ

 پیغمبر باشد. نمیرف‌ماید: تو، بلکه می‌گوید: ای جنس بشر! تا به آخر دینتان همین 

کـه میرف‌ماید:  اسـت و تغییـر یافتنـی نیسـت. شـاهد بر مطلب، ادامۀ عبارت اسـت 

ه«؛ آفرینـش خـدا تغییـر پذیـر نیسـت. بشـر عـوض نمی‌شـود، دیـن او 
َ
ِ اللّ �ق

ْ
ل لَ لِخ�َ دِ�ی �بْ

»لا�تَ

نیـز تغییـر نمی‌کنـد. ایـن دین رطفت اوسـت.

م«؛ آن دیـن اسـتوار اسـت، زیـرا دینـی متناسـب بـا طفـرت اسـت.  ِ
�یّ

�قَ
ْ
�نُ ال �ی لِكَ الدِّ »ذ�

انسـان را بـه اقتضـای طفـرت تعلیـم می‌دهـد، نـه آن‌کـه طفـرت را کامـل کنـد. بلکـه بـه 

اسِ 
رَ ال�نَّ َ كْ�ث

أَ
مُ وَ لكِ�نَّ � ِ

�یّ
�قَ
ْ
�نُ ال �ی لِكَ الدِّ انسـان می‌آموزانـد کـه طفـرت تـو چـه نیـازی دارد. »ذ�

گاه بودن به  «؛ اما با کمال تأسـف باید گفت در جنس بشـر، نیاز داشـتن با آ مُو�ن
َ
عْل َ لا�ی

آنچـه بـدان نیـاز دارد، تالزم ندارد. در غابل ارفاد بشـر این‌گونه اسـت که نیـاز دارد، اما 

نمی‌دانـد بـه چـه نیـاز دارد و چگونـه نیـاز خویـش را برطـرف کنـد. بـه آنچـه می‌خواهـد 

 .» مُو�ن
َ
عْل َ اسِ لا�ی

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
جهـل دارد، نـه این‌کـه نیـاز نـدارد؛ »وَ لكِ�نَّ �

تطابق تشریع با تکوین در همۀ جوانب 
هَكَ  ْ مْ وَ�ج �قِ

أَ
� کـه میرف‌مایـد: »�فَ این‌جـا ممکن اسـت این پسرـش مرطح شـود: قرآن 

ه؛ پس بر آن پابرجا باش و منحرف مشو، از آن به راست و چپ  ِ
ّ
وجهَهُ، مُقبِلًا به عليه بكُل

ملتفت و متوجه مشو. این تشبیه و مثالی برای روکردن و استواری بر دین و همت گماردن 
کس اهتمام بر چیزی داشته باشد، چشم خود را بر آن پیوند م‌یزند  بر آن است. همانا هر 
و نگاهش را به سوی آن ثابت و مستقیم نگاه م‌یدارد و روی صورت خود را به سوی آن 

پابرجا مک‌یند، تماماً به سوی آن روی م‌یآورد؛ محقق. )زبدة التفاسیر، ج 5، ص 265( 



79

بخش پنجم: آیات  03-23: بخش پنجم: آیات  بخبخبد سباتن 

«، مقصـود از ایـن دیـن، چـه دینـی اسـت؟ آیـا اصـل اعتقـادی اسـت؟ یا 
ً
ا �ف �ی �نِ حَ�نِ �ی لِلدِّ

مجموعۀ احکام اسـت؟ 

در قـرآن مجیـد، دیـن مختـصّ بـه اعتقـاد نیسـت، بلکـه دربـارۀ احـکام نیـز آمده 

وْمَ  َ هِ �ی
َ
ا�بِ اللّ  �فی‏ كِ�ت

ً
هْرا َ رَ �ش َ ا عَ�ش �ن

ْ هِ ا�ث
َ
دَ اللّ هُورِ عِ�نْ

ُّ ة�َ ال�ش
َ

�نَّ عِدّ اسـت. بـرای مثـال رفمـود: »�إِ

وَ  م 
ُ
سَك �فُ �نْ

أَ
� هِ�نَّ  �ی لِمُوا �ف �ظْ �تَ لا  �فَ مُ  ِ

�یّ
�قَ
ْ
ال �نُ  �ی الدِّ لِكَ  عَة�ٌ حُرُمٌ ذ� َ رْ�ب

أَ
� ها  رْ�ضَ مِ�نْ

�أَ
ْ
ال وَ  ماوا�تِ  �قَ السَّ

َ
ل �خَ

«.1 در ایـن  �ن �ی �ق
مُ�تَّ

ْ
هَ مَعَ ال

َ
�نَّ اللّ

أَ
مُوا �

َ
ة�ً وَ اعْل

مْ كَا�فَّ
ُ
ك و�نَ

ُ
ل ا�تِ �ق ُ ة�ً كَما �ی

�نَ كَا�فَّ رِك�ی ْ مُ�ش
ْ
وا ال

ُ
ل ا�تِ �ق

مُ«. ِ
�یّ

�قَ
ْ
�نُ ال �ی لِكَ الدِّ آیـه حکمـی از احـکام خـدا را بیـان میرف‌مایـد و نیـز آمـده اسـ:ت »ذ�

کـه بـا  در قـرآن مجیـد، دیـن قیّـم منحصـر بـه توحیـد نیسـت. دیـن قیّـم آن اسـت 

�نَّ  که میرف‌ماید: »�إِ سـاختمان جهان و انسـان متناسـب باشـد. توجه داشـته باشـید 

«؛ اصاًل  رْ�ضَ
�أَ

ْ
ماوا�تِ وَ ال �قَ السَّ

َ
ل وْمَ �خَ َ هِ �ی

َ
ا�بِ اللّ  �فی‏ كِ�ت

ً
هْرا َ رَ �ش َ ا عَ�ش �ن

ْ هِ ا�ث
َ
دَ اللّ هُورِ عِ�نْ

ُّ ة�َ ال�ش
َ

عِدّ

کـه بایـد دوازده مـاه داشـته باشـد. لـذا  آسـمان و زمیـن و نحـوۀ آفرینـش چنیـن اسـت 

شـما چنیـن بکنیـد و چنـان نکنیـد. دیـن قیّـم تنهـا شـامل مـرز توحیـد نیسـت؛ بلکه 

نمـاز، زکات و حـج نیـز دیـن قیّـم اسـت. 

قیّــم  لــواط، غیبــت، دیــن  زنــا،  از  همچنیــن عبــادات، محرمــات، اجتنــاب 

اســت. طفــرت انســانی در اجتماعــش بــا غیبــت ســازگار نیســت، زیــرا موجــبِ از هــم 

 گســیختگی جامعــه و افــراد آن می‌شــود. ولــو ســلروحۀ دیــن توحیــد باشــد، امــا دیــن،

اختصاص به توحید ندارد. 

كـه آسـمان‌ها و زميـن را  ز  كتـاب )آفرينـش( الهـى از آن رو 1. »تعـداد ماه‌هـا نـزد خداونـد در 
كـه از آن چهـار مـاه، مـاه حـرام اسـت )و جنـگ در آن ممنـوع  آفريـده دوازده مـاه اسـت 
مى‏باشـد( ايـن آئيـن ثابـت و پابرجـا )ى الهـى( اسـت، بنابراين در اين ماه‌ها به خود سـتم 
گونـه خونريـزى بپرهيزيـد( و بـا مشـركان )بـه هنـگام نبـرد( دسـته‌جمعى  مكنيـد )و از هـر 
پيـكار كنيـد همان‌گونـه كـه آن‌هـا دسـته‌جمعى بـا شـما پيـكار مى‏كننـد و بدانيـد خداوند 

بـا پرهيـزكاران اسـت«؛ توبـه/ 36. 



80

تفسیر سورۀ روم

کـه بـر خاتـم انبیـاء؟صل؟ وحی  مُ«، مجموعـه‌ای از احـکام اسـت  ِ
�یّ

�قَ
ْ
�نُ ال �ی لِكَ الدِّ »ذ�

ـی 
َ
 مَـا اُوحِـیَ إل

َ
کُلّ شـده و اختصـاص نـدارد. »ذلِـک« مشـارالیه اسـت و مـراد از آن، 

 الله؟صل؟ می‌باشـد. یعنـی مجموعـه آن چـه بـر خاتـم انبیـاء؟صل؟ بـه عنـوان 
ُ

رَسُـول

شـریعت وحـی شـده اسـت. حکـم، مخصـوص بـه توحیـد نیسـت تـا بگوییـم مشـارٌ 

کـه مقصـود از دیـن قیـم،  الیـهِ آن خصـوصِ توحیـد اسـت. قـرآن مجیـد شـاهد آورده 

کـه  کـه بـا نحـوۀ آفرینـش و سـاختمان اهلـی تطابـق داشـته باشـد  احـکام اهلـی اسـت 

بـه عبـارت دیگـر، تطابـق تشـریع با تکوین اسـت. جنبه‌های دسـتور با سـاختمان آن‌ 

کـه دسـتور بـدو متوجـه اسـت، تناسـب دارد.  کسـی 

«، منحصر در آن‌چه گفته شده نیست و شریعتی مقصود  مُو�ن
َ
عْل َ اسِ لا�ی

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
 »وَ لكِ�نَّ �

اتس که بر تو وحی شده اتس. باید دانست که منشأ دین قیّم، رطفت انسانی اتس. 

به عبارت دیگر، دین، دستوراتی عملی برای رفع نیازهای رطفی و خواسته‌های رطفی 

انسان اتس. رطفت، ساح‌تهایی را شامل می‌شود، اما نیاز به تفصیل و توضیح 

که مراد از دین  کردیم  که اکنون مهیّای تعقیب آن نیستیم. به طور اجمال بیان  دارد 

قیّم، تنها اعتقادات نبوده و مخصوص به توحید نیست. اما بیشتر مردم این نکته را 

گمان می‌کنند زورگویی نسبت به ایشان اتس؛  که رطفت از خداتس، نمی‌دانند و 

گر  «. این‌ها سختی نیست، بلکه نیاز طبیعی اتس که ا مُو�ن
َ
عْل َ اسِ لا�ی

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
»وَ لكِ�نَّ �

این‌گونه نباشد، طبیعت منحرف شده و نیاز او نیز تأمین نشده اتس.  

کرده‌انـد، تحمیـل  آن‌چـه از طـرف خداونـد آمـده، برخالف آن‌چـه برخـی تصـور 

 نیسـت. سـارتر و قائلین به فلسـفۀ وجودی می‌گویند ابتدا انسـان وجود دارد، سـپس 

 ماهیت قرار می‌گیرد. وجود او نیز آزادی اتس. هرچه از آزادی رطفی انسان جلوگیری 

کنـد، در انسـان ایجـاد عقـده می‌کند و عقده، موجب پدید آمدن ناراحتی می‌شـود. 

بایـد احـکام و قوانیـن بشـری و در رأس این‌هـا ادیـان را بـه صـورت اسـتفراغ دور بریـزد 



81

بخش پنجم: آیات  03-23: بخش پنجم: آیات  بخبخبد سباتن 

گاه،  یـد« در ذات زیریـن، ذات آ تـا بـه آزادی طبیعـی خویـش بسرـد. یـا نظریـات »فرو

کـه مطالبـی را مطـرح می‌کند. گاه و ایگـو و امثـال آن  ذات ناخـودآ

« اسـتدراک نیسـت و بـه منزلـۀ اسـتدراک  مُو�ن
َ
عْل َ اسِ لا�ی

رَ ال�نَّ َ كْ�ث
أَ
جملـۀ »وَ لكِ�نَّ �

کـه طفـرت خداسـت، پس چـرا مـردم نمی‌پذیرند؟ زیـرا مردم  اسـت؛ بـه ایـن صـورت 

کـه خصـوص انسـان این‌گونه نیسـت که  کردیـم  نمی‌داننـد. در مقدمـۀ مطلـب بیـان 

نیـاز داشـته باشـد و بدانـد بـه چـه چیـز نیـاز دارد. در شـاخۀ پزشـکی، همـۀ بشـر بـه 

تمـام رشـته‌های تخصصـی آن نیـاز دارنـد، اما افـراد کمی می‌دانند. این‌گونه نیسـت 

گاه باشـند. کـه همـۀ انسـان‌ها بـه هـر چـه نیـاز دارنـد، آ

خطاب به عموم انسان‌ها

ه«، خطـاب آیه‌شـریفه بـه جنـس بشـر و همـۀ مـردم اسـت، نـه خاتـم  �یْ
َ
ل �نَ �إِ �ی �بِ �ی »مُ�نِ

حنیفـاً«  للدّیـن  وجوهکـم  »فأقیمـوا  منزلـۀ  بـه  وَجْهَـک«،  قِـمْ 
َ
»فَأ لـذا  انبیـاء؟صل؟. 

اسـت، ولـو ابتدائـاً بـه خاتـم انبیـاء؟صل؟ بـه جهـت شـراتف ایشـان بـر سـایر ارفاد بشـر 

خطـاب شـده اسـت.1 

کـه ایـن دیـن،  عالوه بـر ایـن نکتـه، مطلـب دیگـری از ایـن آیـه اسـتفاده می‌شـود 

دیـن خاتـم اسـت و بعـد از آن، دیـن  و  وحـی و شـریعتی نیسـت. آیـات دیگـری نیـز 

ا  �ب
أَ
دٌ � دلالـت بـر ایـن مقصـود می‌کنـد، ماننـد آیـۀ شـریفه کـه میرف‌مایـد: »ما كا�نَ مُحَمَّ

 2.» �ن �ی ِ
�یّ �بِ

مَ ال�نَّ ا�تَ هِ وَ �خ
َ
مْ وَ لكِ�نْ رَسُولَ اللّ

ُ
الِك حَدٍ مِ�نْ رِ�ج

أَ
�

اســت.  حــال  ایــن  و  باشــید  وُجُوهَکــم«  »أقِیمُــوا  بایــد  شــما  يْــه«، 
َ
إِل »مُنِيبِيــنَ 

1. مجمع البیان، ج 8، ص 476. 
2. »محمـد پـدر هيچ‌يـك از مـردان شـما نبـود، ولـى رسـول خـدا و خاتـم و آخريـن پيامبـران 

 .40 احـزاب/  اسـت«؛ 



82

تفسیر سورۀ روم

ذوالحــالِ آن نمی‌توانــد »أقِــم« باشــد، بلکــه بایــد »أقِیمُوا« باشــد1 و معنایش این اســت 

کثیــر بــه لحــاظ شــرافتش اســت امــا  کــه مخاطــب واحــد اســت. »واحــد« نــازل منزلــۀ 

مخاطــب آن، همــۀ مردم هســتند. از آن‌جا که اشــرف موجــودات، خاتم انبیاء؟صل؟  

که می‌آید، به صورت جمع  به منزلۀ همۀ مردم اتس، به او خطابِ مفرد شد. حال 

قُــوهُ« 
َ
 می‌آیــد. در حالی‌کــه همــۀ شــما افــراد بشــر خاضــع بــه ســوی خــدا باشــید، »وَ اتّ

و از او باک داشته باشید. 

«، از مشرکان نباشید.  �ن رِكِ�ی ْ مُ�ش
ْ
وا مِ�نَ ال و�نُ

ُ
ك ید نماز را. »وَ لا�تَ « و به پا دار لاة� مُوا الصَّ �ی �قِ

أَ
 »وَ �

زیـرا همـۀ این‌هـا مقتضـای طفـرت انسـانی اسـت. در طفـرت انسـانی، خضـوع بـرای 

 خدا وجود دارد، چرا که خضوع نیازمند اتس در برابر آن کسی که رفع نیاز در دتس 

که   اوسـت؛ خضـوع ضعیـف بـرای قویّ مقتدر. باک داشـتن نسـبت به کسـی اسـت 

 نفع و ضرر به دتس اوتس و باید از او باک داشته باشیم. قرآن در این‌باره میرف‌‌ماید: 

دٍ؛  د�ی ٍ �جَ �ق
ْ
ل خ�َ �تِ �بِ

أْ
� مْ وَ �یَ

ُ
ك هِ�بْ

ذ�ْ  �یُ
أْ
� َ َ�ش �نْ �ی د؛ �إِ حَم�ی

ْ
یُّ ال �نِ

غ�َ
ْ
هُ هُوَ ال

َ
هِ وَ اللّ

َ
ى اللّ

َ
ل راءُ �إِ �قَ �فُ

ْ
مُ ال �تُ �نْ

أَ
اسُ �

هَا ال�نَّ ُّ �ی
أَ
ا �  »�ی

«.2 همۀ شما نیازمند به خدا هستید. ز� �ی عَز� هِ �بِ
َ
ى اللّ

َ
لِكَ عَل وَ ما ذ�

وَ  أنـتَ  ـد  مُحمَّ يَـا  يـنِ  لِلدِّ وَجهَـكَ  فَأقِـم  تَقدِيـرُهُ  وَ  الحَـال  عَلـى  نُصـب  يْـهِ«، 
َ
إِل »مُنِيبِيـنَ   .1

يْـهِ«، بنـا بـر حـال بـودن منصـوب اسـت و تقدیر آن 
َ
ـى اللَّه؛ »مُنِيبِيـنَ إِل

َ
المِؤمِنُـونَ مُنِيبِيـنَ إل

یـد در حالی  چنیـن اسـت کـه ای محمـد تـو و مؤمنـان روی خـود را بـر دین اسـتوار نگاه دار
کـه بازگشـت شـما بـه سـوی خداوندسـت؛ محقـق. )التبیـان، ج 8، ص 249( »مُنِيبِيـنَ 
ـد بـن يزيـد: لأن معنَـى »فأقـم وجهـك«: وَ فأقيمـوا  ـى الحَـال. قـال مُحمَّ

َ
يْـهِ« مَنصـوبٌ عَل

َ
إِل

یـد  یـد م‌یگو يْـهِ« بنـا بـر حـال بـودن منصـوب اسـت. محمـد بـن ز
َ
وُجُوهَكُـم؛ »مُنِيبِيـنَ إِل

فأقیمـوا وجوهکـم م‌یباشـد؛  »فأقـم وجهـک«،  کـه معنـای  ایـن خاطـر چنیـن اسـت  بـه 
محقـق. )إعـراب القـرآن )نحـاس(، ج 3، ص 185( 

2. »اى مردم! شـما نيازمند به خدا هسـتيد و او از هر نظر بى نياز و شايسـته حمد و سـتايش 
بـراى خـدا  كار  ايـن  و  رد.  مـى‏آو را  و خلـق جديـدى  را مى‏بـرد  گـر بخواهـد شـما  ا اسـت. 

ناممكـن نيسـت«؛ فاطـر/ 15. 



83

بخش پنجم: آیات  03-23: بخش پنجم: آیات  بخبخبد سباتن 

« این اتس که نماز نیاز طبیعی انسان اتس و به پاداشتن  لاة�
َ

مُوا الصّ �ی �قِ
أَ
معنای »وَ �

«، نفـی شـرک نیـز متناسـب  �نَ رِكِ�ی ْ مُ�ش
ْ
وا مِ�نَ ال و�نُ

ُ
ك آن، تأمیـن نیـاز انسـانی اسـت. »وَ لا�تَ

بـه صـورت دسـتوری  بایـد  انسـان  لـذا  اسـت.  انسـان  طفـرت  و  انسـان   بـا طبیعـت 

کند، یعنی مشرک نباشد.  به این نفی عمل 

علت اختلاف در ادیان موجود
در دینشـان  کـه  نباشـید  آن دسـته‌ای  از   ،»

ً
عا �یَ وا �شِ هُمْ وَ كا�نُ �نَ دِ�ی وا  �قُ رَّ �فَ �نَ  �ی ِ �ذ

َّ
ال »مِ�نَ 

که از خداوند،  کردند. مراد، مشـرکان هسـتند.1 به معنای این اسـت  اختلاف ایجاد 

دیـن متعـدد نمی‌آیـد؛ بلکـه دیـن واحـد، در مراحل متعـدد می‌آید. از تعـدد در جای 

�نَ وَ  ر�ی ِ ذ� �نَ وَ مُ�نْ ر�ی ِ
ّ �ش �نَ مُ�بَ �ی ِ

�یّ �بِ
هُ ال�نَّ

َ
َ اللّ عَ�ث �بَ

ة�ً واحِدَة�ً �فَ مَّ
أُ
اسُ �

دیگـر نیـز یـاد شـده اسـ:ت »كا�نَ ال�نَّ

�نَ  �ی �ذ
َّ
ا ال

َّ
ل هِ �إِ �ی �فَ �ف

َ
ل �تَ هِ وَ مَا ا�خْ �ی وا �ف �فُ

َ
ل �تَ مَا ا�خْ �ی اسِ �ف

�نَ ال�نَّ ْ �ی َ مَ �ب
ُ
حْك ِ لِ�یَ

حَ�قّ
ْ
ال ا�بَ �بِ كِ�ت

ْ
لَ مَعَهُمُ ال ز�َ �نْ

أَ
�

هُم«.2  �نَ �یْ َ  �ب
ً
ا �ی

غ�ْ َ ا�تُ �ب �ن ِ
�یّ �بَ

ْ
اءَ�تهُْمُ ال عْدِ ما �ج َ وهُ مِ�نْ �ب و�تُ

أُ
�

که جدایی ادیان از جانب خدا  هُم«، در صدد بیان این اتس  �نَ وا دِ�ی �قُ رَّ �نَ �فَ �ی ِ �ذ
َّ
»مِ�نَ ال

نیست، بلکه اختلاف از خداتس. جدایی و چندگونگی از خدا نیست. برای توضیح 

که در  کردند. کسـانی  که دینشـان را متفرق و جدا  1. از اهل شـرک نباشـید، از جمله کسـانی 
ردنـد. در نتیجـه برخـی  دینشـان ایجـاد اختلاف نمودنـد و دین‌هـای مختلفـی را پدیـد آو
خداونـد را ‌پرسـتیدند، برخـی آتـش، برخـی خورشـید و غیـره را پرسـتش نمودنـد؛ محقـق. 

)مجمـع البیـان، ج 8، ص 476(
يـج  2. »مـردم )در آغـاز( يـك دسـته بودنـد، )و تضـادى در ميـان آن‌هـا وجـود نداشـت. بـه تدر
در  شـد،  پيـدا  آن‌هـا  ميـان  در  تضادهايـى  و  اختلافـات  و  آمـد  پديـد  طبقـات  و  جوامـع 
كتـاب  ايـن حـال( خداونـد، پيامبـران را برانگيخـت، تـا مـردم را بشـارت و بيـم دهنـد و 
آسـمانى، كـه بـه سـوى حـق دعـوت مى‏كـرد بـا آن‌هـا نازل نمـود تـا در ميان مـردم، در آن‌چه 
ى كنـد. )افـراد بـا ايمـان، در آن اختلاف نكردنـد،( تنها )گروهى  ر اختلاف داشـتند، داو
يافـت داشـته بودنـد، و نشـانه‏هاى روشـن بـه آن‌ها رسـيده بود،  از( كسـانى كـه كتـاب را در

كردنـد«؛ البقـرة/ 213.  بـه خاطـر انحـراف از حـق و سـتمگرى، در آن اختلاف 



84

تفسیر سورۀ روم

 و تقریب به ذهن مثال می‌زنیم. در یک مدرسه با شش کلاس ابتدایی، برنامۀ مختلفی 
اول،  کلاس  برای  سال  هر  و  نمی‌کنند  جدا  یکدیگر  از  را  آن‌ها  اما  می‌شود.  اجرا 
گرد کلاس  دانش‌آموز می‌پذیرند. لذا هر مدرسه دارای شش طبقه و مرحله اتس. شا
که  اتس  مرحله  یک  او  برای  اول  کلاس  بود.  خواهد  دوم  کلاس  دیگر  سال  اول، 
کلاس دوم نیز  کلاس دوم نرود. دانش‌آموز  که هیچ‌گاه به  می‌گذارند. این‌گونه نیست 

در سال آینده، کلاس سوم خواهد رتف. این‌ها مرحله محسوب می‌شوند، نه مرز. 

گر بشر این مراحل را تعقیب  ادیان اهلی نیز به صورت مرحله اند ولی مرز نیستند. ا
 می‌کرد، اختلافی پیش نمی‌آمد. حضرت نوح؟ع؟ آمد و دستوراتی آورد و بشر به آن 
گر آن زمان که جناب ابراهیم؟ع؟ آمد، بشر به این معلم جدید اهلی گوش   عمل کرد. ا
 میس‌پرد، وارد در مرحلۀ بعدی می‌شد و اختلافی پیش نمی‌آمد، بلکه یک مرحلۀ جدید 
آغاز می‌گشت. همین‌طور وقتی جناب موسی؟ع؟ آمد، مرحلۀ جدیدی در تعالیم 
گر بشر مدعی نمی‌شد که خودم مشرّع هستم و به دستورات رسیده  اهلی آغاز شد. ا
که برای همۀ ارفاد  کلاس جدید شروع می‌شد  گوش می‌داد، مرحلۀ جدیدی مانند 

بشر بود؛ وارد در این مرحله شده و تکامل پیدا می‌کردند. 

کـه در ادیـان بـه وجـود آمـد و دیـن باطـل در عـرض دین حق  در نتیجـه اختلافـی 
کاری  گفرـت، مربـوط بـه خداونـد نیسـت، بلکـه مربـوط بـه شـرک اسـت. بشـر  قـرار 
کـه از خداسـت بـه دیگـری  کاری  کـه نبایـد بکنـد، انجـام می‌دهـد. شـرک، یعنـی  را 
کـه بایـد خـدا انجـام دهـد، دیگـری بکنـد. شـرک می‌توانـد در  نسـبت دهنـد یـا کاری 

عمـل یـا در اعتقـاد باشـد.

بـه  گـروه  «؛ هـر  رِحُو�ن �فَ هِْمْ  دَ�ی
َ
ل ما  �بِ �بٍ   كُلُّ حِز�ْ

ً
عا �یَ وا �شِ هُمْ وَ كا�نُ �نَ دِ�ی وا  �قُ رَّ �فَ �نَ  �ی ِ �ذ

َّ
ال »مِ�نَ 

که این امور، خلاف رطفت می‌باشـد،  آن‌چه دارد خوشـحال اسـت. شـاهد بر مطلب 
کـه  ه«. می‌رسـاند  �یْ

َ
ل �نَ �إِ �ی �بِ �ی هَُّمْ مُ�نِ رٌّ دَعَوْا رَ�ب اسَ �ضُ

ا مَسَّ ال�نَّ ذ� کـه میرف‌مایـد: »وَ �إِ آن اسـت 
قُـوا« اسـت.  توحیـد و دیـن واحـد، طفـرت اهلـی اسـت و »شِـیَعاً«، نتیجـۀ »فَرَّ



85

 بخش ششم: 
آیات 45-43: اختصاص نفع و ضرر به صاحب خویش 

آیات مبارکه
ذ�ٍ  وْمَ�ئِ َ هِ �ي

َ
هُ مِ�نَ اللّ

َ
 ل

َ
وْمٌ لامَرَدّ َ َ �ي ِي�

�ت
أْ
� �نْ �يَ

أَ
لِ � �بْ

مِ مِ�نْ �قَ ِ
�يّ

�قَ
ْ
�نِ ال �ي هَكَ لِلدِّ ْ مْ وَ�ج �قِ

أَ
� �فَ

سِهِمْ  �فُ �نْ
لِ�أَ  �فَ

ً
رُهُ وَ مَ�نْ عَمِلَ صالِحا هِ كُ�فْ �يْ

َ
عَل رَ �فَ عُو�نَ 43 مَ�نْ كَ�فَ

َ
دّ صَّ َ �ي

لِهِ ض�ْ �فَ مِ�نْ  الِحا�تِ  الصَّ وا 
ُ
عَمِل وَ  وا  مَ�نُ

آ
� �نَ  �ي ِ ذ�

َّ
ال  َ

ي� ِ ز�
ْ ج� لِ�يَ  44 مْهَدُو�ن  َ  �ي

�نَ 45 رِ�ي كا�فِ
ْ
حِ�بُّ ال ُ هُ لا �ي

�نَّ  �إِ

ترجمه آیات
ى  ز كــن، پيــش از آن‌كــه رو ى خــود را بــه ســوى آیيــن مســتقيم و پايــدار  43- رو

ز مــردم بــه  كــه هيچ‌كــس قــدرت نــدارد آن را از خــدا بازگردانــد، در آن رو فــرا رســد 

يــان خــود  كفــرش بــر ز كافــر شــود،  كــس  گروه‏هايــى تقســيم مى‏شــوند. 44- هــر 

ــود  ــه س ــى را( ب ــاداش اله ــد )پ ــام دهن ــح انج ــل صال ــه عم ك ــا  ــت. و آن‌ه او اس

ــانى را  كس ــد  ــه خداون ك ــت  ــراى آن اس ــن ب ــازند.45- اي ــاده مى‏س ــان آم خودش

رده و عمــل صالــح انجــام داده‏انــد، از فضلــش پــاداش دهــد، او  كــه ايمــان آو

كافــران را دوســت نــدارد.

معنای لغات 
عُونَ«، از هم شـکافته می‌شـوند. »صَدع«، شـکاف در یک شـیء واحدی 

َ
دّ »يَصَّ



86

تفسیر سورۀ روم

که به هم وابسـته اسـت.1 گویند  را 

گسستن مناسبات میان کافر و مؤمن 
کــه مــراد از دیــن قیّــم، دیــن اســام اســت. آن روز، روزی اســت  واضــح اســت 

بــاز  از شــما  را  روز  ایــن  نیــز  گردانــد. خــدا  بــاز  از شــما  را  آن  نمی‌توانــد  کســی  کــه 

کــه حیــات  کــه روز دیگــری داشــته باشــید  گفرتــه  نمی‌گردانــد، زیــرا خــدا تصمیــم 

«،2 در آن روز، این‌هــا از هــم شــکافته می‌شــوند.  عُو�نَ
َ

دّ صَّ َ ٍ �ي ذ� وْمَ�ئِ َ بعــدی شماســت. »�ي

آیــه می‌خواهــد بگویــد: ای انســان شــما در دنیــا شــما محکــوم بــه شــرایط و آثــار دســته 

کفــر، بلایــی  جمعــی خویــش هســتید و از هــم جداشــدنی نیســتید. در یــک محیــط 

کــه در میــان  کافــران ‌شــود، شــامل مؤمنــی  کــه در نتیجــۀ اعمــال بــد شــامل حــال 

آن‌هاســت نیــز می‌شــود. هرچنــد آن مؤمــن در نــزد خداونــد بــرای تحمــل ایــن شــرایط 

کافــر، از هــم  کــه مؤمــن و  اجــر می‌گیــرد، امــا از هــم جــدا نمی‌شــوند. در آخــرت اســت 

جــدا خواهنــد شــد. 

کـــه بـــه هـــم وابســـته اســـت.  گوینـــد  »صَـــدع«، شـــکاف در یـــک شـــیء واحـــد را 

گفتـــه می‌شـــود: صَدَعـــتُ الجِـــدَار، صَدَعـــتُ الحَجَـــر؛ شـــکاف حجـــر،  بـــرای مثـــال 

گفتـــه شـــود: رَمـــل صَدَعـــت؛ رمـــل جداســـت.  شـــکاف جـــدار اســـت. امـــا معنـــا نـــدارد 

ـــه یکدیگـــر  ـــه هـــم و پیوســـته اســـت و ب ـــه وابســـته ب ک گوینـــد  بلکـــه چیـــزی را »صَـــدع« 

چســـبیده باشـــد و شـــکاف و فاصلـــه در آن پیـــدا شـــود. قـــرآن میرف‌مایـــد: در روز 

کـــه جوامـــع انســـانی از یکدیگـــر شـــکافته می‌شـــوند. خوب‌هـــا بـــه  قیامـــت اســـت 

ـدع«، شـکاف در اجسـام سـخت ماننـد شیشـه و آهـن و امثـال آنهاسـت؛ محقـق.  1. »الصَّ
)المفـرات فـی غریـب القـرآن، ج 1، ص 478( 

قُـوا؛ »صدع« به معنای شـکافتن اسـت و شـکافته شـدن  ـقُ وَ تَصـدَعُ القَـومُ تَفرَّ ـدعُ الشَّ 2. الصَّ
قـوم بـه معنـای متفرق شـدن آن‌هاسـت؛ محقـق. )مجمع البیـان، ج 8، ص 480( 



87

بخش ششم: آیات بخببخو اختصاص نفع  ششم: آیات 54-34:شبخ

کـــم بـــر بـــد هیـــچ رابطـــه‌ای بـــا  یـــک طـــرف و بدهـــا بـــه طـــرف دیگـــر می‌رونـــد. شـــرایط حا

کـــم بـــر خـــوب نیـــز هیـــچ رابطـــه‌ای بـــا بـــد نـــدارد. امـــا در دنیـــا  خـــوب نـــدارد. شـــرایط حا

 ٍ ذ� وْمَ�ئِ َ گونـــه نیســـت و افـــرادِ اهـــل قـــری بـــه هـــم وابســـته هســـتند. لـــذا میرف‌مایـــد: »�ي ایـــن 

کـــه این‌هـــا از هـــم شـــکافته می‌شـــوند. مـــراد آیـــه، همـــۀ «، در آن روز اســـت  عُو�نَ
َ

دّ صَّ َ  �ي

 ارفاد بشر اتس.1 

علت شکاف میان کافر و مؤمن
وا وَ  مَ�نُ

آ
�نَ � �ی �ذ

َّ
یَ ال ِ ز�

ْ ج� ؛ لِ�یَ مْهَدُو�نَ َ سِهِمْ �ی �فُ �نْ
لِ�أَ  �فَ

ً
رُهُ وَ مَ�نْ عَمِلَ صالِحا هِ كُ�فْ �یْ

َ
عَل رَ �فَ »مَ�نْ كَ�فَ

«. در ایــن جهــان از هــم شــکافته نشــدند. ضمیــر »هُــم« بــه نــاس، بــه  الِحا�ت وا الصَّ
ُ
عَمِل

کــه میرف‌مایــد: در ایــن جهــان بــه  بشــر بــاز می‌گــردد. شــاهد آن در آیــات بعــدی اســت 

کافــر بــود  کــه  کســی  کــه هــر  رُه«، در آن روز اســت  هِ كُ�فْ �یْ
َ
عَل رَ �فَ لحــاظ آن روز، »مَ�نْ كَ�فَ

یــان کفــرش را تنهــا خــودش می‌بینــد. امــا در ایــن دنیا این‌گونه نیســت. گمان مبرید  ز

ــدکار در  ــان عمــلِ ب ی ــان نمی‌رســانید. ز ی ــه شــخص دیگــر ز ــر هســتید ب کاف کــه  شــما 

دنیــا فقــط شــامل حــال خــودش نمی‌شــود، بلکــه شــامل حــال دیگــران نیــز می‌شــود. 

امــا در آخــرت، نتیجــۀ عمــل او فقــط و فقــط مخصــوص بــه خــودش اســت. »مَ�نْ 

ــا  ــن دنی ــه در ای ک «.2 هــر آن‌کــس  مْهَدُو�ن َ سِهِمْ �ی �فُ �نْ
لِ�أَ  �فَ

ً
رُهُ وَ مَ�نْ عَمِلَ صالِحا هِ كُ�فْ �یْ

َ
عَل رَ �فَ �فَ

َ
ك

ـعِير؛ یعنـی در آن  ـةِ وَ فَريـقٌ فِـي السَّ قُـون فيـه فَريـقٌ فِـي الجَنَّ يَتَفَرَّ عُـونَ«؛ أي 
َ

دّ 1. »يَوْمَئِـذٍ يَصَّ
زخ‌انـد؛ محقـق. )مجمـع  ز جـدا و متفـرق م‌یشـوند، گروهـی در بهشـت و گروهـی در دو رو

البیـان، همـان، ص 481(  
یـــدن بنـــده در آخـــرت بـــه جـــز خـــودش بـــه احـــدی نخواهـــد رســـید و انجـــام  رز کفرو 2. عقوبـــت 
دادن عمـــل صالـــح در دنیـــا، در واقـــع مهیـــا ســـاختن و آمـــاده نمـــودن منـــازل اخـــروی 
یـــش اســـت. رويَ منصـــور بـــن حـــازم عـــن أبـــي عبـــد الله؟ع؟ قـــال: »إنَّ العَمـــلَ الصالـــحَ  خو
كَمـــا يَمهـــدُ لأحَدِكُـــم خادِمُـــهُ فِراشَـــهُ«. منصـــور  ـــةِ فَيَمهـــدُ لـــهُ  يَســـبقَ صاحبُـــه إلـــى الجَنَّ

َ
ل

کـــه فرمودنـــد: »همانـــا عمـــل صالـــح در  بـــن حـــازم از امـــام صـــادق؟ع؟ روایـــت نمـــوده 



88

تفسیر سورۀ روم

كُفْــرُهُ«، کفــرش شــامل حــال او بــه تنهایــی می‌شــود زیرا  يْــهِ 
َ
کافــر بــوده، در آخــرت » فَعَل

وا  از�ُ در آن روز کافــر و مؤمــن از هــم جــدا شــده‌اند. قــرآن در جــای دیگر میرف‌مایــد: »وَ امْ�ت

گنــه‌کاران جــدا شــوید. دیگــر امــوری از ایــن قبیــل در  «.1 امــروز ای  رِمُو�ن ْ مُج�
ْ
هَا ال ُّ �ی

أَ
وْمَ � �یَ

ْ
ال

مُسْلِمِ«؛ 2 یــا بــه اهــل خانــه 
ْ
ة�ِ ال �بَ �یْ

َّ ی ال�ش الُ ذ�ِ
َ
ل �جْ هِ �إِ

َ
الِ اللّ

َ
ل �جْ آن‌جــا جــاری نیســ:ت »مِ�نْ �إِ

کــه در او هســت، رحــم می‌گــردد.3 یــا آن روایــت زکریــا ابــن آدم  بــه خاطــر قــاری قرآنــی 

کــردم: می‌خواهــم  کــه نقــل می‌کنــد خدمــت امــام رضــا؟س؟ شــفریاب شــدم و عــرض 

شــده‌اند.  یــاد  ز قومــم  در  نــادان  افــراد  هَاءُ«.  �فَ السُّ رَ  ُ دْ كَ�ث �قَ »�فَ کنــم،  قــم هجــرت  از 

یـــش پیشـــی م‌یگیـــرد و بـــرای او مهیـــا و آمـــاده مک‌ینـــد  رفتـــن بـــه بهشـــت بـــر صاحـــب خو
ــد«؛  ــا م‌ینمایـ ــتراحت مهیـ ــای اسـ ــما، برایـــش جـ ــی از شـ ــزار کیـ ــه خدمتگـ کـ ــه  همان‌گونـ

محقـــق. )مجمـــع البیـــان، همـــان( 
1. یس/ 59. 

 الِلَّه )صلـی الله علیـه و آلـه و سـلم(: »مِـنْ إِجْلاَلِ 
ُ

 رَسُـول
َ

: قَـال
َ

بِـي عَبْـدِ الِلَّه؟ع؟ قَـال
َ
2. عَـنْ أ

یش‌سـفید مسـلمان در زمرۀ بزرگ‌داشـتن  مُسْـلِمِ«؛ بزرگ‌داشـت ر
ْ
ـيْبَةِ ال  ذِي الشَّ

ُ
الِلَّه إِجْلَل

خداوندسـت؛ محقـق. )الکافـی، ج 2، ص 165( 
تُمُوهَـا فَاحْمَـدُوا 

ْ
قُـرْآنِ؛ فَـإِذَا قَرَأ

ْ
یاحیـن( ال يْحَـانُ )ر حَوَامِيـمُ رَ

ْ
: »ال

َ
بِـي عَبْـدِ الِلَّه؟ع؟ قَـال

َ
3. عَـنْ أ

حَوَامِيـمَ، فَيَخْـرُجُ مِـنْ فِيـهِ 
ْ
 ال

ُ
يَقُـومُ يَقْـرَأ

َ
عَبْـدَ ل

ْ
كَثِيـراً بِحِفْظِهَـا وَ تِلاوَتِهَـا. إِنَّ ال الَلَّه وَ اشْـكُرُوهُ 

يَرْحَـمُ تَالِيَهَـا وَ قَارِئَهَـا، وَ يَرْحَـمُ 
َ
 ل

َ
عَنْبَـرِ. وَ إِنَّ الَلَّه عَـزَّ وَ جَـلّ

ْ
ذْفَـرِ وَ ال

َ ْ
مِسْـكِ ال

ْ
طْيَـبُ مِـنَ ال

َ
أ

عَرْشُ 
ْ
هُ ال

َ
يَسْتَغْفِرُ ل

َ
قِيَامَةِ ل

ْ
هُ فِي ال هُ، وَ إِنَّ

َ
يبٍ ل وْ قَرِ

َ
 حَمِيمٍ أ

َ
كُلّ صْدِقَاءَهُ وَ مَعَارِفَهُ وَ 

َ
جِيرَانَهُ وَ أ

)سـوره‌هایی  حوامیـم  فرمودنـد:  صـادق؟ع؟  امـام  بُـونَ«؛  مُقَرَّ
ْ
ال الِلَّه  مَلائِكَـةُ  وَ  كُرْسِـيُّ 

ْ
ال وَ 

کـه آن‌هـا را قرائـت نمودیـد،  گل‌هـای قـرآن هسـتند. زمانـی  کـه بـا »حـم« آغـاز م‌یشـوند( 
کنید و بسـیار شـکرگزار باشـید.  خداوند را به خاطر حفظ و تلاوت این سـوره‌ها سـتایش 
بـه واسـطۀ آن رایحـه‌ای  را تلاوت مک‌ینـد،  بنـده برم‌یخیـزد و سـور حوامیـم  بـه راسـتی 
گیـن و عنبـر از او بلنـد م‌یشـود. و  خداونـد عـزّ و جـلّ بـر تلاوت  خوش‌تـر از مشـک عطرآ
کننـده و خواننـدۀ آن رحـم مک‌ینـد و بـر همسـایگان و دوسـتان و آشـنایان او رحـم مک‌ینـد 
و بـر هـر مهربـان یـا نزدیـک بـر او رحـم مک‌ینـد. و در قیامت عرش و کرسـی و ملائکه مقرب 

خداونـد برایـش اسـتغفار مک‌یننـد؛ محقـق. )وسـائل الشـیعة، ج 6، ص146(



89

بخش ششم: آیات بخببخو اختصاص نفع  ششم: آیات 54-34:شبخ

از  بــا  تــو،  بــودن  واســطۀ  بــه  همانــا  بمــان.  همان‌جــا  و  نــرو  میرف‌مایــد:   حضــرت 

اهل آن‌جا دفع می‌شود.1 

گــر در خانــه‌ای یــک قــاری قــرآن باشــد، خــدا همــه را مشــمول  کــه ا در دنیاســت 

رحمــت می‌کنــد. یــک ذوالشــیبة مســلم، یــا همــان پیرمــرد مســلمان در نــزد خداونــد 

یــش او در اســام ســفید شــده و کنایــه از  کــه ر بســیار محتــرم اســت؛ زیــرا کســی اســت 

یــک عمــل پنجــاه یــا شــصت ســاله اســت. گاه خداونــد در دنیــا به خاطــر طفل صغیر 

یــا شــیخ کبیــر بــر همــه رحــم می‌کنــد. حتــی گاهــی بــه خاطــر حیوانــات، عــذاب را دور 

گــر عــذاب بیاید، یک  کــه چنیــن باشــد. ا میس‌ــازد. رحمــت خداونــد اقتضــا می‌کنــد 

 ســنخ از حیوانــات نیــز دچــار آن می‌شــوند، لــذا دفــع عــذاب می‌شــود. امــا در آخــرت

 این‌ها از یکدیگر جدا خواهند شد. 

«. »وَ مَ�نْ  عُو�ن
َ

دّ صَّ َ ٍ �ی ذ� وْمَ�ئِ َ رُهُ« فِـی الآخـرة. زیـرا »�ی هِ كُ�ف �ی
َ
عَل کَفَـرَ« فِـی الدنیـا، »�فَ »مَـن 

بـرای خودشـان زمینهس‌ـازی می‌کننـد.   .» مْهَدُو�ن َ �ی سِهِمْ  �فُ �نْ
لِ�أَ « در دنیـا، »�فَ

ً
عَمِلَ صالِحا

گـر مقیـد بـه  کار خـوب در دنیـا، زمینهس‌ـازی بـرای دیگـران نیـز هسـت. ای انسـان! ا

دسـتورات اهلـی شـدی، رحمـت خـدا را شـامل خـود نمـودی و علاوه بر خود، شـامل 

کـرده‌ای و از  حـال جامعـه‌ نیـز می‌کنـی. امـا در آخـرت، تنهـا بـرای خـود زمینهس‌ـازی 

خیـر تـو، دیگـری اسـتفاده نمی‌کنـد و مخصوص توسـت؛ ولو در دنیا زمینهس‌ـاز خیر، 

حتـی بـرای دیگران بـوده‌ای.  

یَ  ِ ز�
ْ ج� «، در ادامـــه علـــت را میرف‌مایـــد: »لِ�یَ مْهَدُو�ن َ سِهِمْ �ی �فُ �نْ

لِ�أَ  �فَ
ً
»وَ مَ�نْ عَمِلَ صالِحا

کافـــران را دوســـت  «؛ خـــدا  �ن رِ�ی كا�فِ
ْ
حِ�بُّ ال ُ هُ لا�ی

�نَّ لِهِ �إِ ض�ْ الِحا�تِ مِ�نْ �فَ وا الصَّ
ُ
وا وَ عَمِل مَ�نُ

آ
�نَ � �ی ِ �ذ

َّ
ال

كَثُرَ  هْـــلِ بَيْتِي فَقَـــدْ 
َ
خُرُوجَ عَـــنْ أ

ْ
يـــدُ ال رِ

ُ
ـــي أ ضَـــا؟ع؟: إِنِّ ـــتُ لِلرِّ

ْ
: قُل

َ
ـــا بْـــنِ آدَمَ قَـــال يَّ 1. عَـــنْ زَكَرِ

هْـــلِ بَغْدَادَ 
َ
كَمَـــا يُدْفَعُ عَنْ أ هْلَ قُـــمَّ يُدْفَعُ عَنْهُـــمْ بِكَ، 

َ
، فَـــإِنَّ أ : لا تَفْعَـــلْ

َ
ـــفَهَاءُ. فَقَـــال السُّ

حَسَـــنِ؟ع؟. )الاختصاص، النـــص، 87(‏
ْ
بِـــي ال

َ
بِأ



90

تفسیر سورۀ روم

کافـــر نیـــز بشـــود.1  کار مؤمـــن، عایـــد  کـــه حاصـــل  نـــدارد. در آخـــرت، خـــدا نمی‌خواهـــد 

کار نیـــک انجـــام دادنـــد، از فضـــل خـــود جـــزا  کـــه ایمـــان آورده و  کســـانی را  خـــدا تنهـــا 

می‌دهـــد. 

کار خوب مؤمن، شامل  که عاید  کرد  مصلحت و حکمت اهلی در دنیا اقتضا 

 حـــال کافـــران نیـــز بشـــود. در آخـــرت این‌گونه نیســـت. نتیجـــۀ آخرتی مؤمـــن، فقط

« اتس.  مْهَدُو�ن َ سِهِمْ �ي �فُ �نْ
لِ�أَ  »�فَ

1. خداونـد نم‌یخواهـد کـه منافـع و پـاداش نیـکان در آخـرت بـه کافـران برسـد، بلکـه خداوند 
یده‌انـد یکفـر ببیننـد؛ محقـق. )التبیـان، ج  رز اراده نمـوده کـه کافـران در ازای کفـری کـه و

8، ص 259( 



91

 بخش هفتم: 
آیات 50-46: جریان رحمت الهی در دنیا و آخرت  

آیات مبارکه
كُ 

ْ
ل �فُ

ْ
ال  َ

رِي� ْ ج� لِ�تَ وَ  هِ  رَحْمَ�تِ مِ�نْ  مْ 
ُ
ك �قَ �ي ذ�ِ لِ�يُ وَ  را�تٍ  ِ

ّ �ش مُ�بَ احَ  �ي الرِّ رْسِلَ  ُ �ي �نْ 
أَ
� هِ  ا�تِ �ي

آ
� مِ�نْ  وَ 

رُسُلاً  لِكَ  �بْ
�قَ ا مِ�نْ  �ن

ْ
رْسَل

أَ
� دْ  �قَ

َ
ل وَ  رُو�نَ 46 

ُ
ك ْ �ش

�تَ مْ 
ُ
ك

َّ
عَل

َ
ل وَ  لِهِ  ض�ْ �فَ وا مِ�نْ  غ�ُ �تَ �بْ

لِ�تَ وَ  مْرِهِ 
أَ
� �بِ

صْرُ  ا �نَ �ن �يْ
َ
ا عَل

رَمُوا وَ كا�نَ حَ�قًّ ْ �ج
أَ
�نَ � �ي ِ ذ�

َّ
ا مِ�نَ ال مْ�ن �قَ �تَ ا�نْ ا�تِ �فَ �ن ِ

�يّ �بَ
ْ
ال هُمْ �بِ اؤ�ُ �ج

وْمِهِمْ �فَ ل‏ى �قَ �إِ

�فَ  ماءِ كَ�يْ السَّ �فِي�  سُطُهُ  �بْ �يَ
�فَ  

ً
ا رُ سَحا�ب �ي �ثِ

�تُ �فَ احَ  �ي الرِّ رْسِلُ  ُ �ي ي�  ِ ذ�
َّ
ال هُ 

َ
اللّ �نَ 47  �ي مِ�نِ مُؤ�ْ

ْ
ال

اءُ  َ�ش �ي مَ�نْ  هِ  �بِ صا�بَ 
أَ
� ا  ذ� �إِ

�فَ لالِهِ  �خِ مِ�نْ   ُ رُج� �خْ َ �ي وَدْ�قَ 
ْ
ال رَى  �تَ �فَ  

ً
ا كِسَ�ف هُ 

ُ
عَل ْ �ج

َ �ي وَ  اءُ  َ�ش �ي

لِهِ  �بْ
هِمْ مِ�نْ �قَ �يْ

َ
لَ عَل ز�َّ �نَ ُ �نْ �ي

أَ
لِ � �بْ

وا مِ�نْ �قَ �نْ كا�نُ رُو�نَ 48 وَ �إِ �شِ �بْ
َسْ�تَ ا هُمْ �ي ذ� ادِهِ �إِ مِ�نْ عِ�ب

لِكَ   ذ�
�نَّ ها �إِ عْدَ مَوْ�تِ َ رْ�ضَ �ب

أَ
�

ْ
حْ�يِ ال ُ �فَ �ي هِ كَ�يْ

َ
ِ اللّ ارِ رَحْمَ�ت �ث

آ
ل‏ى � رْ �إِ

ظ�ُ ا�نْ �نَ 49 �فَ لِسِ�ي مُ�بْ
َ
ل

رٌ 50 دِ�ي
‏ءٍ �قَ ْ �ي

َ مَوْ�ت‏ى وَ هُوَ عَل‏ى كُلِّ �ش
ْ
مُحْ�يِ ال

َ
ل

ترجمۀ آیات
كــه بادهــا را بــه عنــوان  46- از آيــات )عظمــت و قــدرت( خــدا ايــن اســت 

كنــد( و  بشــارت‌گرانى مى‏فرســتد تــا شــما را از رحمتــش بچشــاند )و ســيراب 

ى  كشــتي‌ها بــه فرمانــش حركــت كننــد و از فضــل او بهــره گيرنــد؛ شــايد شــكرگزار

ئــل  كنيــد. 47- قبــل از تــو پيامبرانــى بــه ســوى قومشــان فرســتاديم، آن‌هــا بــا دلا

روشــن بــه ســراغ قــوم خــود رفتنــد )ولــى هنگامى‌كــه اندرزهــا ســودى نــداد( از 

ى مؤمنــان  كرديــم( و همــواره يــار ى  گرفتيــم )و مؤمنــان را يــار مجرمــان انتقــام 



92

تفسیر سورۀ روم

كــه بادهــا را مى‏فرســتد  ــر مــا. 48- خداونــد همــان كســى اســت  حقــى اســت ب

كــه  ــه  ــد، ســپس آن‌هــا را در پهنــه آســمان آن‌گون ــه حركــت درآورن ــا ابرهايــى را ب ت

بــاران  دانه‏هــاى  هنــگام  ايــن  در  مى‏ســازد.  متراكــم  و  مى‏گســتراند،  بخواهــد 

)بــاران  ايــن  هنگامى‌كــه  مى‏شــوند.  خــارج  آن  لابلاهــاى  از  كــه  مى‏بينــى  را 

كــه بخواهــد مى‏رســاند، خوشــحال  كــس از بندگانــش  حيات‌بخــش( را بــه هــر 

مى‏شــوند. 49- هــر چنــد پيــش از آن‌كــه بــر آنــان نــازل شــود، مأيــوس بودنــد.50- 

بــه آثــار رحمــت الهــى بنگــر كــه چگونــه زميــن را بعــد از مردنــش زنــده مى‏كنــد، آن 

كننــده مــردگان در قيامــت اســت و او  كــرد( زنــده  كســی )كــه زميــن مــرده را زنــده 

بــر همــه چيــز تواناســت.

معنای لغات 
»تُثِیـــرُ«، یعنـــی برمی‌انگیزاند و از حاتل ســـکون درمـــی‌آورد.1 »یَبسُـــطُهُ«، پهن 

طق.3  سَ«، أی سَـــکَتَ عَـــنِ النُّ
َ
می‌کند.2 »مُبلِســـین« یعنی دهان بســـته بودند. »أبل

ـــوَدْقَ«، دانه‌های ریز 
ْ
»کِسَـــف«، جمع »کِســـفَة« و به معنای قطعة و تکه اســـت.4 »ال

اتس.5 باران 

توجه به نشانه‌های رحمت خداوند 
در این آیات کریمه حضرت حق جلّ و علا قصد دارد یک اصل کلی را بفرماید. 

 عبـارت از ایـن اسـت کـه کارهـای خـدا در ادارۀ عالـم و نظـام عالم بـا افعال حضرت

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 181. 
2. العین، ج 7، ص 217. 

3. لسان العرب، ج 6، ص 30. 
4. العین، ج 5، ص 315. 

5. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 861. 



93

: آیات مبخش هفتخبببخرحمت ال 05-64: جریان اتیآ بخش هفتم:

 حـق جال و عال نسـبت بـه دیـن و رسنوشـت متدیـن، متناسـب اسـت. یـک نظـام 

کـه بدان وعـده می‌دهد بـا اموری که  کـم اسـت. آن‌‌چه را  کـه بـر هـر دو حا کلـی اسـت 

کنیـد.  آثـار رحمـت خـدا را در خـود دارد، قیـاس 

کـه من با شـما هسـتم.  خداونـد در ایـن آیـات می‌خواهـد بـه مؤمنـان وعـده دهـد 

«، و ایـن مقدمـات را بیـان  را�تٍ ِ
ّ �ش احَ مُ�بَ �ی رْسِلَ الرِّ ُ �نْ �ی

أَ
هِ � ا�تِ �ی

آ
چنیـن آغـاز می‌کنـد: »وَ مِ�نْ �

«؛ مـا عهـد کردیم  �ن �ی مِ�نِ مُؤ�ْ
ْ
صْرُ ال ا �نَ �ن �یْ

َ
ا عَل

می‌کنـد تـا بـه آن‌جـا کـه میرف‌مایـد: »وَ كا�نَ حَ�قًّ

کـه مؤمنـان  را یـاری کنیـم. 

از  کـن. یکـی  بـاز  را  ایـن مقدمـه میرف‌مایـد: ای مؤمـن! چشـم خـود  ابتـدای  در 

کـه وقتـی خدا می‌خواهد نسـبت به جایی رحمـت آورد، چنین  نشـانه‌ها ایـن اسـت 

.» را�تٍ ِ
ّ �ش احَ مُ�بَ �ی رْسِلَ الرِّ ُ �نْ �ی

أَ
هِ � ا�تِ �ی

آ
می‌کنـد: »وَ مِ�نْ �

کـه در محیـط عربسـتان یعنـی محیـط نـزول آیـات باشـد، می‌دانـد ایـن  کسـی 

آیـه چـه مقـدار دل را تـکان می‌دهـد. وگرنـه در محیطـی ماننـد انگلسـتان، خصوصـاً 

لندن که دارای کثرت باران و آب اسـت، چندان قابل هفم نیسـت. مناطق خشـک 

نْ يُرْسِـلَ 
َ
کـه یکـی از نشـانه‌های رحمـت اهلی اسـت که: »أ و کم‌بـاران درک می‌کننـد 

ـراتٍ«؛ بادهـا نویـد دهنده‌انـد. وقتـی در خشـکی بـاد بـوزد، روشـن اسـت  يـاحَ مُبَشِّ الرِّ

ه«؛ تا چیزی از  مْ مِ�نْ رَحْمَ�تِ
ُ
ك �قَ �ي ِ ذ� بـه دنبـال خـود ابـری را از جایـی به جایی می‌بـرد. »وَ لِ�يُ

رحمـت خویـش را بـر شـما بچشـاند. یعنـی وزش بـاد، نشـانۀ رحمت خداسـت. زیرا 

کـرده و می‌بـارد. شـما آثـار رحمـت  بـاران را از نقطـه‌ای دیگـر بـه منطقـۀ شـما منتقـل 

اهلـی بـه روی زمیـن را بـه چشـم می‌بینیـد. 

کـه رحمـت اهلـی اسـت،  یـا نیـز کشـتی‌ها بـا بـادی  مْرِه«؛ در در
أَ
� كُ �بِ

ْ
ل �فُ

ْ
رِیَ ال ْ ج� »وَ لِ�تَ

گـر سـفرنامه‌هایی از دوران قدیـم، ماننـد سـفرنامۀ ابـن جبیـر1 را  حرکـت می‌کننـد. ا

1. ایران‌یها از آن تعبیر به »سَیّاح« و عرب‌ها تعبیر به »رَحّاله« مک‌ینند.



94

تفسیر سورۀ روم

یا رسگردان  مطالعه کنید، گاهی چنین نقل کرده‌اند که بیست تا سی روز در وسط در

بودیـم و راهـی بـه خشـکی نداشـتیم. بـاد نبـود یـا این‌گونـه بـود که بـاد به طفرـی می‌برد 

و دوبـاره جهـت وزش آن عکـس می‌شـد و مـا را بـه جـای اول برمی‌گردانـد. سـی روز 

گهان یـج، رحمت اهلی آمد و باد مـا را حرکت داد و نا  بـه ایـن حالـت بودیـم تـا به تدر

 بعد از بیست و چهار ساعت دیدیم در نزدیکی خشکی هستیم. 

اسـت  ممکـن  و  انـد  چگونـه  کـه  کنیـد  امـروزه  کشـتی‌رانی  بـا  قیـاس  نبایـد 

کنتـرل و هدایـت  کشـتی‌های هدای‌تشـونده نیـز سـاخته شـود.  یعنـی فـرد در مرکـز 

کنـد.  کبیـر راهبـری  اقیانـوس  اقیانـوس اطلـس و  کشـتی‌های خـود را در  نشسـته و 

کشـتی بـادی و بادبـان بـود و منتظـر رحمـت بـاد بودنـد؛ آن‌هـا بـه خوبـی  در روزگاری 

مْرِه«، بـه رفمـان اهلـی اسـت. 
أَ
� كُ �بِ

ْ
ل �فُ

ْ
رِیَ ال ْ ج� اهمیـت ایـن مطلـب را می‌دانسـتند. »وَ لِ�تَ

یـم و سـروکار دیگـران بـا  یـا ندار کاری بـا در کسـانی نگوینـد مـا  لِه«،  ض�ْ وا مِ�نْ �فَ غ�ُ �تَ �بْ »وَ لِ�تَ

گـر وسـیلۀ نقلیـه نباشـد، کسـانی که در  آن اسـت و ناچـار بـه نقـل و انتقـال هسـتند. ا

منطقـۀ بـد آب و هـوا هسـتند، بایـد همیشـه در آن بماننـد. کسـی بدان‌جـا راه ندارد و 

آن‌هـا نیـز بـه جایـی راه ندارنـد. 

کنیـد.  «؛ شـاید بتوانیـد متوجـه شـوید و شـکر رحمـت اهلـی  رُو�ن
ُ
ك ْ �ش

مْ �تَ
ُ
ك

َّ
عَل

َ
»وَ ل

کـه آن رحمـت و مظاهـر و نتایجـش را بـه صورتی  شـکر رحمـت اهلـی این‌گونـه اسـت 

کنیـد.  کـه حضـرت حـق خواسـته و رفمـان داده، مصـرف 

انتقام برای هموار کردن مسیر هدایت
کـه اهـل  وْمِهِم«. صحیـح اسـت  ل‏ى �قَ  �إِ

لِكَ رُسُلاً �بْ
ا مِ�نْ �قَ �ن

ْ
رْسَل

أَ
دْ � �قَ

َ
در ادامـه رفمـود: »وَ ل

کـه بـه  گفتنـد، تنهاسـت و آن‌هـا  مکـه، شـما )پیامبـر مـا( را مسـتضعف شـمردند و 

کـه نیرویـی تشـکیل نمی‌دهنـد؛ امـا ایـن  او ایمـان آوردنـد نیـز شـمار اندکـی هسـتند 

گذشـته عبـرت نمی‌گیرنـد؟  مطلـب تـازه‌ای نیسـت. چـرا از 



95

: آیات مبخش هفتخبببخرحمت ال 05-64: جریان اتیآ بخش هفتم:

«؛  ا�ت �ن ِ
�یّ �بَ

ْ
ال هُمْ �بِ اؤ�ُ ج�

فَ
ما پیش از تو سرفــتادگانی به ســوی قوم خودشــان سرفتادیم. »�

آن‌هــا )هماننــد تــو( نشــانه‌های واضــح مــا را برایشــان آوردنــد. جــزا در این‌جا محذوف 

ــت  ــه جنای ک کســانی  ــا از  ــه م ک ــن شــد  رَمُوا«؛ نتیجــه ای ْ �ج
أَ
�نَ � �ی ِ �ذ

َّ
ا مِ�نَ ال مْ�ن �قَ �تَ ا�نْ اســت. »�فَ

ــرای  گفرتیــم. جمله‌هــای جــزا در ایــن میــان، حــذف شــده اســت. ب کردنــد، انتقــام 

ــم بعــضٌ؛ عــده‌ای ایمــان  ــرَ بِهِ کَفَ ــا بهــم بعــضٌ و  ــد باشــد: فَآمَنّ مثــال چنیــن می‌توان

کــه جنایــت و  کســانی  رَمُوا«؛ از  ْ �ج
أَ
�نَ � �ی ِ �ذ

َّ
ا مِ�نَ ال مْ�ن �قَ �تَ ا�نْ کافــر شــدند. »�فَ آوردنــد و عــده‌ای 

کارف شــدند، تکذیب و رسکشــی نمودند و به رســل ما عذاب رســاندند، کرده،   اذیت 

گفرتیم.   انتقام 

«، دوبـاره نمونـۀ رحمـت اهلـی را بیـان میرف‌ماید  �ن �ی مِ�نِ مُؤ�ْ
ْ
صْرُ ال ا �نَ �ن �یْ

َ
ا عَل

»وَ كا�نَ حَ�قًّ

تـا کسـی چنیـن گمـان نکنـد که من کارف شـدم، چـرا انتقام می‌گیرند؟ مـن به خدای 

یانـی نسرـاندم، چـرا خـدا از مـن انتقـام گفرـت؟ بـه ایـن خاطـر که  کـه ز بـا آن عظمـت 

کافـران،  کـت  کـردن مؤمنـان جـز از طریـق هلا چـاره‌ای جـز ایـن نبـود و بـرای یـاری 

راهـی وجـود نداشـت.1 بـه عبارتـی طبـق سـنن طبیعـی راه دیگـری نبـود. قاعـده ایـن 

ــنَ،  ــنِ المُؤمِني ــا الســوءَ وَ العــذابَ عَ ــاهُ: وَ دَفَعن ــنَ«، مَعن مُؤْمِنِي
ْ
ــرُ ال ــا نَصْ يْن

َ
ــا عَل

ً
كانَ حَقّ 1. »وَ 

 علــى 
َّ

ــهُ دَل أنَّ دَفــعِ الأعــداءِ عنهــم؛ إلا  ــةِ و  كَان واجبــاً عَلينــا نَصرُهُــم بإعــاء الحُجَّ وَ 
مُؤْمِنِيــنَ«. و جــاءت الرّوايَــةُ عَــن أم الــدَردَاء 

ْ
يْنــا نَصْــرُ ال

َ
ــا عَل

ً
المحــذوفِ قولــه »كانَ حَقّ

ــردّ عَــن عِــرضِ أخِيــه  ــن إمــرِئ مُســلِمٍ يَ : »مــا مِ
ُ

ــول  الله؟ص؟ يَقُ
َ

هــا قَالــت: سَــمِعَت رســول أنَّ
يْنــا نَصْــرُ 

َ
ــا عَل

ً
 »كانَ حَقّ

َ
ــمِ يَــومَ القيامــةِ، ثُــمَّ قَــرَأ ــا علــى الِله أن يَــردَّ عنــه نــارُ جَهنَّ

ً
كان حَقّ إلا 

ر مک‌ینیــم و  کــه رنــج و عــذاب را از مؤمنــان  دو مُؤْمِنِيــنَ««؛ معنــای آیــه ایــن اســت 
ْ
ال

کــه دلیــل و حجــت را برتــری دهیــم و شــرّ  یــاری مؤمنــان بــر مــا لازم اســت، بــه ایــن ترتیــب 
ــذوف  ــه‌ای مح ــت و جمل لاکم اس ــری در  ــا تقدی ــم. این‌ج کنی ر  ــان دو ــمنان را از ایش دش
یدنــد، لــذا  رز بــر اینک‌ــه دشــمنان رســولان را تکذیــب نمــوده و جحــد و اســت، مبنــی 
كــه حضــرت فرمــود:  کــرده  مســتحق عــذاب شــدند. »ام درداء« از رســول خــدا؟ص؟ روايــت 
كنــد، مگــر آن‌كــه  كــه عــرض و نامــوس مســلمان ديگــرى را حفــظ  »هيــچ انســانى نيســت 



96

تفسیر سورۀ روم

گـر بنا به معجـزه بود، خداونـد از ابتـدا، همۀ ارفاد  کـه معجـزه اتفـاق بیافتـد. ا نیسـت 

بشـر را موحّـد خلـق می‌کرد. 

گر ابوجهل را می‌کُشیم، به این خاطر نیست که از ابوجهل انتقام بگیریم. خیر،  ا

کـه او بمیرد. تا ابوجهل، ابوجهل باشـد، االسم  بلکـه پیشـتفر االسم در ایـن اسـت 

« ایـن یـک تعهـد و حقـی  �ن �ی مِ�نِ مُؤ�ْ
ْ
صْرُ ال ا �نَ �ن �یْ

َ
ا عَل

کنـد. »وَ كا�نَ حَ�قًّ  نمی‌توانـد پیشـتفر 

یـم، زیـرا  کافـر را از میـان برمی‌دار کنیـم.  کـه مؤمنـان را یـاری  بـر ماسـت. تعهـد دادیـم 

مانع پیشـتفر آیات ما شـده اسـت؛ مانع از سـیر هدایت اهلی در جامعه شـده و به 

ایـن خاطـر از او انتقـام می‌گیریـم. 

« را بـه عنـوان علـت بـرای »فَانْتَقَمْنـا« میرف‌ماید.  �ن �ی مِ�نِ مُؤ�ْ
ْ
صْرُ ال ا �نَ �ن �یْ

َ
ا عَل

»وَ كا�نَ حَ�قًّ

کنیـم. یـاری دادن مؤمنـان جـز بـه ایـن نیسـت  کـه مؤمنـان را یـاری  حقـی بـر ماسـت 

کشـته شـوند و راه دیگـری نیسـت. عبـارت را  کـه در جنـگ بـدر، ابوهلـب و ابوجهـل 

بـه صـورت مفـرد نیـاورد، بلکـه صیغۀ جمـع رفمـود: »فَانْتَقَمْنا« و این بـرای بیان مقام 

نا« چنیـن رفمـود. 
ْ
رْسَـل

َ
قَـدْ أ

َ
کـه در »وَ ل عظمـت اسـت. همان‌گونـه 

شرح رحمت الهی
«؛ ایـن آثـار رحمـت اهلـی در قیـاس بـه وضـع 

ً
ا رُ سَحا�ب �ی �ثِ �تُ احَ �فَ �ی رْسِلُ الرِّ ُ ی �ی ِ �ذ

َّ
هُ ال

َ
»اللّ

کـه شـما ایـن همـه از  مؤمنـان  در دنیاسـت. خـدا می‌خواهـد بفرمایـد خـود قیامـت 

کـه یـک  آن می‌تسرـید، از آثـار رحمـت ماسـت. رحمـت مـا بـه شـما انسان‌هاسـت 

کـه ماننـد نسـبت  کـرد  زندگانـی بهتـر و طولانی‌تـر برایتـان قـرار دادیـم. می‌تـوان تصـور 

کـه  آثـار رحمـت خداسـت  از  اوسـت.  از ولادت  بعـد  بـا  رحـم  در  زندگانـی جنیـن 

زخ را از او حفــظ خواهــد كــرد. ســپس ايــن آيــه را قرائــت فرمــود:  خداونــد در قيامــت آتــش دو
مُؤْمِنِيــنَ««؛ محقــق. )مجمــع البیــان، ج 8، ص 484( 

ْ
يْنــا نَصْــرُ ال

َ
ــا عَل

ً
»كانَ حَقّ



97

: آیات مبخش هفتخبببخرحمت ال 05-64: جریان اتیآ بخش هفتم:

جنیـن انسـانی بعـد از نـه مـاه، ماننـد سـایر حیوانـات و موجـودات باشـد و بـه ایـن 
جهـان، منتقـل شـود. 

آغـاز  آن‌جـا  از  اوسـت.  رحمـت  آثـار  از  نیـز  قیامـت  میرف‌مایـد  خداونـد  حـال 
را  بادهـا  ایـن  «؛ خداونـد 

ً
ا رُ سَحا�ب �ی �ثِ �تُ �فَ احَ  �ی الرِّ رْسِلُ  ُ �ی ی  ِ �ذ

َّ
ال هُ 

َ
کـه میرف‌مایـد: »اللّ می‌کنـد 

میسرف‌ـتد. »فَتُثِرُي سَـحاباً«، این باد، توده‌های انباشـته ابر را در آن مرکز تولدشـان که 
کنـده می‌کننـد. بـه عبـارت دیگـر، بـاد، آن ابرهـا را تکـه می‌کنـد  اقیانوس‌هاسـت، پرا
از حالـت سـکون  و  برمی‌انگیزانـد  یعنـی  »تُثِیـرُ«،  بـه سـمتی می‌بـرد.  را  کـدام  هـر   و 
ـماءِ«، خـدا ایـن سـحاب را  درمـی‌آورد. وقتـی بـه جنبـش افتادنـد، »فَيَبْسُـطُهُ فِـي السَّ

کـه خـدا بخواهـد پهـن می‌کنـد.  در آسـمان »کَیـفَ یَشـاء« هـر آن‌گونـه 

هُ كِسَفاً«، »کِسَف« جمع »کِسفَة« اتس؛ بر وزن و معنای مشابه با »قِطعَة«، 
ُ
 »وَ يَجْعَل

کـه جمـع آن »قِطَـع« اسـت.1 یعنـی بـاد می‌آیـد و تـودۀ ابـر را بـه حرکـت در مـی‌آورد و 
گـر دسـته جمعـی بـه یـک سـمت برونـد، سـایر نقـاط زمین  در آسـمان پهـن می‌کنـد. ا
کـرد. خداونـد آن را قطعـه قطعـه می‌کنـد و هـر قطعـه بـه  از ایـن ابـر اسـتفاده نخواهنـد 
کـه روی اقیانوسـیه تشـکیل می‌شـوند  گـر بنـا بـود ابرهایـی  یـک سـوی زمیـن مـی‌رود. ا
بـه یـک طـرف حرکـت کنند، نتیجه این می‌شـد که برای مثال همیشـه آسـیا پرباران 

بـود و جاهـای دیگـر بـه طـور مطلـق خشـک می‌شـد یـا بـه عکـس. 

بـاران اسـت. از لابـه‌لای  ـوَدْقَ«، دانه‌هـای ریـز 
ْ
لالِه«، »ال ُ مِ�نْ �خِ رُج� خ�ْ َ وَدْ�قَ �ی

ْ
رَى ال �تَ »�فَ

بـاران  دانه‌هـای  کـه  را سـحاب رحمـت می‌دانیـد، می‌بینیـد  آن  کـه  ایـن سـحاب 
کوهسـتان و در میان ابر باشـید،  گر در  بیرون می‌آید و پدیدۀ بسـیار عجیبی اسـت. ا
گاه از  کـه از لابـه‌لای ابـر و بخـار، دانه‌های باران از سـمت مقابـل و  ملاحظـه می‌کنیـد 

سـمت پاییـن بـه انسـان برخـورد می‌کنـد. 

كِسَـفاً«، أي قطعـاً؛ بـه معنـای قِطَـع جمـع »قطعـة« اسـت؛ محقـق. )التبیان، ج  ـهُ 
ُ
1. »وَ يَجْعَل

8، ص 261( 



98

تفسیر سورۀ روم

«؛  رُو�ن �شِ �بْ
َسْ�تَ ا هُمْ �ی ذ� ادِهِ �إِ اءُ مِ�نْ عِ�ب َ�ش هِ مَ�نْ �ی صا�بَ �بِ

أَ
ا � ذ� �إِ

لالِهِ �فَ ُ مِ�نْ �خِ رُج� خ�ْ َ وَدْ�قَ �ی
ْ
رَى ال �تَ »�فَ

کـــه بخواهـــد بـــاران را بسرـــاند،  کـــه خـــدا بـــه هـــر یـــک از بنـــدگان خـــود  آن هنـــگام 

می‌بینـــی ایشـــان خوشـــحال می‌شـــوند. زیرا برای ایشـــان نویـــد پربار بـــودنِ زمین در 

آن ســـال خواهـــد بود. 

«؛ گرچه پیش از این‌که باران  �ن لِسِ�ی مُ�بْ
َ
لِهِ ل �بْ

هِمْ مِ�نْ �قَ �یْ
َ
لَ عَل ز�َّ �نَ ُ �نْ �ی

أَ
لِ � �بْ

وا مِ�نْ �قَ �نْ كا�نُ »وَ �إِ

سَ«، 
َ
بر آن‌ها فرو سرفـــتاده شـــود، از شـــدت یأس و نومیدی دهان بســـته بودند. »أبل

گاه  طـــق. »إبـــاس« به معنای ســـکوت از ســـخن‌گفتن اســـت.  أی سَـــکَتَ عَـــنِ النُّ

شـــخص از شدت نومیدی دیگر حفری ندارد بزند، زیرا مأیوس مطلق شده و حفری 

 نـــدارد.1 آیـــه میرف‌ماید: گرچه پیش از فـــرود آمدن باران برایشـــان در یأس و نومیدی

 به حاتل سکوت مطلق بودند و زبانشان بسته شده بود. 

که حاتل  ه«؛ ببینیـــد آثار رحمت خدا چه مقدار اســـت 
َ
ِ اللّ ارِ رَحْمَ�ت �ث

آ
ل‏ى � رْ �إِ

�ظُ ا�نْ »�فَ

که  کـــردن ابـــر، آوردن ابر بـــه جایی  یـــأس آن چنانـــی، بـــا یک حرکت بـــاد، تکه تکه 

انســـان اســـت و بـــارش بعد از آن خشـــکی طولانی و ســـیراب شـــدن زمیـــن و زرع و 

گیـــاه تغییر می‌کنـــد. به عبارتی، از آثـــار و پیامدهای رحمت اهلی اســـت  روییـــدن 

ها«؛ چگونـــه خداونـــد زمیـــن را پـــس از مرگـــش دوباره  عْدَ مَوْ�تِ َ  �ب
رْ�ضَ

�أَ
ْ
حْیِ ال ُ  �ی

�فَ �یْ
َ
کـــه: »ك

گیاهـــان روی آن  کـــه آثار حیـــات  زنـــده می‌کنـــد. زنده شـــدن زمیـــن به این اســـت 
ظاهر شـــود.2

1. آن‌هـا پیـش از نـزول بـاران، ناامیـد و مأیـوس بودنـد؛ محقـق. )مجمـع البیـان، ج 8، ص 
 )484

یانـدن گیاهـان سـبز زنـده مک‌ینـد. خداونـد سـبحان  2. خداونـد زمیـن خشـک و مـرده را بـا رو
گیاه را در آن منزلۀ زنده شـدن  خشـیک و بی‌زرعی را به منزلۀ مرگ م‌یداند و ظاهر شـدن 

معرفـی م‌ینمایـد؛ محقـق. )زبـدة التفاسـیر، ج 5، ص 276(



99

: آیات مبخش هفتخبببخرحمت ال 05-64: جریان اتیآ بخش هفتم:

قیامت، نشانۀ رحمت خدا
که مرده‌ها را زنده می‌کند. ای انسـان!  مَوْ�ت‏ى«؛ این خدایی اسـت 

ْ
مُحْیِ ال

َ
لِكَ ل �نَّ ذ� »�إِ

روز  باشـی.  روز خوشـحال  آن  بـه خاطـر  بایـد  آن‌کـه  داری، حـال  هـراس  قیامـت  از 

قیامـت از آثـار رحمـت ماسـت. همان‌گونـه کـه وقتـی در دنیـا دانسـتید در منطقـه‌ای 

بـاران می‌بـارد، ظـرف مهیـا می‌کنیـد و به آن‌جا می‌روید، یا حیوانـات خود را بدان‌جا 

کشـت، بذرافشـانی می‌کنیـد. منتظـر رحمـت مـا می‌شـوید و وقتـی  می‌بریـد و بـرای 

آثـار رحمـت مـا، یعنـی بـاران را دیدیـد، خوشـحال می‌شـوید؛ بـه همیـن صـورت باید 

از آخـرت مـا نیـز خوشـنود شـوید؛ زیـرا آن نیـز از آثـار رحمـت ماسـت و نبایـد ناراحـت 

ید. شو

گردید و این نشانۀ رحمت ماتس که شما پس  کنون با عمل صالح مهیا  از هم‌ا

رٌ«.1  دِ�ي
‏ءٍ �قَ ْ ي�

َ مَوْ�ت‏ى وَ هُوَ عَل‏ى كُلِّ �ش
ْ
مُحْي�ِ ال

َ
لِكَ ل �نَّ ذ�  از این زندگی، زندگانی دیگری دارید. »�إِ

کـه خداونـد چگونـه این‌هـا را تابـع یـک سـنت واحـد قـرار می‌دهـد. بـه  کنیـد  دقـت 

عبـارت دیگـر، وضـع رحمـت اهلـی در عالـم طبیعـت و عالـم مـاده، همانند رحمت 

ایـن  در  اهلـی  اسـت. هم‌چنیـن جریـان سـنّت رحمـت  مؤمنـان   بـه  نسـبت  اهلـی 

زندگانـی، ماننـد سـنّت شـمول رحمـت در زندگانـی بعـدی شماسـت. 

کـه این‌گونـه  ا. مقصـود خدایـی اسـت 
َ

ـذی یَفعَـلُ هـذ
َّ
 الَله ال

َ
 ذلِـکَ«؛ یعنـی إنّ

َ
»إِنّ

گـر  می‌کنـد.2 مـراد از »ذَلِکَ«،آثـار رحمـت خداونـدی اسـت کـه این‌چنیـن می‌کنـد. ا

1. همان‌گونـه کـه زمیـن خشـک و مـرده بـود و بـا بارش بـاران، گیاه در آن ظاهر شـد که به منزلۀ 
حیـات و زندگـی آن اسـت و ایـن امـور کـه بـه چشـم م‌یبینید فعـل خداوند متعال اسـت، 
کـرد؛ محقـق. )مجمـع البیـان، ج  خداونـد در آخـرت نیـز مـردگان پوسـیده را زنـده خواهـد 

8، ص 484( 
کـه  کسـی  قَـدَر علـى إحيـاءِ الأرض بعـدَ مَوتِهـا؛ »ذلـک« یعنـی  ـذي 

ّ
ال 2. »إِنَّ ذلِـكَ« يعنـي: 

زنده‌شـدن زمیـن را بعـد از مرگـش تقدیـر کـرده اسـت؛ محقـق. )زبـدة التفاسـیر، ج5، ص 



100

تفسیر سورۀ روم

»إنّـه« می‌آمـد بـه معنـای »إنّ الله« بـود. »ذَلک« رفمود تا اشـاره به مجموع باشـد. یعنی 

کـه یُسِرـلُ بـا ایـن ویژگی‌هـا؛ خداوند با این کیفیت رحمتش مراد اسـت. الله‌ای 

 .» لِكَ رُسُلاً �بْ
�قَ ا مِ�نْ  �ن

ْ
رْسَل

أَ
� دْ  �قَ

َ
ل اهلـــی، رفمـــود: »وَ  آثـــار رحمـــت  در میـــان معفرـــی 

کـــه رحمت تشـــریعی خـــدا مانند رحمـــت تکوینی اوســـت.  نکتـــه‌اش این اســـت 

رحمـــت تکوینی این اســـت که شـــما بعد از یأس، بـــاران می‌بینیـــد و نَصر مؤمنان، 

رحمت تشـــریعی اســـت. 

که آثـــار رحمت اهلی  که مأیـــوس نباشـــید. هم‌چنان  بـــه مؤمن وعـــده می‌دهد 

را در روی زمیـــن می‌بینیـــد، آثار رحمت اهلی را نســـبت به خـــود خواهید دید. چرا 

که قیامت نیســـت؟ زیرا می‌تسرـــد. امـــا قیامت نقمت نیســـت،  مشـــرک می‌گویـــد 

رحمت اســـت. هم‌چون باران اســـت. زنده‌کردن زمین، خوشـــایند شماســـت؛ پس 

چگونـــه از زنده‌شـــدن خودتان در فـــردای قیامت بدتان می‌آید؟ مهیا باشـــید که آن 

نیز برای شـــما رحمت اتس. 

 »کَیفَ« در صدر کلام و برای تفسیر آثار رحمت آمده اتس. مقصود آن اتس که 

کَیفَ یُحیِی المَوتَی«، نه آن‌که مراد، »إِ‏ىل آثارِ رَحْمَتِ اللَّه« باشد.  »فَانظُر، 

)277



101

 بخش هشتم: 
آیات 54-51: شرط هدایت برای گیرندۀ پیام الهی 

آیات مبارکه 
مَوْ�ت‏ى 

ْ
سْمِعُ ال

كَ لا�تُ
�نَّ �إِ

رُو�نَ 51 �فَ �فُ
ْ
ك َ عْدِهِ �ي َ وا مِ�نْ �ب

ُّ
ل ظ�َ

َ
ا ل رًّ وْهُ مُصْ�فَ

أَ
رَ�  �فَ

ً
حيا ا رِ� �ن

ْ
رْسَل

أَ
�نْ � �ئِ

َ
وَ ل

�نْ  هِمْ �إِ ِ �ت
َ
لال عُمْي�ِ عَ�نْ �ضَ

ْ
هادِ ال  �بِ

�نْ�تَ
أَ
�نَ 52 وَ ما � رِ�ي وْا مُدْ�بِ

َّ
ا وَل ذ� عاءَ �إِ

ُ
مَّ الدّ سْمِعُ الصُّ

وَ لا�تُ

مَّ 
ُ ٍ �ث عْ�ف مْ مِ�نْ �ضَ

ُ
ك �قَ

َ
ل ي� �خَ ِ ذ�

َّ
هُ ال

َ
هُمْ مُسْلِمُو�نَ 53 اللّ ا �فَ �ن ا�تِ �ي

آ
� مِ�نُ �بِ ؤ�ْ ُ ا مَ�نْ �ي

َّ
ل سْمِعُ �إِ

�تُ

اءُ وَ  َ�ش �قُ ما �ي
ُ
ل �خْ َ ة�ً �ي �بَ �يْ

َ  وَ �ش
ً
ا عْ�ف ة�ٍ �ضَ وَّ عْدِ �قُ َ عَلَ مِ�نْ �ب َ مَّ �ج

ُ ة�ً �ث وَّ ٍ �قُ عْ�ف عْدِ �ضَ َ عَلَ مِ�نْ �ب َ �ج

رُ 54 دِ�ي
�قَ
ْ
مُ ال عَلِ�ي

ْ
هُوَ ال

ترجمۀ آیات 
گـــر مـــا بادى بفرســـتيم )داغ و ســـوزان( و بر اثر آن زراعـــت و باغ خود را  51- و ا

زرد و پژمـــرده ببيننـــد، راه كفـــران پيش مى‏گيرنـــد. 52- تـــو نمى‏توانى صداى 

خـــود را بـــه گـــوش مـــردگان برســـانى، و نـــه )مـــی توانی( ســـخنت را بـــه گوش 

نمى‏توانـــى  )نيـــز(  و   -53 مى‏گرداننـــد.  ى  رو هنگامى‌كـــه  برســـانی(،  كـــران 

گـــوش  نابينايـــان را از گمراهي‌شـــان هدايـــت كنـــى، تـــو تنهـــا ســـخنت را بـــه 

رنـــد و در برابر حق تســـليم‌اند.   كســـانى مى‏رســـانى كـــه ايمان به آيـــات ما مى‏آو

كه شـــما را آفريد در حالى‌كـــه ضعيف بوديد؛  54- خدا همان كســـى اســـت 

ســـپس بعد از اين ضعف و ناتوانى قوت بخشـــيد، و بـــاز بعد از قوت ضعف 

و پيـــرى قـــرار داد. او هـــر چه بخواهـــد مى‏آفريند، و اوســـت عالِـــم و قادر.



102

تفسیر سورۀ روم

معنای لغات 
»تُسـمِعُ«، مـراد از آن مُؤثِـر بـودن اسـت.1 »مُسـلِمون«، خاضـع و پذیـرا هسـتند.2 

گوینـد.3  »شَـيْبَةً«، پیـری و سرفـودگی را 

سخنی در نحوۀ رسالت رسولان الهی 
کـه بـاد یـا تندبـادی را بفسرـتیم، بلافاصلـه  ا«؛ زمانـی  رًّ وْهُ مُصْ�فَ

أَ
رَ�  �فَ

ً
حا ا رِ�ی �ن

ْ
رْسَل

أَ
�نْ � �ئِ

َ
»وَ ل

گیـاه را زرد شـده می‌ببیننـد.4  ایشـان آن 

بـرای بیـان آیـات پیـش رو، تذکـر نکاتـی مفیـد اسـت. خداونـد در سـورۀ »طـه«، 

�نْ 
أَ
لِ � �بْ

كَ مِ�نْ �قَ ا�تِ �ی
آ
عَ � �بِ

�تَّ �نَ ا رَسُولاً �فَ �ن �یْ
َ
ل  �إِ

�تَ
ْ
رْسَل

أَ
وْ لا �

َ
ا ل �ن َّ وا رَ�ب

ُ
ال �ق

َ
اصلـی را بیـان میرف‌مایـد: »ل

گـر پیـش از آن‌کـه پیامبـری را بفسرـتیم تـا بـه این‌هـا بگویـد چه به سـود  ى‏«؛5ا ز� خ�ْ
لَّ وَ �نَ ِ ذ� �نَ

کـه البتـه عـذاب بـا  یـان شماسـت، بـر آن‌هـا عـذاب میسرف‌ـتادیم  شـما و چـه بـه ز

کـه خدایـا! چـرا پیـش  ـوا« ایـن سـخن را می‌گفتنـد 
ُ
قَال

َ
عمـل انسـان مرتبـط اسـت؛ »ل

از این‌کـه مـا بـه ایـن ذلـت و خـواری بیفتیـم، کسـی را نفسرـتادی تـا بـه مـا نشـانه‌های 

تـو را بنمایانـد و بفهمیـم از طـرف تـو آمـده اسـت؛ بـرای این‌کـه بدانیـم و بـه سـخنش 

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 426. 
2. لسان العرب، ج 12، ص 291. 

3. همان، ج 1، ص 512. 
گـر بـادی را کـه  4. خداونـد افـرادی را کـه کفـران نعمـت مک‌یننـد، توبیـخ نمـوده و م‌یفرمایـد: ا
کلاـت اسـت بفرسـتیم، درختـان و سـبزه‌ها زرد و خشـک م‌یشـوند و حالـت  ر ه پیـام‌آو
سـبز و خرمـی آن‌هـا از بیـن مـ‌یرود و اینـان کفـران مک‌یننـد. البتـه وجـه دیگر این اسـت که 
کـه بـاران‌زا و نشـانۀ رحمـت نیسـتند؛ محقـق. )مجمـع  رد  بـادی بـوزد و ابرهـای زرد را بیـاو

البیـان، ج 8، ص 486( 
ى  ردگارا چـرا بـراى مـا پيامبـرى نفرسـتادى تـا از آيـات تو پيرو 5. »)در قيامـت( مى‏گفتنـد: پـرو

يم؟«؛ طه/ 134.  كنيـم پيـش از آن‌كـه ذليـل و رسـوا شـو



103

: آیات مبخش هشتبخببخایت براد: آیات 45-15: شرط همشتهبخش 

گـوش دهیـم و بـه ایـن ذلـت و خـواری نیفتیم؟ لذا ابتـدا پیامبران را میسرف‌ـتیم تا در 

گـر خـوب بـوده، عاقبـت خـوب و  کنیـم. ا کار خـود  نهایـت، افـراد را مسـئول عاقبـت 
گـر بـد بـوده، عاقبـت بـد خواهـد داشـت.1 ا

کـه خداونـد در جهـان اجـرا میرف‌مایـد. نکتـه‌ای از آن بـرای  ایـن اصلـی اسـت 

کـس  هـر  کـه  نمیسرف‌ـتد  این‌گونـه  را  پیامبـر  هـر  اسـت. خداونـد  اسـتفاده  قابـل  مـا 

سـخنش را شـنید، بـه اجبـار در مسـیر واقـع شـود؛ یعنـی چـه بخواهـد و چـه نخواهـد 

کـه هاتـف اصفهانـی می‌گویـد:  کنـد. آن‌گونـه  در مسـیر حرکـت 

گوش بر رفمان«2 کف                     چشم بر حکم و      »بندگانیــــم جان و دل بر 

نـه خداونـد این‌گونـه می‌کنـد و نـه پیامبـران خـدا بنـای بـر ایـن روال دارنـد. نبایـد 

کـه قابلیـت هدایـت در  هدایـت، قهـری باشـد، بلکـه بایـد انتخابـی باشـد. این‌گونـه 

هـادی اهلـی باشـد و خـود انسـان نیـز مانـع از هدایـت نباشـد. امـا خداونـد بنـا نـدارد 

یـا  تـا در جـواب بگوینـد برخـی هدایـت را دوسـت دارنـد  کنـد  کسـی را مجبـور  کـه 

ندارنـد. 

کار پیامبـران از قبیـل  کـه در مقـام تشـبیه،  مطلـب دیگـری نیـز در میـان اسـت 

بـرای  بـه معنـای پیـام‌آور اسـت؛ امـا طبـق معنـای عـرف  پُسـت نیسـت. »رسـول«، 

رسـول، مسـئولیت او در حـدّ رسـاندن پیـام نیسـت. شـما نامـه‌ای را بـرای شـخصی 

کـه بـه  ارسـال می‌کنیـد. مأمـور پسـت نامـه آن را بـه شـخص می‌رسـاند. مسـئولیتی 

عهـدۀ اوسـت، تنهـا رسـاندن نامـه بـه دسـت آن فـرد اسـت. نامـه را می‌دهـد و از او 

کـه در فلان تاریخ، نامه به دسـتش رسـیده اسـت. این‌جا مسـئولیت  امضـا می‌گیـرد 

1. مجمع البیان، ج 7، ص 60. 
2. دیوان هاتف اصفهانی. 



104

تفسیر سورۀ روم

کنـد نیـز خشـمگین و متأثر  او تمـام می‌شـود. حتـی در مقابـل چشـمانش نامـه را پـاره 

گر بلند  گـر نامـه را خوانـد و بـدان عمـل نمود، او را تشـویق نمی‌کند یـا ا نخواهـد شـد. ا

خواند و مأمور پسـت دانسـت چه خواسـته شـده و شـخص خلاف آن را عمل نمود، 

کـرد.  بازخواسـتش نخواهـد 

کریـــم اصـــل دیگـــری  خداونـــد میرف‌مایـــد رســـولان اهلـــی این‌گونـــه نیســـتند. قـــرآن 

ــری را  ــچ پیامبـ ــا هیـ ه«؛1 مـ
َ
�نِ اللّ

ذ�ْ �إِ طاعَ �بِ ا لِ�یُ
َّ
ل ا مِ�نْ رَسُولٍ �إِ �ن

ْ
رْسَل

أَ
ــد: »وَ ما � ــان میرف‌مایـ را بیـ

کـــه بایـــد از او اطاعـــت شـــود.2  کـــه رفمـــان اهلـــی ایـــن اســـت  نفسرـــتادیم مگـــر ایـــن 

کـــه بـــه شـــما بگویـــد نمـــاز بخوانیـــد؛  کـــه وظیفـــۀ رســـول تنهـــا ایـــن اســـت  گمـــان نکنیـــد 

گفـــت یـــا نگفـــت. بلکـــه رفمـــان و اصـــل  کـــه  آنـــگاه بـــرای شـــما هـــم تفـــاوت نکنـــد 

کـــه آن رســـول رســـانده، اطاعـــت شـــود.  کـــه بایـــد رفمـــان خـــدا  ـــی دیگـــر ایـــن اســـت 
ّ
کل

ــاب عیســـی؟ع؟  ــان جنـ ــران از لسـ ــۀ آل عمـ ــورۀ مبارکـ ــق مطلـــب، سـ ــام تطبیـ در مقـ

«؛3 از خـــدا بـــاک داشـــته باشـــید و از مـــن اطاعـــت  ِ عُو�ن ط�ی
أَ
هَ وَ �

َ
وا اللّ �قُ

ا�تَّ میرف‌مایـــد: »�فَ

کنیـــد. 

کـه  امـوری  از  راهمـان  آغـاز  بایـد  و  ماسـت  هدایـت  پایـۀ  علـم،  کـه  آن‌جـا  از 

ى اطاعـت  كـه بـه فرمـان خـدا از و 1. »مـا هيـچ پيامبـرى را نفرسـتاديم مگـر بـه ايـن منظـور 
 .64 نسـاء/  شـود«؛ 

 2. مراد آن است که خدا رسولی از رسولان را نم‌یفرستد مگر آنک‌ه با اطاعت رسول، اطاعت 
کند.  یرا غرض از ارسال رسولان، اطاعت اوست و امتثال به آن‌چه بدان امر   خدا شود. ز
یافـت حکـم بـه طاغـوت مراجعـه  کـه بـرای در کـه منافقانـی  »الطاعـة« بـه ایـن خاطـر آمـده 
رند، اما از اطاعتش اعراض کنند.   مک‌یردند، م‌یپنداشتند که م‌یتوانند به رسول ایمان آو
کـه از او اطاعـت شـود؛  حـال آنک‌ـه هیـچ رسـولی نیامـد مگـر اینک‌ـه خداونـد امـر نمـوده 

البیـان، ج 3، ص 105(  محقـق. )مجمـع 
3. آل‌عمران/ 50. 



105

: آیات مبخش هشتبخببخایت براد: آیات 45-15: شرط همشتهبخش 

می‌دانیـم باشـد؛ لـذا محکمـات قـرآن، در هفـم ایـن‌ مسـائل راه‌گشاسـت. بـرای هفـم 

کـرد.  اسـتفاده  دیگـر  آیـات  از  بایـد  آیـات،  برخـی 

انتقال پیام به شخص نابینا و ناشنوا 

که  مَوْ�تی«؛ وظیفۀ پیغمبر این نیست 
ْ
سْمِعُ ال

كَ لا�تُ
�نَّ �إِ

کریم رفمود: »�فَ در این‌جا قرآن 

مردگان را بشنواند. وقتی آیات اهلی را برای برخی می‌خوانند اما اثر نمی‌کند، یعنی 

عاء«، و کران را بانگ نتوانی شنواند. بانگ کسی در گوش
ُ

مَّ الدّ سْمِعُ الصُّ
 مردگان‌اند. »وَ لا�تُ

کران بانگ خود را بشنوانی.1  کر اثر نمی‌گذارد. تو نمی‌توانی به   

کر بخواهد پشـت به انسـان کند و با سـرعت برود؛  گر شـخص  «، ا �نَ رِ�ی وْا مُدْ�بِ
َّ
ا وَل ذ� »�إِ

گر صورت او به سـمت انسـان باشـد،  هیچ راهی نیسـت که او را متوجه کنید.2 زیرا ا

  از حرکات بل متوجه می‌شود که کاری با او دارند. حتی گاه از حرکات بِل گوینده، 

گر پشـت او به انسـان باشـد، انسـان به  سـخنش را میهف‌مد و پاسـخ می‌دهد. حال ا

کیـد این جته  کنـد. قـرآن مجیـد بـرای تأ هیـچ وجـه نمی‌توانـد او را متوجـه بـه خـود 

کـران بسرـانی، بـه خصـوص زمانـی  گـوش  میرف‌مایـد: تـو نمی‌توانـی بانـگ خـود را بـه 

کـرده و می‌روند.  کـه پشـت بـه تـو 

کور نیز می‌باشند. تو  که  کرانی هستند  هِم«؛ این‌ها  ِ �ت
َ
لال عُمْیِ عَ�نْ �ضَ

ْ
هادِ ال  �بِ

�نْ�تَ
أَ
»وَ ما �

گر چشـم داشـته باشد،  راهنما و هدایت کنندۀ کوران از گمراهی‌شـان نیسـتی. زیرا ا

تـرک  مک‌ینـد  دعوتشـان  بـدان  پیامبـر؟صل؟  آن‌چـه  در  را  تفکـر  و  تدبـر  کـه  کفـار  مشـابه   .1
یرا نم‌یشـنوند. کسـی  نموده‌انـد. فراخوانـدن و دعـوت ایشـان نفعی به آن‌ها نم‌یرسـاند، ز
کـه  کـه بشـنود امـا در آن‌چـه شـنیده تفکـر و تدبـر نکنـد و اهمیـت ندهـد، ماننـد آن‌ اسـت 

هرگـز نشـنیده اسـت؛ محقـق. )التبیـان، ج 8، ص 264(
یـرا آن‌هـا در ایـن حالـت، از گـوش‌دادن و توجـه کـردن  2. فإنهـم حينئـذ أبعـد عـن الإسـتماع؛ ز

فاصلـۀ بیشـتری دارنـد؛ محقـق. )تفسـیر القـرآن الکریـم )شـبّر(، ص 390(



106

تفسیر سورۀ روم

بـا اشـاره می‌توانـی بـه او بفهمانـی این‌جـا چاله یا چاه اسـت، منطقۀ خرط اسـت. اما 

از  کـر اسـت و نمی‌شـنود.  بـه لحـاظ سـخن،  کـرد؟  کـور باشـد، چـه می‌تـوان  وقتـی 

گمراهی‌شـان  کـوران از  کننـدۀ  کـور اسـت و نمی‌بینـد. تـو هدایـت  لحـاظ دیـد، نیـز 

کـه آن‌هـا اسـتعداد ندارنـد. نـه آن‌کـه تـو ناتـوان باشـی، بلکـه  نیسـتی؛ بـه ایـن خاطـر 

 آن‌ها توان پذیرش هدایت را ندارند. 

که ایمان به نشــانه‌های  ا«؛ تو نمی‌شــنوانی مگر کســی  �ن ا�تِ �ی
آ
�  �بِ

مِ�نُ ؤ�ْ ُ ا مَ�نْ �ی
َّ
ل سْمِعُ �إِ

�نْ �تُ »�إِ

کــه توجــه دارد و می‌اندیشــد و از نشــانه‌ها آن‌چــه را بایــد،  مــا دارد. مقصــود آن اســت 

میهف‌مــد. تــو نیــز او را بــه ســوی نشــانه راهنمایــی می‌کنــی. بــرای مثــال، تابلــوی 

ــا دیگــر  ــوی ســرخ، ی ــر اســت. تیــرک، تابل ــه میهف‌مــد، مؤث ک کســی  ــرای  ــی ب راهنمای

ــا ببینــد. امــا  کســی او را متوجــه می‌کنــد ت گــر غافــل اســت  ــا ا تابلوهــا را میهف‌مــد، ی

ــدن  ــدن و ندی ــاز هــم نمیهف‌مــد. دی ــد ب ــر متوجهــش بکنن گ ــه نمیهف‌مــد، ا ک  کســی 

در او یکسان اتس. 

که  که ایمان به آیات دارد، یعنی پذیفرته  ا«؛آن کسی  �ن ا�تِ �ی
آ
�  �بِ

مِ�نُ ؤ�ْ ُ ا مَ�نْ �ی
َّ
ل سْمِعُ �إِ

�نْ �تُ »�إِ

نشانۀ خداتس. وقتی چنین رفدی را متوجه به نشانه کنید؛ از نشانه منتهی می‌شود 

که انسـان وضع می‌کند نیز به همین  گویای اوسـت. نشـانه‌هایی  به آن‌که این نشـانه 

گاه بـه این نشـانه‌ها نیسـت، هر قدر هم متوجـه کنید، از  کـه آ منـوال اسـت. کسـی را 

 نشانه چیزی در نمی‌یابد. اما کسی را که ایمان دارد این نشانه، نشانۀ عبور آزاد یا عبور 

گـر متوجـه بـه نشـانه کنید، به سـبب ایمانی که به نشـانه  ممنـوع یـا بن‌بسـت اسـت؛ ا

وقتـی  مـا می‌باشـند.  آیـات  بـه  نسـبت  کـه خاضـع  اینهـا هسـتند  دارد، میهف‌مـد. 

پیامبـر مـا ایـن آیـات را بـرای اینهـا می‌خوانـد، می‌پذیرنـد. 

مقصـود از »تُسـمِعُ«، مُؤثِـر بـودن اسـت. برای آن کسـی که بنـا دارد بفهمد و اعتنا 

کـور شـده اسـت. کسـی اسـت  کـرد. چنیـن فـردی تشـبیه بـه  کاری  نکنـد، نمی‌تـوان 



107

: آیات مبخش هشتبخببخایت براد: آیات 45-15: شرط همشتهبخش 

کـه میهف‌مـد، امـا اعتنـا نمی‌کنـد. »یُؤمِـنُ بِآیاتِنـا« بـه این‌کـه ایـن آیـه از ماسـت، امـا 

ندانـد.  مـا  آیـۀ  را  آن  و  باشـد  گاه  آ از وجـودش  این‌کـه  نـه  نیسـت؛  گاه  آ از وجـودش 

گـر آن را ببینـد  گاه نیسـت. ا ایـن تابلـو نشـان‌دهندۀ چیـزی اسـت، امـا از وجـود آن آ

کـه آیـات خداسـت.  گاه نیسـت. میهف‌مـد  می‌دانـد بـه چـه معناسـت، امـا از آن آ

کـه بنـا دارد نفهمـد، بـه خاطـر عنـاد اوسـت، نـه آن‌کـه نقـص در درک داشـته  کسـی 

کـر اسـت.  کـور و  کـه  کسـی  باشـد. چنیـن فـردی تشـبیه شـده بـه 

کـه الفـاظ را بـه معنـای  برخـی مخالفـان ماننـد »عبدالعزیـز بن‌بـاز« ادعـا دارنـد 

کـه شـما  حقیقـی آن حمـل می‌کننـد و تفسـیر هـم نمی‌کننـد. بـه مـا اشـکال می‌کننـد 

در آیـات قـرآن، تأویـل بسـیار می‌کنیـد. می‌گوینـد تأویـل، در مقابـل معنـای حقیقـی 

لفـظ قـرار می‌گیـرد. البتـه تعریـف آن‌هـا از تأویـل متفـاوت بـا ماسـت. 

کـه مَجـاز، تأویـل اسـت. امـا آن‌هـا الفاظـی ماننـد »یَـد« یـا »رِجـل«  مـن می‌گویـم 

گوینـد »یَـدُ الله« یعنـی خـدا دسـت  بـه معنـای حقیقـی آن حمـل می‌کننـد. مـی  را 

»لایشـبهه شـئ«.1  رفموده‌انـد:  این‌بـاره  در  زیـرا  نیسـت  ماننـد شـما  او  دارد. دسـت 

کیلومتـر طـول دارد.  گـر دسـت شـما یـک متـر اسـت، دسـت خـدا میلیـارد میلیـارد  ا

ـهُ تعالـى 
ُ
كذلـك لايَشـبَهُ فعل 1. قـال أمیرُالمؤمنیـن؟ع؟: »كَمـا ليـس شـي‏ءٌ مِـن خَلقِـه‏ يَشـبَهُهُ‏ 

و  تَبـاركَ  الِله  فَـكَلامُ  البَشَـر،  بـكلامِ  كَلامِـه  مِـن  لايَشـبه شـي‏ءٌ  و  البَشَـر،  أفعـال  مِـن  شـيئاً 
تعالـى صِفتـه وَ كَلامُ البشـر أفعالهـم. فلا تشـبه كَلامُ الله بـكلامِ البَشَـر، فَتَهلِـكُ و تَضِـلّ‏«: 
کـه هیـچ چیـزی از مخلوقـات خـدا شـبیه بـه او نیسـت، همین‌طـور فعـل  همان‌طـوری 
لاکم خـدای  لاکمـی از  خـدای متعـال شـبیه هیـچ فعلـی از افعـال بشـر نیسـت و هیـچ 
کـه لاکم خـدای تبـارک و تعالـی صفـت اوسـت  متعـال نیـز شـبیه لاکم بشـر نیسـت؛ چـرا 
ک و  کـه هلا و لاکم بشـر افعـال آنـان اسـت، پـس تشـبیه نکـن لاکم خـدا را بـه لاکم بشـر، 
گمراهـی م‌یگـردی؛ محقـق. )التوحیـد، صـدوق،  کلاـت و  گمـراه مـی شـوی و موجـب ه

365؛ نهـج البلاغـه، خ 189( 



108

تفسیر سورۀ روم

خـدا بـه معنـای حقیقـی، دسـت و سـر و پـا دارد. پـای او بـه انـدازۀ همـۀ موجـودات 

�فُ عَ�نْ  �شَ
ْ
ك وْمَ �يُ َ گـر پـا بگـذارد، همـه را از بیـن می‌بـرد. آیاتـی همچـون: »�ي کـه ا اسـت 

ود«1 را نیـز همین‌گونـه معنـا می‌کننـد. البتـه تأویـل بـردن آیـات،  ج�ُ ى السُّ
َ
ل  �إِ

دْعَوْ�نَ ٍ وَ �يُ سا�ق

کـه در جـای خـود بایـد بحـث شـود.2  معنـای صحیحـی دارد 

ــم  ــه عالِ ک ــن نیســت  ــات، مســلم‌اند.3 مقصــود ای ــه آی «؛ نســبت ب هُمْ مُسْلِمُو�ن »�فَ

کــه بــرای  بــه آیات‌انــد. ایــن دو تفــاوت دارنــد. مســلم بــه آیــات، یعنــی همــان مثالــی 

کــه ایــن تابلــوی ســرخ،  کردیــم. ایــن شــخص قبــول دارد  روشــن شــدن مطلــب بیــان 

نشــانۀ عبــور ممنــوع اســت. در واقــع نســبت بــه نشــانه‌ها و مدلول‌هایــش خاضــع 

كـه از شـدت تـرس و وحشـت سـاق‌ها برهنـه مى‏شـود، و آن‌هـا  ى را  ز يـد رو ر 1. »بـه خاطـر بياو
را دعـوت بـه سـجده مى‏كننـد«؛ قلـم/ 42. 

یـل‌  2. بـه‌ خاطـر وجـود اختلاف‌ میـان مفسـران‌ و صاحب‌نظـران‌ علـوم‌ قرآنـی در معنـای تأو
یـل‌ ابراز شـده‌ اسـت‌. برخی آن دو  قـرآن‌، دیدگاه‌هـای مختلفـی در نسـبت‌ بیـن‌ تفسـیر و تأو
را بـه یـک معنـا دانسـته کـه مشـهور میـان مفسـران متقـدّم اسـت و برخی مخالـف این نظر 
یـل،‌ بیشـتر  هسـتند. بـه نظـر راغـب اصفهانـی تفسـیر بیش‌تـر در الفـاظ‌ و مفـردات‌، امـا تأو
 در مـورد 

ً
یـل‌ معمـولا یـد تأو در معانـی و جملات‌ اسـتعمال‌ شـده‌ اسـت‌، همچنیـن م‌یگو

ره‌هـای  بـرد دارد. در دو کار کار مـ‌یرود و تفسـیر در مـورد کتـب‌ دیگـر نیـز  کتـب‌ آسـمانی بـه‌ 
یـل‌ را اساسـاً مغایـر بـا تفسـیر دانسـته‌اند.‌ تفسـیر را ناظـر بـه‌‌ معانی  متأخـر افـراد بسـیاری‌، تأو
یـل‌، ترجیـح‌ کیـی از دو یـا  کلـی الفـاظ قـرآن م‌یداننـد، امـا تأو واژه‌هـا و عبـارات‌ و بـه طـور 
چنـد معنـای احتمالـی یـا کوشـش بـرای دسـتیابی بـه معانـی درونـی آیـات اسـت. مرحـوم 
کـه  طبرسـی، هـر دو واژه را مربـوط بـه معنـا و مفاهیـم الفـاظ م‌یدانـد؛ امـا معتقـد اسـت 
یـل بازگردانـدن کیـی از دو احتمـال بـه معنـای  کشـف مـراد از لفـظ مشـکل و تأو تفسـیر، 
تقان فی  مطابق با ظاهر م‌یباشـد؛ محقق. )زاد المسـیر فی علم التفسـیر، ج 1، ص 4؛ الإ
علـوم القـرآن، ج 4، ص 192؛ مقدمـه جامـع التفاسـیر مـع تفسـیر الفاتحـة و مطالـع البقرة، 

ج 1، ص 11؛ مجـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 1، ص 39( 
3. مجمع البحرین، ج 6، ص 86. 



109

: آیات مبخش هشتبخببخایت براد: آیات 45-15: شرط همشتهبخش 

کــه ابتــدای ایــن خیابان چه تابلویی اســت. مــن او را متوجه  گاه نیســت  اســت، امــا آ

گــر مدلولی دلالتی داشــته باشــد،  کنــد. افــرادی هســتند که ا می‌کنــم تــا بــه تابلــو نــگاه 

گاه نیســتند، امــا نســبت بــه  ، آ
ّ

کنــون از خــود دال دلالــت آن را می‌پذیرنــد؛ هرچنــد ا

ــم اســت، امــا برخــی جاهل‌هــا 
ّ
کــه قابــل تعل دلالــت خاضع‌انــد. هماننــد جاهلــی 

ــه او  کــه پذیــرای علــم باشــد. مــن ب ــم اســت 
ّ
ــم نیســتند. جاهلــی قابــل تعل

ّ
قابــل تعل

کــه عــرض شــد، اســتعاره و تشــبیه معنــوی بــه   یــاد دهــم و در نتیجــه بپذیــرد. این‌هــا 

محسوس مادی بود. 

که رابطۀ آیات قرآن را با خدا نمیهف‌مد و این رابطه را نمی‌داند، به خاطر  کسی 

کـور بودن کـه هـوی و هـوس مانـع وی شـده اسـت. وجود هـوی و هوس به   ایـن اسـت 

کر بودن معنوی اتس.  کر بودن تشبیه شده اتس. وجود هوی و هوس،   و 

مراحل حیات بشر
م«، در آیـات بعـد مطلـب جدیـدی آغاز می‌شـود که این مقدمۀ 

ُ
ك �قَ

َ
ل ی �خَ ِ �ذ

َّ
هُ ال

َ
»اللّ

آن اتس. میرف‌ماید زندگانی شما در این جهان یکنواخت نیست، بدانید زندگانی 

ی  ِ �ذ
َّ
هُ ال

َ
 بعـدی نیـز خواهیـد داشـت. لـذا ایـن مسـیر، مسـیری بن‌بسـت نیسـت. »اللّ

که ناتوان بودید.1 معلوم  که شـما را آفرید، از مرحله‌ای  «؛ خدایی  ٍ عْ�ف مْ مِ�نْ �ضَ
ُ
ك �قَ

َ
ل �خَ

اسـت بـرای هـر موجـودی، دو مرحلـۀ ناتوانـی وجـود دارد. مرحلـۀ اول، آغـاز وجـود او 

کـم نیرومنـد می‌شـود. ایـن نیرومنـدی،  کـم  اسـت. در آغـاز خلقـت، ناتـوان اسـت و 

گاهـی تمدن‌هـا را بـه ایـن صـورت  مراحلـی دارد: مرحلـۀ تکامـل، توقـف، انحطـاط. 

وصـف می‌کننـد. تمدن‌هـای انسـانی یـا جوامـع انسـانی نیز بـه لحاظ نیرومنـد بودن، 

کـه شـما را بـه  1. خداونـد شـما را از نطفـه آفریـد. همچنیـن گفتـه شـده بـه معنـای ایـن اسـت 
صـورت اطفـال آفریـد، در حالک‌یـه قـدرت بـر محکـم گرفتـن، راه رفتـن و دیگـر تصرّفات را 

نداشـتید؛ محقـق. )مجمـع البیـان، ج 8، ص 486( 



110

تفسیر سورۀ روم

کم و بیش زمانی  از ولادت آغاز می‌شوند و به مرحلۀ توان‌مندیِ متکامل می‌رسند. 

ایـن توانایـی را حفـظ می‌کننـد و بعـد در رساشـیبی ضعـف و سـقوط قـرار می‌گیرنـد. 

 انسـان نیـز این‌گونـه اسـت. خدا شـما را آفریـد در حالی‌که ناتوان بودیـد. آغاز آفرینش

 شما از ناتوانی بود، به عبارت دیگر از ناتوانی آغاز شده اتس. 

«؛ پس از این ناتوانی، نیرومندی برای شما قرار داد.  ة�ً وَّ ٍ �قُ عْ�ف عْدِ �ضَ َ عَلَ مِ�نْ �ب َ مَّ �ج
ُ »�ث

«؛ پس از این نیرومندی، ناتوانی و پیری و سرفودگی  ة�ً �بَ �یْ
َ  وَ �ش

ً
ا عْ�ف ة�ٍ �ضَ وَّ عْدِ �قُ َ عَلَ مِ�نْ �ب َ مَّ �ج

ُ »�ث

کـه هنـوز ابـزار توانایـی را نداشـت.  بـرای شـما قـرار داد. ناتوانـیِ اول، از بـاب ایـن بـود 

ناتوانـی در  نـدارد.  قـوی  بـازوی  ولادت،  در حیـن  نـوزاد  نـدارد.  توانایـی  ابـزار   نطفـه 

گوش و اعصاب دارد، اما   بعدی، آن چه داشـته سرفـوده شـده اسـت. بازو، چشـم، 

«؛ پس از این نیرومندی، ناتوانی  ة�ً �بَ �یْ
َ  وَ �ش

ً
ا عْ�ف ة�ٍ �ضَ وَّ عْدِ �قُ َ عَلَ مِ�نْ �ب َ مَّ �ج

ُ  سرفوده شده‌اند. »�ث

و سرفودگی، یعنی پیری قرار داده اتس. 

«1 باشد؛  ة� طْ�فَ مَّ مِ�نْ �نُ
ُ را�بٍ �ث كَ مِ�نْ �تُ �قَ

َ
ل که از قبیل »�خَ  »مِن« در این‌جا نَشویه نیست 

 بلکه این‌جا بلاغت در حال اتس. یعنی: خَلقَکُم ضَعَفاءاً. ولی این را حال و منشأ 

کنـد. مرحـوم آقـای طباطبایـی  قـرار داده تـا شـدت اقتـران حـال بـا ذوالحـال را بیـان 

می‌گویـد: »مِـن« ابتدائیـه اسـت.2 امـا »مِـن« ابتدائیـه بـه معنـای »سِـرتُ مِـنَ البَصـرة« 

نیسـت. ایـن اصالطح بـرای این‌جـا ناقـص اسـت، لـذا نیاوردیـم. ایـن »مِـن«، مَجـاز 

 لـذی الحـال، بـرای بیـان شـدت 
ً
 منشـأ

َ
بـرای بیـان حـال اسـت. یعنـی: جَعـلَ الحـال

اقتـران حـال بـه ذوالحـال، چنیـن رفمـوده اسـت.3

کهف/ 37.   .1
2. »مِـنْ« فـي قولـه: »مِـنْ ضَعْـفٍ‏«، للابتـداءِ، أي إبتـداءُ خَلقِكُـم مَـن ضَعـفٍ؛ »مِـن« در ایـن 
کردیـم؛  آیـۀ شـریفه مِـن ابتدائیـه اسـت، بـه معنـای اینک‌ـه خلقـت شـما را از ناتوانـی آغـاز 

محقـق. )المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج 16، ص 205( 
3. اعراب القرآن )نحاس(، ج 3، ص 189. 



111

: آیات مبخش هشتبخببخایت براد: آیات 45-15: شرط همشتهبخش 

کسـی  که بخواهد، می‌آفریند.  ر«؛ خدا هر آن‌گونه  دِ�ی
�قَ
ْ
مُ ال عَلِ�ی

ْ
اءُ وَ هُوَ ال َ�ش �قُ ما �ی

ُ
ل خ�ْ َ »�ی

کـه در  نمی‌توانـد بگویـد: خدایـا چـرا آن موجـود را این‌گونـه قـرار دادی؟ ایـن شـخص 

کشـید، از ابتـدا و حیـن  مرحلـۀ تکامـلِ خـود صـد و هشـتاد سـانتی‌متر قـد خواهـد 

ولادت همان‌گونـه متولـد شـود؟ بـه همـان صورت از شـکم مادر متولد شـود و بماند. 

گونـه که بخواهـد، می‌آفریند. موجودی حـق ندارد بگوید  ـقُ مـا يَشـاءُ«؛ خـدا آن 
ُ
»يَخْل

چـرا این‌گونـه آفریـدی؟ البتـه موجـودی کـه مقامات قـرب اهلی را داراسـت، می‌تواند 

گاه شـود چـرا چنیـن آفریـد؛ امـا اعتـراض در ایـن قضیـه راه ندارد و پذیفرته نیسـت.  آ

ناتوان‌تریـن موجـود در میـان موجـودات زنده، انسـان اسـت. دیرتر از سـایر موجودات 

بـه مرحلـۀ تکامـل و نیرومندی می‌رسـد. 

ـقُ ما يَشـاءُ« و 
ُ
کـه رفمـود: »يَخْل ر«؛ دلیـل و پاسـخ بـرای آن اسـت  دِ�ی

�قَ
ْ
مُ ال عَلِ�ی

ْ
»وَ هُوَ ال

گاه  کسـی حـق اعتـراض نـدارد و هـر گونه بخواهد می‌آفریند. زیرا خداوند اسـت که آ

گونه باشـد. توانای بر همۀ کارهاسـت و آن‌چه  به همۀ اشـیاء اسـت. باید سـنّت این 

 آفریـده، نتیجـۀ توافـق علـم و قـدرت و حکمـت اهلـی اسـت. به عبـارت دیگر قدرت

کردند. مراد از حکمت، بجا آفریدن اتس.   و علم اهلی، ایجاد حکمت 

بـرای نزدیکـی بـه ذهـن مثـال می‌زنیـم وگرنه تفـاوت بسـیار اسـت. این‌گونه رفض 

کـه یـک عالـم توانـا انجـام می‌دهـد، بجاسـت، یعنـی می‌توانـد هـر کاری  کنیـد کاری 

کنـد و می‌دانـد چـه می‌کنـد، در نتیجـه بجـا انجـام می‌دهـد. چنان‌چـه بدانـد امـا 

گر بتواند،  کار را ناقـص انجـام خواهـد داد؛ زیـرا نمی‌توانـد کامل به جـا آورد. ا نتوانـد، 

کار نابجـا می‌کـرد. وقتـی موجـودی هـم عالِـم و هـم توانا  کـه بایـد چـه کنـد،  امـا ندانـد 

باشـد، کار بجـا می‌کنـد. ناتوانـی مانـع و سـبب نمی‌شـود که کار ناقـص کند. نادانی 

نیـز سـبب انجـام کار ناقـص نمی‌شـود. 

کردم؛  که: ای انسـان! تو نمی‌توانی بفهمی چرا چنین  بنابراین پاسـخ این اسـت 



112

تفسیر سورۀ روم

گر این را بپذیـری دیگر این‌چنین  کـه من »عَلِیم« و »قَدِیر« هسـتم. ا امـا بایـد بپذیـری 

کـه هـدف از آفرینـش مـن چـه بـود؟ یـا غلـط بـود!  اشـکال و پسرـش نخواهـی داشـت 

کـه خداونـد »عَلِیـم« و »قَدِیـر«  گـر پذیفرـت  این‌هـا نتیجـۀ ندانسـتن انسـان اسـت. ا

ـقُ مـا يَشـاء«. آن‌چـه می‌آفرینـد نتیجـۀ توافـق قـدرت و 
ُ
اسـت، پـس بایـد بپذیـرد »يَخْل

‏ء«؛1 هـر چه  ْ ي�
َ �نَ كُلَّ �ش �قَ �تْ

أَ
ي�ذ � �

َّ
کـه قـرآن میرف‌مایـد: »ال علـم اهلـی اسـت. همـان اسـت 

را آفریـد، بجـا و در جـای خـود آفرید. 

1. نمل/ 88. 



113

 بخش نهم: 
آیات 56-55: عناد مجرمان در آستانۀ قیامت 

آیات مبارکه 
وا  كا�نُ لِكَ  كَذ� ساعَة�ٍ  رَ  �يْ

غ�َ وا  ُ �ث �بِ
َ
ل ما  رِمُو�نَ  ْ مُج�

ْ
ال سِمُ  �قْ ُ �ي اعَة�ُ  السَّ ومُ  �قُ �تَ وْمَ  َ �ي وَ 

وْمِ  َ ل‏ى �ي هِ �إِ
َ
ا�بِ اللّ مْ �فِي� كِ�ت

�تُ
ْ �ث �بِ

َ
دْ ل �قَ

َ
ما�نَ ل �ي �إِ

ْ
مَ وَ ال

ْ
عِل

ْ
وا ال و�تُ

أُ
�نَ � �ي ِ ذ�

َّ
الَ ال و�نَ 55 وَ �ق

ُ
ك �فَ ؤ�ْ ُ �ي

مُو�نَ 56
َ
عْل لا�تَ مْ  �تُ مْ كُ�نْ

ُ
ك

لكِ�نَّ وَ   ِ عْ�ث �بَ
ْ
ال وْمُ  َ �ي ا  هذ� �فَ  ِ عْ�ث �بَ

ْ
ال

ترجمۀ آیات 
كــه جــز  گنــه‌كاران ســوگند يــاد مى‏كننــد  كــه قيامــت بــر پــا شــود،  ى  ز 55- و رو

ســاعتى )در عالــم بــرزخ( درنــگ نكردنــد! اين‌چنيــن آن‌هــا از درك حقيقــت 

كســانى‌كه علــم و ايمــان بــه آن‌هــا داده شــده،  محــروم مى‏شــدند!  56- )امــا( 

كرديــد،  ز قيامــت )در عالــم بــرزخ( درنــگ  ينــد: شــما بــه فرمــان خــدا تــا رو مى‏گو

ز رســتاخيز اســت، ولــى شــما نمى‏دانســتيد!  كنــون رو و ا

معنای لغات
»کِتَاب«؛ یعنی آن‌چه خداوند تقریر نموده اتس.1 

کـه در لـوح محفـوظ ثبـت شـده  ـوحَ المَحفُـوظ؛ علـم خداونـدی 
َّ
1. علـمُ الله المُثبـت فِـی الل

اسـت؛ محقـق. )مجمـع البیـان، ج 8، ص 487( 



114

تفسیر سورۀ روم

تفاوت حال مجرمان و اهل علم و ایمان در ورود به قیامت 
«؛  و�نَ

ُ
ك �فَ ؤ�ْ ُ وا �ی لِكَ كا�نُ رَ ساعَة�ٍ كَذ� �یْ

وا �غَ ُ �ث �بِ
َ
رِمُو�نَ مال ْ مُج�

ْ
سِمُ ال �قْ ُ اعَة�ُ �ی ومُ السَّ �قُ وْمَ �تَ َ »وَ �ی

کـه حتـی در  کنـد عـده‌ای از مجرمـان آن‌قـدر عنـاد دارنـد  خداونـد متعـال بیـان مـی 
کار متوجه  که متوجه شـوند، اما باز هم در ابتدای  که دیگر جای آن اسـت  موضعی 
کـه بـه پـا می‌خیزنـد، خواهنـد گف:ت ایـن ادامۀ حیات دنیاسـت.  نمی‌شـوند. آن‌گاه 

 تا به این حدّ عناد دارند. 

 بعد از این که عذاب اهلی را دیدند، متوجه خواهند شد. اما وقتی هنوز عذاب 
«؛ ماضی  و�نَ

ُ
ك �فَ ؤ�ْ ُ وا �ي

اهلی را ندیده‌اند و بعد از مگر، تازه برخاسته‌اند، نمی‌پذیرند. »كا�نُ
گونه بدیشـان دروغ گفته می‌شـد  اسـتمراری اسـت. یعنـی پیـش از ایـن در دنیا، این 
کـه پـس از ایـن زندگانـی، زندگانـی   و آن‌هـا را از حـق بـه باطـل متوجـه میس‌ـاختند 
گر زنده باشیم، فقط زندگانی در این جهان اتس. آن روز که ایشان  دیگری نیست و ا
کـرد، می‌گوینـد: مـا یـک سـاعتی در حـال خـواب بودیـم و ایـن ادامـۀ   را زنـده خواهیـم 

همان حیات اتس. حیات جدیدی نیست.1 

لزوم همراهی علم و ایمان 
«؛ کسانی که بدیشان هم علم  ما�ن �ی �إِ

ْ
مَ وَ ال

ْ
عِل

ْ
وا ال و�تُ

أُ
�نَ � �ی ِ �ذ

َّ
الَ ال  در ادامه میرف‌ماید: »وَ �ق

 داده شده و هم ایمان. تعبیر عجیبی اتس که قرآن به کار برده اتس. ایمان، به تنهایی 
گاه بودن و پذیفرتن  کافی نیست. باید آ که علم، به تنهایی  کافی نیست؛ همان‌طور 
گاهی‌هاتس.  گاهی اتس و ایمان، پذیفرتن آ گاهی‌ها با هم باشند. در واقع علم، آ آ
گاهی به او رسیده، بپذیرد. این قضیه  چه بسا عالمی که بنا ندارد آن‌چه را به عنوان آ

حلفـوا  مـا  مثـل  النشـور  و  البعـث  يجحـدون  و  الدنيـا  دار  فـي  يُؤْفَكُـونَ«  كانُـوا  »كَذلِـكَ    .1
أنهـم لـم يلبثـوا إلا سـاعة؛ در دنیـا چنیـن بودنـد و نسـبت بـه بعـث و نشـر جحـد و انـکار 
کـه مگـر سـاعتی درنـگ نکردنـد؛ محقـق.  یدنـد، ماننـد آن‌چـه قسـم یـاد مک‌یردنـد  رز م‌یو

  )265 ص   ،8 ج  )التبیـان، 



115

بخش نهم: آیات بخببخبخش نهم: آیات 65-55: عناد مجرما

کسی  در تمام رشته‌های انسانی مرطح اتس. در مورد علم اصول نیز ممکن اتس 
عالِم به قواعد اصول باشد، اما بنا ندارد بپذیرد؛ تا چه رسد به سایر رشته‌های انسانی. 

 همین‌گونه ممکن اتس رفد، ایمان به مطلبی داشته باشد، اما نه از باب این که
گاه اتس؛ بلکه از این حیث که خواسته این گونه باشد. غابل معتقدان به عقاید باطله    آ
 این‌گونه اند، یعنی ایمان دارند ولی علم ندارند. علم و ایمان وقتی با هم باشد، فضیلت 
ماءُ بالله. 

َ
ماء«؛1 یعنی العُل

َ
عُل

ْ
ادِهِ ال هَ مِ�نْ عِ�ب

َ
ى اللّ �شَ خ�ْ َ ما �ی

�نَّ کریمه میرف‌ماید: »�إِ می‌آورد. آیۀ 
گاه از حقایق اهلی اتس، از خدا می‌تسرد.  آن کسی که آ

ما
�نَّ  البتـه قرائتـی از ابوحنیفـه نقل شـده که طبق جنبه‌های روانی خود اوسـ:ت »�إِ

ماء«.2 این قرائت معروفی اتس. معنا این‌گونه خواهد شد: خدا 
َ
عُل

ْ
ادِهِ ال هُ مِ�نْ عِ�ب

َ
ى اللّ �شَ خ�ْ َ   �ی

از بندگان عادی خود نمی‌تسرد، چون آن‌ها نمی‌توانند هیچ کاری با او کنند. آن‌که 
کـه بـا احـکام خـدا بـازی   خـدا از او می‌تسرـد، علمـا هسـتند! ماننـد خـود ابوحنیفـه 

کذایی او، جای احکام اهلی را بگیرد.3  که فقه  کرد  کاری  کرد. لذا 

وْمُ  َ ا �ی هذ� ِ �فَ عْ�ث �بَ
ْ
وْمِ ال َ ل‏ى �ی هِ �إِ

َ
ا�بِ اللّ ِی كِ�ت

مْ �ف �تُ
ْ �ث �بِ

َ
دْ ل �قَ

َ
ما�نَ ل �ی �إِ

ْ
مَ وَ ال

ْ
عِل

ْ
وا ال و�تُ

أُ
�نَ � �ی ِ �ذ

َّ
الَ ال »وَ �ق

کـه خـدا بـه صـورت یـک امـر الزامـی مقـرر رفمـوده اسـت. مقصـود از  «؛ در آن  عْ�ث �بَ
ْ
ال

رَهُ الله اسـت.4 »کِتَـاب«، مـا قـرَّ

گاه از عظمت خدا، از او مى‏ترسند«؛ فاطر/ 28.  1. »تنها بندگان عالِم و آ
تقان فی علوم القرآن، ج 1، ص 265.  2. الإ

کـه  یـر نظـر اسـاتید درجـۀ یـک »الأزهـر« انجـام مـ‌یداد  3. فـردی از آشـنایان پایان‌نامـه‌ خـود را ز
کـه کیـی از اصـول حنفیـه ایـن  در مـورد بحـث قیـاس بـود. در رسـالۀ خـود بحـث مک‌یـرد 
مُ رأیَ أبوحنیفـة و  گـر حدیـث رسـول الله بـا رأی ابوحنیفـه معـارض باشـد؛ نُقـدِّ کـه ا اسـت 
یـل مک‌ینیـم. مـن بـه او گفتـم  یـم و سـنت را تأو ـنة. رأی ابوحنیفـه را مقـدم م‌یدار  السُّ

ُ
نُـأوّل

شـرط امضـای پایان‌نامـۀ شـما ایـن اسـت کـه ایـن مطلب را حـذف کنید. صحیح اسـت 
گـر حدیـث رسـول خـدا بـا رأی ابوحنیفـه معارض شـد، حدیث  کـه طبـق اصـول حنفیـه، ا

یسـید و متمسـک، علیـه مـا باشـد. یـل مک‌ینیـم. امـا نبایـد ایـن را بنو را تأو
4. آن‌چه خداوند آن را تقریر نموده است؛ محقق. 	



116

تفسیر سورۀ روم

فهرست منابع
قرآن کریم

نهج البلاغه
الإتقــان فــی علــوم القــرآن، جــال الدیــن ســیوطی، عبدالرحمــن بــن أبی‌بکــر، الهیئــة المصریــة 

العامــة للکتــاب، 1394هـ. 
لفيــة الشــيخ المفيــد،  الإختصــاص، مفیــد، محمــد بــن محمــد، قــم،  المؤتمــر العالمــى لأ

1413ق. 
إعــراب القــرآن )نحــاس(، نحــاس، ابوجعفــر احمد بــن محمد، بیروت، منشــورات محمدعلى 

بيضــون، دار الكتب العلمية، 1421ق. 
یه، دارالإرشاد، 1415ق.  یش، محی الدین، سور إعراب القرآن و بیانه، درو

کریستین‌ســن، آرتــور، ترجمــۀ رشــید یاســمی، تهــران، امیرکبیــر،  ایــران در زمــان ساســانیان، 
1367ش. 

ایران و تمدن ایرانی، هوار، کلمان، ترجمۀ حسن انوشه، تهران، امیرکبیر،1363ش. 
گهــی در ایــران، شاه‌قاســمی، احســان، معصومــی، حســنا،  پرتــاژ آ گــزارش: ر گهــی بــا ماســک  آ

مجلــه ارتباطــات و فرهنــگ، بهــار 1393، شــماره 34. 
یــخ ایــران )پژوهــش دانشــگاه کمبریــج(، یارشــاطر، احســان، بــوار و همــکاران، ترجمــۀ حســن  تار

انوشــه، تهران، امیرکبیــر، 1373ش. 
یاض،  بيت الافكار الدولية، بی‌تا.  التبیان فی إعراب القرآن، عکبری، عبدالله بن حسین، ر
التبیان فی تفسیر القرآن، طوسی، محمد بن حسن، بیروت، دار احياء التراث العرب، بی‌تا. 

تجریــد الإعتقــاد، نصیــر الدیــن طوســی، ابوجعفــر محمــد بــن محمــد بن حســن، تهــران، مکتب 
الأعلام الاســامی، 1407ق. 

تحف العقول عن آل الرسول، ابن شعبه حرانی، حسن بن علی، بیروت، 1974. 
ــی، بیــروت، دار احیــاء التــراث  ــن عرب ــی، ابوعبــدالله محــی الدیــن محمــد، اب ــن عرب تفســیر اب

العربــی، 1422ق. 
تفسیر الصافی، فیض کاشانی، ملامحسن، تهران، انتشارات الصدر، 1415ق. 

تفسیر القرآن الکریم، شبّر، سید عبدالله، بیروت، دار البلاغة للطباعة و النشر، 1412ق. 
تفسیر القمی، قمی، علی بن ابراهیم، قم، دارالکتاب، 1367ق. 



117

بخش نهم: آیات بخببخبخش نهم: آیات 65-55: عناد مجرما

تفسیر الکاشف، مغنیه، محمد جواد، تهران، دار الکتب الاسلامیة، 1424 ق. 
کاشــانی، ملافتــح الله، تهــران، کتاب‌فروشــی  تفســیر منهــج الصادقیــن فــی الــزام المخالفیــن، 

محمــد حســن علمــی، 1336ش. 
التوحید، شیخ صدوق، محمد بن علی بن بابویه، قم، مؤسسة النشر الإسلامی، 1416ق. 

جامــع البیــان فــی تفســیر القــرآن، طبــری، ابوجعفــر محمــد بــن جریــر، بیــروت، دارالمعرفــة، 
1412ق. 

دیوان هاتف اصفهانی، هاتف اصفهانی، احمد، تهران، انتشارات نگاه، 1398ش. 
کــوب، عبدالحســین،  یــن  یــخ ایــران از آغــاز تــا ســقوط ســلطنت پهلــوی(، زر روزگاران )تار

1387ش.  ســخن،  تهــران، 
روضــة المتقیــن فــی شــرح مــن لا یحضــره الفقیــه، مجلســی، محمــد تقــی، محقــق: موســوی 
کرمانــی، ســید حســین، اشــتهاردی، عل‌یپنــاه، طباطبائــی، ســید فضــل الله، قــم، ‌مؤسســه 

فرهنگــی اســامی کوشــانپور، 1406ق.
زاد المســیر فــی علــم التفســیر، ابــن جــوزی، عبدالرحمــن بــن علــی، بیــروت، دارالکتــاب 

1422ق.  العربــی، 
زبدة التفاسیر، کاشانی، ملافتح الله، قم، بنیاد معارف اسلامی، 1423ق. 

کمــات، طوســی، خواجــه نصیــر الدیــن، قــم، نشــر  شــرح الاشــارات و التنبیهــات مــع المحا
1375ش.  البلاغــة، 

شرح باب حادی عشر، فاضل مقداد، قم، انتشارات علامه، 1414ق. 
صحیح البخاری، البخاری، محمد بن اسماعیل، دمشق، دار طوق النجاة، 1422هـ .

لبانــی، ابوعبدالرحمــن محمــد ناصــر الدیــن، المکتــب  یاداتــه، الأ صحیــح الجامــع الصغیــر و ز
ــا.  الإســامی، بی‌ت

عدة الأصول، طوسی، محمد، به کوشش محمد رضا انصاری، قم، 1376ش. 
فایده و لزوم دین، شریعتی مزینانی، محمد تقی، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، 1376ش. 

یان، محسن، قم، نشر پیک جلال، 1379ش.  فلسفه اخلاق، غرو
الکافی، کلینی، محمد بن یعقوب بن اسحاق، تهران، دار الکتب الإسلامیة، 1407ق. 

کتاب العین، فراهیدی، خلیل بن احمد، قم، مؤسسه دارالهجرة، 1409ق. 
کتــاب المکاســب، انصــاری، مرتضــی، قــم، چــاپ کنگره بزرگ‌داشــت شــیخ اعظــم انصاری، 

1415ق. 



118

تفسیر سورۀ روم

الکشــاف عــن حقائــق غوامــض التنزیــل، زمخشــری، محمــود، بیــروت، دارالکتــاب العربــی، 
1407ق. 

کشــف الغطــاء عــن وجــه شــریعة الغراء، کاشــف الغطــاء، جعفر، قــم، انتشــارات دفتر تبلیغات 
اســامی حوزه علمیه قــم، 1422ق. 

لسان العرب، ابن منظور، محمد بن مکرم بن علی، بیروت، دار صادر، 1414ق. 
لغت‌نامه دهخدا، دهخدا، عل‌یاکبر، تهران، انتشارات دانشگاه  تهران، 1377ش. 

مجمع البحرین، طریحی، فخر الدین، تهران، مرتضوی، بی‌تا.    
مجمــع البیــان فــی تفســیر القــرآن، طبرســی، فضــل بــن حســن، تهــران، انتشــارات ناصرخســرو، 

1372ش. 
المحاســن، برقــی، ابوجعفــر احمــد بــن محمــد بــن خالــد، محقــق: محــدث، جــال الدیــن، 

قــم، دارالکتــب الإســامیة، 1371ق. 
المفــردات فــی غریــب القــرآن، راغــب اصفهانــی، ابوالقاســم حســین بــن محمــد، دمشــق، 

الشــامیة، 1412ق. الــدار  دارالقلــم، 
مقدمــه جامــع التفاســیر مــع تفســیر الفاتحــة و مطالــع البقــرة، حســین بــن محمــد، راغــب 

1984م.  فرحــات،  حســن  احمــد  کویــت،  اصفهانــی، 
المیــزان فــی تفســیر القــرآن، طباطبایــی، ســید محمــد حســین، قــم، دفتــر انتشــارات اســامى 

جامعــه‏ى مدرســين حــوزه علميــه قــم، 1417ق.  
وســائل الشــیعة، شــیخ حــرّ عاملــی، محمــد بــن حســن، قــم، مؤسســة آل البيــت عليهــم 

1409ق.  الســام‏، 


