




ر  س�ی �ف  �ت
ا�ت

سور�ۀ صا�فّ
ارهای �ت ر اساس درس گ�ف  �ب

ری ع�ف ا �ج �خ محمدر�ض �ی ‌ة�الله علامه �ش �ی
آ
�

م:  �ی �ظ �ن �ق و �ت �ی ح�ق  �ت
کارودی ه صاد�قی س�ی م�ن

آ
�



جعفری، محمدرضا، 1389-1310.:‏سرشناسه

:‏عنوان و نام پديدآور
تفسـیر سـورۀ صافّـات: بـر اسـاس درس گفتارهـای آیـةالله علامـه شـیخ محمدرضـا جعفـری/ تحقیـق و تنظیم: آمنـه 

یرایـش: محمـد فرمهینی فراهـانی. صـادقی سـیکارودی؛ و
تهران: موسسه فرهنگی نبأ‏‫، ۱۴۰۰.‬:‏مشخصات نشر

264 ص.‏‬‫؛ 14/5 × 21/5 س‌م.:‏مشخصات ظاهری
یال:‏شابک 8-145-264-600-978:            700/000  ر

فیپا:‏وضعیت فهرست نویسی

یس.:یادداشت یرنو کتابنامه: ص. 261-264؛ همچنین به صورت ز

تفاسیر )سوره صافّات(:موضوع
تفاسیر شیعه -- قرن14:موضوع

Qur'an--Shiite hermeneutics--20th century:موضوع:
صادقی سیکارودی، آمنه، 1362-:شناسه افزوده

کنگره BP 72/102:‏رده بندی 
18/297:‏رده بندی دیویی

کتابشناسی ملی 8757820:‏شماره 

ات
ّ

تفسیر سورۀ صاف
ارهای  �ت ر اساس درس گ�ف  �ب

ری  ع�ف ا �ج �خ محمدر�ض �ی ة� الله علامه �ش �ی
آ
�

تحقیق و تنظیم: آمنه صادقی سیکارودی  |   ویرایش: حجةالاسلام محمدفرمهینی فراهـــانی

حروفچینــی: انتشارات نبأ   |  صفحــه‌آرائی: نادر برقی  |  چاپ و صحـــافی: پنج رنگ، صالحــانی

چاپ اوّل:  14۰۰   |   شمارگان: 1000 نسخه |  قیمت:  700/000 ریال

تر از خیابان بهار شیراز، کوچۀ مقدّم، نبش   ناشر: انتشارات نبأ | تهران، خیابان شریعتی، بالا

خیابان ادیبی، شمارۀ 26، طبقۀ سوم

تلفن: 775۰66۰2 |  فاکس:  775۰4683  |  صندوق پستی: 15655/377

7 8 6 0 0 29 6 4 1 4 5 8



فهرست مطالب
11� پیش گفتار ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
13������������������������������������������������������������������������������������������� چند نکته در شیوۀ تفسیری استاد 
13���������������������������������������������������������������������������������������������������� شیوۀ تنظیم مکتوب مباحث 

بخش اول، آیات  5 - 1:           آمادگی روح مؤمن برای دریافت حقیقت توحید  / 15

محتوای سوره ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������15
19� ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ آیات مبارکه
19� ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
19� ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات
تذکّر به رحمانیّت و رحیمیّت خداوند ����������������������������������������������������������������������������������������������20
22����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� یک قسم در سه امر
بیان سه قسم در آیات ابتدایی �����������������������������������������������������������������������������������������������������������23
24������������������������������������������������������������������������������������������������������ شرح و تعبیری بر سه قسم مذکور 
27������������������������������������������������������������������������������������������ نظر آقای طباطبایی در این‌باره و نقد آن
28��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� واحِدٌ«

َ
معنای »إِنَّ إِلهَكُمْ ل

31����������������������������������������������������������������������������� رابطه در قسم‌های ابتدای سوره و ترتیب آن‌ها 

بخش دوم، آیات  10 - 6:            آفرینش نظام ماده در خلقت  / 33

33���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
33���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
33������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
34� آسمان‌ها در نظام خلقت �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
37�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� بیان آیات 

بخش سوم، آیات  18 - 11:             انحطاط بشر از اوج قدرت و کمال  / 41

41���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه
41��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
42����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 

5



کدام خلقت دشوارتر است؟�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������42
47���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آفرینش از گل 
تمسخر در ازای پاسخی آشکار ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������51
54������������������������������������������������������������������������������������������������������������ اعطای درک فطری و تعهد بر آن
مقاومت بشر در یادآوری حقیقت���������������������������������������������������������������������������������������������������������56

بخش چهارم، آیات  27 - 18:            احوال مشرکان به هنگام حشر و پرسش از ایشان / 61

61������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه
61������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ ترجمۀ آیات 
62� ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
62� ���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نحوۀ برانگیخته شدن مشرکان
64������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ مقصود از »أزواج« 
67� ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� زخ هدایت مشرکان به دو
توقف‌گاه دیگر �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������69

بخش پنجم، آیات  39 - 27:            استکبار، عامل انحطاط اهل دوزخ / 73

73���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
73����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات
74������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
74���������������������������������������������������������������������������������� زخیان با یکدیگر  گفت‌وگوی سه گروه از دو
75������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ سنّتی در میان عرب
استکبار در برابر پذیرش یگانگی خداوند���������������������������������������������������������������������������������������77
80������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� پرسش و پاسخ

بخش ششم، آیات  49 - 38:            وصف بهشتیان و رزق ایشان / 83

83�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه
83������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
84���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
مرور آیات قبل ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������85
برتری عباد الله ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������86

6

تفسیر سورۀ صــافّــات



87���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای »عبد«
خلوص عبد برای خدا�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������88
رزق معلوم و مصادیق آن ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������90
توصیفی آشنا برای محیط نزول آیات��������������������������������������������������������������������������������������������������93

بخش هفتم، آیات  61 - 50:             یافتن قرین دنیوی در دوزخ  / 101

101� ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
101� ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات

102�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  معنای لغات 
102����������������������������������������������������������������������������������������� ری بر احوال بهشتیان در آیات قبل    مرو
103����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� یاد از قرین دنیوی 
شکرانۀ رسیدن به فوز عظیم ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������107
108�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فراهم بودن عرصه برای عمل

بخش هشتم، آیات  66 - 62:            محل فرود و غذای اهل دوزخ/ 111

111������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ آیات مبارکه
111����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
111�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
112� �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مروری بر آیات پیشین
113�������������������������������������������������������������������������������������� بهشت جاودان یا جایگاه درخت »زقّوم«
119� توصیف درخت »زقّوم«������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������

بخش نهم، آیات  75 - 66:            سرانجام �پیروی از گمراهی �پیشینیان / 125

125���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه
125��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
126������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ معنای لغات 
126������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ زخیان خوراک دو
شتاب در پیروی از پدران گمراه �������������������������������������������������������������������������������������������������������129

بخش دهم، آیات  93 - 75:              شروع مواجهۀ انبیاء با سرسختیِ جوامع بشری / 133

فهرست مطالب

7

بلاطم تسرهف



133��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه
133�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
134������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ معنای لغات
یاد از انبیاء پیشین��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������135
135���������������������������������������������������������������������������������� سرانجام کارشکنی قوم حضرت نوح؟ع؟ 
138��������������������������������������������������������������������������������������� پاداشی جاودانه برای حضرت نوح؟ع؟ 
141������������������������������������������������������������������������������������������������ حضرت ابراهیم؟ع؟ منادی توحید 
142������������������������������������������������������������������������������������������������������������� پیمانی محکم از همۀ انبیاء 
145������������������������������������������������������������������������������������������������������������� سخن گفتن با منحرفان قوم 
شکستن بت‌ها��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������147

بخش یازدهم، آیات  107 - 94:             ابتلائات حضرت ابراهیم؟ع؟  / 151

151���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
151���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
152������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ معنای لغات 
خلاصۀ داستان حضرت ابراهیم؟ع؟ ������������������������������������������������������������������������������������������153
بازخواست از حضرت ابراهیم؟ع؟ �������������������������������������������������������������������������������������������������154
157������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� بنایی از آتش
کفر ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������160 هجرت از دیار 
162������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ یافت امر الهی  در
166����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فداء عظیم 
168��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� پرسش و پاسخ

بخش دوازدهم، آیات  107 - 106:            مراد از »ذِبحٍ عَظیِم« / 169

169������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ آیات مبارکه 
169������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ ترجمۀ آیات 
169��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
170������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ مروری بر آیات پیشین
معنای اولیۀ امر و نهی�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������170

8

تفسیر سورۀ صــافّــات



172�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معانی دیگر برای امر و نهی 
امر امتحانی ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������173
174����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� امر جدّی بر ذبح فرزند
178������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فایدۀ امر امتحانی 
تعبیر »عظیم« ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������180
ایجاد تحول در مسیر دعوت انبیاء ���������������������������������������������������������������������������������������������������183

 بخش سیزدهم:            توضیح نکاتی از داستان حضرت ابراهیم؟ع؟  / 185

185�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� سنّتی برای داعیان الهی
188��������������������������������������������������������������������������������������������������������� بررسی مصلحت چنین امری 
190�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مصلحت در انشاء 

بخش چهاردهم، آیات  122 - 108:            بشارت به اسحاق؟ع؟   / 197

197��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
197��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
198������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ معنای لغات 
198�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تسلیم فرزند در برابر امر الهی 
الگو برای آیندگان ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������200
پاداشی دیگر برای حضرت ابراهیم؟ع؟ ������������������������������������������������������������������������������������������201
یاری خدا بر حضرت موسی و هارون؟عهما؟  ����������������������������������������������������������������������������������204

بخش پانزدهم، آیات  132 - 123:            الیاس؟ع؟ از جملۀ رسولان  / 207

207���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه
207���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات
208����������������������������������������������������������������������������������������������������������� رسولی دیگر از جانب خداوند
مقصود از »آل یس« ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������210

بخش شانزدهم، آیات  148 - 139:            نجات قومی از عذاب محقق  / 213

213������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه
213������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ ترجمه آیات 
214�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 9معنای لغات  

بلاطم تسرهف



214���������������������������������������������������������������������������������������� معرفی حضرت یونس؟ع؟ در قرآن کریم  
دعوت حضرت یونس؟ع؟ �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������216
تأدیب الهی �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������218
220��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� توصیه به پیامبر؟ص؟ 
شتاب به سوی کشتی ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������221
نجات از شکم ماهی �����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������223

بخش هفدهم، آیات  160 - 149:             شماری از عقاید باطل مشرکان  / 227

227�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
227��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات
228����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
228�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� عقیدۀ باطل مشرکان 
229������������������������������������������������������������������������������������������������������������� نبود دلیل بر این عقاید باطل 
معیار سنجش حقیقت از نگاه بشر ���������������������������������������������������������������������������������������������233
234� ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� لزوم ارائه دلیل بر مدعا
فایدۀ دوستی با فرزند خدا ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������237

بخش هجدهم، آیات  182 - 161:            نصرت خدا و غلبۀ نهایی  / 241

241������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ آیات مبارکه 
241������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ ترجمۀ آیات 
242�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
243� مجذوب نشدن مؤمن به کلام ناصواب ���������������������������������������������������������������������������������������
245��������������������������������������������������������������������������������������������� پاسخ فرشتگان به منحرفان از توحید 
بهانه‌ای دیگر از مشرکان������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������247
طرح یک سؤال�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������250
غلبۀ جُندالله ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������253
255������������������������������������������������������������������������������� دستوری برای پیامبر؟ص؟  نسبت به مشرکان 
258�������������������������������������������������������������������������� تنزیه خداوند از گفتار مشرکان و تأیید مرسلین 
فهرست منابع���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������261

10

تفسیر سورۀ صــافّــات



�پیش گفتار 
1.» ا�ب �ب

ْ
ل
�أَ

ْ
وا ال

ُ
ول

أُ
رَ �

َ
كّ

ذ�َ �تَ هِ وَ لِ�يَ ا�تِ �ي
آ
رُوا � َّ �ب

َ
دّ ارَكٌ لِ�يَ كَ مُ�ب �يْ

َ
ل اهُ �إِ �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

أَ
ا�بٌ � »كِ�ت

کـه از دسـتبرد و تحریـف مصـون امنـده  کریـم، یگانـه آمـوزۀ وحیانـی اسـت  قـرآن 
از آن را  کـه پـروردگار متعـال خـود وعـدۀ حفاظـت  کتـاب آسـمانی  اسـت؛ آخریـن 
داد.2 لـذا بی‌شـک بهتریـن برنماـه بـرای زندگـی بشـر خواهـد بـود. امـا از آن‌جـا که هفم 
مفاهیـم علاـی و تعابیـر والای آن بـرای عقـل آدمـی بـه تناهیی میسـر نیسـت؛ از همان 
تلاوت  بـر  السام حضـرت محمـد مصطفـی؟ص؟ علاوه  نبـی مکـرم  نـزول،  ابتـدای 

آیـات، آن‌هـا را بـرای مـردم تفسـیر میمرف‌ـود. 

 رسـول الله؟ص؟ نـه تنهـا اولیـن معلـم و مفسـر قـرآن بودنـد، بلکـه در زمینـۀ تربیـت و
کـه امیرالمؤمنیـن؟س؟ اوج قلۀ    پـرورش مفسـر بـرای بعـد از خویـش همـت گماشـتند 
 این کمال علمی بوده و برترین ایشان اتس. ایشان در گردآوری و نگاشتن تفسیر و علوم 
گفته امند. هر   قرآن اولین هستند. صد افسوس که بسیاری از آن‌چه می‌دانستند، نا
 چند بعد از حضرت امیر، از همان قرون اولیه ارفاد مختلفی قرآن را تفسیر کردند، اام 

گفت مرسنشأ این علم از ایشان بوده و باقی از این رسچشمه چشیده‌اند.3  باید 

1. ص/29. 
2. حجر/9. 

3. شرح نهج البلاغة، ابن ابی الحدید، ج 1، ص 15. 

پیش گفتار

11



در عصـر دیگـر امامـان معصـوم؟عهم؟  نیـز پرداختـن بـه ایـن همـم مـورد توجـه بـود و 

همـواره عـده‌ای در تدبـر و هفـم و تفسـیر قـرآن شـناخته شـده بودنـد. ائمـه اطهـار؟عهم؟  

گردانی خبـره  یـج آموزه‌هـای قـرآن، توضیـح و تفسـیر صحیـح آن و تربیـت شـا در ترو

کلیـدی و تعیین‌کننـده‌ای داشـتند تـا از انحـراف بـه دور امنـد  در ایـن عرصـه، نقـش 

و پیـام قـرآن بـه دسـت مـردم رسـد. 

ایـن رونـد ادامـه داشـت تـا در قـرن سـوم، برخـی مفسـران اقـدام بـه نـگارش کتـب 

کـه شـرح واژگان قـرآن در آن‌هـا بـود، مـورد توجـه بـوده و  کردنـد. ابتـدا روایاتـی  تفسـیر 

کملاـی و غیـره نیـز بهـره بردنـد.  یـج از نـکات ادبـی و  اسـتفاده می‌شـد و بـه تدر

نگاشـتن تفسـیر با روش‌های مختلف تفسـیری و با گرایش‌های متفاوت کملای 

گاه از آیـات دیگـر در توضیـح آیـه‌ای اسـتفاده می‌کننـد  کنـون ادامـه داشـته اسـت.  تا

کمـک می‌گیرنـد. برخـی بـه توضیـح و بیـان تمماـی سـوره‌های قـرآن  گاه از روایـات  و 

پرداخته‌انـد و برخـی شـماری از سـور را بررسـی نموده‎انـد. 

اسـتاد بزرگـوار حضـرت آیـ‌تالله عملاـه شـیخ محمـد رضـا جعفـری؟ره؟  نیـز در 

 زرمۀ کسـانی اسـت که در این راه قدم برداشـته و در توضیح و تفسـیر شـماری از سـور 

گماشته‌اند.  همت 

ســـورۀ صفاـــات، از ســـور مکـــی بـــوده و در جـــزء بیســـت و ســـوم قـــرار دارد و مشـــتمل 

ـــات ارزشـــمند  ـــه می‌باشـــد. نوشـــتار حاضـــر، درس‌هـــا و بیان ـــر صـــد و هشـــتاد و دو آی ب

کـــه بـــه رشـــتۀ تحریـــر درآمـــده اســـت.   ایشـــان حـــول تفســـیر ایـــن ســـورۀ مبارکـــه اســـت 

کــه ایشــان تفســیر چندیــن ســورۀ قــرآن را در قلاــب درس بیــان  دانســتنی اســت 

یــج بــه صــورت مکتــوب ارائــه خواهــد شــد. انشــاء الله.  کــه بــه تدر کــرده انــد 

12

تفسیر سورۀ صــافّــات



چند ن�کته در شیوۀ تفسیری استاد: 

1. در توضیح و تفسیر آیات از چند روش به صورت تلفیقی بهره می‌گیرند. 

 2. در بیشـــتر مـــوارد، دیگـــر آیـــات مرتبـــط با موضـــوع را در شـــرح و بیـــان آیۀ مد 
نظر می‌آورند.

3. روایات را مبین حقایق قرآنی دانسته و به آنها رجوع می‌کنند. 

گفتـار ایشـان بـر  4. در مـواردی نیـز روش اجتهـادی را برمی‌گزیننـد؛ امـا شـالودۀ 
کلام ائمـۀ طاهریـن؟عهم؟  اسـتوار اسـت.  رجـوع بـه 

5. به فراخور نیاز، نظر بعض مفسران را بیان نموده، تأیید یا ردّ می‌کنند. 

کلام را توضیح می‌دهند.  یخی مرتبط با  گاهی نیز حوادث تار  .6

شیوۀ تنظیم م�کتوب مباحث 

که در  کتاب، 8 حلقه نوار در تفسـیر سـورۀ صافّات اسـت  کار در این  1. اسـاس 

مؤسسـۀ فرهنگ جعفری و مؤسسـۀ فرهنگی نبأ موجود اسـت.

2. محقـق بـا امانـت تمام کوشـیده که به عین مطالب اسـتاد وفـادار بماند. مگر 

کار اسـت.  تبدیـل لحـن شـفاهی به کتبی که لازمۀ این 

3. در پاورقی‌ها، منابع مباحث استخراج شده است. 

کـــه بـــرای فهم بهتـــر مخاطب، توضیح بیشـــتری حـــول موضوع  4. در مـــواردی 

کلمۀ »محقـــق« در انتهای مطلب  که با ذکـــر   داده شـــده، از ســـوی این بنده اســـت 

مشخص شده است. 

5. علامـه جعفـری غالبـاً ترجمـه فارسـی بـرای آیـات بیـان نمی‌فرمایـد. امـا بـرای 

 یکدست شدن کتاب و نیز برای اینکه بهره گیری از کتاب برای سطح گسترده تری

 از خوانندگان آسان شود، ترجمه‌های دیگر را برآن افزودیم. بدین ترتیب، ترجمه‌های 

 موجود در متن درس از مرحوم استاد می‌باشد و برای ترجمه‌های موجود در پاورقی، 
13

راتفگپیش 



از ترجمۀ آیت الله مکارم شیرازی استفاده شده اتس.

6. در تنظیـم ایـن مجموعـه اسـاس بـر رعایـت اامنـت و حفـظ لاطمـب اطمبـق با 

گر نقص  گفتـار عملاـه جعفـری اسـت. بـا کمال دقتـی که در این زمینه بـه کار رفته، ا

و نارسـایی و خللـی در بیـان لاطمـب باشـد، بـه این بنده بر می‌گردد  باید محسـنات 

را، مربـوط بـه بیـان و دقت نظر علمی اسـتاد دانسـت.

ـم و مفسّـر آیـات 
ّ
کـه ایـن خدمـت مـورد رضایـت و تأییـد اولیـن معل امیـد اسـت 

وحـی، حضـرت ختمـی رمتبـت محمـد مصطفـی؟ص؟ و تلاـی قـرآن در ایـن روزگار، 

گیـرد.  حضـرت خاتـم الأوصیـاء؟عج؟ قـرار 

کاران  لازم می‌دانـم از اسـتاد ارجمنـد جنـاب آقـای دکتـر طلاعـی و دسـت انـدر 

کـه بـا عنایـت و توجـه خود مـا را در  مؤسسـۀ رفهنگـی نبـأ و مؤسسـۀ رفهنـگ جعفـری 

انجـام ایـن پژوهـش یـاری رسـاندند، کمـال قدردانـی را داشـته باشـم. 

آمنه صادقی سیکارودی  �

14

تفسیر سورۀ صــافّــات



 بخش اول، آیات 5 - 1: 
آمادگی روح مؤمن برای دریافت حقیقت توحید

محتوای سوره 

کـه در  سـورۀ مبارکـۀ صفاـات سـی و هفتمیـن سـوره‌ از مصحـف شـریفی اسـت 

کوتـاه تنظیـم شـده اسـت.1 سـورۀ صـاد، بـه  دسـت سامـت و از سـوره‌ه‌ای بلنـد  بـه 

گفرته و دیگر سـوره‌ها تا صد  عنوان سـی و هشـتمین و زرم، سـی و نهمین سـوره قرار 

کـه سـورۀ نـاس باشـد، ادامـه دارد.  و چاهردهمیـن 

کـه در مکـۀ مکمرـه بـر رسـول الله؟صل؟  ایـن سـوره، از جملـه سـوره‌هایی اسـت 

1. در مـورد ترتیـب نـزول روایاتـی وجـود دارد کـه مـورد اعتمـاد اسـت. از جملـه روایـت ابن عباس 
یـخ یعقوبـی، ابـن واضـح یعقوبـی، ج 2، ص 26و  کـه یعقوبـی آن را نقـل نمـوده اسـت )تار
کـم حسـکانی نیشـابوری نیـز در کتـاب خویـش روایت ترتیـب را از ابن عباس نقل  35(؛ حا
کـم حسـکانی نیشـابوری، ج 2، ص 311(؛ بـرای مطالعـۀ  کـرده اسـت )شـواهد التنزیـل، حا
گفته‌هـای  بیشـتر، )رک: البرهـان فـی علـوم القـرآن، زرکشـی، ج 1، ص 193(. از مجمـوع 
اهـل فـن در زمینـۀ ترتیـب سـوره‌های قـرآن چند نظریه به دسـت می‌آیـد: برخی معتقدند که 
توقیفـی اسـت. یعنـی ترتیـب سـوره‌ها در مصحـف کنونـی همـان ترتیـب سـوره‌ها در عصـر 
نـزول اسـت و بـه دسـتور و عنایـت پیامبـر اکـرم؟ص؟ تنظیـم شـده اسـت. نظـر دوم این اسـت 
کنونـی سـوره‌ها بعـد از پیامبـر اکـرم؟ص؟ و بـا اجتهـاد صحابـه تنظیـم شـده‌اند.  کـه ترتیـب 
نظریـۀ سـوم بـر ایـن اسـت کـه ترتیـب برخـی سـوره‌ها توقیفـی و برخی اجتهـادی اسـت. بنابر 
ایـن نظـر کـه ترتیـب قـرار گرفتـن سـوره‌ها بـا ترتیب نزول متفاوت باشـد، سـورۀ صافات سـی 

و هفتمیـن سـوره از مصحـف شـریف می‌باشـد؛ محقـق. 
15



نـازل شـده،1 لـذا خصائـص سـور مکـی را داراسـت. خصائـص سـور مکـی بـه لحـاظ 

کوتاهـی  لفـظ،  لحـاظ  بـه  مکـی  سـور  از جملـه‌ خصائـص  اسـت.  معنـا مشـخص 

مقاطـع اسـت.2 زیـرا مسـلمین مکـه در آن روزگار، در رمحلـۀ اصـل پذیـرش تبلیـغ 

کـه همـه قـادر بـه خوانـدن باشـند.  کلام بایـد به‌گونـه‌ای باشـد  و نشـر تبلیـغ بودنـد. 

کـه آیـات طولانـی  لـذا غلاـب سـور مکـی )بـه جـز سـوره‌هایی امننـد انعـام و اعـراف 

گاهـی برخـی  کوتـاه هسـتند و  دارنـد( امننـد سـورۀ شـعرا و امثـال آن دارای مقاطـع 

مستشـرقین از آن بـه نوعـی شـعر قرآنـی تعبیـر کرده‌انـد.3 سـورۀ شـعرا، صفاـات و صاد 

1. التبیان فی تفسیر القرآن، شیخ طوسی، ج 8، ص 480.
که  2. برای تشخیص مکی یا مدنی بودن آیات و سور معیارهایی توسط متقدمین ذکر شده 
شامل هجرت پیامبر، مکان نزول آیات و خطاب آیات است. به طور کلی می‌توان گفت 
ک‌هـای ارائـه شـده شـامل نـص و خبـر، علائـم ظاهـری و علائـم محتوایـی می‌باشـد.   ملا
کوتاهـی آیـات یـا سـور، مباحـث مطـرح در سـوره، لحـن  خصوصیـات دیگـری هم‌چـون 
 شدید یا ملایم آیات نیز از جملۀ معیارها است. البته هیچ‌کدام از این‌ها به تنهایی معیار
ک و یـا همـۀ   جامـع و مانعـی بـرای مکـی یـا مدنـی بـودن نیسـت. بلکـه بایـد از چنـد مال
1، ص 23؛  الدیـن، ج  تقـان، سـیوطی، جالل  الإ نمـود؛ محقـق. )رک:  اسـتفاده  آن‌هـا 

 )18-19 ص   ،3 ج  نیشـابوری،  کـم  حا المسـتدرک، 
كـه قـرآن متأثـر از اشـعار عصـر نـزول اسـت. ایـن ادعـا بـه  كرده‌انـد  3. برخـی مستشـرقان ادعـا 
کـه بیـن محتـوای برخـی آیـات قـرآن بـا  کلـی مطـرح شـده و مقصـود ایـن اسـت  صـورت 
اشـعار برخـی شـاعران ماننـد أمیـة بـن ابـی الصلـت و امرؤ‌القیـس در عصـر نـزول شـباهت 
دارد و متأثـر از آن‌هاسـت. )رک: آراء المستشـرقين حـول القـرآن الكريـم و تفسـير، رضـوان، 
بـر قـوم عـرب  بـه زبـان عـرب و  گفـت قـرآن  بـه ایـن ادعـا بایـد  ج1، ص 258( در پاسـخ 
کـه برخـی الفـاظ و تعابیـر مشـابه بـا هـم داشـته باشـند. امـا  نـازل شـده لـذا طبیعـی اسـت 
گـر چنیـن  کـه قـرآن برگرفتـه از اشـعار و ادب جاهلـی اسـت. ا کـرد  هیـچ‌گاه نمی‌تـوان ادعـا 
ید؟!  ر گـر می‌توانید یک سـوره ماننـد آن بیاو بـود، چـرا اعـراب را بـه مبـارزه طلبیـد و فرمـود ا
رنـد. ضمـن  گـر متأثـر از اشـعار عـرب بـود، پـس بایـد می‌توانسـتند یـک آیـه ماننـد آن را بیاو ا
یی‌هـای قـرآن و اخبـار غیبـی آن توسـط اهـل فـن و در  آن‌کـه معجـزات علمـی و پیش‌گو 16

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـه ایـن نیـز از  کلـی در سـور قصـار نمونه‌هـ‌ای بسـیار دارد  از آن جمله‌انـد و بـه طـور 

خصوصیـات سـور مکـی اسـت. 

اسـتظاهر اصـل  از  بعـد  زیـرا  دارنـد،  بسـیاری  آیـات  نحـو عمـوم  بـه  سـور مدنـی 

و  شـود  منتشـر  بایـد  اعتقـاد  اصولـی  جنبه‌هـای  هسـتند.1  احـکام  مبیـن  عقیـده، 

کنـون ایـن )آیـات مبیـن احـکام( در رمحلۀ بعدی آمده اسـت.  رمحلـۀ آن گذشـته و ا

گـذر زمـان اثبـات شـده اسـت. عالوه بـر همـۀ این‌هـا افـرادی هم‌چـون دکتـر طـه حسـین 
کنـون بـه عنـوان ادبیـات عصـر جاهلـی در دسـت اسـت،  کـه آن‌چـه هم‌ا معتقـد هسـتند 
ران نبـوده و بلکـه بعـد از اسالم سـروده شـده و بـه ایشـان نسـبت  اصال مربـوط بـه آن دو
ران بسـیار انـدک بـوده و نمی‌تـوان بدان‌هـا اطمینـان  داده‌انـد. آثـار بـه جـا مانـده از آن دو
یـن اشـعار و احادیـث روی  یـرا حـدود یـک قـرن بعـد از ظهـور اسالم، بـه تدو کـرد. ز پیـدا 
خلافـت  نخسـت  دهه‌هـای  در  عـرب  کهـن  شـعر  یـن  تدو اسـت  محتمـل  و  شـد  رده  آو
یـان اتفـاق افتـاده باشـد. در ایـن مـدت بسـیاری از مطّلعـان از آن اشـعار از دنیـا رفتـه  امو
بودنـد؛ محقـق. )بـرای مطالعـۀ بیشـتر، رک: فـی الأدب الجاهلـی، طـه حسـین، ص 63؛ 
رهـا و اسـطوره‌های عـرب پیـش از اسالم، سـلیم الحوت، محمود، ترجمـۀ عبداللهی  باو

کیانـی(  و 
117. البرهان فی علوم القرآن، ج 1، ص 187- 189.

بخش اول، آیات ببخشب  مؤمن برایحبخش اول، آیات 5 - 1: آمادگی رو





آیات مبارکه
اٰ�ت �فّ

ٓ
ة�ُ الصّاٰ سُورݦَ

مِ  �ی ٖ ݫ حݫ ݩٰ�نِ الݠرَّ ݩݧ ݧ مݧ ݨْ ݨݧ ݣݣحݧ َّ هِ الݠرݨݧ سْمݭِ اللّٰ  �بِ

حِدٌ ٤  واٰ
َ ݧ
مْ لݠ

ُ
ك َ ݧ رًا ٣ اِ�نَّ اِلهٰݩݩݧ

ْ
ك اٰ�تِ ذ�ِ اٰلِ�ی ال�تّ رًا ٢ �فَ ْ �ج �تِ ز�َ راٰ �جِ ݢاٰ ݢ ݢ الز�ّ ا ١ �فَ

اٰ�تِ صَ�فًّ �فّ
ٓ

وَالصّاٰ

٥ ِ اٰرِ�ق مَ�ش
ْ
�بُّ ال رݦَݡ ماٰ وݦَݡ ُ ݩݧ هݧ ݩݐَ ںݧ �یݨݨْ ݨَ ݤصݦݩݦݐِ وَماٰ �ب ْ ݧ اَرݧ

ݨْ
�تِ وَال مٰواٰ رَ�بُّ الݠسَّ

ترجمۀ آیات 

به نام خداوند بخشندۀ بخشايش‌گر

ســـوگند بـــه )فرشـــتگان( صفك‏شـــيده )و منظّـــم( )1( و به نهـــى كنندگان و 

)بازدارنـــدگان( )2( و تلاوتك‏ننـــدگان پياپى آيات الهى )3( كه معبود شـــما 

ردگار آســـمان‌ها و زميـــن و آن‌چه در ميان آن‌هاســـت و  يگانه اســـت )4( پـــرو

ردگار مشـــرق‌ها )5( پرو

معنای لغات

 »صفّاات« جمع صفّاة اتس.1 افعلات در عربی، جمع افعل اتس. مضاعف

که در هم ادغام می‌شوند.   می‌باشد، یعنی دو حرف مشابه با هم هستند 

که در اصل مدد می‌باشـــد. بر وزن  ، در اصل صفف اســـت،2 امنند مَـــدّ 
َ

 صَـــفّ

 1. مجمع البیان فی تفسیر القرآن، طبرسی، ج8، ص 683؛ جامع البیان فی تفسیر القرآن،
طبری، ج 23، ص 23. 

بیدی، ج 24، ص 24.  2. لسان العرب، ابن منظور، ج 9، ص 194 و تاج العروس، مرتضی ز
19



ة. صافّ، اســـم افعل 
َ
فَ صفاً. هفو صافّ و هی صفّا ، یَصِّ

َ
 فَعَـــل یَفعِل آمده: صَـــفّ

برای مذکر اتس و صفّاة اسم افعل برای مؤنث اتس. 

 جمع صافّ، صفّاون حول العرش اســـت و جمع صفّاة، صفّاات. جمع افعل،

که  کردیم   افعلون اتس و جمع افعلة، افعلات. به این خاطر طملب فوق را عرض 
 آقای طباطبایی )اعلی الله مقماه( قائل هســـتند به این‌که منتهی الجموع اســـت،1

کنون جای بحث ندارد، زیرا قیسای اتس. وزن آن نیز قیسای بوده، سماعی    البته ا

کنیم.  نیست تا بتوانیم از لغت استفاده 

جمـع افعـل، افعلـون اسـت و جمـع افعلـة، افعلات اسـت. )ة( در صفاـة، تـاء 

تأنیـث اسـت نـه تـای جمـع؛ ایـن طملـب در مواضعـی بحـث شـده اسـت.2 در مـورد 

کـه  گفـت قاعـده‌ای در زبـان عربـی در مـورد خصـال وجـود دارد  »وَ الصّفاـاتِ« بایـد 

همیشـه بـه صـورت مؤنـث هسـتند.3بنابراین تلاوت، بازخوانـدن اسـت. و أن أتلـوَ 
القـرآن، نـه فقـط قـرآن را می‌خوانـم، بلکـه بازخوانـدن اسـت.4

ر به رحمانیّت و رحیمیّت خداوند 
ّ

تذک

م« اسـت. عثمانـی مذه‌بهـا بسـم الله را جـزء  ح�ی حمَ�نِ الرَّ سمِ الِله الرَّ اولیـن آیـه »�بِ

م ائمـۀ اطهـار؟عهم؟  بالاتفـاق و تمماـی فقاهی 
ّ
قـرآن نمی‌داننـد.5 اطمبـق مذهـب مسـل

1. تفسیر المیزان، محمد حسین طباطبایی، ج 17، ص 121. 
2. همان، ص121 – 122. 

3. برای مطالعه بیشتر، رک: النحو الوافي، عباس حسن، ج 3، ص 447.
4. المفردات فی غریب القرآن، راغب، ص 167. 

کریـم بـوده و قرائـت آن  مِ« جـزء سـوره‌های قـرآن  ح�ی حمَ�نِ الرَّ سمِ الِله الرَّ 5. نسـبت بـه اینکـه »�بِ
کـه بـه سـبب تناقـض  واجـب اسـت، در میـان پیـروان مکتـب خلفـا اختالف وجـود دارد 
برخـی روایـات در این‌بـاره می‌باشـد. منشـأ تناقـض ایـن روایـات از آن‌جـا ناشـی می‌شـود  20

تفسیر سورۀ صــافّــات



کمال سـوره، لازم اسـت بسـم  شـیعه، بسـم الله جزء همۀ سوره‌هساـت و برای تلاوت 
کماـل خوانـده نشـده اسـت؛1 مگـر سـورۀ برائـت )نهمیـن   سـوره 

ّ
الله خوانـده شـود و ال

کـه در مـورد آن نیـز تعلیمـی در روایـات مـا موجود اسـت، که  سـوره در ترتیـب کنونـی( 
خوانده شـود.2  

کـه بگوییـم بـرای مثـال، عقیـدۀ تمـام مسـیحیان بـر  ایـن نکتـه امننـد آن نیسـت 
کـه مسـیح فرزنـد خداسـت؛ همـۀ مسـیحیان بـر آن معتقـد هسـتند. ایـن اسـت 

کـه  مِ« در تمماـی سـور قرآنـی، شـمال دو صفـت اهلـی اسـت  ح�ی حمَ�نِ الرَّ سمِ الِله الرَّ »�بِ
کـه بسـم الله الجبّـار، بسـم الله قاصـم  رحمـان و رحیـم می‌باشـد. بایـد توجـه داشـت 
کـه دارای شمشـیری می‌باشـد و بـا یـک حرکـت  الجبّاریـن، الـه انتقـام، بسـم الله‌ ای 

آن پنـج میلیـون آدم را می‌کشـد؛ جـزء لاطمـع قـرآن مجیـد نیسـت. 

 طملع وحی اهلی به رحمانیت و رحیمیت اتس. ای کاش این ااهلم‌های قرآنی
 در قلـب مـا اثـر می‌گذاشـت. در روایـات دیده‌ام خداوند ایـن طملب را آموخته، اامم 
کـه ولـو بـه مشـرک ظلـم نکنید؛3زیـرا  نیـز بـه فرزنـدش و شـیعیانش توصیـه میامرف‌یـد 
کـه انتقـام مظلـوم را از ظلام بسـتاند؛ ولو این‌که  خداونـد در دنیـا علـی نفسـه می‌دانـد 

مظلوم، مشـرک باشـد و ظلاـم، مؤمن. 

 این نکته جای تعجب دارد که ولو مظلوم مشرک باشد و ظلام مؤمن! این طملب، 

مِ« را در سـوره، قرائـت نکـرد و  ح�ی حمَ�نِ الرَّ سمِ الِله الرَّ یـه در مدینـه نمـازی خوانـد و »�بِ کـه معاو
موجـب سـوال و اعتـراض مهاجریـن و انصـار شـد؛ محقـق. )رک: السـنن الکبـری، ابوبکر 

بیهقـی، ج2، ص71(
کاظم طباطبایی، ج 1، ص 646. 1. العروة الوثقی، سید 

ـوَرِ لِنُزُولِهَـا، وَعِنْدَ  كُتِبَـتْ فِي فَوَاتِحِ السُّ مَـا  هَـا إِنَّ نَّ
َ
ـى أ

َ
 عَل

َّ
ـاسٍ مَـا دَل ينَـا عَـنِ ابْـنِ عَبَّ وِّ 2.... وَقَـدْ رُ

خْـری. )السـنن الکبری، ج2، ص63(
ُ
مُ انْقِضَاءُ سُـورَةٍ وَابْتِـدَاءُ أ

َ
كَانَ يُعْل نُزُولِهَـا 

کلینی، ج2، ص 333.  321. رک: الکافی، 

بخش اول، آیات ببخشب  مؤمن برایحبخش اول، آیات 5 - 1: آمادگی رو



یم. لفظ ام لفظ السام هسـت، اام تربیت ام  که ام با واقع افصله دار نشـان می‌دهد 

تربیت السامی نیسـت. آن‌چه را از السام می‌پسـندیم، پذیفرته‌ایم؛ نه این‌که آن‌چه 

 طملـوب السام اسـت، پذیفرتـه باشـیم. ایـن دو تفـاوت دارنـد. البتـه ایـن طملـب
 انتقاد به شخصی نیست، بلکه همۀ ام بدین نحو هستیم.1

یک قسم در سه امر

بعد از آن خداوند سه آیه میامرف‌ید: 

 .»
ً
را

ْ
ك ا�تِ ذ�ِ الِ�ي

ال�تَّ
را، �فَ ْ �ج را�تِ ز�َ ا�جِ الز�َّ

ا، �فَ
ا�تِ صَ�فًّ

ا�فَّ
َ

»وَ الصّ

 ســـه قسم یاد می‌کند، اام یک قسم اتس نه سه قسم. به عبارتی خدا یک قسم
  را به ســـه چیز یاد میامرف‌ید. برخی مفســـرین و آقای طباطبایی2 گفته‌اند ســـه قسم 
که به دنبال آن‌ها زاجرات و به   اتس. یک قسم اتس. قسم به صفّاات یاد می‌کند 
دنبـــال آن‌ها تلایات اســـت. واو قســـم را ندارند، افء قســـم نیماده اســـت. بلکه افء 

نتیجه و تفریع اســـت. 

کنیم آیـــه چـــه میامرف‌ید.  ایـــن طملـــب در ذهن باشـــد تـــا به جـــای خود بیـــان 
 عرض کردیم که آقای طباطبایی نیز امنند عماۀ مفســـرین کلام خدا، قائل هســـتند

که سه قسم اتس.4،3   

1. مکـرر گفتـه‌ام گاهـی مشـاهده می‌‌کنیـم شـیخی کـه یـک مسـجد پنـچ نفـره را اداره می‌کنـد 
کوچه، با شـمر و عمرسـعد در نتیجه یکسـان هسـتند. محدودۀ یکی  و دسـت‌فروش سـر 

پنـج نفـر اسـت ودیگـری بسـاط دست‌فروشـی‌اش؛ امـا در نهایـت همـان محدوده اسـت.
2. الميزان في تفسير القرآن، ج17، ص 121.

3. مجمع البيان في تفسير القرآن، ج8، ص 684.
کنیم،  گروه در جامعه قسم یاد  که سه قسم باشد مانند این‌که بخواهیم به سه  4. این‌گونه نیست 
یک گروه کسانی که آماده‌ هستند و شعار معینی دارند، یک گروه کسانی که مسئولیت نهی از 

نواهی و امر به معروف را عهده دارند و یک گروه نیز مبلغ نظریات فرد یا گروهی هستند.  22

تفسیر سورۀ صــافّــات



که اولین، این اتس و دومین این اتس و سومین  یک قسم، اام به سه دسته‌ای 

گر دومی نباشـــد، ســـومی نیســـت. گـــر اولی نباشـــد، دومی نیســـت. ا  ایـــن اســـت. ا

  معنای پشـــت رس هم دارند. اولی باید باشـــد تا به دنبلاش دیگری بیاید و به دنبال 

کلی بیان نمودیم تا در بحث الفاظ بیشتر بررسی   آن سومی باشد. طملب را به طور 

کنیم. باید مشمول طلف خدا شویم تا بدانیم این‌ها چه هستند؟

بیان سه قسم در آیات ابتدایی 	

ا« قسم به آن موجوداتی که صفاً. »صفاً«، به نظم در آمدن اتس. 
ا�تِ صَ�فًّ

ا�فَّ
َ

 »وَ الصّ

 منتاه شـــرط صف به این نیســـت که خط مســـتقیم باشـــد. خط دایره‌ای نیز صف 

 الجند حول ملکهم، حول قائدهم. 
َ

اتس؛ و قد إصطفوا یا صفّ

گر دایرۀ منظم باشد نیز، صف اتس. شرط صف خط مستقیم بودن نیست.   ا

 به‌ گونه‌ای که بانظم باشد، نه هر کس وقف أینما کان. هر کس در هر جا بایستد خیر، 

 بلکه نظمی لازم اتس. آن موجوداتی که به درستی و بدون هیچ‌گونه انحرافی صف

گـر در ترجمـۀ افرسـی آن بگوییـم: "صـف  کیـد اسـت. ا  بسـته‌اند. »صفـاً« در اینجـا تأ

کرده‌ایم. بلکه باید بگوییم آن‌ها   بسـتند، صف بسـتنی" تناه ترجمۀ تحت اللفظی 

کیـد  کـه بـه قاطعیـت و بـه درسـتی و بـدون هیـچ انحرافـی صـف بسـتند. معنـای تأ

گونـه انحرافـی صـف بسـتند.  کـه بـدون هیـچ  ایـن اسـت 

 حال به دنبال این‌ها چیست؟ آن‌ها که با قاطعیت باز می‌دارند و امنع می‌شوند. 

مقصـود، دسـتۀ دیگـر اسـت. امـا ایـن دسـته بـه دنبـال آن دسـتۀ قبـل هسـتند؛ بـه 

گـر آن‌هـا نباشـند، این‌هـا نیسـتند. بـه دنبـال ایـن دو، یعنـی اولیـن بایـد  کـه ا طـوری 

« اسـت. 
ً
را

ْ
ك ذ�ِ ا�تِ  الِ�ي

ال�تَّ بعـد سـومین »�فَ باشـد،  بایـد  باشـد، دومیـن 

که قرائت، عبارت از خواندن متن اتس،   تفاوت تلاوت با قرائت در این اتس 
23ولـو ابتدائـاً. امـا تلاوت، خوانـدن متنـی مربـوط بـه دیگـری اسـت، بـه عنـوان تکـرار 

بخش اول، آیات ببخشب  مؤمن برایحبخش اول، آیات 5 - 1: آمادگی رو



کـه خوانـده شـده اسـت.1  چیـزی 

کنـــون بخواهـــد آزادانـــه ســـخن بگویـــد، امننـــد  کســـی هـــم ا گـــر  بـــرای مثـــال ا

گفته می‌شود:  که می‌ایســـتاد و ســـخن میمرف‌ود؛ در این صورت  امیرالمؤمنین؟ع؟ 

ینَا خُطبَةً نمی‌گوینـــد. مگر این‌ 
َ
ینَـــا خُطبَـــةً، خَطَبَ فِینا خُطبَـــةً، اام تَـــا عَل

َ
قَـــرَءَ عَل

کرده باشـــد، و از پیش تنظیم شـــده باشـــد و این شخص  که دیگری متنی را تنظیم 

بازخوانـــی‌اش نمایـــد. بنابرایـــن تـــاوت، بازخوانـــدن اســـت. و أن أتلـــوَ القـــرآن، نـــه 

که آقـــای طباطبایی  فقـــط قـــرآن را می‌خوانم، بلکـــه بازخواندن اســـت. در معنایی 

 انتخاب می‌کند، تلاوت موجود اتس.2 

کـه موجـب تذکـر انسـان بـه حقایـق می‌شـود3 و نمونـه‌اش آیـات  ذکـر، آن اسـت 

یـان، قـرآن را بـرای کـه قار کلمـۀ تلاوت و تلایـات درمی‌یابیـم   قـرآن مجیـد اسـت. از 

  رمتبـۀ دوم و سـوم می‌خواننـد، نـه آن قرائـت اولیه که بدان ابلاغ وحی اهلی می‌شـود. 

مبارکـۀ  سـورۀ  ابتـدای  از  آیـه‌  سـه  و  بیـان شـد، سـه جملـۀ شـریف  کـه  معانـی  ایـن 

اسـت.  مرفـوده  یـاد  سـه  ایـن  بـه  قسـم  یـک  کـه خداونـد  اسـت  صفّاـات 

کـه الـه  واحِدٌ«. قسـم بـه ایـن سـه 
َ
مْ ل

ُ
لهَك  �إِ

�نَّ بـه دنبـال آن مُقسـم علیـهِ آن آمـده: »�إِ

کـه بدان‌هـا قسـم خـورده شـده بـا یکدیگـر و با  شـما یکـی اسـت. بایـد میـان ایـن امـور 

واحِدٌ« رابطـه‌ای باشـد. 
َ
مْ ل

ُ
لهَك  �إِ

�نَّ »�إِ

شرح و تعبیری بر سه قسم مذکور 

خداونـد  کـه  می‌کـردم  بیـان  چنیـن  کنیـم،  ارائـه  دلخـواه  معنایـی  بـود  بنـا  گـر  ا

1. البحر المحیط، ابوحیان الأندلسی، ج 8، ص 285. 
2. الميزان في تفسير القرآن، ج17، ص 120. 

كلمات القرآن الكريم، حسن المصطفوي، ج 3، ص 318. 3. التحقيق في  24

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـه: ای  کنـد.1 آیـات شـریفه می‌خواهـد بفامریـد  می‌خواهـد حـالات مؤمنـی را بیـان 

یـد و خاضـع طملـق  کـه حقیقتـاً یـک خـدا دار گـر می‌خواهیـد بفهمیـد  انسـان‌ها! ا

کـه روح آشـفته درک  یـد. ممکـن نیسـت  شـوید، بایـد ابتـدا روح خـود را بـه نظـم درآور

درسـتی داشـته باشـد. روح آشـفته قابلیت درک ندارد. روح آشـفته به معنای روحی 

کـه انسـان بـه مصیبتـی  گاهـی  کـه نمی‌توانـد در چیـزی مسـتقر بشـود. امننـد  اسـت 

گفرتـار می‌شـود و اصلاً قـدرت تصمیم‌گیـری نـدارد. 

 بلکـه مقصـود ارواحـی اسـت که بـه نظم درآمدند و به دنبال آن عقولی اسـت که 

گرایـش بـه  کـه روح منظـم اسـت امـا  انسـان را از بدی‌هـا بـاز می‌دارنـد. زیـرا امدامـی 

هوی و هوس دارد، هیچ چیز در او اثر نمی‌کند. البته این تعبیر و معنایی شـخصی 

بـوده و بـه صـورت عافرنـی اسـت. هرچنـد دلیلـی بـر آن نـدارم امـا آن را می‌پذیـرم. 

کـردم. ترجمـۀ لفظـی را نیـز پیـش از ایـن عـرض 

واحِد«؛ بایـــد ابتـــدا روحتـــان را 
َ
م ل

ُ
لهَک گـــر می‌خواهیـــد بدانیـــد »�إ ایهـــا النـــاس! ا

کـــه منظم شـــدند و به دنبلاـــش آن نیروی  بـــه نظـــم درآورید. قســـم بـــه آن روح‌هایی 

بازدارنده و قاطعیت آن‌ها را از گرایش به هوی و هوس باز داشـــته اســـت. سوم آن‌که 

گوش  کرده اســـت. به آیـــات اهلی   بـــر ایـــن روح، آیات اهلـــی را بازگو می‌کنـــد، بازگو 

رفا داده اتس. 

واحِدٌ«. هـر زامن که روح 
َ
مْ ل

ُ
لهَك  �إِ

�نَّ وقتـی ایـن سـه بـا هـم بودند، در ایـن صـورت »�إِ

شـما بـه نظـم بـوده و از آشـتفگی درآید، خود شـما مسـائل توحیـد را خواهید هفمید. 

گاهی روح انسـان در امور ادراکی آشـفته می‌شـود و به همین علت باید در ابتدا 

که فکر از مقدامت شـروع نموده، به نتیجه  گونه‌ای باشـد  روح منظم شـود. یعنی به 

ردم.  125. این تعبیر و ترجمه‌ای شخصی است، لذا دلیلی برای آن نیاو

بخش اول، آیات ببخشب  مؤمن برایحبخش اول، آیات 5 - 1: آمادگی رو



بسرـد و بـر نتیجـه ثابـت قـدم باشـد. عوامـل هدایـت در روح آشـفته اثـری نخواهـد 

داشـت. گاهـی روح آشـفته نیسـت، امـا فقـط بـه شـهوت و رفجـش علاقـه دارد، یـا به 

شـکم علاقـه دارد. در ایـن صـورت زاجـرات در او زجـری ندارنـد. در ایـن صورت تازه 
همیـا شـده و هنـوز تلاوت ذکـری بـه او نسرـیده اسـت. بایـد تلاوت ذکـر بـه او بسرـد تا 

بـه رمحلـۀ ایمان بسرـد.  

در آن‌چـه ارائـه شـد، حدیـث و قرینـۀ محکمـی از آیـات نداشـتیم، بلکـه بیـان 
کـه در تفساـیر، معانـی دیگـری آمـده  سامـت. علـت چنیـن معنـا نمـودن ایـن اسـت 

ا�تٍ
هُمْ صا�فَّ

وْ�قَ
رِ �فَ �يْ

َ
ى الطّ

َ
ل رَوْا �إِ َ مْ �ي

َ
وَ ل

أَ
 امنند این‌که صافات به کبوترهایی گفته شده که »�

«،1 هرچند صحیح اتس، اام در این صورت نمی‌توان  حْم�نُ  الرَّ
َّ
لا  �إِ

هُ�نَّ
ُ
مْسِك ُ �نَ ما �ي ض�ْ �بِ

�قْ َ  وَ �ي

که زاجرات تفریع بر آن اتس.  گفت 

کبوترها در آسـمان بال گشـوده‌اند، اام زاجرات به  به عبارتی، صحیح اسـت که 
  دنبال آن‌ها نیست. رابط غایی به هم ندارند. واوِ قسم هست، خداوند سه قسم یاد 
کـرده اسـت. یـک قسـم بـه کبوتـران بال گسـترده، یک قسـم بـه آن‌ها که زجـر می‌کنند 

کـه تلاوت ذکـر می‌کنند. این سـه قسـم، تفریع بر هـم ندارند.  و یـک قسـم بـه آن‌هـا 

یا برای مثال گفته شده: مؤمنین در صف جماعت، یا مؤمنین در صف جاهد،2 
 صحیـح اسـت؛ امـا بـه دنبـال آن فـاء تفریـع زاجـرات نیسـت. بلکـه مؤمنـی اسـت 
کنون در صف جاهد یا جماعت ایستاده اتس. معنایی   که کار خود را انجام داده و ا

که آقای طباطبایی میامرف‌ید نیز چنین اتس.3

1. ملک/19؛ برخی مفســـران، »صافات« را اشـــاره به دســـته‌ای از پرندگان دانســـته‌اند که در 
هنـــگام پرواز، بال‌هایشـــان باز اســـت؛ محقـــق. )رک: مجمـــع البیان فی تفســـیر القرآن، 

ج 10، ص 491(
2. مجمع البیان، همان، ص 683.

3. المیزان فی تفسیر القرآن، ج 17، ص 121.  26

تفسیر سورۀ صــافّــات



نظر آقای طباطبایی در این‌باره و نقد آن
کیفیـت نـزول وحـی اسـت در زامنی‌کـه  آقـای طباطبایـی میامرف‌یـد: مقصـود، 
خـدا بخواهـد وحـی بـر پیغمبـرش بفسرـتد. ابتـدا دو صـف ممتـد از ملـک بیـن مقـرّ 
کـه رسـول الله؟ص؟ در آن بـوده )یـا انبیـاء دیگـر( قـرار می‌دهـد.  وحـی اهلـی و مکانـی 

این‌هـا صفاـات هسـتند و موکـب وحـی از میـان ایشـان مـی‌رود. لامئکـه‌ای نیـز 
کـه شـیاطین را دور می‌کننـد. ایشـان در پشـت ایـن دو صـف می‌باشـند،  هسـتند 
کـه نـازلات  اجِـراتِ زَجْـرا« اسـت. بعـد از این‌هـا تلایـات وحـی هسـتند  مقصـود »الزَّ

وحـی هسـتند.1 

بازگـــو  نیســـت،  کننـــده  تـــاوت   ،» �ن م�ی
أ
�

ْ
ال وحُ  الرُّ هِ  �بِ لَ  ز�َ مرفـــوده: »�نَ آن‌کـــه  حـــال 

کـــرده اســـت. قـــرآن نیـــز میامرف‌ید:  «، حمـــل وحـــی  �ن م�ی �أ
ْ
وحُ ال هِ الرُّ لَ �بِ

ز�َ نمی‌کنـــد. »�نَ
2.» �ن م�ی �أ

ْ
ال وحُ  الرُّ هِ  �بِ لَ  ز�َ »�نَ

یـهِ؛ در مـورد وحـی به خود پیغمبـر، تلاوت 
َ
 عَل

َ
ل نسـبت بـه پیمابـر میامرف‌یـد: تَنَـزَّ

اسـتعمال نشـد. ضمـن این‌کـه رابطـه‌ای نـدارد که ابتدا باید صف باشـد و بعد وحی 
کـه زجـر می‌کننـد، دیگـر صـف  گـر لامئکـه‌ای هسـتند  شـود. صـف بـرای چیسـت؟ ا
کـه دیگـران نتوانند به موکـب همایونی بسرـند،  نیـاز نیسـت. صـف بـرای ایـن اسـت 
گـر بنا شـد که  شـعار دهنـد و شـیئی پرتـاب کننـد. صـف بـرای ایـن مقصـود اسـت. ا
زاجـرات باشـند، دیگـر نیـازی بـه صفاـات نیسـت. علاوه بـر ایـن، اسـتراق سـمع در 
حیـن تلقـی یـا حیـن القـاء بـر رسـول الله اتفاق می‌افتد. در میانۀ راه که اسـتراق سـمع 

معنـا ندارد. 

کـه خـود آیـه بـه آن اشـاره می‌کنـد، چنین  در مـورد اسـتراق سـمع دقـت بفامرییـد 

که بالا می‌رفتند و از محیطی سـخن لامئکه را می‌شـنیدند؛ نه این‌که وحی‌ای   بوده 

1. همان، ص 121 - 122. 
كرده است...«؛ شعراء/193.  227. »روح الامين آن را نازل 

بخش اول، آیات ببخشب  مؤمن برایحبخش اول، آیات 5 - 1: آمادگی رو



 را که در حال نازل شدن اتس، استراق نمایند. زیرا در حمل وحی‌ای که نازل می‌شود، 

کـه صوت ضبط شـدۀ  صوتـی وجـود نـدارد تـا اسـتراق سـمع باشـد. این‌گونـه نیسـت 

کـه بلندگـو را می‌رسـاند، باشـد تـا بـه مقـر مـا بسرـد و در میانـۀ  دو آیـه بـه همـراه چیـزی 

راه نیـز بلندگـو صـوت را پخـش نمایـد. ایـن معانـی بـه ذهـن می‌آیـد، امـا بـا روح آیـات 

کـه بـا اطمینـان بیـان  سـازگار نیسـت. در ناهیـت بایـد بگویـم معنـای آیـه را آن‌گونـه 

کنـم، درنیفاتـم. لـذا اطمبـق بـا نظـر خـود این‌گونـه معنـا نمـودم.  

واحِدٌ«
َ

مْ ل
ُ

معنای »إِنَّ إِلهَك

واحِدٌ« اســـت. ایـــن ســـه رمحله باید 
َ
مْ ل

ُ
لهَك  �إِ

�نَّ نتیجـــۀ لاطمـــب گفتـــه شـــده، »�إِ

کنـــد، بعد از آن بازدارنده‌هـــا در او اثر خواهد  بگـــذرد، ابتدا انســـان خودش را منظم 

کـــرد. بازدارنده‌هـــا منظم شـــوند، باید از هوی و هوس دور شـــود تا زاجـــرات اهلی در 

او اثـــر کند. 

وقتـی ایـن سـه بـه طـور متوالـی منظـم شـدند، بـه عبـارت دیگـر وقتـی شـما منظـم 

کیـد  کـرات ذکرشـان را بـا تأ کیـد انجـام دادنـد و ذا شـدید، زاجـرات زجـر خـود را بـا تأ

واحِدٌ«، در ایـن صـورت شـما مؤمـن خواهیـد شـد. به دلیل 
َ
مْ ل

ُ
لهَك  �إِ

�نَّ تلاوت کردنـد »�إِ

این‌کـه مخاطبـان آیـه، مشـرکین بـا عناد هسـتند، قـرآن می‌خواهد به دلیـل اثر نکردن 

کـه ایـن سـه رمحلـه  آیـات در مخاطبـان، اشـاره نمایـد. بـه ایـن خاطـر چنیـن اسـت 

طملـب چیسـت؟  نمی‌داننـد  و  هسـتند  فکـری  آشـوب  دچـار  ای  عـده  ندارنـد.  را 

نمی‌دانـم پـدرم راسـت می‌گویـد یـا آن دیگـری؟

گـــر ام پیـــرو دین ابراهیم؟ع؟ هســـتیم و دین ابراهیم حنیف اســـت، پس آن‌ها  ا

چه می‌گویند؟ این آشوب فکری امنع تأثیر سخن حق در باطل اثر اتس. موجودی 

گاهی چنین اســـت  کـــه دچار آشـــوب فکری باشـــد، موجود فلج شـــده‌ای اســـت. 

28 کـــه درس خوانـــده و علـــم آموخته، امـــا در ناهیت تبدیل به موجودی آشـــفته شـــده

تفسیر سورۀ صــافّــات



  اســـت. درس خوانده، اام در حدّ بســـیار کم نیز نمی‌تواند از علمش اســـتفاده کند، 

 همنـــدس اســـت امـــا نمی‌توانـــد، طبیـــب اســـت امـــا نمی‌توانـــد، آخوند اســـت اام 

نمی‌تواند. زیرا مبتلا به آشوب فکری شده و استقرار فکر ندارد. 

کســـی‌که آشـــوب فکـــری دارد اثر  دعـــوت اهلـــی نیـــز از همین قبیل اســـت و در 

نمی‌کند. کســـی‌که گوش به باطل میس‌ـــپارد، تابع هوی و هوس اســـت. بندۀ هوی 

کرده که شـــد، دعـــوت اهلـــی در او اثر نمی‌کنـــد. بایـــد زاجـــرات در او زجر   و هـــوس 

 باشند تا دعوت اهلی اثر نماید. 

کـــه پیـــش از ایـــن بیان شـــد، ایـــن تعبیر بنده اســـت و دلیلـــی بر آن  همان‌طـــور 

کـــه به دنبـــال آن یک قســـم و فـــاء تفریع  نیســـت. امـــا شـــاهد بر طملب این اســـت 

مْ 
ُ
لهَك  �إِ

�نَّ واحِدٌ« مرفـــوده اســـت. بایـــد جملات قبـــل بـــا »�إِ
َ
مْ ل

ُ
لهَك  �إِ

�نَّ اســـت و بعـــد »�إِ

واحِدٌ« تنساـــب داشـــته باشـــند. تنساـــب یگانگی خدا با آن جملات قبل، در این 
َ
ل

کار نمی‌برم،  گفتیم بـــه  که طبق تعبیر مـــا )لفظ معنا و تفســـیر را برای آن‌چه  اســـت 

که خداونـــد بفامرید، تو ای  بلکه یک احتمال شـــخصی اســـت(، جای این اســـت 

واحِدٌ« ایمان بیاوری و الا به همان حال شـــرک 
َ
مْ ل

ُ
لهَك  �إِ

�نَّ انســـان مشـــرک بایـــد بـــه »�إِ

که در مکه هســـتی، خواهـــی امند. 

ید، یا تابع هوی و هوس خود هستید، یا گوش  به سبب این‌که یا آشوب فکری دار

مْ 
ُ
ك

َّ
عَل

َ
ه ل �ي وْا �ف غ�َ

ْ
ِ وَ ال �ن

آ
رْ� �قُ

ْ
ا ال

سْمَعُوا لِهذ�َ
رُوا لا �تَ �نَ كَ�فَ �ي �ذ

َّ
الَ ال بـه ذکـر اهلـی نمی‌دهیـد. »وَ �ق

گـوش  را« نسـبت بـه شـما اثـر نکـرده زیـرا 
ْ
ك ا�تِ ذ�ِ الِ�ي

ال�تَّ گـوش نمی‌دهیـد. »�فَ  1،» و�ن لِ�بُ غ�ْ  �تَ

هُما  �نَ �يْ َ رْض�ِ وَ ما �ب
�أَ

ْ
ماوا�تِ وَ ال واحِدٌ، رَ�بُّ السَّ

َ
مْ ل

ُ
لهَك  �إِ

�نَّ  رفا نمی‌دهید. در نتیجه میامرف‌ید: »�إِ

«. البتـه این‌هـا معتقـد نبودنـد خداونـد نسـبت بـه آن‌هـا قسـم یـاد کرده  ِ ارِ�ق مَ�ش
ْ
وَ رَ�بُّ ال

كنيـد تـا  گـوش بـه ايـن قـرآن فـرا ندهيـد، و بـه هنـگام تالوت آن جنجـال  گفتنـد:  1. »كافـران 
يد«، فصلـت/26.  ز شـو 29پيـرو

بخش اول، آیات ببخشب  مؤمن برایحبخش اول، آیات 5 - 1: آمادگی رو



گر خودشـان تأمـل کنند، درسـتیِ آن ‌را خواهنـد هفمید.  کـه ا اسـت. واقعیتـی اسـت 

یـم. بایـد ابتـدا از حلاـتِ »چـه  بـرای مثـال می‌خواهیـم بـه لفان دارو ایمـان بیاور

کنیـم. دوم این‌کـه نگوییـم ایـن دارو تلـخ اسـت، علاقـه نـدارم  کنـم؟«  نجـات پیـدا 

گـوش دهیـم. در ایـن  کلام طبیـب و نسـخه‌اش  و نبایـد تلـخ بخـورم. سـوم اینکـه بـه 

صـورت شـفا خواهیـم یفاـت. 

این طملب برای هر انســـانی معلوم اســـت، امّا قرآن مجید اعماق روح انســـانی 

یابیم. اینجا ســـخن کنیـــم تـــا آن را در کـــه باید دقـــت  گونـــه‌ای بیـــان می‌کنـــد   را بـــه 

که در  کبوترانی هستند  که بگوییم   از اعماق روح انســـانی اســـت. بهتر از آن اســـت 

که  کبوترانی  گر به  گفرته و بگوییم ا کشیده‌اند. آیه را در محیط در نظر   آسمان صف 

که آقای طباطبایی  کند، در او اثر می‌نماید، یا آن‌چه   در آسمان صاف حجاز دقت 

گر چنین باشـــد، اندکی طبـــق ظواهر بـــوده و ترتیب معنا نـــدارد؛ به  ذکـــر مرفودنـــد. ا

کـــردم و رماحل بعدی هســـت.  که بنـــده عرض  خـــاف آن‌چه 

ــودن  ــرد بـ ــمان و مفـ ــودن آسـ ــع بـ ــوده، جمـ ــه مرفـ کـ  » رْض�ِ
�أَ

ْ
ماوا�تِ وَ ال ــذا »رَ�بُّ السَّ لـ

کـــه این‌هـــا تعـــدد دارد1 و آن وحـــدت دارد؛ »وَ مـــا بَيْنَهُمـــا وَ  زمیـــن، نشـــانۀ آن اســـت 

کـــه إن شـــاءالله در آیـــات  مَشـــارِقِ«. البتـــه ایـــن آیـــه، معنایـــی بیـــش از ایـــن دارد 
ْ
رَبُّ ال

« تـــا بـــه آخـــر عـــرض  واكِ�ب
َ
ك

ْ
ة�ٍ ال �نَ �ي ز� ا �بِ �ي

�نْ
ُ

ماءَ الدّ ا السَّ
�نَّ َّ �ي ا ز�َ

�نَّ کـــه میامرف‌یـــد: »�إِ بعـــدی 

کـــردم. وقتـــی »مَشـــارِق« باشـــد  « را پیـــش از ایـــن عـــرض  ارِ�ق کـــرد. »رَ�بُّ المَ�ش خواهیـــم 

ـــازم هســـتند و الزامـــی اســـت. ممکـــن نیســـت  کـــه عـــرض شـــد، در ت ـــه آن معنایـــی  ب

کـــه مشـــارق متعـــدد باشـــد و مغـــرب واحـــد باشـــد.2 صفـــت مـــع الصفـــة اســـت و بـــدل 

الواحـــد اســـت. 

1. رک: جامع البيان في تفسير القرآن، ج ‏23، ص 23.
2. التبيان في تفسير القرآن، ج‏8، ص 483. 30

تفسیر سورۀ صــافّــات



رابطه در قسم‌های ابتدای سوره و ترتیب آن‌ها 
کـه بایـد در ابتـدا باشـد و بعـد آن دیگـری بیایـد و بـه ایـن  قسـم، رابطـه‌ای دارد 
ترتیـب قسـم واقـع شـود. سـه قسـم نبـوده بلکـه یـک قسـم، امـا بـه سـه طملـب متوالـی 

اسـت. 

 به عبارتی »مُقسَم بِه« ارمی اتس که عبارت از سه طملب پشت رس هم می‌باشد. 
کید نمی‌کند. قسم غیر از این ذکر، واقعیت  کید را نمی‌راسند و قسم تأ  این حتلا، تأ
دیگـری نـدارد. عبـارت مقـدم، عملاـت اهمیـت آن اسـت. می‌توانـد واو بیـاورد، امـا 
آمـدن فـاء، نکتـه دارد. واوِ قسـم را برداشـت و فـاء گذاشـت. همچنیـن توجـه داشـته 

کـه قسـم، از عناویـن إنشـائی اسـت و محکـی خارجـی نیسـت.1  باشـید 

سٍ وَ ما  �فْ رْض�ِ وَ ما طَحاها، وَ �نَ
�أَ

ْ
اها، وَ ال �ن َ ماءِ وَ ما �ب در جـای دیگـر میامرف‌یـد: »وَ السَّ

واها«.2 قسـم ترتیـب نـدارد و پشـت هـم آمـدن، ترتیـب آن  �قْ ورَها وَ �تَ ُ �ج
هَمَها �فُ

ْ
ل

أَ
� اها، �فَ سَوَّ

کـه ترتیـب از  اسـت. ترتیـب حکایـت از خـارج می‌باشـد، لـذا توجـه داشـته باشـید 
خـارج اسـت. 

 امور انشائی با همان انشا محقق می‌شود و ترتیب نمی‌خواهد. ترتیب حکایت 
 از خارج اتس، به این معنا که یک نظم خارجی اتس و این نظم خارجی را به »افء« 
کنــم: والله و رســوله و أقســم بــالله و  گــر مــن دو یــا ســه قســم یــاد   یــا »ثــم« بیــان می‌کنــد. ا
 رســوله و الامــام؟ع؟؛ ســه قســم پشــت هــم آمــده اســت. ترتیــب در قســم نیــز بــه 

همین صورت اتس.  

کنم: أقســـم بالله اولًا،  کند و من بخواهم حکایت  کســـی ســـه قســـم یاد  گر  بله، ا

1. برای مطالعه در مورد قسم و انواع و احکام آن، رک: النحو الوافی، ج 2، ص 497. 
 2. »و قسم به آسمان و كسى كه آسمان را بنا كرده، و قسم به زمين و كسى كه آن را گسترانيده،
  و سوگند به نفس آدمى و آن كس كه آن را منظم ساخته، سپس فجور و تقوا )شر و خير( 

كرده است«؛ شمس/8-5. 31را به او الهام 

بخش اول، آیات ببخشب  مؤمن برایحبخش اول، آیات 5 - 1: آمادگی رو



ثـــم بسرـــوله، ثـــم بعَلـــی، حکایت از دیگـــری می‌کنـــم؛ زیرا قســـم خـــوردنِ دیگری را 

گاهی خودم قســـم می‌خورم نه  کـــردم و از آن حکایت می‌کنـــم. اام  واقعیتـــی رفض 

کنم دیگری چگونه قســـم خورده اســـت. قســـم إنشـــاء اســـت و در  این‌کـــه حکایت 

إنشـــاء، ترتیب معنا ندارد. 

که او در قســـم خود ترتیب داشـــته باشـــد، من نیز می‌توانـــم بگویم.  در صورتـــی 

بـــرای مثال: أقســـم بلاصافات اولًا، ثـــم بلازاجرات، ثـــم بلاتلایـــات. در این صورت 

کـــه من حکایت  کـــرده‌ام. به عبارتی قســـم خوردن او واقعیتی اســـت  مـــن حکایت 

نمودم.  آن  از 

کنـــد. آمدن  در این‌جـــا خداونـــد قســـم می‌خورد، نـــه این‌که حکایـــت از چیزی 

کـــه خداونـــد حکایتـــی از خـــارج بیـــان می‌کنـــد. البته  فـــاء بـــه معنـــای این اســـت 

که به وســـیلۀ آن قسم یاد شـــده اتس( رماد اتس، نه  حکایت از مقســـمٌ به )چیزی 

کنید؛  کلام من  که مســـتمع هســـتید، می‌توانید حکایت از  حکایت از قســـم. شما 

امـــا خداونـــد حکایت از کلام کســـی نمی‌کند، بلکه خودش قســـم می‌خورد. اینجا 

که ابتدا مرفود، اول می‌شـــود؛ نه اینکه اوّلی هســـت کدام را   ترتیـــب معنا ندارد و هر 

که اوّل از آن را بیان می‌کند.   

32

تفسیر سورۀ صــافّــات



 بخش دوم، آیات 10 - 6: 
آفرینش نظام ماده در خلقت 

آیات مبارکه 

ݤ ٧  ݢدݬٍ ݢ طاٰ�نٍ ماٰݣݣرݪِ ْ �یݧ
َ ا مِ�نݨْ كُلِّ �ش ظ�ݦً

ڡݦݨݐݨْ ݭِ ݫ كِ�بِ ٦ وَحݫ واٰ
َ
ك

ْ
ة�ٍ ال �نَ �ی ٖ ز� �بِ اٰ  �ی

�نْ
ُ

ءَ الدّ
ٓ

ماٰ ا السَّ
�نَّ َّ �ی اٰ ز�َ اِ�نّ

�بٌ  اٰ عَذ� مݨْ  ُ ݧ هݩݧ
َ
وَلݠ  

ݦݦݦݩۖ
ا٭ ورݦݩًݡ ݩُ ݧ حݧ ݩُ ݧ دݩݧ �نِ�بٍ ٨  اٰ ج� كُلِّ  مِ�نݨْ  و�نَ  ُ �فݧ

َ ذ�ݧ ݑٯݨْ ُ وَ�ی لىٰ  ْ اَعݧ
ْ
ال اِ 

َ
مَل

ْ
ال ى 

َ
اِل و�نَ  ݩُ عݧ َّ مݩݧ َّ َسݩݧ �ی لاٰ 

�بٌ ١٠ اٰ�قِ �ث هاٰݣݣ�بٌ  ۥ �شِ ُ هݧ َ ݧ عݧ َ ݨݧ �بݧ
ْ ݑݨݧ ٮݧ

َ
ا �فَ ة�َ  َ ݨݐݧ ڡݧ

ْ ݨݧ ݨݧ ݧ ݧ طَݨݨݨݧ ݩݐݧ حݧ
ݨْ
ال طِ�فَ  مَ�نݨݨْ �خَ اٰ 

ّ
اِل صِ�بݦٌ ٩  واٰ

ترجمۀ آیات 

6- ما آسمان نزديك )پائين‌( را با ستارگان آراستيم. 7- تا آن را از هر شيطان 

خبيثى حفظ كنيم! 8- آن‌ها نم‌ىتوانند به )سخنان( فرشتگان عالم بالا گوش 

فرا دهند، )و هرگاه چنين كنند( از هر سو هدف قرار م‌ىگيرند! 9- آن‌ها به شدت 

كه براى  به عقب رانده م‌ىشوند؛ و براى آنان مجازاتى دائم است!10- مگر آن‌ها 

استراق سمع نزديك شوند، كه »شهاب ثاقب« آن‌ها را تعقيب مك‌ىند!

معنای لغات 

»السَـماء«، بـه معنـای آسـمان اسـت.1 »الدنیـا«، دنیای مـادی، به معنـای پایین 

و پسـت اسـت.2 »شـیاطن«، شـیاطن نیـز نوعـی از وجـود اسـت و بـا این‌کـه از مـاده 

1. لسان العرب، ج 14، ص 397. 
2. مقابل آخرت است؛ محقق. )رک: مجمع البحرین، فخرالدین طریحی، ج 1، ص 149(

33



اسـت، امـا قابـل رؤیـت نیسـت.1 

آسمان‌ها در نظام خلقت 	

اللفظـی  ترجمـۀ تحـت  بنابـر  از سـورۀ صفاـات،  آیـات مبارکـه  ایـن  خداونـد در 

ینـت آن قـرار دادیـم و ایـن  کردیـم؛ سـتارگان را ز میامرف‌یـد: مـا آسـمان دنیـا را چنیـن 

کنـد. این‌هـا نمی‌تواننـد  کـه بخواهـد رسکشـی  کار بـرای حفـظ از هـر شـیاطنی اسـت 

کـه بـالا هسـتند )گـروه برتـر(، گـوش فـرا دهنـد و از هـر سـو بـه این‌ها  گـروه  بـه سـخن آن 

کـه سـدّ راهشـان می‌شـود، الـی آخـر آیـات.  چیزهایـی می‌رسـد 

«.2 در تفسیر �ق عَ طَرا�ئِ مْ سَ�بْ
ُ
ك

وْ�قَ
ا �فَ �ن �قْ

َ
ل دْ خ�َ �قَ

َ
 در سورۀ مبارکۀ مؤمنون میامرف‌ید: »وَ ل

کـه شـواهد آن در قرآن مجیـد می‌آید.  آیـۀ فـوق لاطمبـی را ارائـه نمودیـم و بیـان کردیـم 

که عرض شد، همین آیات سورۀ صافات اتس.  یکی از آن شواهد 

عَ  »سَ�بْ اسـت.  ذکـر شـده  عـدد  بـه هفـت  آسـمان  قـرآن مجیـد،  در  بـدون شـک 

مْرَها«،6 
أَ
‏ي� كُلِّ سَماءٍ � وْحى‏ �ف

أَ
«،5 »وَ � عَ سَماوا�ت «،4 »سَ�بْ

ً
ا ا�ق عَ سَماوا�تٍ طِ�ب «،3 »سَ�بْ سَماوا�ت

کردیـم.  بـه هـر آسـمانی نیـز امرفنـش را وحـی 

 آن‌چـه در مـورد نحـوۀ آفرینـش در ذهن عموم مـردم و حتی در ذهن خواص آن‌ها

  در منطقۀ حکوتم قرآن )منظور حکوتم قرآن به لحاظ تلاوت اسـت نه به لحاظ 

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 454. 
2. »مـا بـر بـالاى سـر شـما هفـت راه )طبقـه( قـرار داديـم، و مـا از خلـق )خـود( غافـل نبـوده و 

مومنـون/17. نيسـتيم«؛ 
3. بقره/29. 

4. نوح/15.
5. فصلت/12، طلاق/12، ملک/3.

6. فصلت/12. 34

تفسیر سورۀ صــافّــات



عمل و هفم( تا حدود صد سـال یا در بعضی مناطق پنجاه سـال، یا سـی سـال قبل 

که زمین اسـت و آسـمان بر زمین احاطه دارد.  وجود داشـت، این‌گونه بود 

که به هم احاطه دارند. امنند پیاز. هر چند   هفت آسمان، هفت جسمی اتس 

 پیـاز مغـز نـدارد، امـا بـرای آن مغـز رفض کنیم و پوسـ‌ت در اطراف آن باشـد. در طرف 

ریشه نیز این طبقات به هم پیوسته اتس. بلکه رفض کنید دوایری در دل هم هستند 

 و رمکـزی بـا دوایـر اطرافـش باشـد. البتـه این دیدگاه بشـر پشـتوانه ای داشـت؛ در واقع 

توصیفی که بطلمیوس از نظام آفرینش ارائه داده بود، در ذهن آن‌ها حکمامرف‌ بود. 

به این ترتیب که کره و هفت آسمان داریم. هفت فلک هستند تا فلک اطلس، 

 کـه فلـک نهـم می‌باشـد. عبـارت رمحـوم شـیخ باهیـی در این‌بـاره و امثـال آن موجـود 

ک2 عباراتی در این‌باره دارند. در کواکب،   اتس.1 رمحوم شیخ باهئی در تشریح الالاف

 1. بطلمیوس، دانشـــمند یونانی بیش از دو هزار ســـال پیش، متأثر از نظریات فلســـفی ارسطو،
 نظریـــۀ زمیـــن مرکـــزی را ارائـــه کـــرد که تـــا حدود قـــرن شـــانزدهم میـــادی مطرح بـــود. او با 
مشـــاهدۀ حـــرکات ظاهـــری مـــاه و خورشـــید معتقـــد بـــود کـــه زمین ثابـــت اســـت و ماه و 
خورشـــد و پنج ســـیاره شـــناخته شـــده در آن روزگار، در مدارهایـــی دایره‌ای بـــه دور زمین 
می‌چرخنـــد. البتـــه برخـــی دانشـــمندان ایرانـــی ماننـــد خواجـــه نصیـــر الدیـــن طوســـی بـــا 
کـــرده اند؛ محقـــق. )رک:  اندازه‌گیری‌هـــای دقیـــق و علمـــی ایرادهایـــی بر ایـــن نظریه وارد 
نظریـــۀ گرانـــش نیوتـــن، هوشـــنگ گرمـــان، انتشـــارات آموزش انقـــاب اســـامی( علماء 
یه در عهد بطالســـه می‌گفتند هر یک از این ســـیارات در فلکی هســـتند که این  اســـکندر
ک حـــول زمین قـــرار دارند. هـــر کدام این ســـیارات و فلـــک آن‌ها حرکـــت عکس هم  افـــا
ک هفت‌گانه احاطـــه دارد که  دارنـــد. یونانیـــان می‌گفتنـــد دو فلک دیگـــر هم بر ایـــن افـــا
»ثوابـــت« و »اطلـــس« نـــام دارد. اثـــر این نظریـــات در انجیـــل برنابا موجود اســـت؛ محقق. 
کیـــد بـــر آراء علامه طباطبایی و شـــیخ  )رک: بررســـی مفهوم ســـبع ســـموات در قـــرآن با تأ

طنطـــاوی، مجتبـــی بیابان پـــور و مجید خـــاری آرانـــی، ص 70- 71(
ک، کتاب گران‌سـنگ شـیخ بهایی در علم نجوم و هیئت اسـت که حاوی   2. تشـریح الأفلا
35اصول و قوانین علم نجوم به طور مختصر، اما بسیار متقن و مفید می‌باشد و در زمان خود 

بخش دوم، آیات خببخشببخش دوم، آیات 01 - 6: آفرینش



اول فلـک مـاء اسـت، بعـد فلـک آفتـاب، بعـد فلـک زحـل و مشـتری اسـت و هکـذا؛ 

ایـن امـور نیـز در پیشـینۀ ذهنـی مـردم وجـود داشـت. به تدریج دایرۀ دید بشـر توسـعه 

کـرد، ابـزار دیـد سـاخته شـد و ایـن نظـام فکـری به هـم خورد.  پیـدا 

معلوم شد که فضایی داریم و در آن واحدهای بسیار کوچکی هست که ستارگان 

گفرتـه  کـه بـا همـۀ حجـم و خصوصیاتـش قـرار   باشـند. یـک نمونـۀ آن زمیـن سامـت 

 اتس. همه این‌ها تبدیل به مجموعه‌ای وابسته به هم می‌شود و رمکزی به نام خورشید 

دارد. مقصـود، منظومـه شمسـی اسـت. کهکشـان، از میلیون‌هـا و میلیاردهـا منظومـه 

شمسـی تشـکیل می‌شـود. در میـان ایـن کهکشـان‌ها مکان‌هایـی هسـت که نـور آن‌ها 

 سـیصد میلیـون و شـاید چاهرصـد میلیـون سـال نـوری زمـان می‌بـرد تا به ام بسرـد. این 

کـه چاهرصـد میلیـون سـال پیـش از مـا )مقصـود، سـال  طملـب، دلیـل بـر ایـن اسـت 

کنون وجـود دارد و بعـد از این نیز   نـوری اسـت( ایـن منبـع نـور وجـود داشـته اسـت. هم ا

 هـر چـه بـه حسـاب آنـات ادامـه پیـدا کند، نشـانۀ وجـودش می‌باشـد. همچنین نشـانۀ 

 وجـود او در میلیون‌هـا سـال قبـل اسـت. همـۀ این‌هـا که عرض شـد، یک نمونـه از یک 

کـه بـه صـورت تـودۀ انباشـته شـده  کهکشـان‌ها وجـود دارد   کهکشـان بـود. حـال آن‌کـه 

به چشم می‌آیند. حتی با کمک ابزار دقیق نیز به صورت انباشته شده دیده می‌شوند. 

گفــ:ت آســمان،  کجساــت؟ خواهنــد  کــه آســمان‌ها  ــه ایــن پسرــش  در پساــخ ب

گــر ایــن ســؤال طمــرح شــود  بــه معنــای فضــای بالاســت. تــا این‌جــا را می‌پذیریــم، امــا ا

کــه عــدد هفــت آن در چیســت؟ دیگــر پساــخی بــرای آن ندارنــد. نتوانســته‌اند معنای 

ــا  ــد م ــد در این‌جــا می‌خواهــد بفامری کــه خداون ــردم  ک ــه دهنــد. عــرض  ــی ارائ  معقول

یم.  هفت نوع آفرینش دار

 مـورد اسـتقبال علمـاء قـرار گرفـت. این کتـاب هم اکنون نیز مورد متوجه دانشـمندان این 
کتاب مشتمل بر یک مقدمه، پنج فصل و خاتمه است؛ محقق.  فن قرار دارد.  36

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـه جسـم دارد و قابـل انعـکاس نـور  یـک نـوع از آفرینـش، آفرینـش مـادی اسـت 

اسـت. از ایـن تعبیـر بـه یـک سـماء شـده، سـماء دنیـا و سـماء علیساـت.1 دنیـا بـه 

معنـای پاییـن و پسـت؛ علیـا نیـز بـه معنـای بالاسـت. دنیـا، صفـت سـماء اسـت.2 

مـادی  کـه  موجـودی  هـر  اسـت.  مـادی  موجـودات  رمکـز  کـه  پاییـن3  آسـمان  یعنـی 

کهکشـان‌ها،  کـب، خـواه سـتاره‌ها، خـواه  کوا باشـد، در آسـمان پاییـن جـای دارد. 

همـۀ این‌هـا یـک نـوع از آفرینـش خـدا هسـتند. خداوند شـش نوع دیگـر آفرینش دارد 

کـه بـا این‌هـا تفـاوت اساسـی دارنـد.

آن‌چــه از قــرآن مجیــد و روایــات دربــارۀ ایــن امــور هفمیده‌ایــم بــرای‌ مــا معلــوم 

هســتند. ســماء دنیا، جای موجودات امدی اســت و هر آن‌چه جســمیت دارد، جزء 

کــه بــا ایــن آفرینــش  ســماء دنیساــت. ســماوات بعــدی، انــواع آفرینــش دیگــری اســت 

  تفاوت دارد. شــواهد بر طملب در قرآن مجید موجود اســت. یکی از شــواهد قطعی، 

 ایــن آیــات ســورۀ مبارکــۀ صفاــات اســت. حــال آیــات را یــک بــه یــک ترجمــه و معنــا 

که چگونه با قاطعیت این تفسیر را می‌راسند. می‌کنیم تا روشن شود 

بیان آیات 

کـب« عطـف بیـان یـا  «. »الکوا واكِ�بِ
َ
ك

ْ
ة�ٍ ال �نَ �ي ز� ا �بِ �ي

�نْ
ُ

ماءَ الدّ ا السَّ
�نَّ َّ �ي ا ز�َ

�نَّ میامرف‌یـد: »�إِ

بـدل اسـت،4 عطـف بیـان از زحـل و مشـتری و بـدل از لافن. 

1. علامـــه طباطبایـــی در این‌بـــاره توضیحاتـــی دارنـــد که در مـــواردی موافـــق و در برخی امور 
 متفـــاوت با نظـــر مطرح شـــده اســـت؛ محقـــق. )رک: الميزان في تفســـير القـــرآن، ج17، 

ص 123- 125(
2. التبيان في تفسير القرآن، ج 8، ص 483.

3. مجمع البيان في تفسير القرآن، ج 8، ص 684.
437. التبيان في تفسير القرآن، ج 8‏، ص 481 و المیزان فی تفسیر القرآن، ج 17، ص 123.

بخش دوم، آیات خببخشببخش دوم، آیات 01 - 6: آفرینش



کـه شـما  بـه سـتارگانی  آرایـش  آرایـش دادیـم؛  را  پاییـن  آسـمان  مـا  امرفیـد:  مـی 

می‌بینیـد. آن چـه شـما از سـتاره می‌بینیـد، خـواه بـه صـورت جـدا، خـواه بـه صـورت 

گفته می‌شـود،  کهکشـان نیز  که در عربی از آن تعبیر به مَجَرّه1 می‌کنند و  راه شـیری 

آسـمان پاییـن اسـت. 

کـه شـیاطن نیـز نوعـی از وجـود اسـت و بـا این‌کـه از  گفتیـم  بـه ایـن خاطـر چنیـن 

امده اسـت، اام قابل رؤیت نیسـت. شـیاطن از جنّ اسـت2 و قرآن مجید میامرف‌ید 

بـا این‌کـه مـاده اسـت، امـا قابـل رؤیت نیسـت. نیروی آزاد شـده و امثـال آن که گفته 

می‌شـود، مباحـث دیگر اسـت. 

قـدر مسـلم این‌کـه نوعـی از وجـود اسـت و جـا دارد، امـا قابـل رؤیت نیسـت. زیرا 

کـه از آن انعـکاس اشـعه  بشـود، نـدارد. نوعـی آفرینـش میانـه اسـت. بیـن  جسـمیتی 

سماء دنیا و ملأ اعلی اتس. ممکن اتس در سماء دنیا باشد یا در ملأ اعلی باشد. 

 1. مخفف کاه‌کشان است، و آن سفیدیی باشد که شب‌ها به طریق راه در آسمان نماید...؛ 
محقق. )رک: لغت‌نامه دهخدا( 

 2. در مورد اینکه ماهیت إبلیس و شیطان چیست، مفسران نظرات متعددی دارند. ذیل آیه‌ی
کـه إبلیـس  کهـف در این‌بـاره بحـث شـده اسـت. برخـی قائـل هسـتند   پنجـاه از سـورۀ 
کـه از إنـس نیسـت. برخـی  یـرا جـن از ملائکـه نیسـت، همان‌گونـه  از ملائکـه نیسـت، ز
یرا از چشم‌ها پنهان   معتقدند که از ملائکه است و به این خاطر بدو جنّ گفته می‌شود، ز
گفته اند ابلیس از قبیل  و مسـتور هسـت و در لغت جن، معنای سـتر وجود دارد. برخی 
ملائکـه‌ای اسـت کـه ایشـان خـزّان الجنة بوده‌انـد. به همین خاطر به او جنّ اطلاق شـده 
 اسـت؛ محقـق. )رک: جامـع البیـان فی تفسـیر القرآن، طبـری، ج15، ص169( در نهایت 
صاحـب تفسـیر مجمـع البیـان معتقـد اسـت کـه وقتی جنّ بـه طور مطلق گفته می‌شـود، 
که از ملائکه نیسـتند. لذا آیه مذکور از سـورۀ   مقصود از آن، همان جنس معروف اسـت 
کـه ابلیـس از طایفـۀ جـن می‌باشـد و از ملائکـه نیسـت، محقـق. )رک:  کهـف می‌رسـاند 

مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 6، ص735( 38

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـب را در این‌جـا، هـم زینت  طا�نٍ مارِدٍ«. میامرف‌یـد: مـا ایـن کوا �يْ
َ  مِ�نْ كُلِّ �ش

ً
ا ظ�  »وَ حِ�فْ

کـه بخواهـد رسکشـی کنـد، یعنـی از محیـط وجودی  قـرار دادیـم و هـم از آن شـیاطنی 
خـودش بیـرون و بالاتـر رود، حفـظ می‌کنیـم.1

 » مَعو�ن َسَّ عْلى«. »�ی
أَ
�

ْ
�إِ ال

َ
مَل

ْ
ى ال

َ
ل  �إِ

عُو�نَ مَّ سَّ َ  در صورتی که حفظ شوند، چه می‌شود؟ »لا�ي

گروه بالاتر گوش رفا دهند.  که به آن  «2 یعنی این‌ها دیگر توانایی ندارند  سمَعو�ن �ت َ یا »�ی

گـر  کـه مـاوراء سـماء دنیـا، ألم اعلـی هسـت. یعنـی ا  بـه عبارتـی بـه ایـن معنساـت 

کـه نـور از  کـب اسـت؛ یعنـی اجسـمای  کـه جایـگاه کوا کسـی از سـماء دنیـا، از جایـی 

آن‌هـا منعکـس می‌شـود گذشـت، ألم اعلـی اسـت. ألم اعلی برای شـما قابـل دیدن 

که اشـعه  گر هم مکان داشـته باشـد، نحوۀ وجودش به‌گونه‌ای نیسـت  نیسـت؛ زیرا ا

کـه  کنـد و منعکـس شـود. لـذا دیدنـی نیسـت. لـذا جـنّ و شـیاطین   بـه آن برخـورد 

«،3 از جنـس جـنّ آفریـده شـده اسـت، هـم می‌توانـد در  �نّ �جِ
ْ
قـرآن میامرف‌یـد: »كا�نَ مِ�نَ ال

کـب افیـده‌ای دارنـد، این‌کـه  کوا این‌جـا باشـد و هـم بـه آن‌جـا نزدیـک شـود. امـا ایـن 

امنـع از رسـیدن جـنّ بدان‌جـا می‌شـوند. 

گاه نیسـتیم تـا بدانیـم ایـن شـاهب‌ها و اشـعه‌های مـاوراء  مـا از چگونگـی جـنّ آ

یانی به سـاختمان جـن می‌زنند  کـه در فضـای جهـان آفرینـش یـا جهـان مـادی چـه ز

1. جامـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج23، ص 25و مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، 
 .685 ص684- 

ـمعون را بـه  یَسَّ ـمعون« اختلافـی در قرائـت وجـود دارد، و برخـی  یَسَّ 2. در مـورد عبـارت »لا 
ج23،  القـرآن،  تفسـیر  فـی  البیـان  جامـع  )رک:  محقـق.  دانسـته‌اند؛  یَتَسـمعون  معنـای 

)24 ص
يـد زمانـى را  ...«؛ بـه يـاد آر �نّ �جِ

ْ
سَ كا�نَ مِ�نَ ال ل�ي �بْ  �إِ

َ
لاّ دُوا �إِ سَج�َ دَمَ �فَ دُوا لِ�آ ة�ِ اسْج�ُ

َ
ك مَلا�ئِ

ْ
ا لِل �ن

ْ
ل ذ�ْ �قُ 3. »وَ �إِ

كـه بـه فرشـتگان گفتيـم: بـراى آدم سـجده كنيـد! آن‌هـا همگى سـجده كردند جـز ابليس 
39)كـه از جـنّ بـود(؛ کهـف/50.

بخش دوم، آیات خببخشببخش دوم، آیات 01 - 6: آفرینش



کـه امنـع از نفوذشـان می‌شـوند؟ )البتّـه جهـان مـادی بـه تعبیر بنده و جهـان آفرینش 

بـه ورای ایـن طملـب راهـی ندارنـد.  ارائـه می‌کنـد، زیـرا آن‌هـا  کـه علـم  بـه تعبیـری 

صحبـت از میلیـارد و میلیـارد و عـددی بـا سـی یـا چهـل صفـر اسـت تـا بـه آن عمـق 

کـه می‌گوینـد کهکشـان‌ها را در خـود فـرو می‌بـرد. بـه منطـق قرآن  یـک بسرـد  دالان تار

همـۀ اینهـا سـماء دنیساـت(.  

در ترجمۀ آیات بررســـی خواهیم کرد. مقصود این اســـت که از هر ســـو چیزی به 

یانـــی به آن‌ها   آن‌هـــا پرتاب می‌شـــود. اشـــعه امنع از نفوذشـــان می‌گـــردد. حال چه ز

می‌رسد؟ ام نحوۀ وجودی آ‌ن‌ها را نمی‌دانیم. 

گونه‌ای ســـاخته  یان می‌رســـاند، لـــذا ســـفینه‌های فضایی به  البتـــه به مـــا نیز ز

کـــه اشـــعه در آن نفـــوذ نکند. البتـــه بحث مـــا در این‌باره نیســـت و آن‌چه  می‌شـــود 

در تفســـیر می‌دانـــم نیـــز کنار می‌گـــذارم و به ارتکاز قدیـــم رجوع می‌کنم. تناه اشـــاره 

که از هر ســـو ســـدّ  می‌کنـــم بـــه این‌کـــه قـــرآن میامرف‌ید این اشـــعه به صورتی اســـت 

راهشـــان می‌شود. 

« در نتیجـــه این‌هـــا بـــه پایین باز می‌گردند، به 
ً
، دُحُورا ا�نِ�بٍ و�نَ مِ�نْ كُلِّ ج� �فُ

ذ�َ �قْ ُ »وَ �ي

کنند. نحوۀ وجـــودی آن‌ها بـــه صورت یک   پشـــت بـــر می‌گردنـــد و نمی‌توانند نفـــوذ 

 حدّ میانه اســـت، می‌توان گفت ذو حیاتین هســـتند. می‌توان تشـــبیه به موجودات 

کنند. که می‌توانند در آب و خشکی زندگی  کرد  ذوحیاتینی 

40

تفسیر سورۀ صــافّــات



 بخش سوم، آیات 18 - 11: 
کمال  انحطاط بشر از اوج قدرت و 

آیات مبارکه

لْ  َ �ب �بٍ ١١  ِ لاٰز� �نٍ  طٖ�ی مِ�نݨْ  اٰهُمْ  �ن ْ �قݨݧ
َ
ل اٰ خ�َ اِ�نّ  

ݨݨݦۚ
٭
ݩٓݡ

اٰ �ن ْ ݑٯݨݧ
َ
ل مَ�نݨݨْ خ�َ مْ 

َ
ا ا  �قً

ْ
ل  خ�َ

ُ
دّ َ �ش

َ
ا هُمْ 

َ
ا هِمْ  ِ �ت

�فْ اسْ�تَ �فَ

و�نَ  رݦُ حݩݐِ ْ سݧ َسْ�تَ  �ی
ة�ً َ �یݨݧ وْا ءاٰ

َ
ݢاٰ رَا ݢ كُݠرُو�نَ ١٣ وَاِݣݣدݩݩݐ

ذ�ݨْ رُوا لاٰ �یَ كِّ ݢاٰ ذ�ُ ݢ و�نَ ١٢ وَاِݣݣدݩݩݐ رݦُ خ�َ ْ ݧ ݧ ݨَݡسݧ ݧ �تَ وَ�ی �بْ عَج�ِ

و�نَ 
ُ ݩݒ ݧ وٮݧ ݩُ ݧ ݩݧ عݧ ْ مَ�بݧ

َ
اٰ ل ءِ�نّ

َ
اٰمًا ا ظ� ِ ا وَعݫ �بً راٰ اٰ �تُ كُݠںݦݩݩݐݨّ اٰ وݩَ �ن ݢاٰ مِ�تݨْ ݢ ءِذ�

َ
ںݔىݨݐٌ ١٥ ا ݬٖ ݫ ݓٮݠݠݫ

ُ اٰ سِحْرٌ مݧ
ّ
 اِل

ٓ اٰ ݢا اِ�نْ هٰدݦݐ وٓݢ
ُ
اٰل ١٤ وَ�ق

رُو�نَ ١٨ �خِ مْ داٰ ݑُ ݧ ٮݩݧ ݩݐݨْ ںݧ
ݦَ

مݨْ وَا َ ݧ عݧ لْ �نَ و�نَ ١٧ �قُ
ُ ݧ
ݢلݠ ݢ ݢ ݩَّ ݧ وݧ

اݦَ
ْ
ا ال �نَ ُ ؤ�ݧ

ٓ
اٰ �ب وَ ءاٰ

َ
١٦ ا

ترجمۀ آیات 

يـــا فرشـــتگان )و  آنـــان ســـخت‌تر اســـت  آنـــان بپـــرس: »آيـــا آفرينـــش  11- از 

گل چســـبنده‌اى آفريديـــم«! 12- تـــو از  آســـمان‌ها و زميـــن(؟! مـــا آنـــان را از 

انكارشـــان تعجب مك‌ىنى، ولى آن‌ها مســـخره مك‌ىننـــد! 13- و هنگامك‌ىه 

تذكـــر داده شـــود، متذكر نم‌ىشـــوند! 14- و هنگامك‌ىه معجـــزه‌اى را ببينند، 

ينـــد: »اين فقط  )ديگـــران را نيـــز( بـــه اســـتهزا دعـــوت مك‌ىننـــد! 15- و م‌ىگو

ســـحرى آشـــكار اســـت«. 16- »آيا هنگامك‌ىـــه مُرديم و به خاك و اســـتخوان 

مبدل شـــديم، بار ديگر برانگيخته خواهيم شـــد؟! 17- و آيا پدران نخســـتين 

يد، در حالى  ى، همه شـــما زنده م‌ىشـــو ما )بـــاز م‌ىگردند(«؟! 18- بگو: »آر

كـــه خوار خواهيـــد بود!

41



معنای لغات 

ـــبَ فُتیاه. فُتیا و فَتـــوی به معنای رأی دادن و نظر 
َ
هِمْ«. إســـتفتاه أی طَل ِ �ت

�فْ اسْ�تَ
 »�فَ

ب فتواه یا فتیاه، یعنی نظر آن 
َ
دادن اتس.1 فَتوی، رأی دادن اتس و إستفتاه أی طَل

کتابی با نام »فُتیا فقیه العرب«  کند. رفدی از لغویین قرن ســـوم،  شـــخص را طلب 

نگاشـــته، در ایـــن خصـــوص که این کلمـــه را این‌طـــور بخوانید یا آن فعـــل این‌گونه 

کـــه در زبان عربی فقیه اســـت،   اســـت. مقصـــود این‌که فقیـــه عرب، یعنـــی فقیهی 

فتوایش در این مسأله، چنین اتس.

«. ضمیر در خلقناهم، به هُم بر می‌گردد و به معنای  �بٍ ِ �نٍ لز�ا اهُمْ مِ�نْ طِ�ي �ن �قْ
َ
ل ا خ�َ

�نَّ  »�إِ

کـن.  کـه از مـردم سـؤال   فَساـتفتِ هـؤلاء می‌باشـد. مقصـود از فأسـتفتهم ایـن اسـت 

زِمَه 
َ
«، به معنای گِلِ به هم پیوسته اتس. لزب الشیءُ بشیءٍ، به معنای ل �ب ِ �نٍ لز�ا »طِ�ی

ر«،  سخ�ِ َس�تَ « حلایـه اسـت. »�ی رُو�نَ َسْخ�َ  و التَصَـقَ بِـه اسـت، یعنـی چسـبید.2 واو در »وَ �ي

یعنـی یَسـخَر و یطلـب السُـخریة مـن آخـری.3 »داخِـر« نیـز بـه معنـای ذلیـل و خاضـع 

اسـت.4 آیـت بـه معنـای عملاـت اسـت.5 

کدام خلقت دشوارتر است؟

 
ُ

دّ َ �ش
أَ
هُمْ �

أَ
ا« طملـب هممـی را میامرف‌یـد. »� �ن �قْ

َ
ل مْ مَ�نْ خ�َ

أَ
� 

ً
ا �ق

ْ
ل  خ�َ

ُ
دّ َ �ش

أَ
هُمْ �

أَ
هِمْ � ِ �ت

�فْ اسْ�تَ »�فَ

ا« آیا عظمت اینان به لحاظ آفرینش بیشتر اتس، شدت بیشتری  �ن �قْ
َ
ل مْ مَ�نْ خ�َ

أَ
� 

ً
ا �ق

ْ
ل  خ�َ

گِل به هم پیوسته آفریدیم.  دارند یا آن‌که ام آفریدیم؟ ام ایشان را از 

1. لسان العرب، ج 15، ص147- 148.
2. جامع البیان، ج23، ص 28. 

3. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 402. 
4. لسان العرب، ج 4، ص 279. 

کلمات القرآن، ج 1، ص 186.  5. التحقیق فی  42

تفسیر سورۀ صــافّــات



کردیـم. میامرف‌یـد: مـا آن‌هـا را آفریدیـم از  بـه خاطـر خصوصیتـی این‌گونـه معنـا 

کنیـم.  کـه بـه هـم پیوسـته شـد. ایـن ترجمـۀ آیـه اسـت. حـال بایـد آیـه را بررسـی  گِلـی 

قـرآن مجیـد در آیـات قبـل مرفـود ایـن زمین شمساـت، آسـمان شـما نیز همان اسـت 

ا 
�نَّ کـه مشـاهده می‌کنیـد، هـر آن‌چـه از سـتاره می‌بینیـد همگی از سـماء دنیساـت، »�إِ

کـه در آن مـاده، نحـوۀ آفرینـش  «. یعنـی نظماـی  واكِ�بِ
َ
ك

ْ
ة�ٍ ال �نَ �ي ز� ا �بِ �ي

�نْ
ُ

ماءَ الدّ ا السَّ
�نَّ َّ �ي ز�َ

اسـت، بـه عبارتـی نحـوۀ وجـودی آفریده شـده اسـت. همۀ این‌ها یک آسـمان و یک 

نـوع آفرینش هسـتند. 

کـه یـک نمونـه از آن‌هـا، شـیاطین‌اند.  در ایـن نـوع آفرینـش، موجوداتـی هسـتند 

کـه می‌تواننـد از ایـن محیـط آفرینـش بـا  نحـوۀ آفرینـش ایـن شـیاطین چنیـن اسـت 

عُو�نَ  مَّ سَّ َ محیط دیگر تماس داشـته باشـند. امّا ام در راه ایشـان موانع قرار دادیم، »لا�ي

.» ا�نِ�بٍ و�نَ مِ�نْ كُلِّ ج� �فُ
ذ�َ �قْ ُ عْلى‏ وَ �ي

�أَ
ْ
�إِ ال

َ
مَل

ْ
ى ال

َ
ل �إِ

که شــش نوع آفرینش  امورای ســماء دنیا، ملأ اعلی اســت. شــش آســمان دیگر، 

کــه قابــل  اســت و نحــوۀ آفرینــش هیچ‌کــدام از آن‌هــا مــادی نیســت. از مــاده، امــوری 

انعــکاس اشــعه باشــد و اجــزاء آن مــراد اســت. گاهــی قابلیت انعکاس اشــعه در یک 

کــه در تــوان دیــد مــا نیســت. بــه وســیله میکروســکوپ  کوچکــی دارد  ســطح بســیار 

بــه دیــدن می‌شــویم. همــه‌ی قــادر  برابــر میکروســکوپ  کــردن چندیــن  بزرگتــر   یــا 

 این‌ها قابل انعکاس اتس. 

بـرای ایـن کار، میکروسـکوپ‌های الکترونیکـی موجـود اسـت. همـۀ این‌هـا یـک 

نوع از آفرینش اسـت. بنابراین ورای آسـمان دنیا، وجود دیگری اسـت. وجود امدی 

کـه صحبت از پوسـت پیاز و تشـبیاهت امنند آن باشـد  یـک آسـمان اسـت؛ نـه ایـن 

کردم. کـه بیانش را عـرض 
43

بخش سوم، آیات خببخشبخ81 - 11: انحطاط بشر آیات بخش سوم،



میامرف‌ید از ایشان نظرخواهی کن، چه می‌گویند؟1 آیا آن‌چه ام آفریدیم که سماء 
 دنیـا، یـک سـماء از هفـت سـماء اسـت و بعـد از آن لماء اعلـی قـرار دارد بـا اختفلاـی 
کـه عدد برای  کـه آن لماء اعلـی، شـش نـوع آفرینش دارنـد. هرچند احتمـال داده‌اند 

یم.   کثـرت باشـد، امـا بحثی در این طملـب ندار

 فـرض می‌کنیـم کـه همیـن عدد طملوب اسـت؛ زیرا این عدد خـاصّ بارها تکرار 
«2 که به صورت شرطی اتس. همچنین  ة�ً �نَ مَرَّ ع�ي هُمْ سَ�بْ

َ
رْ ل �فِ

غ�ْ سْ�تَ
�نْ �تَ  شده اتس. از قبیل »�إِ

گـر عـدد بـود در این‌جا اضفاۀ صفتی  عِ«3 آمـده اسـت و ا �بْ
ماوا�تِ السَّ در قـرآن »رَ�بُّ السَّ

معنا نداشت. 

که اساسـاً این نحوۀ آفرینش  در میان این‌ها موجودی به نام شـیاطن وجود دارد 
پیـدا  رابطـه  اعلـی  ألم  بـا  می‌توانـد  کـه  اسـت  وجـود  از  نوعـی  نیسـت.  او   دامن‌گیـر 

کند. حال آیا نیروی آن‌ها بیشتر اتس یا انسان؟ 

 شدت در خلق، مقابل ضعف در خلق اتس. ضعف در خلق به چه معنتسا؟ 
بــه شــرط باشــد،  یعنــی هــر چــه حفــظ حیــات و ادامــۀ وجــودش بیشــتر محتــاج 

گفــت  خلقــت و آفرینــش او ضعیف‌تــر اســت.4 در زمینــۀ معنــای ضعــف خلــق بایــد 

رده کــه خداونــد متعال به پیامبر؟ص؟ می‌فرماید از ایشــان ســوال  1. طبــری نیــز در توضیــح آیــه‌ آو
 کند: آیا خلقت ایشــان ســخت‌تر اســت یا آن‌چه پیش از این به شــماره آمد، یعنی خلقت

 ملائکــه و شــیاطین و آســمان‌ها و زمیــن؛ محقــق. )رک: جامــع البیــان فــی تفســیر القــرآن، 
ج23، ص 28(

2. توبه/80. 
3. مومنون/86.

 4. در زمینۀ شدت در خلقت، شیخ طوسی معتقد است: »و الشدة قوة الفتل و هو بخلاف 
 القدرة و القوة. و كل شدة قوة، و ليس كل قوة شدة، و أشد خلقاً ما كان فيه قوة يمنع بها 
 فتله إلى المراد به«؛ شدت، به معنای به هم تابیده شدن و به هم پیوستن با قدرت است. 
44 البته معنای شدت، خلاف قدرت و قوت است. هر شدتی، دارای قوت است، اما لزوما 

تفسیر سورۀ صــافّــات



ــن اســاس اســت  ــر ای ــده، خداســت. خلقــت ضعیــف و خلقــت شــدید ب ــه آفرینن ک
کــه موجــود بــرای حفــظ وجــودش هــر چــه بیشــتر محتــاج بــه شــرایط باشــد، خلقتــش 
کنــد. بایــد شــرایط   ضعیف‌تــر اســت. یعنــی خــود بــه خــود نمی‌توانــد خــودش را حفــظ 

در حدّی باشد تا حفظ وجود او بشود.

کــه زنــده نیســتند، بــرای حفــظ وجــود خود محتــاج به شــرایط کمتری  موجوداتــی 
هســتند. هــر چــه موجــودات پیچیده‌تــر شــوند، بــرای حفــظ وجــود محتــاج بــه شــرایط 
گــر شــرایط بیشــتر شــد، لامحلاــه  بیشــتر هســتند. یعنــی خلقــت ضعیف‌تــری دارنــد. ا
که بتواند در هر شرایطی  سعه وجودیشان تنگ می‌شود. در مقام مقایسه، موجودی 
کــه تنهــا در یــک شــرط می‌توانــد باشــد در نظــر بگیریــم، بــی شــک   باشــد بــا موجــودی 

کمتر اتس.  سعۀ وجودی دومی، 

که انســان، موجودی   در نتیجه به انســان می‌رســیم. در زامن قدیم تعبیر می‌شــد 
ــل اســت. بایــد از خــارج درون خــود بریــزد، 

ّ
اجــوف اســت. محتــاج بــه بــدن امیتحل

گــر نفــت در آن نریزنــد بیاف‌یــده اســت.  کــه ا امننــد بخــاری 

جـــنّ، موجـــود شـــدیدی اســـت؛ زیـــرا بـــه موجـــب آیـــه، بـــرای حفـــظ وجـــودی خـــود، 
شـــرایط بســـیار لازم نـــدارد. حتـــی شـــرایط عمومـــی مـــاده را هـــم لازم نـــدارد و می‌توانـــد 
عْلى‏ 

�أَ
ْ
�إِ ال

َ
مَل

ْ
ى ال

َ
ل  �إِ

عُو�نَ مَّ سَّ َ ــد. »لا�ي ــورد می‌کنـ ــه او برخـ ــع بـ ــد امنـ ــود. هرچنـ ــدا شـ از آن جـ
«.1  لـــذا نســـبت بـــه مـــا انســـان‌ها،  ة�َ طْ�فَ �خَ

ْ
طِ�فَ ال  مَ�نْ �خَ

لاَّ ، �إِ ا�نِ�بٍ و�نَ مِ�نْ كُلِّ ج� �فُ
ذ�َ �قْ ُ وَ �ي

وجـــود شـــدیدی اســـت. 

«2 میامرف‌یــد، بــه ایــن خاطــر اســت که �ن �ي الِ�ق �خ
ْ
حْسَ�نُ ال

أَ
 این‌کــه خداونــد دربــارۀ مــا »�

 خَلقاً، به معنای این است که در او قوتی است که مانع می‌شود 
ُ

 هر قوتی شدت ندارد. أشَدّ
گسسته شود؛ محقق. )رک: التبیان فی تفسیر القرآن، ج8، ص 486( از هم 

1. صافات/8 و 10. 
245. مومنون/14. 

بخش سوم، آیات خببخشبخ81 - 11: انحطاط بشر آیات بخش سوم،



سا�نُ 
�نْ �إِ

ْ
لِ�قَ ال که به لحاظ امدی بســیار ضعیف می‌باشــد، »خ�ُ  انســان موجودی اســت 

«.1 امــا بــه لحــاظ قــدرت تکمالــی بســیار قــوی اســت. اصــاً عظمــت انســان به 
ً
ا �ف ع�ي �ضَ
 

 ،»
ً
ا �ف ع�ي سا�نُ �ضَ

�نْ �إِ
ْ
لِ�قَ ال که به لحاظ وجود امدی بســیار ضعیف اســت. »خ�ُ  این اســت 

رُ  �يْ
�خَ
ْ
هُ ال ا مَسَّ ذ� ، وَ �إِ

ً
وعا ز�ُ َ رُّ �ج

َّ هُ ال�ش ا مَسَّ ذ� ، �إِ
ً
وعا

ُ
لِ�قَ هَل سا�نَ خ�ُ

�نْ �إِ
ْ
 ال

�نَّ ولا«،2 »�إِ ُ سا�نُ عَج�
�نْ �إِ

ْ
 »وَ كا�نَ ال

وعا«.3 ااًساس ضعف انسان در این اتس که به لحاظ شرایط امدی بسیار ضعیف   مَ�نُ

اتس. به لحاظ قدرت، ااسس قدرت او در آموختن اتس.

ماء«4 در پساـــخ  كُ الدِّ َسْ�فِ ها وَ �ي �ي سِدُ �ف �فْ ُ ها مَ�نْ �ي �ي عَلُ �ف ْ �ج
�تَ
أَ
کـــه پسرـــش شـــد: »� آن‌‌گاه 

سْماءِ 
أَ
� ‏ي�ن �بِ و� �ئُ �بِ

�نْ
أَ
الَ � �ق

ة�ِ �فَ
َ
ك مَلا�ئِ

ْ
ى ال

َ
هُمْ عَل مَّ عَرَ�ضَ

ُ ها �ث
َّ
سْماءَ كُل

أَ
�

ْ
دَمَ ال

آ
مَ �

َّ
میامرف‌یـــد: »وَ عَل

گر راســـت می‌گویید و شـــما موجود برتر از او هســـتید،  «.5 ا �ن �ي مْ صادِ�ق �تُ �نْ كُ�نْ لاءِ �إِ هؤ�ُ

یـــد و ایـــن موجـــود از لحـــاظ قـــدرت  خبـــر دهیـــد. امـــا شـــما قـــدرت آموختـــن ندار
آموختن تکماـــل دارد.6

ىي مثبت  1. »... و انسـان، ضعيـف آفريـده شـده )و در برابـر طوفـان غرائـز نيازمند به پاسـخ‌گو
است(«؛ نساء/28.

2. »... و انسان همواره عجول است«؛ اسرا/11.
3. »انسـان حريـص و كم‌طاقـت آفريـده شـده، هنگامك‌ىـه بـدى بـه او رسـد بي‌تابـى مك‏ىند، 

و هنگامك‌ىـه خوبـى بـه او رسـد مانع ديگران م‏ىشـود«؛ معـارج/19- 21. 
ردگارا( آيـا كسـى را در زميـن قـرار م‏ىدهـى كه فسـاد و خونريزى  4. »... فرشـتگان گفتنـد )پـرو

كنـد؟...«؛ بقره/30. 
ى موجودات( را همگى به آدم آموخت  5. »سپس علم اسماء )علم اسرار آفرينش و نام‌گذار
گـر راسـت م‏ىگوئيـد اسـامى اين‌هـا را  بعـد آن‌هـا را بـه فرشـتگان عرضـه داشـت و فرمـود ا

بقـره/31.  يد!«؛  برشـمار
6. علامـــه طباطبایـــی ذیـــل آیه مذکـــور می‌فرمایـــد که تعلیم اســـماء بـــه آدم؟ع؟، به معنای 
ایـــن اســـت کـــه علـــم اســـماء در آدم؟ع؟ و بلکـــه همـــۀ انســـان‌ها بـــه ودیعه نهاده شـــده 
یجی این علم انســـان متناســـب با شـــرایط ظاهر می‌شـــود و از قوه به فعل  اســـت. آثار تدر 46

تفسیر سورۀ صــافّــات



ا«، در این آفرینشی که یک نمونۀ آن ملأ اعلی  �ن �قْ
َ
ل مْ مَ�نْ خ�َ

أَ
� 

ً
ا �ق

ْ
ل  خ�َ

ُ
دّ

َ �ش
أَ
هُمْ �

أَ
هِمْ � ِ �ت

�فْ اسْ�تَ
 »�فَ

که قدرت د‌تسیابی   اتس و شما نیز از آن بی‌خبرید و از ملأ شما، تناه جنّ اتس 
 بـــه آن را دارد. انســـان قدرت دســـ‌تیابی به مـــأ أعلی و غیب نـــدارد، مگر آن‌ها که 
 به اعتقاد ســـنت جاهلی بـــا جنیان در ارتباط باشـــند. ام از آفرینـــش این آفریده‌ها 

عاجز نبودیم، حال از بازآفرینیِ انسان عاجز هستیم؟

آفرینش از گل 
کــه بــه هــم پیوســته شــده بــود،  گِلــی  «، مــا این‌هــا را از  �بٍ ِ �نٍ لز�ا اهُمْ مِ�نْ طِ�ي �ن �قْ

َ
ل ا خ�َ

�نَّ »�إِ
کــه  گاهــی ایــن طملــب بــه ذهــن انســان خطــور می‌کنــد  آفریدیــم. مقصــود چیســت؟ 
کلوخــی برداشــت و آب ریخــت. امــا ناشــی از  وقتــی خداونــد آدم؟ع؟ را آفریــد، تکــه 
ــه هــم پیوســته  گِل ب ــراد بشــر از  ــه اســت. این‌کــه همــۀ اف دقــت نکــردن در معنــای آی
ــه  گِل این‌گون ــه هــم پیوســتگی و نپیوســتگیِ  آفریــده شــده‌اند، بــه چــه معنساــت؟ ب

یــم‌.  کــه می‌پندار نیســت 

حفاظ می‌گوید: 

دوش دیدم که لامئک در میخانه زدند        	

گل آدم بســـرشتنـــد و به پیمــانه زدند                          			 

گل آدم را کـه خـاک بـوده، رسشـتند، یعنـی در آن شـراب ریختنـد. آن هنگام که 
می‌توانسـت بـه هـم پیوسـته بشـود، پیمانـه زدنـد. در واقـع پیمانـه شـراب زدنـد، نه در 

قلاـب انسـانی. گل آدم بسرشـتند و بـه پیمانـه زدنـد. ایـن کار لامئک بود. 

کـه امیرالمؤمنیـن؟ع؟ در خطبه میامرف‌ینـد: »مِن حَزن  آیـا مقصـود همـان اسـت 

تبدیـــل می‌گـــردد. این همان وجه تمایز آدم و ملائکه اســـت که او به مقـــام خلیفة الله‌ای 
دســـت یافت اما ملائکه دســـت نیافتند؛ محقق. )رک: المیزان فی تفســـیر القرآن، ج1، 

47ص116- 117(

بخش سوم، آیات خببخشبخ81 - 11: انحطاط بشر آیات بخش سوم،



الأرض وَ سَـهلِاه«؟1 پـس آن بـه هم‌پیوسـتگیِ پیشـین و جدایـی آن تفاوتـی نخواهـد 

کی که رمطوب اتس.  داشت. بلکه مقصود چیز دیگری اتس. طین، گِل اتس یا خا

قسـم هسـتند:  دو  بـه  کـه موجـودات  اسـت. می‌دانیـد  دیگـری   البتـه مقصـود چیـز 

موجودات علای و موجودات دانی. 

امتیاز موجودات علای در این اتس که حیاتش به پیوستگیِ اوتس. وقتی جدا 

گیاه و دم حیوان گر انگشــت شــما، ناخن شــما، برگ   شــد، از فعلایت باز می‌ایســتد. ا

کنیــد، دیگــر آن نحــوۀ وجــود از بیــن مــی‌رود. بشــر از همیــن مــوادّ زمیــن   را از هــم جــدا 

کنیــد،  گــر یــک ســنگ را بــه دو نیــم  اســت. امّــا نحــوۀ وجــودی مــا چنیــن اســت. ا

ــی نخواهــد  ــه وجــود آن نیــم دیگــر. هیــچ تفاوت ــر می‌کنــد و ن ــه وجــود ایــن نیمــه تغیی ن

کمّیــت آن متفــاوت می‌شــود. امــا وقتــی یــک بــرگ، یــک موجــود تــک  داشــت. تنهــا 

ــش از بیــن مــی‌رود.  کنیــد، حیات ســلولی را جــدا 

ام از گِل لازب هستیم. این دقیق‌ترین تعبیری اتس که هم عرب آن روز میهف‌مید 

 و هــم وقتــی بــه واقعیــت وجــودی خــود رماجعــه می‌کنیــم، می‌بینیــم تعبیــر دقیقــی 

یــم وارد علــوم دیگــر شــویم و بــا آیــات شــریفه بــازی  از واقعیــت سامــت. البتــه قصــد ندار

کــه برخــی امــور  کنیــم. آنان‌کــه ایــن بیراهــه را می‌رونــد، در نتیجــه مجبــور خواهنــد شــد 

کــه پایــه‌ای نــدارد، بــه قــرآن پیونــد زننــد. بلکــه مــا معنــای لفــظ را بــا حقایــق مســلم  را 

موجــود در نظــر می‌گیریــم.

کــه نحــوۀ آفرینــش مــا، بلکــه همــۀ موجــودات زنــده، بــه هــم  م اســت 
ّ
واقعیتــی مســل

رض و 
َ
1. امیرالمؤمنیـــن؟ع؟ در نهـــج البلاغـــه می‌فرماینـــد: »ثُمَّ جَمَعَ سُـــبحانَه مِن حَـــزن الأ

ک از قسمت‌های  سَـــهلِها و عَذبها و سَـــبخِها...، ســـپس خداوند ســـبحان مقداری خا
رد...«. )رک: نهج البلاغه،  گـــرد آو ســـخت و نرم زمین و بخش‌های شـــیرین و شـــوره‌زار 

اول(  خطبۀ  48

تفسیر سورۀ صــافّــات



گــر از هــم جــدا  پیوســته می‌باشــد. یعنــی حفــظ حیــات بــه پیوســتگی ایشــان اســت. ا

شــوند حیاتشــان را از دســت می‌دهنــد، مگــر جــدا شــدن طبیعــی، امننــد تکاثــر نمــودن 

گــر شــما همــان را جــدا کنیــد، حیاتــش  کــه طملــب دیگــری اســت؛ هــر چنــد ا ســلول‌ها 

از بیــن مــی‌رود. 

کــه ایــن معنــای لازب، لازب بعــد از آفرینــش اســت؛ نــه  لــذا دقــت داشــته باشــید 

ــر دو قســم وجــود داشــت، یــک قســم  گِل ب کــه  ــه نبــوده  لازب قبــل از آفرینــش. این‌گون

ــه هــم می‌چســبید، امننــد  کــه ب ــه هــم نمی‌چســبید و یــک قســم طینــی  کــه ب طینــی 

کــه چســبندگی داشــت، انتخــاب مرفــود و انســان را از آن  گلــی را  گل رس. خداونــد آن 

آفریــد تــا از هــم نپاشــد. زیــرا وقتــی خشــک می‌شــود، بــه هــم می‌چســبد‌. ایــن ســخن 

کــردن قــرآن مجیــد اســت.  مــزاح و عمایانــه معنــا 

کــه عــرض شــد جــای تأســف  ایــن جملــه را توضیــح خواهیــم داد، زیــرا همان‌طــور 

دارد کــه در آیــات قــرآن تدبــر لازم را ننمودیــم. شــرایط پیشــینیان اقتضــا نمی‌کــرد تــا تدبــر 

کنیــم. بلکــه خداونــد انســان را از  کــه تدبــر  کننــد، امــا شــرایط مــا مقــداری اقتضــا دارد 

طینــی آفریــد و نحــوۀ آفرینــش آن‌گونــه اســت کــه بایــد بعــد از آفرینــش، بــه هم چســبیده 

باشد. 

یعنــی: ای انســان! تــو همــان زمیــن هســتی، امّــا نوعــی از حیــات را داری و حیــات 

تــو بــه ایــن اســت کــه اجزائــت بــه هــم چســبیده باشــند. انگشــت را از تــو جــدا کننــد، یــا 

کــه شــرایط حیاتــی در آن  کننــد، یــا همــه میم‌یرنــد یــا آن نیمــی  نیمــی از تنــت را جــدا 

نیســت، میم‌یــرد؛ چنان‌کــه نحــوۀ آفرینــش انســان بــه ایــن صــورت اســت. 

کـــه هیچ وابســـتگی با گل نـــدارد. لذا   اصـــل نحـــوۀ وجـــودی جـــنّ بـــه گونه‌ای اســـت 

 خَلقاً« اســـت یا انســـان؟ 
ُ

 می‌تواند از علام امده خارج شـــود. با این توضیح آیا او »أشَـــدّ

گر اجزائت از هم جدا شود، وجودش را از دتس می‌دهد. که ا 49انسانی 

بخش سوم، آیات خببخشبخ81 - 11: انحطاط بشر آیات بخش سوم،



که هیچ شرایط   ضعــف در خلق، وابستگی می‌آورد. شدّت در خلق این اتس 

 وجودی به جـــز خودش نمی‌خواهد، امنند جنّ. جنّ می‌تواند از محیط امده خارج 

شـــود، اام ام نمی‌توانیم از محیط امده خارج شـــویم. امدۀ به هم پیوســـته هســـتیم. 

گر رما از هم جدا کنند، وجودم را از دتس می‌دهم؛ چه رسد به این‌که شرایط  یعنی ا

کنند. این منتاهی ضعف در خلق اتس.   امدّیم را جدا 

 خَلقـــاً اســـت؛ بـــرای این‌کـــه او 
ُ

 پـــس مـــن از جملـــۀ أضعَـــفُ خَلقـــاً هســـتم و جـــن، أشَـــدّ

احتیـــاج نـــدارد. جـــن قابـــل تجزیـــۀ مـــادّی نیســـت، امـــا انســـان قابـــل تجزیـــۀ مـــادّی 

خداونـــد  دارد.  احتیـــاج  انســـان  امـــا  نـــدارد،  احتیـــاج  او  مـــادّی  شـــرایط  اســـت. 

ـــدم، حـــال  ـــه آفری ـــز این‌گون ـــون عاجـــزم؟ شـــما را نی کن ـــدم، ا ـــه او را آفری ک ـــد مـــن  میامرف‌ی

کـــه هیـــچ  گونـــه‌ای آفریـــدم  عاجـــزم از این‌کـــه بـــاز بیفارینـــم؟ از ایشـــان رأی بگیـــر.1 او را بـــه 

احتیاجـــی بـــه شـــرایط مـــادی نـــدارد، لـــذا می‌توانـــد از محیـــط مـــادی خـــود خـــارج شـــود. 

کـــه  ـــه ایـــن معنـــا می‌شـــد  ـــود، ب ـــه ب گـــر قابـــل تجزی در نتیجـــه قابـــل تجزیـــه هـــم نیســـت. ا

بایـــد در محیـــط مـــادی بمانـــد. 

کـن آیـا این‌هـا بـه لحـاظ آفرینـش شـدیدتر هسـتند یـا  میامرف‌یـد: از ایشـان سـؤال 

 خَلقـاً«، أقوَی خَلقاً باشـد، 
ُ

1. زمخشـری در این‌بـاره می‌گویـد: احتمـال مـی‌رود مقصـود از »أشَـدّ
 همچنین أصعَبُ خَلقاً و أشَـقُّ خلقاً. یعنی شـدت در خلقت داشـته باشـد. بنابر این قول 
 که آیه را ردّ بر انکار مشرکین در امر بعث بدانیم؛ یعنی کسی که خلق این خلایق عظیم بر او 
 آسان و ساده بود و اختراع این آفریده‌ها بر او سخت نبوده، آیا اکنون بعث و بازآفرینی انسان 
 بر او دشوار است؟ وی در تفسیر خود در رابطه با »طین لازب« می‌گوید: تعبیر به خلقت از 
 طین لازب یا به جهت شاهد آوردن بر مشرکین مکه برای نشان دادن ضعف و رخوت آدمی 
یـرا آنچـه از طیـن خلـق شـود موصوف به صلابـت و قوت نخواهد شـد. یا به خاطر  اسـت. ز
 حجت آوردن بر آن‌ها در امر بعث و برانگیختن است. پدر ایشان، حضرت آدم؟ع؟ از طین 
 خلق شد پس چگونه ایشان بازآفرینی انسان از طین را منکر هستند؟ محقق. )رک: الكشاف 

عن حقائق غوامض التنزيل، محمود زمخشری، ج‏4، ص 37( 50

تفسیر سورۀ صــافّــات



کردیـم؟ لامحلاـه آن‌کـه در قبـل  ا« ذکـر  �ي
�نْ

ُ
ماءَ الدّ ا السَّ

�نَّ َّ �ي ا ز�َ
�نَّ کـه در آیـۀ »�إِ آن‌ مخلوقاتـی 

گل لازب را در معنـای  بـه طـور معمـول مفسـرین،   خَلقـاً اسـت. 
ُ

أشَـدّ کردیـم  بیـان 
کـه قـرآن می‌خواهـد چـه طملبـی بفامریـد.  کار می‌برنـد. امـا بایـد ببینیـم  لغـوی آن بـه 
کـه عـرب اسـتعمال می‌کـرده، توضیـح و تبییـن  کـه قـرآن را بـه لغتـی  اشـتباه اسـت 

کـم اسـت. کنیـم. دقـت در ایـن امـور، لازم، امـا 

زِمه و التَصَقَ
َ
 در لغت گفته شده ا:تس لازب أی لاصق. لزب الشیء بشیء، أی ل

 به. اام خداوند چه می‌خواهد بفامرید؟

کـه آن قـدرت را دارد، این‌جا  گـر از آن‌هـا نظرخواهـی کنیـد، بـاز می‌گویند کسـی  ا
گاهـی  کـه آ عاجـز اسـت، بـه دلیـل این‌کـه ‌آن‌هـا نفهمیدنـد. و در ادامـه میامرف‌یـد تـو 
کـه این‌هـا چگونـه بـاور ندارنـد  تعجـب می‌کنـی، »بَـل عَجِبـتَ«. تعجـب می‌کنـی 
کـه انسـان  گاه هسـتی و می‌دانـی  خـدا می‌توانـد دوبـاره ایـن موجـود را بیفارینـد. تـو آ
نسـبت به مجموع آفرینش خداوند چیزی نیسـت. تکمال انسـان به درک اوسـت نه 

کننـد.  بـه نحـوۀ آفرینـش وجـودش. ایـن را نیـز نمی‌خواهنـد درک 

تمسخر در ازای پاسخی آشکار 
کــه اصــا جــای ایــن  کــردی، بــه ایــن خاطــر  « تــو تعجــب  رُو�نَ َسْخ�َ �تَ وَ �ي �بْ لْ عَج�ِ َ »�ب
ــق  کــه خلا نظرخواهــی نیســت. معلــوم اســت آن‌هــا اشــد خلقــاً هســتند و خدایــی 
لَ  وَّ

أَ
ها �

أَ
� َ �ش

�نْ
أَ
ي�ذ � �

َّ
هَا ال �ي حْ�ي ُ لْ �ي مٌ، �قُ َ رَم�ي امَ وَ هِي� عِظ�

ْ
حْي�ِ ال ُ آن‌هساــت، عاجــز نیســت. »مَ�نْ �ي

گذشــت.  کــه در ســوره یــس   1،» ة�ٍ مَرَّ

گـر بفهمنـد یـا نفهمنـد، طملـب واضـح اسـت. لکـن این‌هـا ایـن قـدر بـه تعبیـر  ا

کـه »یَسـخَرون«؛ ایـن لاطمـب را بـه اسـتهزاء می‌گیرند.  بنـده دچـار حماقـت هسـتند 

1. »... و گفـت چـه كسـى ايـن اسـتخوان‌ها را زنـده مك‏ىند در حالك‌ىه پوسـيده اسـت؟ بگو: 
51همـان كسـى آن را زنـده مك‏ىنـد كه نخسـتين بار آن را آفريـد...«؛ یس/78- 79.

بخش سوم، آیات خببخشبخ81 - 11: انحطاط بشر آیات بخش سوم،



که ضعیف  کسـی  خداوند در این جمله منتاهی نقص را بیان می‌کند. میامرف‌ید: 

که این همه آفرینش شـدید دارد، باور نمی‌کند، بلکه  کسـی را  آفریده شـده، سـخن 

بـه سـخره می‌گیرد. 

 بنابراین پیمابر، از تمسخر ایشان تعجب نمی‌کند؛ بلکه تعجب از این اتس 

 که استفتاء لازم ندارد و طملب واضحی اتس. استفتاء در جایی اتس که تا شخص 

کن،  نظر ندهد، طملب واضح نخواهد شد؛ امنند اینکه بنده بگویم: از رمدم سؤال 

 نور بهتر اتس یا ظلمت؟ خواهید گف:ت جای تعجب اتس، چه چیز را سؤال کنم! 

عْمى‏ وَ 
أَ
�

ْ
وِي� ال َسْ�تَ که نور بهتر از ظلمت اتس. »وَ ما �ي بگویند یا نگویند، واضح اتس 

حَرُورُ«،1 این‌ها یکسان نیستند. 
ْ
 ال

َ
لُّ وَ لا ِ

 الظ�ّ
َ
ورُ، وَ لا

 ال�نُّ
َ
ما�تُ وَ لا

ُ
ل

 الظ�ُّ
َ
رُ، وَ لا ص�ي �بَ

ْ
ال

کــه اصــاً در ایــن  کــه یکســان نیســتند. تــو تعجــب می‌کنــی  مــکان ســوزان و ســایه 

 موارد نظرخواهی کنیم. بگوییم: نظر دهید، شما در نحوۀ آفرینش ضعیف‌تر هستید

 یا این موجودات؟ آن‌ها قوی‌تر از شما هستند. پس خدایی که آن‌ها را آفریده می‌تواند 

شما را باز بیفاریند. نه آفرینش اول و نه خلق اول، بلکه خلق بعدی. 

 لذا ارتباط »یسخرون« و »عجبت« در این اتس که میامرف‌ید: تو ای پیمابر تعجب 

 می‌کنی، اام اینان نه تناه نمیهف‌مند بلکه استهزاء می‌کنند. واو حلایه اتس. یعنی 

کـه  در حلای‌کـه نمیهف‌منـد و در ازای این‌کـه بفهمنـد، مسـخره می‌کننـد. در امـوری 

کـه زهر بهتر  ضابطـه واقعـی دارد امننـد: زهـر و آب. از شـخص احمقـی نظـر بخواهند 

کـه تـو را می‌کشـد یـا آبـی که تشـنگی تـو را برطـرف می‌کند؟ اسـت یـا آب؟ زهـری 

کنـد و  مـن می‌گویـم از ایـن سـوال تعجـب می‌کنـم؛ در همیـن حـال او تمسـخر 

کـه زهر بهتر اسـت! چـه اندازه انحطـاط او را  بگویـد چـه سـؤالی اسـت؛ معلـوم اسـت 

ى نيسـتند، و نـه ظلمت‌هـا و روشـناىي! و نـه سـايۀ )آرام‌بخـش(  1. »نابينـا و بينـا هرگـز مسـاو
و بـاد داغ و سـوزان«؛ فاطـر/21-19. 52

تفسیر سورۀ صــافّــات



می‌رسـاند. خداونـد نیـز می‌خواهـد انحطـاط آن‌هـا را بسرـاند. آن‌ها بایـد بفهمند چه 

مقـدار ضعیـف هسـتند، امـا مسـخره می‌کننـد!

«. پیش از این عرض کردیم که امتیاز انسان در این اتس  كُرُو�نَ
ذ�ْ رُوا لا�يَ كِّ

ا ذ�ُ ذ� »وَ �إِ

که قدرت درک و علم دارد. هر چه علمش بیشـــتر باشـــد، مقماش بیشـــتر می‌شـــود، 

گر از فیل  گمان خاط افتاد. یقینـــاً ا  بـــه لحاظ آفرینش چیزی نیســـت. نباید بـــه 
ّ

وال

کنند انســـان را خیلی بدشـــکل می‌داند. حتی ملکۀ جمال ام را نیز زشـــت  ســـؤال 

کنند، سوســـک  می‌داند،  بلکه آن فیل امده را زیبا می‌داند. از سوســـک هم ســـؤال 

کـــه در تن موجـــودات قبلی بوده نیـــز جفت خود  مـــاده را زیبـــا می‌داند؛ آن شپشـــی 

 را زیبا می‌داند. این واقعیت طملب اتس. 

ک برتری نیست، آن‌چه رطمح اتس امتیاز انسان بر اسیر موجودات   لذا این‌ها لام

 1» �ن �ي الِ�ق �خ
ْ
حْسَ�نُ ال

أَ
 می‌باشد که قدرت علم اوتس. این‌که می‌تواند یاد بگیرد. لذا تعبیر »�

که خداوند در مقطع آفرینش انسان میامرف‌ید، به لحاظ این اتس که یک موجود با 

این درجه از ضعف، تا این حد قدرت کمال دارد. حال این موجود با قدرت کمال 

هر چه تلاش  و  آموخته‌ایم  بدو  را  اموری  قبلًا  بگیرد؛  یاد  را  باید بلاطم جدید  که 

کنون به یاد آورد، به یاد نمی‌آورد؛ چه‌ اندازه انحاطط دارد؟  می‌کنیم تا ا

«. بـــه عبـــارت دیگر موجودی که  كُرُو�نَ
ذ�ْ رُوا لا�يَ كِّ ا ذ�ُ ذ� آیـــۀ بعـــد میامرف‌یـــد: »وَ �إِ

که می‌تواند بلاطم جدیـــد بیماوزد. لذا  امتیاز او بر ســـایر موجودات در این اســـت 

سْماءَ«2 را بـــرای امتحان این موجود بـــه لحاظ این‌که موجود 
�أَ

ْ
دَمَ ال

آ
مَ �

َّ
 خداونـــد »وَ عَل

خاصی اتس، بیان مرفود. 

کـه بـه او  حـال انسـان بـا ایـن امتیـاز، یـاد نمی‌گیـرد و بالاتـر از آن طملبـی را هـم 

كنندگان است«؛ مومنون/14. كه بهترين خلق  1. »... خداىي 
253. بقره/31. 

بخش سوم، آیات خببخشبخ81 - 11: انحطاط بشر آیات بخش سوم،



رُوا  كِّ
ا ذ�ُ ذ� آموخته‌انـد و می‌خواهنـد یـاد آورد، امـا بـه یاد نمی‌آورد.1 لـذا میامرف‌یـد: »وَ �إِ

«. »یَسـخَرون«. طملـب تـازه یـاد نمی‌گیرنـد به کنـار، می‌خواهیم حقایقی  كُرُو�نَ
ذ�ْ لا�يَ

رُوا  كِّ
ا ذ�ُ ذ� کنون غفال هستند به یاد آورند، »وَ �إِ که پیش از این بدان‌ها آموختیم و ا  را 

«. حاضر نیستند به یاد آورند.  كُرُو�نَ
ذ�ْ لا�يَ

اعطای درک فطری و تعهد بر آن

 آیات می‌راسند که خداوند در رمحله‌ای از انسان، یک سنخ از اعتراافت گفرته 

اســـت و به منساـــبت آیات بسیاری، روایات موجود اســـت. لذا قرآن تعبیر به »تذکر 

کنون تناه اشـــاره  دادن« میامرف‌یـــد. ایـــن طملـــب، بحث جدیـــدی را می‌طلبـــد و ا

کـــه حرکت جوهری  می‌کنـــم که این از منطق قرآن اســـت. در این میان گفته شـــده 

کـــه همۀ آیات و حدود  یم   در مقابـــل این بحث قرار می‌گیـــرد. در این صورت ناچار

کنیم و البته این‌ها جای بحث دارد.  دویست حدیث را تأویل 

یادی آورده اسـت. از جمله آیه‌ای در سـورۀ   امـا قـرآن آن را بـه صراحـت در آیات ز

طْرَ�تَ   �فِ
ً
ا �ف �ي �نِ حَ�ن �ي هَكَ لِلدِّ ْ مْ وَ�ج �قِ

أَ
� کـه بـه تازگی محل بحث مـا بـود: »�فَ مبارکـه روم اسـت 

مـورد  ایـن  در  م«.3،2  ِ
�يّ

�قَ
ْ
ال �نُ  �ي الدِّ لِكَ  ذ� هِ 

َ
اللّ  ِ �ق

ْ
ل لِ�خَ لَ  د�ي �بْ

�تَ لا  ها  �يْ
َ
عَل اسَ 

ال�نَّ طَرَ  �فَ ‏ي  �ت�
َّ
ال هِ 

َ
اللّ

روایـات متعـددی از امـام صـادق و امـام باقـر؟عهما؟ موجـود اسـت. 

1. الميزان في تفسير القرآن، ج‏17، ص 129
ردگار كن اين فطرتى است كه خداوند انسان‌ها را بر  ى خود را متوجه آئين خالص پرو  2. »رو
كثر   آن آفريده، دگرگونى در آفرينش خدا نيست اين است دين و آئين محكم و استوار ولى ا

مردم نم‏ىدانند«؛ روم/30. 
 3. مرحوم علامه طباطبایی در بیان آیه می‌فرماید که انسان نیز مانند سایر موجودات مفطور 
 به فطرت است تا به سوی تکامل و جبران نقایص و مسیر هدایت خود حرکت کند. منتها 
فطـرت بشـر، فطـرت خاصـی اسـت کـه او را بـه سـنت خـاص زندگـی و راه معیـن رهنمون 

می‌نمایـد؛ محقـق. )رک: الميـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج 16، ص 178( 54

تفسیر سورۀ صــافّــات



هفت یا هشـت روایت به سـندهای صحیح آمده اسـت. برخی از روایات بیان 

که: هو التوحید و شـاهدة أن محمداً رسـول الله و أن علیاً امیرالمؤمنین.1   می‌کند 

کـه  کـه خداونـد میامرف‌یـد: مـا در رمحلـه‌ای  جمـع روایـات موجـود چنیـن اسـت 

درک شـما بـا التفـات بـوده، یـک نـوع درک طفـری توحیـد بـه شـما آموختیـم و از شـما 

گفرتیـم. مقصـود، تعهـد از تـک تـک افـراد بشـر اسـت. البتـه بـرای بیـان آن،  تعهـد 

کنـون تنهـا تفسـیر را بیـان می‌کنیـم. در روایـات از آن  محتـاج بـه مقدمـات هسـتیم و ا

کـه از واقعیـات قـرآن و حدیث اسـت و نمی‌تـوان نادیده  تعبیـر بـه »علاـم ذرّ« می‌شـود 

گتفر. 

هــر انســانی ایــن علاــم را تجربــه نمــوده؛ امــا این‌کــه »علاــم ذرّ« چگونــه بــوده اســت، 

ــه انســان تعلــق مــادی  ک ــا نمی‌گنجــد. ذرّ، تشــبیه اســت. یعنــی وقتــی   در بحــث م

کــه تعلــق مــادی  نداشــته اســت و روح مجــرد بــوده اســت. مقصــود از ذرّ ایــن اســت 

نداشــته، نــه این‌کــه بگوییــم بــه صــورت یــک واحــد بــوده اســت.

گفرتــه، توحیــد تنهــا نیســت،  کــه خداونــد تعهــد  یــم توحیــدی  در روایــات دار

که شــرط آن اقرار به نبوت رســول الله؟ص؟  اســت و در نتیجه اقرار به   توحیدی اســت 

ــه  ــرار ب ــه تناهیــی نیســت، بلکــه اق ــز ب ــه نبــوت نی ــرار ب ــا می‌شــود. اق  نبــوت همــۀ انبی

کــه خداونــد از تمماــی انبیــا   ولایــت و امامــت اســت. همان‌کــه در روایــات دیگــر آمــده 

گفرــت، مبنــی بــر این‌کــه شــما نبــی هســتید امــا بایــد ایمــان داشــته باشــید  یــک تعهــد 

ــاق، موجــود کــه رســول الله؟ص؟ می‌باشــد. روایــات أخــذ میث ــم الأنبیــاء هســت   خات

1. فرات قال حدثنا محمد بن القاسم بن عبيد معنعنا عن أبي عبد الله؟ع؟ في قوله ]تعال‏ى[ 
يْهـا قـال علـى التوحيـد و محمد رسـول الله ]الرسـول‏[؟ص؟ 

َ
ـاسَ عَل تِـي فَطَـرَ النَّ

َّ
 فِطْـرَتَ الِلَّه ال

کوفـی ابوالقاسـم فـرات بـن  کوفـی، فـرات   و علـي أميـر المؤمنيـن؟ع؟. )رک: تفسـیر فـرات 
55ابراهیم، ص 322(

بخش سوم، آیات خببخشبخ81 - 11: انحطاط بشر آیات بخش سوم،



گفرــت؛ مبنــی بــر این‌کــه بایــد بــه آخریــن نبی    اســت و خداونــد از تمماــی انبیــا میثــاق 

که میسرف‌تم ایمان آورید، به اوصیای او نیز ایمان داشته باشید. 

مقاومت بشر در یادآوری حقیقت

کار مــا  کــرده اســت و  کنــون از آن غفلــت  زامنــی انســان متوجــه بــه آن بــوده و ا

رُوا« بــا امقبــل آن چیســت؟ میامرف‌یــد: امتیاز بشــر  كِّ
ا ذ�ُ ذ� یــادآوری اســت. ارتبــاط »وَ �إِ

کــه تــوان یادگیــری دارد و جــز این بر ســایر موجــودات امتیازی نــدارد. پس  بــه ایــن شــد 

گمان نکنید امتیاز دارد، بلکه ضعیف‌تر از آن‌هتسا.   

کنون نه   ای انسـان! بـه جـز قـدرت آموختـن بر موجـودات دیگر امتیازی نـداری. ا

 تناه یاد نمی‌گیری، تمسخر هم می‌کنی؛ آن هنگام که می‌خواهیم لاطمبی را که پیش 

 1.» كُرُو�نَ
ذ�ْ کنیم: »لا�يَ کنون از یاد برده‌ای، یادآوری  از این می‌دانستی و ا

کجــا  «؛ آیــت بــه معنــای عملاــت اســت.2 عملاــت را در  رُو�نَ سْخ�ِ َسْ�تَ  �ي
ة�ً �يَ

آ
وْا �

أَ
ا رَ� ذ� »وَ �إِ

کنــون از آن غفال هســتیم. بــرای این‌که  کــه طملبــی را می‌دانیــم و ا می‌گذارنــد؟ آن‌جــا 

یــد. بــه  یــم. بــرای مثــال در خیابــان راه می‌رو کنیــم، بــه یــاد می‌آور عملاــت را مشــاهده 

کــه تابلــوی ســرخی در ابتــدای آن نصــب شــده اســت، پــس وارد   خیابانــی می‌رســید 

نمی‌شوید. زیرا این را عتملا می‌شنساید. 

که تابلوی رسخ، نشانۀ منع از ورود اتس.  عتملا، یعنی شما از قبل می‌دانید 

گر کســی  یــد که نبایــد به این‌جا بروید. اام ا وقتــی آن را مشــاهده کردیــد، بــه یــاد می‌آور

ــرای او تذکــری را ایجــاد می‌کنــد؟  ــا تابلــوی ســرخ و ســبز ب ع‌تملاهــا را نشنساــد، آی

1. رک: جامع البيان في تفسير القرآن، ج‏23، ص 29.
2. برخـی مفسـران آیـت را معجـزه دانسـته‌اند، ماننـد: کتاب قرآن و شـق القمـر؛ محقق. )رک: 
مجمـع البيـان فـي تفسـير القـرآن، ج‏8، ص 68؛ جامـع البيـان فـي تفسـير القـرآن، ج‏23، 

ص 2؛ الميـزان فـي تفسـير القـرآن، ج‏17، ص 129( 56

تفسیر سورۀ صــافّــات



کنیــد، چیــزی ایجــاد نمی‌کنــد. آیــه، بــه معنــای عملاــت و نشــانه   در مثــال دقــت 

کــه انســان طملبــی را می‌دانســت و رفامــوش  اســت و ایــن خــود بدیــن معنساــت 

کــه دیــد، آن طملــب را بــه یــاد مــی‌آورد.  کــرده اســت. ایــن را 

کـه نشـانۀ خوبـی یـا نشـانۀ بـدی اسـت. یعنـی مـا بـر طبـق  گفتـه می‌شـود  گاهـی 

کـه  کـه در آن دیدیـم، درمی‌یابیـم  ضوابطـی می‌دانیـم خـوب یـا بـد چیسـت. نشـانه را 

ا  ذ� گـر ضوابـط را ندانیـم، ایـن نشـانه بـودن اشـتباه اسـت. »وَ �إِ خـوب یـا بـد اسـت. امـا ا

گـر نشـانه‌ای را دیـد بایـد حقایـق را  «، ایـن انسـان بـه یـاد نمـی‌آورد و ا رُو�نَ سْخ�ِ َسْ�تَ  �ي
ة�ً �يَ

آ
وْا �

أَ
رَ�

رفامـوش نکنـد. امـا علاوه بـر این‌که رفامـوش کرده، وقتی بـرای او یـادآوری می‌کنیم، به 

گـر نشـانه‌ای هـم ببینـد، چـه می‌کنـد؟ یَستَسـخِر. )یَستَسـخِر(، یعنـی:  یـاد نمـی‌آورد. ا

یَسـخَر و یطلـب السُـخریة مـن آخـری. کنایه از انحطـاط فکری مـردم در آن روزگار مکه 

مکمرـه بـود.  پیمابـر؟ص؟  می‌خواسـت بـه یادشـان آورد و نشـانه بـه ایشـان عرضـه کنـد. 

خـود فـرد مسـخره می‌کـرد و بـه دیگـری می‌گفـت سـاکت نباشـد و بخنـدد. 

ة�ً  �يَ
آ
وْا �

أَ
ا رَ� ذ� مثـــال واقعـــی می‌زنم تـــا معلـــوم شـــود چـــه مقـــدار انحطـــاط بـــود. »وَ �إِ

ـــخریة مـــن غیـــره. نـــه تنهـــا خودش بـــه ریش‌خند  « یعنـــی: یَطلـــب السُّ رُو�نَ سْخ�ِ َسْ�تَ �ي

یشـــخند بگیرنـــد و امنع  کـــه دیگران نیز به ر می‌گیـــرد. بلکـــه می‌خواهـــد کاری کند 
از هدایـــت دیگـــران نیز بشـــود. 1

«. توجه داشته باشید  �نٌ �ي ا سِحْرٌ مُ�بِ
َّ
ل ا �إِ

�نْ هذ� وا �إِ
ُ
ال استهزاء ایشان به این نحو بود: »وَ �ق

کـه آیـات چقـدر بـه هم پیوسـته هسـتند. آن‌هـا گفتند: این یک سِـحر واضح اسـت، 

 افسـون اسـت، تفـاوت افسـون بـا آیـت در ایـن اسـت کـه آیت یـک واقعیت در انسـان

 ایجـاد می‌کنـد؛ امـا افسـون، یـک نمـای تخیلـی ایجـاد می‌کنـد. می‌گوینـد: ایـن آیت 

نیسـت و افسـون اتس. 

157. برای مطالعۀ بیشتر، رک: مجمع البيان في تفسير القرآن، ج‏8، ص 68.

بخش سوم، آیات خببخشبخ81 - 11: انحطاط بشر آیات بخش سوم،



بــرای مثــال فــرض کنیــد آیــت طــبّ طبیب، چنین اســت که دوا می‌دهد و شــما 

گفت  که این طبیب نیست، خواهد  گر کسی بخواهد بگوید   بهبود پیدا می‌کنید. ا

کــه درد رمتفــع شــده اســت؛ حــال آن‌کــه هــم  کــرده‌ای  گمــان  کــرده و تــو  او تــو را افســون 

کشــنده  درد بــرای تــو باقــی اســت و هــم مــرض باقــی اســت. در آینــده نیــز ایــن مــرض 

کــرده اســت.  خواهــد بــود. امــا او تــو را افســون 

کــردن بــه لحــاظ زبــان انســانی را عــرض نمــودم؛ زیــرا ایــن  مــوارد اســتعمال افســون 

که سحر مبین اتس. برای روشن  که ادعا ‌کردند و خداوند نمی‌گوید   مشرکان بودند 

کــه ایــن نشــانۀ  کــه بگوینــد  شــدن جایــگاه اســتعمال افســون چنیــن در نظــر بگیریــد 

کــه بهبــود یفاتــی.  کــرده‌ای  گمــان  کــرد،  طــب نیســت، بلکــه او تــو را افســون 

نـه تنهـا خودشـان اسـتهزاء می‌کننـد. حقایقـی را که از قبل آموختـه بودند، به یاد 

کـه عمال هدایـت و یادآوری اسـت، دیگران را  گـر نشـانه‌ای هـم ببیننـد  نمی‌آورنـد و ا

«. این نیسـت  �نٌ �ي ا سِحْرٌ مُ�بِ
َّ
ل ا �إِ

�نْ هذ� وا �إِ
ُ
ال نیـز وادار بـه اسـتهزاء می‌کننـد. می‌گوینـد: »وَ �ق

ا  ذ�  �إِ
أَ
کاری انجـام داده باشـد بلکـه افسـون اسـ:ت »� مگـر افسـون واضحـی. نـه این‌کـه 

 .» و�نَ
ُ عُو�ث مَ�بْ

َ
ا ل

�نَّ  �إِ
أَ
� 

ً
اما  وَ عِظ�

ً
ا را�ب

ا �تُ
ا وَ كُ�نَّ �ن مِ�تْ

 این آیات اهلی اسـت. ام می‌خواهیم به وسـیلۀ این آیات، حقایق را به یاد شـما 

که باید ادامه  که نحوۀ وجود شما این‌گونه اتس  یم. از دیگر حقایق این اتس   بیاور

 وجودی داشته باشید و قیماتی هم باشد. اام ایشان آیات را سحر می‌دانند و تمسخر 

ا 
ا وَ كُ�نَّ �ن ا مِ�تْ ذ�  �إِ

أَ
«، سخریه از قدرت ام چگونه اتس؟ »� رُو�نَ َسْخ�َ �تَ وَ �ي �بْ لْ عَج�ِ َ  می‌کنند. »�ب

«. او همـۀ قـدرت مـا را می‌بیننـد. تـو نیز تعجب می‌کنی که  و�نَ
ُ عُو�ث مَ�بْ

َ
ا ل

�نَّ  �إِ
أَ
� 

ً
اما  وَ عِظ�

ً
ا را�ب

�تُ

کـه خـدا چنیـن قدرتـی دارد. امـا   جـای نظرخواهـی از این‌هـا نیسـت و واضـح اسـت 

.» و�نَ
ُ عُو�ث مَ�بْ

َ
ا ل

�نَّ  �إِ
أَ
� 

ً
اما  وَ عِظ�

ً
ا را�ب

ا �تُ
ا وَ كُ�نَّ �ن ا مِ�تْ ذ�  �إِ

أَ
این‌ها مسخره می‌کنند و می‌گویند: »�

ــاره بعــث می‌شــویم؟  گــر مــا مُردیــم و خــاک شــدیم و اســتخوان شــدیم، دوب ــا ا آی 58

تفسیر سورۀ صــافّــات



کــه گروه‌هایــی را دیده‌اند که از آن‌ها به جز مشــتی خاک  دیــدگاه اینــان چنیــن اســت 

و اســتخوان چیــز دیگــری باقــی نمانــده اســت. آیا وقتی ام خاک و اســتخوان شــدیم و 

 » و�نَ
ُ عُو�ث مَ�بْ

َ
ا ل

�نَّ  �إِ
أَ
یــم، »�  فقــط اســتخوانمان باقــی امند، دیگر گوشــت و پوســت و پــی ندار

دوباره برگردانده می‌شویم؟ 

«، آیا پدران قدیمی ام نیز که از آن‌ها  و�نَ
ُ
ل وَّ

أَ
�

ْ
ا ال �نَ اؤ�ُ �ب

آ
وَ �

أَ
 بعد سخریه را بالاتر می‌برند.1 »�

اسـتخوان هـم باقـی نمانـده اسـت، آنهـا هـم برگردانده می‌شـوند؟ خیـال می‌کنند که 

چنان‌چـه اسـکلتی امنـده باشـد، شـاید خداونـد بتوانـد دوبـاره روح در آن بدمـد، امـا 

کار می‌تواند بکند؟ ااسس سخریه‌شان به این  گر اسکلتی باقی نمانده باشد، چه  ا

 اتس که می‌گویند هر چه جسم انسانی سرفوده‌تر باشد، بازآفرینیِ آن دشوارتر اتس. 

کـی بمانـد، آیـا دوباره بـاز می‌گردیم؟ یـا این‌که  گـر از مـا اسـتخوان و خا لـذا می‌گوینـد ا

کـه از آ‌ن‌ها اسـتخوان هم باقـی نمانده، بـاز می‌گردند؟  پـدران قدیـم مـا 

«. بگو بله، همین طور اســت و شــما چاره‌ای ندارید. برای  رُو�نَ مْ دا�خِ �تُ �نْ
أَ
عَمْ وَ � لْ �نَ »�قُ

ایــن نظــام خاضــع هســتید. »داخــر« بــه معنــای ذلیــل و خاضع اســت. شــما ذلیــل این 

نظــام هســتید.2 ایــن نظماــی اســت کــه بــرای شــما زندگانــی دیگــر و بعــث را )طبــق قــول 

 زبان عربی کنونی( رفض می‌کند، یعنی شما را الزام به این کار می‌کند. چه بخواهید 

.» رَة�ٌ واحِدَة�ٌ ْ �ج َ ز�َ ما هِي�
�نَّ �إِ

و چه نخواهید. چه وقت چنین می‌کند؟ »�فَ

1. برای مطالعۀ بیشتر، رک: التبيان في تفسير القرآن، ج‏8، ص 487.
2. »داخرون« را به معنای صاغرون دانسـته‌ اسـت که مراد شـدیدترین حالت صغر و کوچک 

59شـدن اسـت؛ محقق. )رک: جامع البيان في تفسـير القرآن، ج‏23، ص 30(

بخش سوم، آیات خببخشبخ81 - 11: انحطاط بشر آیات بخش سوم،





 بخش چهارم، آیات 27 - 18: 
احوال مشرکان به هنگام حشر و پرسش از ایشان

آیات مبارکه

وا 
ُ
اٰلݠ وَ�ق  ١٩ و�نَ  رݦݩُ ظ�ُ �نݨْ ݦَ �ی هُمݨݦݨْ  ݢاٰ  ݢ اِذ� �فَ ة�َݡٌ  حِد واٰ ة�ٌ  رݦَ ْ �ج ز�َ یَ  هݭِ ماٰ 

اِ�نَّ �فَ  ١٨ رُو�نَ  �خِ داٰ مْ  ݑُ ݧ ٮݩݧ ݩݐݨْ ںݧ
ݦَ
وَا مݨْ  َ ݧ عݧ �نَ لْ  �قُ

و�نَ ٢١ ۞  ُ �ب ِ
ذ�ّ

َ
ك �تُ هٖ  �بِ مْ  ݩݑُ ٮݧ ݐݨْ ی كُںݩݧ ٖ �ذ

ݩَّ
ال صْلِ  �فَ

ْ
ال مݩݩُ  ْ وݨݧ ݦَ �ی اٰ  هٰدݦݐ �نِ ٢٠  �ی الدّٖ مݩݩُ  ْ وݨݧ ݦَ �ی اٰ  هٰدݦݐ اٰ  �ن

َ
ل وَ�یْ اٰ  �ی

اهْدُوهُمْ  �فَ هِ  اللّٰ  ِ و�نَ ٢٢ مِ�نݨْ دُو�ن دݩُ ُ �بݧ
ْ عݨݧ ݨَ �ی ݐُوا  ݧ مݨْ وَماٰ كاٰںݧ ݩݩُ هݧ َ �ج واٰ ْ رݩݩݐݨݧ

َ
ا وݦَ وا  ُ ݧ مݧ

َ
ل �نَ ظ�َ �ی ٖ �ذ

َّ
ال رُوا  ُ حْ�ش

ُ ٱݧ
�

لْ  َ اٰصَرُو�نَ ٢٥ �ب �ن مْ لاٰ �تَ
ُ ݧ
ك

ݦَ
َ ٢٤ ماٰ ل ݧوُ�نݧ

ݩݩݩݩ ݧ ݧ ݧ ولݧ ـݘݨُ سݨْ َݡ ْ مݨݧ مݨݨݧ ݩݩُ ݧ هݠݧ
 اِ�نَّ

ݦݦݦݩۖ
٭ مݨْ وهݩُ ݩُ ݧ ݧ ڡݨݐݧ �قِ مِ ٢٣ وݦَ َحٖ�ی ݧ �ج

ݨْ
طِ ال اِلىٰ صِراٰ

و�نَ ٢٧
ُ
ءَلݠ

ٓ
ݑسَاٰ ݧ ݧ ٮݧ َ �ی عْ�ضٍ  �بَ عَلىٰ  مْ  هݨݨݦُ عْ�ضُ ݨَ �ب لَ  ݩَ �بݧ

ْ ٯݨݑݨݧ
ݦَ

وَا و�نَ ٢٦  ُ لِمݧ ْ سݧ مُسْ�تَ مݨَݡ  ݨݨْ وݧ َݡ ݨݧ ىݪݔ
ْ
الݠ مُ  ُ هݧ

ترجمۀ آیات 

كـه خـوار خواهيـد بـود!  18- بگـو: »آرى، همـه شـما زنـده م‌ىشـويد، در حالـى 

19- تنهـا يـك صيحـه عظيـم واقـع م‌ىشـود، ناگهـان همـه نـگاه مك‌ىننـد!20- و 

م‌ىگوينـد: »اى واى بـر مـا، ايـن روز جزا اسـت«! 21- )آرى( اين همان روز جدائى 

)حق از باطل( است كه شما آن را تكذيب مك‌ىرديد! 22- )به فرشتگان دستور 

را م‌ىپرسـتيدند.23- )آرى  و آن‌چـه  داده م‌ىشـود:( ظالمـان و همرديفانشـان 

آنچه را( جز خدا م‌ىپرستيدند جمع كنيد و به سوى راه دوزخ هدايتشان كنيد! 

يـد كـه بايد بازپرسـى شـوند! 25- شـما را چه شـده كـه از هم  24- آن‌هـا را نگـه دار

يارى نم‌ىطلبيد؟!26- ولى آنان در آن روز تسليم قدرت خداوندند! 27- )و در 

اين‌حـال( آن‌هـا رو بـه كيديگـر كـرده و از هـم سـؤال مك‏ىنند...
61



معنای لغات 

وَ« همـان أو می‌باشـد.1 »زجـرة«، بـه معنـای نهیـب اسـت.2 »ازواج«، جمـع زوج 
َ
»أ

اسـت و ظاهـر از زوج، همسـر اسـت.3 دیـن، بـه معنـای قضـاوت و روز جزاسـت.4 
کـردن اسـت.5 »یـوم الفصـل«، بـه معنـای روز جـدا شـدن و جـدا 

نحوۀ برانگیخته شدن مشرکان

گـر مُردیـم و  «، »أ إنـا لمبعوثـون« یعنـی ا و�نَ
ُ عُو�ث مَ�بْ

َ
ا ل

�نَّ  �إِ
أَ
� 

ً
اما  وَ عِظ�

ً
ا را�ب

ا �تُ
ا وَ كُ�نَّ �ن ا مِ�تْ ذ�  �إِ

أَ
�«

خـاک و اسـتخوان شـدیم، آیـا دوباره برانگیخته می‌شـویم؟ 

« از مـا اسـتخوانی باقـی امنـده اسـت، امـا از  و�نَ
ُ
ل وَّ

أَ
�

ْ
ا ال �نَ اؤ�ُ �ب

آ
وَ �

أَ
وَ« همـان أو اسـت. »�

أَ
�«

کان نخسـتین مـا همان اسـتخوان هم نمانده اسـت. آیا آن‌ها  پـدران پیشـین مـا و نیـا

کـه بـه اجبـار ایـن چنیـن  نْتُـمْ داخِـرُونَ«، درحلاـی 
َ
نیـز برانگیختـه می‌شـوند؟ »نَعَـمْ وَ أ

خواهیـد شـد و بـه اختیـار شـما نیسـت. ایـن حلاـت اجبـار بـه چـه صـورت اسـت؟ 

«. »زجـرة«، بـه معنـای نهیـب اسـت.6  رَة�ٌ واحِدَة�ٌ ْ �ج َ ز�َ ما هِي�
�نَّ �إِ

»�فَ

1. النحو الوافی، عباس حسن، ج 3، ص 544. 
2. لسان العرب، ج 4، ص 318. 

3. همان، ج 2، ص 292. 
4. العین، ج 8، ص 72. 

5. مجمع البحرین، ج 5، ص 441. 
6. زجـره بـه معنـای صحیـه‌ای از حضـرت اسـرافیل نیـز معنـا شـده، )رک: مجمـع البيـان فـي 
یـد: »و الزجـرة   تفسـير القـرآن ج‏8، ص 68(. همچنیـن شـیخ طوسـی در معنـای آن می‌گو
الصرفـة عـن الشـي‏ء بالمخافـة، فكأنهـم زجـروا عـن الحـال التـي هـم عليهـا إلـى المصيـر 
إلى الموقف للجزاء و الحسـاب«، زجره به معنای منصرف نمودن از چیزی با ترسـاندن 
کـه در آن بودنـد بـه جایـگاه جـزاء و حسـاب هدایـت می‌کننـد؛  اسـت. ایشـان را از حالـی 

محقـق. )التبيـان فـي تفسـير القـرآن، ج‏8، ص 488( 62

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـه قمرهـان داسـتان بـه کسـی نهیـب زد.  گاهـی چنیـن می‌گوینـد  در داسـتان‌ها 
نهیـب زدن، گاهـی واداشـتن کسـی بـا رفـق و مداراسـت و گاهی با فریاد زدن اسـت؛ 

امننـد: بیـا، برخیز. 

کـه »زجـرة« بـرای تحریـک اسـت، نـه بـه معنـای بازداشـتن.  توجـه داشـته باشـید 
 نمی‌گوید نکن، اام چون لحن نهی بوده و دارای خشـونت اسـت، از آن تعبیر به زجر 
کاری را  کـه ایشـان را بازدارنـد تـا  می‌شـود. نـه این‌کـه زجـر بـه معنـای اصلـی آن باشـد 

نکننـد. بـرای مثـال نهیـب زننـد تـا بلند شـوند. 

در روایـــات آمده که لامئکۀ بعث نســـبت بـــه مؤمن با رفق می‌گوینـــد: یا عَبدَالله! 
قُـــم إلـــی رَحمَةِ الِله وَ جَنَانِه. بیدار نمودن شـــخص خفته در دو حتلا اســـ:ت گاهی 
بیـــدار کردن رفد در زندان اســـت، گاهی بیـــدار کردن او در حجله اســـت. در روایات 
 لِلمُؤمِن نَـــم نَومَةَ العَـــرُوس«.1 بنا نیســـت از همان 

ُ
نیـــز ایـــن تعبیر آمده اســـ:ت »یُقـــال

کنـــد و غیره. ایـــن مثال به  که برخیـــزد و چای آمـــاده  اولیـــن صبح ســـخت بگیرنـــد 
عنـــوان نمونـــه‌ای از خواب راحت بیان می‌شـــود. 

کـه هم مـرگ راحتـی دارد، هم بـرزخ و هم برپاشـدن  نسـبت بـه مؤمـن گفتـه شـده 
«. این‌گونه  رَة�ٌ واحِدَة�ٌ ْ �ج َ ز�َ ما هِي�

�نَّ �إِ
 راحتی خواهد داشت. اام نسبت به کرفا میامرف‌ید: »�فَ

 نیست که تکانش دهند و او را نوازش کنند، چشم خود را باز کند و دوباره ببندد. بعد 
کننـد. خیـر، بلکـه نهیبـش می‌زننـد. آن‌هنـگام هـر  ده دقیقـه دیگـر دوبـاره صدایـش 

کنـون منکـر بـود و مسـخره می‌کـرد، می‌بینـد.  کـه تا آن‌چـه را 

«، ای وای بر ام، روز قضاوت این اســـت؟ دین، به  �نِ �ي وْمُ الدِّ َ ا �ي ا هذ� �ن
َ
ل ا وَ�يْ وا �ي

ُ
ال »وَ �ق

مْ  �تُ ي� كُ�نْ ِ �ذ
َّ
صْلِ ال �فَ

ْ
وْمُ ال َ ا �ي معنای قضاوت اســـت. به این‌ها پساـــخ می‌دهنـــد: »هذ�

 .» و�نَ ُ �ب ِ
ذ�ّ

َ
ك هِ �تُ �بِ

163. بحار الأنوار، علامه مجلسی، ج6، ص 263.

بخش چهارم، آیات خببخشخب81: احوال مشرکان به هنگ بخش چهارم، آیات 72 -



 بلـه، قـرآن مجیـد در این‌جـا تعبیـر به »یوم الفصل« میامرف‌یـد و لفظ آنان را تکرار 

 نمی‌کند. دین، به معنای روز جزاتس،1 چندان بدی و خوبی در آن نهفته نیست.

 روز جزاتس. هر کسی جزای خود را می‌خواهد. ابوجهل نیز می‌گوید من خوبی‌هایی 

انجـام داده بـودم. در لفان جهـت نیـز بچگانـه عمـل نمـودم، حـال مـرا بـه نادانـی‌ام 

کردن  ببخشـید! خیر، قرآن میامرف‌ید این یوم الفصل اسـت. روز جدا شـدن و جدا 

کـه بـا تـو و آن مؤمـن بـه طـور یکسـان معمالـه کنیم.2  اسـت. توقـع نداشـته باشـید 

«، این روز، روز جدا کردن اتس، ارفاد را  و�نَ ُ �ب ِ
ذ�ّ

َ
ك هِ �تُ مْ �بِ

�تُ ي� كُ�نْ ِ �ذ
َّ
صْلِ ال �فَ

ْ
وْمُ ال َ ا �ي  »هذ�

کرفا. روز جدایی   به لحاظ عمل به دو دسته نمودن اتس. صلاح و طلاح، مؤمن و 

 اسـت و قضاوت اختصاصی در اعمال خیر و شـر سـابق ارفاد می‌شـود. همان روزی 

که شما از پیش آن را به دروغ می‌پنداشتید. می‌گفتید واقعیت ندارد.

کـه افـراد  کنیـد. از یـوم الفصـل معلـوم می‌شـود  مُوا«. جمعشـان 
َ
ل �نَ ظ�َ �ي ِ �ذ

َّ
رُوا ال ُ »احْ�ش

وْمَ  �يَ
ْ
وا ال از�ُ کـه میامرف‌یـد: »وَ امْ�ت از هـم جـدا می‌شـوند. دلیـل آن در آیـه‌ دیگـری اسـت 

 3.» رِمُو�نَ ْ مُج�
ْ
ال هَا  ُّ �ي

أَ
�

مقصود از »أزواج« 

صل«، روز جدا کردن اســـت. چون روز جدا  ومُ ال�فَ َ ا �ی در اینجـــا قـــرآن مرفوده: »هذ�

1. مجمع البيان في تفسير القرآن، ج‏8، ص 687؛ جامع البيان في تفسير القرآن، ج‏23، ص 30. 
يظهـر  وجـه  علـى  الباطـل  مـن  الحـق  تمييـز  و  الحكـم  و  الخلائـق  بيـن  الفصـل«،  »یـوم   .2
كـرام و يدخـل  لجميعهـم الحـال فيـه و ذلـك بـأن يدخـل المطيـع الجنـة علـى وجـه الإ
ز جدایی میان خلایق و حکم میان آن‌هاسـت. حق  العاصـي النـار علـى وجـه الإهانـة؛ رو
یـرا  کـه حـال آن بـرای همـه روشـن می‌گـردد. ز از باطـل تشـخیص داده می‌شـود بـه وجهـی 
کـرام داخـل در جنت می‌شـود و گناه‌کار بـا اهانـت وارد در آتش می‌گردد؛  انسـان مطیـع بـا ا

محقـق. )رک: مجمـع البيـان فـي تفسـير القـرآن، ج‏8، ص 688(
گنهكاران«؛ یس/59. ز اى  يد امرو 3. »جدا شو 64

تفسیر سورۀ صــافّــات



َ«، همـــه  دُو�ن عْ�بُ َ وا �ي
هُمْ وَ ما كا�نُ َ وا�ج ز�ْ

أَ
مُوا وَ �

َ
ل �نَ ظ�َ �ي ِ �ذ

َّ
رُوا ال

ُ حْ�ش
أُ
کـــردن اســـت، میامرف‌یـــد: »�

گـــردآوری کنیـــد. آن‌هایـــی که ســـتم کردنـــد و جف‌تهای ایشـــان و آن‌هـــا را که به  را 
جای خدا می‌پسرـــتیدند. أزواج، جمع زوج اســـت و در ظاهر زوج، به معنای همســـر 
اســـت. آقـــای طباطبایی میامرف‌ید: مقصود از زوج این نیســـت. مقصـــود از زوج، آن 

که سبب غوایتشـــان می‌شدند.  هســـتند 

وا  کـه سـبب غوایـت ایشـان می‌شـدند، در »وَ ما كا�نُ کسـانی باشـد  گـر مقصـود  ا
« ذکر شده اتس. لذا در  دُو�نَ عْ�بُ َ وا �ي

اهْدُوهُمْ« و در خود »وَ ما كا�نُ
هِ �فَ

َ
ِ اللّ ، مِ�نْ دُو�ن دُو�نَ عْ�بُ َ  �ي

لْ  َ �ب وا 
ُ
ال �ق ؛  �نِ مِ�ي �يَ

ْ
ال عَ�نِ  ا  �ن و�نَ �تُ

أْ
� �تَ مْ  �تُ كُ�نْ مْ 

ُ
ك

�نَّ �إِ وا 
ُ
ال »�ق هسـ:ت  مخاطبـه‌ای  بعـد  آیـات 

ا  �ن �يْ
َ
 عَل

حَ�قَّ
فَ
؛ � �نَ �ي  طاغ�ِ

ً
وْما

مْ �قَ �تُ لْ كُ�نْ َ ٍ �ب طا�ن
ْ
مْ مِ�نْ سُل

ُ
ك �يْ

َ
ا عَل �ن

َ
؛ وَ ما كا�نَ ل �نَ �ي مِ�نِ وا مُؤ�ْ و�نُ

ُ
ك مْ‌�تَ

َ
ل

1.» و�نَ
ُ
رِك �تَ ْ ا�بِ مُ�ش عَذ�

ْ
ذ�ٍ �فِي� ال وْمَ�ئِ َ �نَّهُمْ �ي �إِ

؛ �فَ �نَ اوِ�ي ا غ�
ا كُ�نَّ

�نَّ اكُمْ �إِ �ن ْ وَ�ي
غ�ْ
أَ
� ؛ �فَ و�نَ �قُ ا�ئِ �ذ

َ
ا ل

�نَّ ا �إِ �ن ِ
ّ وْلُ رَ�ب �قَ

مقصود، همان همسـر اسـت. هرچند در آیات دیگر به ازواج تعبیر شـده اسـت. 
زْواجِهِـمْ«،2 پـس آن‌هـا 

َ
أ وَ  مِـنْ آبائِهِـمْ  ـحَ 

َ
مَـنْ صَل گاهـی در مـورد بهشـت مرفـوده: »وَ 

کریمه افـراد خانواده، خانـواده بودند.  مقیـدات اسـت. متنساـب بـا زامن نـزول آیات 
کـه زن مؤمـن باشـد و شـوهر کرفا باشـد یا شـوهر مؤمن باشـد  هنـوز ایمـان آن‌گونـه نبـود 

کرفا باشد. به عبارتی خانواده رطمح بودند.  و زن 

حَطَب«؛3 
ْ
ةَ ال

َ
لا تُهُ حَمَّ

َ
 ابوبهل را رفض کنید که یک نمونه از بیت کفراتس »وَ امْرَأ

ابوجهـل نیـز یـک نمونـۀ کفـر اسـت و إرمئه‌اش لافن بن لافن اسـت. ابوسـفیان، نمونه 
 کفـر اسـت و ارمئـه‌اش هنـد اسـت. ایـن ازواج، ازواج هسـتند. البتـه چنان‌چـه زوجی 
 مؤمن باشد، به حساب آن دیگری محشور نمی‌شود. زیرا ظلام نیست و این طملب

 روشن اتس. 

1. صافات/18- 33. 
2. »... و همچنين پدران و همسران و فرزندان صالح آن‌ها...«؛ رعد/23. 

365. »و همچنين همسرش در حالك‌ىه هيزم به دوش مك‏ىشد«؛ مسد/4. 

بخش چهارم، آیات خببخشخب81: احوال مشرکان به هنگ بخش چهارم، آیات 72 -



کسـی بر دین او  مُوا«، پس میزان، ظلم اسـت. چنان‌چه همسـر 
َ
ل �نَ ظ�َ �ي ِ �ذ

َّ
رُوا ال

ُ »احْ�ش
نباشـد، با او محشـور نمی‌شـود و از او جدا می‌شـود. اام به حسـاب نزول آیات و این 
گـر بیـت مؤمـن بوده، زن و شـوهر هـر دو مؤمـن بودند  کـه ا کـه طبـع بیـوت این‌گونـه بـود 
گفتـه شـده، هماننـد  کفاـر بودنـد. لـذا ازواج  کفـر بـوده، شـوهر و زن هـر دو  گـر بیـت  و ا

که ازواج مرفوده اسـت.  آیـات دیگـر 

ا�ئِهِم«1 مرفوده، یعنی نســـبت  �ب
آ
حَ مِ�نْ �

َ
کـــه »وَ مَ�نْ صَل امننـــد بعضـــی از آیات دیگر 

کرفا اتس، چون زن اوتس، گر کسی خوب اســـت و زن او   به بهشـــت توهّم نشـــود ا
کـــه از پدران و  حَ« آمده، یعنـــی آن‌هایی 

َ
 پـــس بـــه بهشـــت خواهـــد رفـــت. »وَ مَ�ن صَل

همسرانشـــان صلاح هســـتند.

کـــه آقـــای  کـــه ازواج را از معنـــای خـــودش بـــه آن معنایـــی  لـــذا وجهـــی نـــدارد 
طباطبایـــی میامرف‌یـــد، برگردانیـــم. ایشـــان می‌گوینـــد: »آن‌هایی که جفت ایشـــان 

بودنـــد و آن‌هـــا را فریـــب دادند«.2 

امـروزه نیـز چنیـن اسـت. طبـع خانه‌هـا بـه یـک صـورت بـوده و خانـواده بـه دیـن 
واحـد هسـتند و بـه ایمـان و عدالـت و فسـق نظـر ندارنـد. البتـه توجـه داشـته باشـید 
کفّـار  کفـر بـه خداسـت، نـه عدالـت و فسـق. صحبـت از  کـه این‌جـا بحـث ایمـان و 
مُوا«، پـس مقصـود کفـار اسـت و بایـد در محیـط 

َ
ل �نَ ظ�َ �ي ِ �ذ

َّ
رُوا ال ُ اسـت. میامرف‌یـد: »احْ�ش

کفـر بحـث کنیـم. 

1. »... و همچنین پدران صالح آن‌ها...«؛ رعد/23و غافر/8.
زْواجَهُمْ« الظاهر أن المراد 

َ
 2. علامه طباطبایی در مورد معنای »أزواج« می‌فرمایند: و قوله: »وَ أ

به قرناؤهم من الشياطين... و قيل: المراد بالأزواج نساؤهم الكافرات و هو ضعيف؛ ظاهر 
 این اســـت که مراد از ازواج، هم‌نشـــینان ایشـــان از شیاطین باشـــند و قرینه‌ای از آیه قرآن 
 بیان می‌کنند و معتقد هستند این نظر ‌که مراد، زنان کافره باشند ضعیف است؛ محقق. 

)رک: الميزان في تفسير القرآن، ج‏17، ص 113( 66

تفسیر سورۀ صــافّــات



هُم«1 آمده، این  وا�جُ ز�ْ
أَ
کـــه »هُمْ وَ � حَ« اســـت. در آن‌جا 

َ
در آیاتـــی از قـــرآن »وَ مَ�نْ صَل

حَ مِ�نْ 
َ
کرفا باشـــد، آن‌گونه می‌شـــود. در جـــای دیگـــر »وَ مَ�نْ صَل گـــر زوج  کـــه ا نیســـت 

کـــه مقیـــد اســـت. همـــۀ ایـــن‌ عبارات در  قـــرآن مجید به  هِم« مرفـــوده  وا�جِ ز�
أَ
هِم وَ � ا�ئِ �ب

آ
�

کار رفته اســـت. 

هِ« یعنــی آن‌چــه این‌هــا بــه جــای خــدا و منهــای 
َ
ِ اللّ ، مِ�نْ دُو�ن دُو�نَ عْ�بُ َ وا �ي

»وَ ما كا�نُ
کــه  کفــر اســام نمساــت  خــدا عبــادت می‌کردنــد. ایــن نیــز یــک شــاهد قطعــی بــر آن 
کــه در روزگاری ابــن تیمیــه علم‌دارشــان بــود و بعــد  کــردم یــا هم‌چــون عــده‌ای  عــرض 
کــرد. می‌گفتنــد تمماــی آنهــا عبــادالله صلاحیــن بودنــد و مُردنــد.  از او ادامــه پیــدا 
گــرد قبــر ایشــان طــواف نمودنــد. مجســمه و صــورت  کردنــد و بــه  قبــری برایشــان همیــا 

کفــر مبتــا شــدند.  ســاختند. در میــان مســلمین نیــز برخــی بــه همــان نــوع 

ایـن طملـب در کتاب‌هـای ایشـان موجـود اسـت. ایناه به چند حدیث تمسـک 

می‌کننـد؛ امـا قـرآن مجیـد به صراحـت خفلاش را بیـان میامرف‌ید. 

هدایت مشرکان به دوزخ

لى‌ صِراطِ اهْدُوهُمْ �إِ هِ �فَ
َ
ِ اللّ ، مِ�نْ دُو�ن دُو�نَ عْ�بُ َ وا �ي

هُمْ وَ ما كا�نُ َ وا�ج ز�ْ
أَ
مُوا وَ �

َ
ل �نَ ظ�َ �ي ِ �ذ

َّ
رُوا ال ُ  »احْ�ش

کنید. تعبیر به »هدایت« ظرافتی دارد.2  مِ« این‌ها را به راه جهنم هدایت  حِ�ي َ �ج
ْ
 ال

1. »... آن‌ها و همسرانشان«؛ یس/56.
که تســیمه به هدایت، برای اســتهزاء اســت )تفســیر المیزان،  2. علامه طباطبایی معتقد اســت 
ج17، ص 132(؛ هرچنــد مرحــوم طبرســی می‌فرمایــد بــه ایــن خاطــر تعبیــر بــه هدایــت شــده 
ــه بهشــت باشــد )مجمــع البیــان فــی تفســیر القــرآن، همــان، ج8، ص  کــه بــدل از هدایــت ب
یــد: راه رســیدن بــه آتــش را بــه آن‌هــا بشناســانید  کتــاب خــود می‌گو 688(؛ زمخشــری نیــز در 
ری  ــاو کنــون ی ــه این‌کــه ا ــه واســطۀ عجــز آن‌هاســت ب ــر ایشــان ب کننــد. توبیخــی ب ــا آن را طــی  ت
 ندارنــد بــه خــاف این‌کــه در دنیــا یــاری می‌شــدند )الكشــاف عــن حقائــق غوامــض التنزيــل،

67 ج‏4، ص 39(؛ محقق.  

بخش چهارم، آیات خببخشخب81: احوال مشرکان به هنگ بخش چهارم، آیات 72 -



که او را به زندان  گاهی روزنماه‌ها در مورد ارفادی، تعبیر می‌کردند  اسبق بر این، 

گـر می‌خواسـتند  کـه بازداشـت می‌نمودنـد، ا افـرادی را  کردنـد. در واقـع  راهنمایـی 

کننـد،  اندکـی احترامشـان محفـوظ باشـد یـا بـه عکـس بخواهنـد ایشـان را بازیچـه‌ 

کـه مأمـوران ایشـان را بـه زنـدان راهنمایـی کردند. ظرافـت تعبیر در  چنیـن می‌گفتنـد 

که این شخص را به اصلاطح عمایانه )با لاسم و صلوات( به زندان بردند.   این بود 

گویی شخص را )با لاسم و صلوات( به جهنم می‌برند.  در بحث حاضر نیز 

کـه بایـد مـورد احتـرام باشـد، در مقـام اضلال اسـتعمال  بـه عبـارت دیگـر، آن‌ را 

یعنـی  شـود.  متأسّـف  و  ناراحـت  او  تـا  م«1  ل�ي
أَ
� ا�بٍ  عَذ� �بِ رْهُمْ  ِ

ّ �ش �بَ
»�فَ امننـد:  می‌کننـد؛ 

کنـون بـه  کـه بـه مقـام بالایـی بسرـی و تـو را بـا احتـرام ببرنـد، امـا ا جایـگاه تـو ایـن بـود 

مِ« ایشـان را هدایـت و راهنمایـی بـه راه  حِ�ي َ �ج
ْ
لى‌ صِراطِ ال اهْدُوهُمْ �إِ جهنـم می‌برنـد. »�فَ

کنیـد.  جهنـم 

کنید، باید این‌ها بازپسری شوند. یک پسرش  « اام صبر  و�نَ
ُ
ل �نَّهُمْ مَسْؤ�ُ وهُمْ �إِ �فُ »وَ �قِ

دادسـتانی  بـرای  اوراق  ایـن  می‌افتـد.  اتفـاق  مـرگ  از  بعـد  اول  شـب  در  مقدامتـی 
مـی‌رود و دادسـتانی یـک بازپسرـی بعـدی می‌کنـد و بعد قضاوت صـورت می‌گیرد.2

یـد. از  وهُمْ« ایشـان را نگـه دار �فُ کـه میامرف‌یـد: »وَ �قِ هنگماـۀ پسرـش بعـدی اسـت 

کـه اختیـاری از خودشـان ندارند.  وهُمْ« معلـوم می‌شـود  �فُ عبـارت »�قِ

اهْدُوهُمْ« نکایــت اســت و از بــاب رنــج دادن آن‌هساــت. زیــرا بــه خــود ایشــان  »�فَ

ــد. در ناهیــت،  ی ــد آن‌هــا را نگــه دار وا«، شــما بایســتید. بلکــه می‌گوی �ف ــد: »�قِ نمی‌گوی

ــه شــخص پیشــاپیش رود و این‌هــا  ک ــاری نیســت  ــردن اســت. اختی ــا همــان ب معن

1. آل عمران/21؛ توبه/34؛ انشقاق/24.
 2. همچنین گفته شده که ایشان از بدعت‌هایی که در دنیا بدان دعوت می‌کردند مورد سوال 

هستند، محقق. )مجمع البیان، ج8، ص 688( 68

تفسیر سورۀ صــافّــات



یــد،  وهُمْ« آن‌هــا را نگــه دار �فُ کننــد. بلکــه »وَ �قِ اطــراف او بــوده و زیــر پایــش قلاــی پهــن 

« بایــد از ایشــان ســؤال شــود.  و�نَ
ُ
ل هُمْ مَسْؤ�ُ

�نَّ »�إِ

توقف‌گاه دیگر 

کلـی بـوده و مخصـوص  کـه ایـن آیـه، یـک اصـل  در روایـات بسـیاری ذکـر شـده 

بـه مشـرکان نیسـت. شـخص از آن چـه اعتقـاد بـدان واجـب اسـت، مـورد سـؤال قـرار 

کـه »یا علـی! "وَقِفُوهُمْ  می‌گیـرد. لـذا از رسـول الله؟ص؟  بـه طـور مکـرّر روایـت نقل شـده 
ونَ"، یسـئلون عـن ولایتـک«.1

ُ
هُـمْ مَسْـؤُل

َ
إِنّ

بـر طبـق منطـق قـرآن، توحیـد بـدون نبـوت، نجـات دهنـده  کـه  بـه ایـن خاطـر 

نیسـت؛  نبوت بدون ولایت نیز نجات دهنده نیسـت. باید این سـه ایمان باشـد تا 

هَ«3 
َ
وَلَّ اللّ �تَ َ گیرد و »حزب الله الغبلا«2 باشـد. »وَ مَ�نْ �ي شـخص در زرمۀ حزب الله قرار 

�نَّ  �إِ
کـه متـن قـرآن مجیـد اسـت. »�فَ یعنـی: »یقبـل ولایـة الله و رسـوله و الذیـن آمنـوا«، 

«؛ زیـرا  و�ن الِ�بُ غ�
ْ
هِ هُمُ ال

َ
�بَ اللّ « یعنـی: هفـو مـن حـزب الله و »حِز�ْ و�ن الِ�بُ غ�

ْ
هِ هُمُ ال

َ
�بَ اللّ حِز�ْ

گـر کسـی این  شـرط و جـزای شـرط بایـد در معنـا بـا یکدیگـر تنساـب داشـته باشـند. ا

 حـزب شـیاطن اسـت. 
ّ

سـه اصـل را پذیفرـت، حـزب خداسـت وال

رده شده است )تفسير فرات الكوفي، ص 355(؛  1. در تفسیر فرات سه روایت با این مضمون آو
 همچنین در تفسیر نور الثقلین از امالی شیخ طوسی روایتی آمده که این سوال از ولایت 
یـزی، ج4، ص  الثقلیـن، عروسـی حو نـور  تاییـد می‌کنـد )تفسـیر  را  المؤمنیـن؟ع؟   امیـر 
 401(؛ در شواهد التنزیل نیز به طور مفصل روایات مربوط به این مهم آمده است )شواهد 
التنزیل لقواعد التفضیل، عبید الله بن احمد حسکانی، ج2، ص160- 164(؛ محقق. 
كـــه ولايـــت خـــدا  كســـانى  «؛ و  و�ن الِ�بُ غ�

ْ
هِ هُمُ ال

َ
�بَ اللّ �نَّ حِز�ْ �إِ

وا �فَ مَ�نُ
آ
�نَ � �ي �ذ

َّ
هُ وَ ال

َ
هَ وَ رَسُول

َ
وَلَّ اللّ �تَ َ 2. »وَ مَ�نْ �ي

ز  يـــرا( حـــزب و جمعيـــت خـــدا پيرو زنـــد ز و پيامبـــر او و افـــراد بـــا ايمـــان را بپذيرنـــد )پيرو
م‏ىباشـــد! مائـــده/56.

369. همان. 

بخش چهارم، آیات خببخشخب81: احوال مشرکان به هنگ بخش چهارم، آیات 72 -



 لذا در روایات »وَ قِفُوهُمْ« آمده؛ ولو قرآن مجید در این‌جا تصریح بر اصل شـــرک 
مرفـــوده، اام مخصوص به مشـــرکان نیســـت. در مـــورد یهودی و نصرانـــی و منفاقان 
هُمْ 

�نَّ نیـــز »وَ قِفُوهُـــمْ« هســـت. در مورد مســـلمان نیز هســـت و تفاوتـــی نمی‌کنـــد. و »�إِ
ی اســـت، اام بر این‌ها تطبیق

ّ
کل «، از ایشـــان پسرـــش می‌شود. اصل، اصل  و�نَ

ُ
ل  مَسْؤ�ُ

 شده اتس. 

از یکدیگـر  دنیـا  «؟ شـما در  اصَرُو�نَ �ن لا�تَ مْ 
ُ
ك

َ
ل »ما  اسـ:ت  ایـن  از  سـؤال عبـارت 

پشـتیبانی می‌کردیـد و وقتـی رسـول الله؟ص؟  بـر ایـن فـرد آیات قـرآن می‌خواند و در دل 
آن شـخص أثـر می‌گذاشـت و در حـال خاضع‌شـدن بـود، امـا شـما او را بـه اسـتهزاء 
«. بـا توجـه بـه آیـات قبـل، از همیـن سـورۀ مبارکـه  رُو�نَ سْخ�ِ َسْ�تَ  �ي

ة�ً �يَ
آ
وْا �

أَ
ا رَ� ذ� واداشـتید، »وَ �إِ

 .» رُو�نَ سْخ�ِ َسْ�تَ  �ي
ة�ً �يَ

آ
وْا �

أَ
ا رَ� ذ� ، وَ �إِ كُرُو�نَ

ذ�ْ رُوا لا�يَ كِّ ا ذ�ُ ذ� ، وَ �إِ رُو�نَ َسْخ�َ �تَ وَ �ي �بْ لْ عَج�ِ َ که مرفود: »�ب

گـر یـک آیـه می‌دیدنـد، نـه تنهـا خودشـان تمسـخر می‌نمودنـد، دیگـران را نیـز بـه   ا
 مسخره وادار می‌کردند و می‌گفتند شعر این شاعر اتس. در همین سوره میامرف‌ید: 
«.1 جسـارت بـه مقـام رسـول الله؟ص؟ اسـت.  ٍ و�ن �نُ ْ اعِرٍ مَج� ا لِ�ش �ن لِهَ�تِ

آ
وا �

ُ
ارِك �ت

َ
ا ل

�نَّ  �إِ
أَ
و�نَ �

ُ
ول �قُ َ »وَ �ي

ا 
َ
مْ ل

ُ
ك

َ
می‌گفتیـد: آیـا گفتـۀ ایـن شـاعر مجنـون در دل شـما اثـر گذاشـت؟ حـال؛ »مَا ل

کنـون بـه یـاریِ هـم نمی‌آییـد؟  «؟2 شـما را چـه می‌شـود؟ چـرا ا اصَرُو�نَ �نَ �تَ

ــن  ــه معــاذ ب ــه همیــن صــورت اســت. ب در مــورد ولایــت امیرالمؤمنیــن؟ع؟ نیــز ب

نَــا 
َ
حَسَــنِ ذَكَــرَ ل

ْ
بُوال

َ
كَانَ أ ــوْ 

َ
گفتــی: ل کبــری؟سها؟  گفتــه می‌شــود: »تــو بــه صدیقــه  جبــل 

1. صافات/36.
گرفـت و  ز  بـدر اسـب خـود را رانـد تـا در صـف مقـدم قـرار  کـه ابوجهـل در رو گفتـه شـده   .2
ز بـر  ى هـم امـرو صـدا زد: )نحـن ننتصـر الیـوم مـن محمـد و أصحابـه(؛ مـا همگـى بـه يـار
ز خواهيـم شـد«. قـرآن مجيـد سـخن او را در آيـۀ 44 سـورۀ قمـر بازگو  محمـد و یارانـش پيـرو
ـونَ نَحْـنُ جَمِيـعٌ مُنْتَصِـرٌ«؛ محقـق. )الکشـاف عـن حقائـق غوامـض 

ُ
مْ يَقُول

َ
كـرده اسـت: »أ

التنزیـل، ج4، ص 440(  70

تفسیر سورۀ صــافّــات



گــر پیــش  ــى غَيْــرِهِ؛1 ا
َ
نَــا عَنْــهُ إِل

ْ
مَــا عَدَل

َ
عَقْــدُ ل

ْ
عَهْــدُ وَ يُحْكَــمَ ال

ْ
نْ يُبْــرَمَ ال

َ
مْــرَ قَبْــلَ أ

َ ْ
ا ال

َ
هَــذ

کنیــم می‌گفــت، مــا بــا دیگــری  کنیــم و پیمــان را محکــم  گــره را محکــم  از این‌کــه مــا 

پیمــان نمی‌بســتیم...«!

گـــر این‌گونـــه بود، پـــس چرا پیغمبـــر مبعوث شـــد؟ وقتـــی پیمابـــر؟ص؟ آمد، در  ا

که شـــما با جاهلیت داشـــتید چه مرفود؟ مگر شـــما در جاهلیت  مورد این عقدی 

بـــا یکدیگـــر هم پیمـــان نبودیـــد؟ اهل مدینـــه هم‌پیمان بودنـــد، با یهودیـــان پیمان 

داشـــتند و دیگر پیمان‌ها وجود داشـــت. حال آن‌که پیمان شـــما ارزشـــی نداشت، 

 پیمان ارزشـــمند در ضمن اســـام، دارای ارزش بود. در صورتی‌که با ابوجهل بیعت

وقٍ فِي 
ُ
 طَاعَـــةَ لِمَخْل

َ
که با او بیعـــت نمودی. »ل کردی  کنـــم، خواهند گفت خطـــا   

خَلِاـــق‏«.2 بدیـــن روی این اصل، یک ضابطه نیســـت؛ بلکـــه آن‌ها برای 
ْ
 مَعْصِيَـــةِ ال

باهنه‌جویی چنین می‌گفتند. 

ى غَيْرِهِ«؛ 
َ
نَا عَنْـهُ إِل

ْ
مَا عَدَل

َ
عَقْدُ ل

ْ
عَهْـدُ وَ يُحْكَـمَ ال

ْ
نْ يُبْـرَمَ ال

َ
آن زمـان گفتیـد: »قَبْـلَ أ

که با آن‌ها داشتی، امیدوار  « تو، به پیمان و هم‌بستگی  و�نَ
ُ
ل �نَّهُمْ مَسْؤ�ُ وهُمْ �إِ �فُ  حال »وَ �قِ

« چرا امروز به یاری هم نمی‌آیید؟  اصَرُو�نَ �ن مْ لا�تَ
ُ
ك

َ
بودی؛ »ما ل

یادی  کر و عدۀ ز «، دیگر روز رسکشی نیست. ابن عسا سْلِمُو�نَ وْمَ مُسْ�تَ �يَ
ْ
لْ هُمُ ال َ  »�ب

از مورخیـن دربـارۀ وفـود؛ از جملـه وفـد بنی‌تمیـم نوشـته‌اند که این‌ها نـزد پیغمبر؟ص؟  

گاه سامـت.  یـم و ایـن زمین‌هـا، چرا آمدنـد و گفتنـد: یـا رسـول الله! مـا زمین‌هایـی دار

حضـرت مرفودنـد: ایـن زمین‌ها امل شمساـت. 

عَقْدُ
ْ
عَهْدُ وَ يُحْكَـمَ ال

ْ
نْ يُبْـرَمَ ال

َ
مْـرَ قَبْـلَ أ

َ ْ
ا ال

َ
نَـا هَـذ

َ
حَسَـنِ ذَكَـرَ ل

ْ
بُوال

َ
كَانَ أ ـوْ 

َ
سَـاءِ ل دَةَ النِّ ـوا يَـا سَـيِّ

ُ
 1. وَ قَال

مْرَ بَعْدَ تَقْصِيرِكُم‏. 
َ
 أ

َ
رَ بَعْدَ تَعْذِيرِكُمْ وَ ل

ْ
ي فَلَ عُذ يْكُمْ عَنِّ

َ
تْ؟عها؟ إِل

َ
ى غَيْرِهِ فَقَال

َ
نَا عَنْهُ إِل

ْ
مَا عَدَل

َ
  ل

)رک: الاحتجاج، طبرسی، ج‏1، ص109؛ بحار الأنوار، ج‏43، ص161(
یه، ج‏4، ص 381.  271. برای مطالعۀ بیشتر، رک: من لايحضره الفقيه، ابن بابو

بخش چهارم، آیات خببخشخب81: احوال مشرکان به هنگ بخش چهارم، آیات 72 -



همان‌هـا می‌گوینـد مـا نـزد ابـی بکـر رفتیـم، وقتـی بیـرون آمدیـم، عمـر مـا را دیـد و 

گفرـت و پـاره  کـرد. عمـر برگـه را  گفتیـم: ابوبکـر آن را امضـا  کردیـد؟  کار  پسرـید: چـه 

کـه خلیفـه تـو هسـتی یـا عمـر  گفتیـم: مـا نفهمیدیـم  کـرد. بـه  نـزد ابی‌بکـر بازگشـتیم و 

گـر خلیفـه عمـر اسـت،  کـرد و ا کـه او آن برگـۀ تـو را پـاره  گـر تـو خلیفـه هسـتی،  اسـت؟ ا

پـس تـو چـه منصبـی داری؟ 

 گف:ت »إن الناس قد استخلفونی و لکن عمر له رأی«. معلوم اتس. »إن الناس

 قــد اســتخفلونی« یعنــی مــردم مــرا بــه جــای پیغمبــر نشــاندند؛ امــا عمــر صاحــب نظــر 

اســت. او، میــزان اســت و مــن صاحــب مقــام هســتم. نزد عمــر آمدیــم و گفتیم چیزی 

کــه بــا او بســازیم. ســاختیم و در نتیجــه  کــرد. بنــا شــد   بــه تــو می‌دهیــم. او هــم قبــول 

کار ام انجام شد. 

هُمْ  عْ�ضُ َ لَ �ب �بَ
�قْ
أَ
«. امروز دیگر سخن از رسکشی نیست. »وَ � سْلِمُو�نَ وْمَ مُسْ�تَ �يَ

ْ
لْ هُمُ ال َ  »�ب

کنــون دیگــر ســخن از ســرزنش و امثــال آن اســت، نــه  « بلکــه ا و�ن
ُ
ساءَل �تَ َ عْ�ضٍ �ي عَلى‏ �بَ

یــم و دفــاع کنیــم. ایــن آیــات، مقدمــه اســت بــر آیاتــی   این‌کــه بخواهیــم از کار بــد بازدار

« ادامه دارند.  و�ن
ُ
رِک �تَ ا�بِ مُ�ش کم �فی العَذ� �نّ که تا »�إ

72

تفسیر سورۀ صــافّــات



 بخش پنجم،  آیات 39 - 27:
 استکبار، عامل انحطاط اهل دوزخ

آیات مبارکه 

�نِ  مٖ�ی �یَ
ْ
اٰ عَ�نِ ال �ن ُو�نَ ݩݑݧ ٮݧ

ݩݘْ
ا مْ �تَ ݩݑُ ٮݧ ݐݨْ كُݠمْ كُںݩݧ

ݢا اِ�نَّ وٓݢ
ُ
اٰل و�نَ ٢٧ �ق

ُ
ءَلݠ

ٓ
ݑسَاٰ ݧ ݧ ٮݧ َ عْ�ضٍ �ی مْ عَلىٰ �بَ هݨݨݦُ عْ�ضُ ݨَ لَ �ب ݩَ �بݧ

ْ ٯݨݑݨݧ
ݦَ
وَا

مْ  ݩݑُ ٮݧ ݐݨْ لْ كُںݩݧ َ  �ب
ݦݦݦݩݩۖ

٭ ٍ طاٰ�ن
ْ
مْ مِ�نݨْ سُل

ُ
ك �یْ

َ
اٰ عَل �ن

َ
�نَ ٢٩ وَماٰ كاٰ�نَ ل �ی مِ�نٖ ؤ�ݨْ وا مݦُ و�نُ

ُ
ك مْ �تَ

َ
لْ ل َ وا �ب

ُ
اٰل ٢٨ �ق

اٰ  ݩݐّ كُںݡݩݧ اٰ  اِ�نّ اٰكُمْ  �ن ْ وَ�ی
غ�ْ
َ
ا �فَ  ٣١ و�نَ  ُ ݑݧ ݧ ِٯݧ ݭݫ ݘݫ ىݧ

ٓ اٰ دݩݐ
َ
ل اٰ  اِ�نّ  

ݨݨݦݨۖ
٭
ݩٓݡ

اٰ �ن ݭݪِ
ّ ݓݧ ݫ رَٮݫ وْلُ  ٯݦݑَ اٰ  �ن �یْ

َ
عَل  َّ ݑݧ َٯݧ حݧ

�فَ  ٣٠ �نَ  �ی ٖ طاٰغ�ݫ مًا  ْ وݧ �قَ

�نَ  رِمٖ�ی ْ مُج�
ْ
ال عَلُ �بِ ْ �فݧ لِكَ �نَ ٰ ݩݩݩݩݧ ݧ اٰ كَدݦݐݧ و�نݨَݡ ٣٣ اِ�نّ

ݨُ ݧ
ݣݣك رݪݭِ

�تݨَ
ݨْ �بِ مُ�ش اٰ عَذ�

ْ
ݭِی ال

ٍ ڡݨݐ ݫ ذ� ِ ݫ ݩݩݘݫ ىݧ وْمݩَ ݦَ ْ �ی ُمݧ ݧ اِݣݣݐںَّهݧ �نَ ٣٢ �فَ وٖ�ی اٰ غ�

ݢا  ݢ ݢ ٓ وݧ
ُ
اٰرِݣݣك �ت

َ
اٰ ل �نݦݨّ �ئِ

َ
و�نَ ا

ُ
ولݠ ُ ݑݧ ٯݧ ݬݔَ ىݫ و�نَ ٣٥ وݦَ رݦݦُ �بِ

ݨْ
ك �تَ ْ َسݧ هُ �ی ا اللّٰ

َّ
هَ اِل ݩݩݩݩݩݩٰ ݧ ݧ  اِلݡݧ

ٓ
ݨْ لاٰ ُمݨݧ هݠݩݧ

َ
لَ ل �ی ٖ ݢاٰ �قݫ ݢ ݢا اِذ� ݢ ݢ ݩٓ وݧ ْ كاٰ�نُ مݨݨݧ ݩݩُ ݧ هݠݧ

٣٤ اِ�نَّ

وا  ُ ݑݧ ݧ ݭِٯݧ ݫ ݘݫ ىݧ
ٓ اٰ دݩݐ

َ
ل كُݠمْ 

اِ�نَّ �نَ ٣٧  مُرْسَلٖ�ی
ْ
ال �َݡق 

َݡ
دّ َݡ صَݡݧ ِ و

حَ�قّ
ݨْ
ال �بِ ءَ 

ٓ اٰ لْ ج� َ �ب  ٣٦ ٍ ݫ ݩُو�ن ݧ ݩݐݧ ںݧ ْ ݓݧ حݫ َݡ مݧ اٰعِرٍ  �ش ِ لݫ اٰ  �ن �تِ هݩَݡ لݪِ ءاٰ

و�نَ ٣٩
ُ
عْمَل مْ �تَ ݩݑُ ٮݧ

ݐݨْ اٰ ماٰ كُںݩݧ
ّ
�نَ اِل ْ وݧ َ ز�ݧ ْ �ج

ݭِ ٣٨ وَماٰ �تُ مݫ ݔ ٖىݫ ݢلݠݫ ݢ
اݦَ

ْ
�بِ ال اٰ عَذ�

ْ
ال

ترجمۀ آیات

 27- )و در اين‌حال( آن‌ها رو به كيديگر كرده و از هم سؤال مك‏ىنند...28- گروهى 

م‏ىگويند: )شـما رهبران گمراه ما( از طريق خيرخواهى و نىكي وارد شـديد )اما 

جز مكر و فريب چيزى در كارتان نبود(. 29- )آن‌ها در جواب( م‏ىگويند: شما 

خودتان اهل ايمان نبوديد )تقصير ما چيسـت(؟30- ما هيچ‌گونه سـلطه‏اى بر 

شـما نداشـتيم، بلكـه شـما خـود قومى طغيان‌گـر بوديـد! 31- اكنـون فرمان خدا 

ى( مـا شـما  بـر همـه مـا مسـلم شـده، و همگـى از عـذاب او م‏ىچشـيم.32- )آر
73



گمـراه بوديـم.33- همـه آن‌هـا )پيشـوايان  كـه خـود  كرديـم همان‌گونـه  گمـراه  را 

ى( مـا اين‌گونـه  گمـراه( در آن روز در عـذاب الهـى مشـتركند.34- )آر و پيـروان 

گفتـه  كـه وقتـى بـه آن‌هـا »لا الـه الا اللَّه«  بـا مجرمـان رفتـار مك‏ىنيـم. 35- چـرا 

م‏ىشـد اسـتكبار مك‏ىردنـد. 36- و پيوسـته م‏ىگفتنـد: آيـا مـا خدايـان خـود را 

كنيـم؟! 37- چنيـن نيسـت، او حـق آورده، و  بـه خاطـر شـاعر ديوانـه‏اى رهـا 

پيامبران پيشـين را تصديق كرده اسـت. 38- اما شـما )مسـتكبران كوردل( به 

طـور مسـلم عـذاب دردنـاك )الهـى( را خواهيد چشـيد.39- و جز به اعمالى كه 

انجـام م‏ىداديـد جـزا داده نم‏ىشـويد.

معنای لغات 

 )استسلم( یعنی خود را تسلیم دیگری کرده اتس.1 مقصود از »قول« یقال نیست،

کنایه از تصمیم اتس.2  گفتن   تصمیم ارادۀ حضرت حق اتس. چون سخن 

گفت‌وگوی سه گروه از دوزخیان با یکدیگر 

هُمْ  َ وا�ج ز�ْ
أَ
مُوا وَ �

َ
ل �نَ ظ�َ �ي ِ �ذ

َّ
رُوا ال ُ کریمۀ پیشـــین خداوند متعـــال مرفـــود: »احْ�ش در آیات 

بـــه طـــور  را  مِ«؛3 همـــه  حِ�ي َ �ج
ْ
ال لى‌ صِراطِ  �إِ اهْدُوهُمْ  �فَ هِ 

َ
اللّ  ِ ، مِ�نْ دُو�ن دُو�نَ عْ�بُ َ �ي وا  وَ ما كا�نُ

« آن‌ها را نگه  و�نَ
ُ
ل �نَّهُمْ مَسْؤ�ُ وهُمْ �إِ �فُ کنیـــد. »وَ �قِ دســـته‌جمعی به راه جهنـــم راهنمایـــی 

« این یکی از ســـؤالاتی  اصَرُو�نَ �ن مْ لا�تَ
ُ
ك

َ
کنون بازپسرـــی شـــوند. »ما ل ید، باید هم ا دار

که در دنیا به یکدیگر کمک می‌کردید،  که از آن‌ها پسرـــیده می‌شـــود. شـــما  اســـت 

کمـــک نمی‌کنید؟  چـــرا در این‌جا 

1. به معنای انقیاد است؛ محقق. )رک: لسان العرب، ج 12، ص 293(
2. همان، ج 11، ص 573. 

3. صافات/22- 23.  74

تفسیر سورۀ صــافّــات



این‌هـا  و  نیسـت  دادن  دیگـر جـای جـواب  کنـون  ا  » سْلِمُو�نَ مُسْ�تَ وْمَ  �يَ
ْ
ال هُمُ  لْ  َ »�ب

کدام از این‌ها مستسلم اتس، تسلیم هستند. )استسلم( یعنی  تسلیم هستند. هر 

هُمْ« ایـن مجموعـه، سـه دسـته  عْ�ضُ َ �ب لَ  �بَ
�قْ
أَ
� کـرده اسـت.1 »وَ   خـود را تسـلیم دیگـری 

دُو�نَ  عْ�بُ َ وا �ي
زوَاج« و سـه،»وَ ما كا�نُ

َ
که مشـرکان هسـتند. دو،»أ مُوا« 

َ
هسـتند. یک، »ظَل

هِ«.
َ
اللّ  ِ مِ�نْ دُو�ن

کـه چـرا بـه  « دیگـر صحبـت از ایـن نیسـت  و�نَ
ُ
ساءَل �تَ َ عْ�ضٍ �ي هُمْ عَلى‏ �بَ عْ�ضُ َ لَ �ب �بَ

�قْ
أَ
»وَ �

کنیـم. تنهـا می‌توانیـم از  کاری  کـه نمی‌توانیـم  کمـک نمی‌کنـی؟ همـه می‌دانیـم  مـن 

یکدیگـر سـؤال ‌کنیـم. 

کسـانی  که طرف سـؤال چه  « روشـن اسـت  �نِ مِ�ي �يَ
ْ
ا عَ�نِ ال �ن و�نَ �تُ

أْ
� مْ �تَ �تُ مْ كُ�نْ

ُ
ك

�نَّ وا �إِ
ُ
ال »�ق

کنـون بر  هسـتند؟ گروهـی از عابـدان و گروهـی از معبـودان هسـتند. همـۀ این‌هـا هم‌ا

کـه  دروازۀ جهنـم ایسـتاده‌اند و می‌خواهنـد وارد آن شـوند. صحبـت از ایـن نیسـت 

کسـی بـه کسـی کمـک کند؛ بلکـه می‌گویند همۀ تقصیر از شمساـت، شـما از طرف 

راسـت مـا می‌آمدید.

تی در میان عرب
ّ

سن

کــه ایــن دو بــا هــم مــزج شــد  در عــرب یــک ســنت و حســاب طریــق وجــود داشــت 

ــد.2 حســاب راه ایــن  « میامرف‌ی �نِ مِ�ي �يَ
ْ
ا عَ�نِ ال �ن و�نَ �تُ

أْ
� ــه »�تَ و قــرآن مجیــد در مــورد آن تعبیــر ب

1. »أي منقـادون خاضعـون و معنـى الاستسالم أن يلقـي بيـده غيـر منـازع فيمـا يـراد منـه«؛ 
آن‌هـا متواضـع و ذلیـل هسـتند و استسالم بـه این معناسـت کـه به ید و اختیار شـخصی 
باشـد و نتـوان مخالفـت و اعتراضـی نسـبت بـه ارادۀ او داشـت؛ محقـق. )رک: مجمـع 

البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج8، ص688(
2. مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج8، ص689؛ التبيـان فـي تفسـير القـرآن، ج‏8، ص 

.49175

بخش پنجم،  آیات خببخشخبکبارت آیات 93 - 72: اس ش پنجم،خب



کســی از طــرف  گــر  کنــد، ا کســی می‌خواســت راه را ســؤال  کــه در نــزد عــرب وقتــی  بــود 

ــر  گ ــا ا ــه دوســت اســت. ام ک ــد  ــد بودن ــد، معتق ــد از او ســؤال می‌کردن راستشــان می‌آم

کســی از طــرف چــپ می‌آمــد یــا از شــمال می‌آمــد، تشــاؤم می‌نمودنــد و از او ســؤال 

ــه شــیاطنٌ یُغوینــی. 
ّ
ــد. می‌گفتنــد: لعل نمی‌کردن

روبرو رطمح نیســت، در این صورت می‌ایســتاد و ســؤال می‌کرد. مقصود حلاتی 

کســی  کــه دیگــر راه نیســت.  کــه شــخص مســیری را رفتــه تــا بــه جایــی رســیده   اســت 

 را هــم نمی‌بینــد. می‌ایســتد تــا شــاید از عقــب کســی بیایــد و از او ســؤال کنــد، بایــد به 

کدام سو رود؟ 

کســی در طــرف راســت او در  گــر از طــرف راســت بمری‌گشــت و  وقتــی برگشــت، ا

ــد، بلکــه در آن  کســی را ایــن طــرف نمی‌دی گــر  ــود، از او ســؤال می‌کــرد. امــا ا طریــق ب

ــد و  ــه او می‌رســید، از او ســؤال نمی‌کردن طــرف می‌یفاــت و از طــرف دســت چــپ ب

کــه مــرا فریــب می‌دهــد. ایــن طملــب در ذهــن عــرب  می‌گفتنــد: او شــیاطنی اســت 

جاهلــی بــود. 

گر شــما   دوم این‌کــه بــه طــور کلــی التفــات عمــوم بــه ســمت راســت اســت. یعنی ا

کنیــد، بــه ســمت راســت بــر می‌گــردد و جــواب می‌دهــد. خــاف ایــن  کســی را صــدا 

برگشــتن، بســیار نــادر اســت مگــر آن‌کــه امنعــی در ســمت راســت او باشــد. 

را می‌شــنیدند،  اهلــی  آیــات  را هنگمای‌کــه  ایشــان  خداونــد می‌خواهــد وضــع 

تصویــر نمایــد. عــده‌ای اصــا اعتنــا نمی‌کردنــد، عــده‌ای هم کــه می‌خواســتند برگردند 

گــر هــم  و گــوش دهنــد، افــرادی می‌گفتنــد: چــرا گــوش می‌کنیــد؟ غلابــاً در جوامــع بــد، ا

کار خیــری انجــام دهــد، او را منصــرف می‌کننــد. بــرای مثــال فــردی بــه  کســی بخواهــد 

کســی می‌شــنود و می‌خواهــد از ســوی  طــور طبیعــی بــه حادثــه‌ای مبتــا شــده باشــد، 

راســت برگــردد، دیگــری منصفرــش می‌کنــد و می‌گویــد بــه مــا ارتباطــی نــدارد. قــرآن  76

تفسیر سورۀ صــافّــات



مجیــد ایــن زمینــۀ طبیعــی را بیــان میامرف‌یــد کــه شــما در قیماــت نیــز عــادات جاهلــی 

خــود را از دســت نمی‌دهیــد. در مقــام احتجــاج، بــه آن معبودان می‌گویید شــما کاری 

.» �نِ مِ�ي �يَ
ْ
ا عَ�نِ ال �ن و�نَ �تُ

أْ
� مْ �تَ �تُ �نْ

ُ
یــم، »ك می‌کردیــد تــا مــا فریــب بخور

کار شـیاطن را تشـریح می‌کند. شیاطن می‌گوید   در سـورۀ مبارکۀ اعراف خداوند 

هِمْ وَ عَ�نْ  ما�نِ ْ �ي
أَ
هِمْ وَ عَ�نْ � �فِ

ْ
ل هِمْ وَ مِ�نْ خ�َ د�ي �يْ

أَ
�نِ � ْ �ي َ هُمْ مِ�نْ �ب

�نَّ �يَ �تِ
آ
�

َ
 من راه را بر این‌ها می‌بندم. »ل

لِهِم«؛1 از روبرو می‌آیم، جلوی ایشان را می‌گیرم. آن‌ها را از پشت رس نگه می‌دارم.  ما�ئِ
َ  �ش

از طـرف راسـت و چـپ می‌آیـم و راه را بـر ایشـان می‌بنـدم، مگر بنـدگان خلاص تو که 
نمی‌توانـم نسـبت به آن‌هـا کاری انجام دهم.2

استکبار در برابر پذیرش یگانگی خداوند

که   ایشـان به حسـاب طبع قضیه و عادت و سـنت آن روز، در مقام این هسـتند 

کـه مـا بـه شـما  کاری می‌کردیـد  کـه شـما  بگوینـد تقصیـر از شمساـت. بـه ایـن خاطـر 

وا 
ُ
ال  اطمینـان پیـدا کنیـم. شـما از جته راسـت می‌آمدید. آن‌ها پساـخ می‌دهنـد: »�ق

«، شما ااًساس ایمان نداشتید؛3 نه به ام و نه به آن‌چه او می‌گفت.  �نَ �ي مِ�نِ وا مُؤ�ْ و�نُ
ُ
ك مْ �تَ

َ
لْ ل َ  �ب

‏ن«4 شـما  رُو� �بِ
ْ
ك َسْ�تَ هُ �ي

َ
 اللّ

لاَّ لهَ �إِ هُمْ لا �إِ
َ
لَ ل �ي ا �ق ذ� مـا وسـیله بودیـم. شـاهد بعـدی مـی‌آورد: »�إِ

اساسـاً حقیق‌تجـو نبودید. 

1. »سـپس از پيـش‏رو و از پشـت سـر و از طـرف راسـت و از طـرف چـپ آن‌هـا، بـه سـراغ آن‌هـا 
كثـر آن‌هـا را شـكرگزار نخواهـى يافـت«؛ اعـراف/17.  مـ‏ىروم و ا

یل‌هـــای مختلفـــی دارند؛ محقـــق. )التبیان  2. مفســـران در توضیـــح آیـــۀ مذکـــور تعبیر و تأو
فـــی تفســـیر القـــرآن، ج4، ص 364- 365؛  جامع البیان فی تفســـیر القـــرآن، ج 8، ص 

)103  -101
3. مجمع البيان فى تفسير القرآن، ج‏8، ص 689.

477. صافات/35. 

بخش پنجم،  آیات خببخشخبکبارت آیات 93 - 72: اس ش پنجم،خب



«، ام برشما تسلطی نداشتیم که امنعتان شویم.  ٍ طا�ن
ْ
مْ مِ�نْ سُل

ُ
ك �يْ

َ
ا عَل �ن

َ
 »وَ ما كا�نَ ل

«، شما ارفاد رسکش بودید. حاضر نبودید تسلیم حق شوید.  �نَ �ي  طاغ�ِ
ً
وْما

مْ �قَ �تُ لْ كُ�نْ َ »�ب
کـه تسـلیم حق شـوید، بسـیار واضـح بود که گـر غیـر از ایـن بـود و شـما حاضـر بودیـد   ا
کـه سـاختید و  کلام مـا باطـل اسـت. بـرای نمونـه، ایـن هبـل   حـق بـا ایشـان اسـت و 
کاری نیسـت. ام نیز همانند شـما مخلوق  معلوم اسـت سـاخته شمساـت، قادر به 
 خداییـم. شـما سـرکش بودیـد و حقیقـت جـو نبودیـد. نمی‌خواسـتید تسـلیم حـق 

 1.» �نَ �ي  طاغ�ِ
ً
وْما

مْ �قَ �تُ لْ كُ�نْ َ شوید، »�ب

«، مقصـود از »قـول«، یقـال نیسـت، تصمیـم ارادۀ  و�نَ �قُ ا�ئِ �ذ
َ
ا ل

�نَّ ا �إِ �ن ِ
ّ وْلُ رَ�ب

ا �قَ �ن �يْ
َ
 عَل

حَ�قَّ
فَ
�«

 حضرت حق اتس. چون سخن گفتن کنایه از تصمیم اتس، لذا خداوند میامرف‌ید: 
ا«. سـخن پـروردگار، یعنـی اراده و تصمیـم خداونـد اسـت که همۀ  �ن ِ

ّ وْلُ رَ�ب ا �قَ �ن �يْ
َ
حَ�قَّ عَل

»�فَ
مـا و شـما بایـد این عذاب را بچشـیم. 

«، ام شما را فریب دادیم و به گمراهی کشیدیم. زیرا �نَ اوِ�ي ا غ�
ا كُ�نَّ

�نَّ اكُمْ �إِ �ن ْ وَ�ي
غ�ْ
أَ
�  »�فَ

 مـا نیـز هماننـد شـما گمـراه بودیـم.2 ضـرب المثلـی در کتـاب کلیله و دمنـه آمده که 
از طبیـب زردروی، داروی سـرخ‌رویی طملـب. معلـوم اسـت خـود او راه را نمی‌داند، 

لـذا از او طلب راه‌یابی، اشـتباه اسـت.

�نَّهُمْ  �إِ
تفاوتـــی نمی‌کند عمر ســـعد و قوم قبل از او، در حســـاب یکی هســـتند. »�فَ

لِكَ  ا كَذ�
�نَّ «، همـــۀ آن‌ها در عذاب شـــریک یکدیگرند. »�إِ و�نَ

ُ
رِك �تَ ْ ا�بِ مُ�ش عَذ�

ْ
ذ�ٍ �فِي� ال وْمَ�ئِ َ �ي

یـد: شـما بـا وجـود این‌کـه می‌توانسـتید ایمـان را  1. زمخشـری در توضیـح آیـات مذکـور می‌گو
 اختیار کنید، اما از آن روی برگرداندید و ابا نمودید و کفر و طغیان را اختیار کردید؛ محقق. 

)رک: الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، ج‏4، ص 40(
 2. ما شما را به گمراهی دعوت کردیم و شما نیز آن را پسندیدید و گمراهی را بر رشد و هدایت
ید؛ محقق. )رک:    برگزیدید. خواســـتیم شـــما را به گمراهی بکشانیم تا در زمرۀ ما وارد شو

همان، ج‏4، ص 41(.  78

تفسیر سورۀ صــافّــات



«، مـــا نســـبت بـــه جنایـــ‌تکاران این‌گونـــه رفتـــار می‌کنیـــم. به این  �ن رِمِ�ی ْ مُج�
ْ
ال عَلُ �بِ �فْ �نَ

‏ن«. جنایـــت ایشـــان ایـــن  رُو� �بِ
ْ
ك َسْ�تَ هُ �ي

َ
 اللّ

َّ
لا لهَ �إِ هُمْ لا �إِ

َ
لَ ل �ي ا �قِ ذ� وا �إِ

هُمْ كا�نُ
�نَّ کـــه »�إِ دلیـــل 

کـــه وقتی بـــه ایشـــان می‌گفتند اهلی جز الله نیســـت، خودشـــان را بالاتـــر از این  بـــود 
می‌دانستند. 

می‌گفتنـد: مـا قبیلـه هسـتیم و سـنت قبیلـه بـر ایـن بـوده اسـت. قبیلـۀ آن‌هـا در 
کـه تمـام عـرب بـرای آن خاضـع هسـتند. هـر آن‌چـه مـا بـه  مکـه مسـتقر بـود، حمرـی 
کردیـم،  کردیـم و ضوابـط ب‌تپسرـتی را در آن رماعـات  عنـوان شـریعت دیـن جعـل 

عـرب از مـا پذیفرـت. حـال تسـلیم یـک نفـر شـویم؟ ایـن بـرای مـا ننـگ اسـت. 

 استکبار، یعنی اینکه انسان خود را بالاتر از حق بداند. استکبار به پول داشتن
 نیسـت؛ بـه بـی پولـی نیـز هسـت. اسـتکبار یعنـی فـرد، خـود را فامـوق حـق بدانـد. 
بگویـد حـق بایـد تسـلیم مـن باشـد، نـه این‌کـه مـن تسـلیم حق باشـم. یعنـی بی‌‌دلیل 

خـود را بزرگ‌تـر از واقعیـت ببینـد و بزرگـی را بـه خـود نسـبت دهـد. 

بــه عبارتــی »بزرگــی طلبیــدن« اســت. شــاید تعبیــر بــه »بزرگی‌جویــی« نیــز در مــورد 
آن صحیــح باشــد. در هــر صــورت خــود شــخص بــزرگ نیســت، بلکه به دنبــال بزرگیِ 
اعِرٍ  ا لِ�ش �ن لِهَ�تِ

آ
وا �

ُ
ارِك �ت

َ
ا ل

�نَّ �إِ  
أَ
� و�نَ 

ُ
ول �قُ َ بی‌جــا می‌گــردد. ایــن معنــای اســتکبار اســت. »وَ �ي

کــه زحمت کشــیدیم؛ این خدا را  ٍ«، مــا اهلــۀ خــود را رهــا کنیــم. ایــن خدایانــی  و�ن �نُ ْ  مَج�

کرد!  جد اعلای ام درتس 

کماـل نبـود. یـا شـکلی را بـرای سـنگی  ابتـدا ب‌تهـا را از چـوب می‌تراشـیدند و 
سـاخته بودنـد، بعـد دیگـری چیـزی بـر آن می‌افـزود و تغییـری مـی‌داد. 

«، به خاطر شاعری که با جن رابطه دارد و سخنی ٍ و�ن �نُ ْ اعِرٍ مَج� ا لِ�ش �ن لِهَ�تِ
آ
وا �

ُ
ارِك �ت

َ
ا ل

�نَّ  �إِ
أَ
�« 

  می‌گوید که ام نمی‌توانیم امنند آن را بگوییم؟ کلام »إن ارلجل لیهجر«1 ادامۀ تهمت

179. پیامبر؟ص؟  در بستر بیماری قلم و دوات طلب نمودند تا وصیت و سفارشی به مسلمانان 

بخش پنجم،  آیات خببخشخبکبارت آیات 93 - 72: اس ش پنجم،خب



‏ن«؛1 در آیۀ  و� مَ�نُ
ْ
ْ�بَ ال هِ رَ�ي صُ �بِ

َّ رَ�ب �تَ اعِرٌ �نَ و�نَ �ش
ُ
ول �قُ َ مْ �ي

أَ
 و نسـبت ناروای شـاعر مجنون بود. »�

کـه مـا منتظـر هسـتیم  دیگـری از قـرآن میامرف‌یـد: این‌هـا می‌گوینـد او شـاعری اسـت 

تعبیـر  بـه  بگویـد.  جدیـد  شـعر  نمی‌توانـد  و  مـی‌رود  این‌صـورت  در  بسرـد.  او  مـرگ 

ایشـان، العیـاذ بـالله شـرّ او از مـا دفـع می‌شـود!

و  او بجساـت  »بَـلْ جـاءَ«. این‌گونـه نیسـت،  «؛  ٍ و�ن �نُ ْ اعِرٍ مَج� لِ�ش ا  �ن لِهَ�تِ
آ
� وا 

ُ
ارِك �ت

َ
ل ا 

�نَّ �إِ
أَ
�«

که پیش  « و سرفـتادگان خداوند را  �نَ مُرْسَلِ�ي
ْ
�قَ ال

َ
که بحقّ اسـت آورده. »وَ صَدّ سـخنی 

کـرده اسـت. یعنـی ادامـه دهنـدۀ راه آن‌هـا بوده اسـت.  از او آمـده بودنـد نیـز تصدیـق 

کـی  مِ«. همـۀ شـما قطعـاً چشـنده‌های عـذاب دردنا لِ�ي
أَ
�

ْ
ا�بِ ال عَذ�

ْ
وا ال �قُ ا�ئِ �ذ

َ
مْ ل

ُ
ك

�نَّ »�إِ

«، بـه شـما  و�نَ
ُ
عْمَل مْ �تَ �تُ  ما كُ�نْ

لاَّ  �إِ
وْ�نَ ز�َ ْ �ج

کـه ایـن ظلـم نیسـت. »وَ ما �تُ هسـتید. بدانیـد 

پـاداش داده نمی‌شـود مگـر آن‌چـه خودتـان انجـام می‌دادیـد. ایـن پـاداش، پـاداش 

کار شمساـت نـه این‌کـه سـتمی بـر شـما باشـد. 

پرسش و پاسخ

« بـه چـه معنساـت؟ »تسـائلوا«، یعنـی سـئل بعضهـم بعضـاً. ایـن فـرد  و�نَ
ُ
ءَلݠ

ٓ
ݑسَاٰ ݧ ݧ ٮݧ َ »�ی

از آن دیگـری می‌پسرـد. )بیـن عابـدان و معبـودان سـؤال می‌شـود( یـک سـؤال ایـن 

شـخص می‌کنـد و یـک سـؤال دیگـری می‌پسرـد، لـذا تسـائل می‌شـود. معبـود هـم 

نماینـد کـه بعـد از ایشـان گمـراه نشـوند. عمـر بـن خطـاب مخالفـت نمـود و این عبـارت را 
یـد و کتـاب خـدا بـرای مـا بـس اسـت.  گفـت: »ان الرجـل لیهجـر«، ایـن مـرد هذیـان می‌گو
این‌گونـه مانـع از نوشـتن وصیـت پیامبـر گردیـد. در منابـع از این جریان بـا عنوان مصیبت 
ز پنج شنبه یاد شده است؛ محقق. )الصحيح، بخاری، ج 3، ص 60  بزرگ یا فاجعۀ رو
 و ج 4، ص 5 و 173 و ج 1، ص 21 و 22 و ج 2، ص 115؛ همچنین: المصنف، صنعانی، 

ج 6، ص 57 و ج 10 ص 361(
كه ما انتظار مرگش را مك‏ىشيم«؛ طور/30.  يند او شاعرى است  1. »بلكه آن‌ها م‏ىگو 80

تفسیر سورۀ صــافّــات



کاری نداشـتم، چـرا شـراب خـوردی؟  سـؤال می‌کنـد و می‌گویـد: مـن در آن جـا بـا تـو 

گاهـی یـک شـهوت، امنـع از پذیـرش حـق توسـط انسـان می‌شـود. 

شـاعری بـه سـوی پیغمبـر؟ص؟  آمـد؛ زهیـر بـن ابـی سـلمی بـود. در راه، ابوسـفیان 

کـه شـراب را بـر تـو حـرام  کـه او می‌کنـد، ایـن اسـت  کارهایـی  گفـ:ت یکـی از  بـه او 

کـرد. او نیـز گفـ:ت مـن نمی‌توانـم شـراب نخـورم. گفـت حـق با اوسـت و باید  خواهـد 

گفـ:ت مـن مـی‌روم و بـه او می‌گویـم.  کنـم؟  کار  بـروم. چـه 

ایـن سَـحر هـر قـدر دلـم خواسـت مشـروب می‌خـورم و بعـد ایمـان مـی‌آورم. نـزد 

کـرد، او گفت می‌روم؛ رفـت و در میان  پیغمبـر آمـد و هـر چـه حضـرت بـا او صحبت 

کـرد و ایـن واقعیـت اسـت. ممکـن اسـت همیـن  راه مُـرد. یـک شـهوت بـا او چنیـن 

امتحـان بـرای مـا پیـش آیـد. یک‌دیگـر را نصیحـت می‌کنیـم، می‌گویـد ‌یک مـاه دیگر 

توبـه می‌کنـم، یـک روز دیگـر توبـه می‌کنـم، یـک روز دیگـر انجـام می‌دهـم، یعنـی یـک 

شـهوت امنـع مـن می‌شـود. 

در چنیـن صورتـی دیگـر شـیاطن بـه مـن خواهـد گفـ:ت تو خـود به دنبال شـهوت 

بخـورم.  بیشـتر  مقـداری  گفتـی  امـا  گفرتـی  هـم  هفمیـدی، تصمیـم  را  بـودی! حـق 

کـه انسـان نتواند هـوای نفس خود  نتوانسـت هـوای نفـس را کنتـرل کنـد. خـدا نکنـد 

کنـد. هـوای نفـس تنهـا بـه زنـا و امثـال آن نیسـت. از هـوای نفـس اسـت که  را کنتـرل 

کـه ایـن قـدر تحقیرشـان  کسـانی  بگویـد مـن ایـن مقـدار قـدرت دارم، پـس در مقابـل 

نمـودم تسـلیم نخواهـم شـد. 

81

بخش پنجم،  آیات خببخشخبکبارت آیات 93 - 72: اس ش پنجم،خب





 بخش ششم، آیات 49 - 38: 
وصف بهشتیان و رزق ایشان

آیات مبارکه

اٰدَ  اٰ عِ�ب
ّ
و�نَ ٣٩ اِل

ُ
عْمَل مْ �تَ ݩݑُ ٮݧ ݐݨْ اٰ ماٰ كُںݩݧ

ّ
�نَ اِل ْ وݧ َ ز�ݧ ْ �ج

ݭِ ٣٨ وَماٰ �تُ مݫ ݔ ٖىݫ ݢلݠݫ ݢ
اݦَ

ْ
�بِ ال اٰ عَذ�

ْ
وا ال ُ ݑݧ ݧ ݭِٯݧ ݫ ݘݫ ىݧ

ٓ اٰ دݩݐ
َ
كُݠمْ ل

اِ�نَّ

ݭٖی 
ڡݨݐ  ٤٢ ݩُو�نَ  ݧ ݧ رَمݧ

ݨْ
مُك وَهُمݨْ  كِهُ  واٰ �فَ  ٤١ ومٌ 

ُ
ل ْ مَعݧ �قٌ  ݢز�ْ رِݢ ݨْ  ُمݨݧ هݠݩݧ

َ
ل كَ  ِ ݫ ݩݩݩݘݫ ݧ ىݧ

ٓ ولٰ
ُ
ا  ٤٠ �نَ  صٖ�ی

َ
ل مُخ�ْ

ْ
ال هِ  اللّٰ

 ٤٥ �نٍ  عٖ�ی َݡ مݧ مِ�نݨْ  سٍ 
ݩݘْ
كَا �بِ هِمْ  �یْ

َ
عَل طاٰ�فُ  �یُ  ٤٤ �نَ  لٖ�ی اٰ�بِ

�ق مُ�تَ ݢرٍ  ݢ سُرݨݦُ عَلىٰ   ٤٣ مِ  عٖ�ی
ال�نَّ اٰ�تِ  �نّ َ �ج

�تُ  اٰصِراٰ هُمْ �ق دَݡ �نݨْ ِ ݢعݬݫ و�نَ ٤٧ وَݢ ݐُ ڡݧ ز�َ �نݨْ ݔݦُ هاٰ ىݫ وْلٌ وَلاٰ هُمݨݦݨْ عَ�نْ هاٰ غ�َ �ی �نَ ٤٦ لاٰ �فٖ ݔ ݬىٖݫ ݬݬݫ ݫ ٮݬݓݫ اٰݣݣرݪِ ّ ة�ٍ لِل�ش
َّ ݐݧ دݩݧ

َ
ءَ ل

ٓ
اٰ ض� ْ �یݧ َ �ب

و�نٌ ٤٩ ݩݐُ ݧ ںݩݧ
ݨْ
�ضٌ مَك ْ �یݧ َ ُںݨݐݨَّ �ب ݧ ݧ هݧ

َّ ݩݐݧ ںݧ
ݦَ

�نٌ ٤٨ كَا ِ عٖ�ی �ف رݦْ الطَّ

ترجمۀ آیات 
ــى(  ــاك )الهـ ــذاب دردنـ ــلم عـ ــور مسـ ــوردل( به‌طـ كـ ــتكبران  ــما )مسـ ــا شـ 38- امـ
كـــه انجـــام م‏ىداديـــد جـــزا داده  را خواهيـــد چشـــيد. 39- و جـــز بـــه اعمالـــى 
نم‏ىشـــويد.40- جـــز بنـــدگان مخلـــص پـــروردگار )كـــه از همـــۀ ايـــن مجازات‌هـــا 
يـــژه‏اى اســـت.  بركنارنـــد(.41- بـــراى آن‌هـــا )بنـــدگان مخلـــص( روزى معيـــن و و
در   -43 احترام‌انـــد.  مـــورد  آن‌هـــا  و  پـــرارزش،  گوناگـــون  ميوه‏هـــاى   -42
ى كيديگـــر تيكـــه زده‏انـــد.   باغ‌هـــاى پرنعمـــت بهشـــت. 44- بـــر تخت‌هـــا روبـــرو
45- گرداگـــرد آن‌هـــا قدح‌هـــاى لبريـــز از شـــراب طهـــور را م‏ىگرداننـــد. 46- شـــرابى 
كـــه ســـفيد و درخشـــنده و لذت‌بخـــش بـــراى نوشـــندگان اســـت. 47- شـــرابى كـــه 

ـــزد آن‌هـــا  ـــه موجـــب مســـتى م‏ىگـــردد. 48- و ن ـــه فســـاد عقـــل اســـت ن ـــه در آن ماي ن
83



كـــه جـــز بـــه شـــوهران خـــود عشـــق نم‏ىورزنـــد و چشـــمانى درشـــت  همســـرانى اســـت 

ـــى  ـــى )از لطافـــت و ســـفيدى( همچـــون تخـــم مرغ‌هاي ـــد. 49- گوي ـــا( دارن )و زيب

يـــر بـــال و پـــر مـــرغ( پنهـــان مانـــده )و دســـت انســـانى هرگـــز آن را  كـــه )در ز هســـتند 

لمـــس نكـــرده اســـت(.

معنای لغات 

کـردن اسـت.1 عبـاد، جمـع عبـد اسـت. عبـد بـه  تصدیـق، بـه معنـای تثبیـت 

کـه معتـرف بـه عبودیت  معنـای آفریـده شـده نیسـت، بلکـه بـه معنـای کسـی اسـت 

ـص بـودن، یعنـی خداونـد همـۀ جوانب او 
َ
ـه خلِاصـاً. مخل

َ
صَـهُ، أی جَعَل

َ
باشـد.2 أخل

کهة اسـت.4 مـاء مَعین، بـه معنای  کِـه« جمـع اف را مربـوط بـه خـود یفاتـه اسـت.3 »فَوا

مـاء زلال و صـاف اسـت.5 »کَأس«، ظـرف امیعـات اسـت.6 »بَیضَـاءَ«7، بـه معنـای 

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 480.  
2. العین، ج 2، ص 48. 

3. مجمع البحرین، ج 4، ص 169. 
4. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 643. 

5. همان، ج 1، ص 599. 
6. لسان العرب، ج 6، ص 188. 

كاشـــرف الشـــراب، و هـــي خمـــر فيهـــا اللـــذة  7. وصفهـــا بالبيـــاض لأنهـــا تجـــري فـــي انهـــار 
يـــة التـــي لهـــا و  و الامتـــاع فتـــرى بيضـــاء صافيـــة فـــي نهايـــة الرقـــة و اللطافـــة مـــع النور
کاســـه بـــه )بیـــاض(  الشـــفافة، لأنهـــا علـــى احســـن منظـــر و مخبـــر؛ وصـــف شـــراب درون 
کـــه در نهرهایـــی جـــاری می‌شـــود از برتریـــن شـــراب‌ها، و خمـــری  بـــه ایـــن خاطـــر اســـت 
کـــه در آن لـــذت و بهره‌منـــدی وجـــود دارد. پـــس آن را ســـفید و صـــاف می‌بینـــی،  اســـت 
یـــرا بـــه بهتریـــن  کـــه بـــه همـــراه نورانیـــت و شـــفافیت اســـت. ز در نهایـــت نرمـــی و لطافـــت 
کـــه در ظاهـــر و باطـــن می‌بینـــی؛ محقـــق. )التبیـــان فـــی تفســـیر القـــرآن، ج  وجهـــی اســـت 

8، ص 495(  84

تفسیر سورۀ صــافّــات



ک و تباهی نیسـت.2 نَزف،  هُ أی أهلکه. یعنی در آن هلا
َ
«، غلا

ٌ
سـفید اسـت.1 »غَوْل

بـه معنـای آرام آرام رفتـن اسـت.3 »بَيْـضٌ مَكْنُـون«، مکنـون بـه معنـای مخفـی شـده 
اسـت،4 یعنـی هیـچ لکی نـدارد. 

مرور آیات قبل 
آیـات شـریفه در هـر مقطعـی با مقطع پیشـین رابطـه دارد. خداوند متعـال مرفود: 
 
َّ
لا لهَ �إِ هُمْ لا �إِ

َ
لَ ل �ي ا �قِ ذ� وا �إِ

هُمْ كا�نُ
�نَّ »بـل عجبـت و یسـخرون« و آیاتـی در ادامـه آمـد تـا »�إِ

و  بودنـد  این‌گونـه  این‌هـا   .» و�ن �نُ ْ مَج� اعِرٍ  لِ�ش ا  �ن لِهَ�تِ
آ
� وا 

ُ
ارِك �ت

َ
ل ا 

�نَّ �إِ
أَ
� و�نَ 

ُ
ول �قُ َ �ي وَ  ؛  رُو�نَ �بِ

ْ
ك َسْ�تَ �ي هُ 

َ
اللّ

عذابشـان چنیـن اسـت.

گــر بــه  «. ا رُو�نَ �بِ
ْ
ك َسْ�تَ هُ �ي

َ
 اللّ

لاَّ لهَ �إِ هُمْ لا �إِ
َ
لَ ل �ي ا �قِ ذ� وا �إِ

�نَّهُمْ كا�نُ کــه: »�إِ بــه ایــن دلیــل 
کــه بگوییــد(، خودشــان را بزرگ‌تــر از ایــن  گفتــه شــود »لاالــه الا الله« )نــه ایــن  این‌هــا 
ا 

�نَّ  �إِ
أَ
و�نَ �

ُ
ول �قُ َ کــه ایــن ســخن را بپذیرنــد، لــذا آن را بــه زبــان نیاوردنــد. »وَ �ي می‌دانســتند 

کــه خدایــان  یــم! از آن‌هــا  « مــا دســت از خدایانمــان بردار و�ن �نُ ْ اعِرٍ مَج� ا لِ�ش �ن لِهَ�تِ
آ
وا �

ُ
ارِك �ت

َ
ل

یــم، لِشــاعرٍ مَجنــون؟ ســنتی مــا هســتند دســت بردار

« این‌گونـه نیسـت و سـخنی بجـا آورده اسـت. سـخنی راسـتین حَ�ق
ْ
ال �بِ اءَ  لْ ج� َ  »�ب

که بر جای پای سرفـتادگان  «، دنبلاه‌رو به این معنساـت  �ن مُرْسَلِ�ي
ْ
�قَ ال

َ
 آورده،5 »وَ صَدّ

کرده اسـت. به عبارتی تصدیق،  گذاشـته و آن‌ها را باور دارد. تثبیت  اهلی سـابق پا 

کردن اسـت.  همان تثبیت 

1. لسان العرب، ج 7، ص 122. 
2. مجمع البحرین، ج 5، ص 437. 

کلمات القرآن، ج 12، ص 84.  3. التحقیق فی 
4. لسان العرب، ج 13، ص 413. 

رده که  5. پاسخی است بر ردّ نسبت شاعر و مجنون و این‌که حضرت رسول؟ص؟  چیزی را آو
85 عقول آن‌را بپذیرد؛ محقق. )رک: مجمع البيان في تفسير القرآن، ج‏8، ص 690(

بخش ششم، آیات خببخشخبصفوبخش ششم، آیات 94 - 83: 



برتری عباد الله 

مِ«، همـــۀ شـــما چشـــندۀ عـــذاب دردنـــاک هســـتید.  لِ�ي
أَ
�

ْ
ا�بِ ال عَذ�

ْ
وا ال �قُ ا�ئِ �ذ

َ
مْ ل

ُ
ك

�نَّ  »�إِ

ـــرای انســـان خوشـــایند باشـــد،  کـــه وقتـــی چیـــزی ب ـــوا« نکتـــه‌ای ‌اســـت  ذائِقُ
َ
در مـــورد »ل

کلام در ایـــن  م«1 اســـت. این‌جـــا  ل�ي
أَ
ا�بٍ � عَذ� رْهُمْ �بِ ِ

ّ �ش �بَ
آن‌را می‌چشـــد. شـــبیه بـــه »�فَ

کـــی را خواهیـــد چشـــید. شـــما  کـــه خوش‌آینـــد شـــما باشـــد. عـــذاب دردنا نیســـت 

کـــه خـــود بـــدان عمـــل می‌کردیـــد. پـــس  پـــاداش داده نمی‌شـــوید مگـــر آن‌چـــه را 

ایـــن نتیجـــۀ اعمـــال شمساـــت. همگـــی چشـــندۀ عـــذاب دردنـــاک هســـتید، مگـــر 

بنـــدگان خـــدا.2 

 عبـاد، جمـع عبـد اسـت. عبـد بـه معنـای آفریـده شـده نیسـت. بلکـه بـه معنای 

�بٌ «4 یا گفته می‌شود:  ݢاٰ ݢ وّݢ
َ
ݨۥٓ ا ُ هݨݧ

 اِ�نَّ
ۖ
دُ٭ ْ عَ�بݧ

ْ
عْمݦَݡ ال ِ  کسی اتس که معترف به عبودیت باشد.3 »ںݨݐݫ

ه، یعنـی اولیـن رمحلـۀ مقـرب بـودن هـر مخلـوق اهلـی، اعتـراف بـه عبـد 
ُ
دُهُ وَ رَسُول عَ�ب

خـدا بـودن اسـت. 

این اولین رمحلۀ قرب اسـت و آخرین رمحلۀ قرب، عبودیت آخرین و منتاهی 
�تی«.5

�نَّ َ ‏ي� �ج ل ، وَ ادْخ�ُ ادي� ‏ي� عِ�ب ‏ي� �ف ل ادْخ�ُ قرب اتس؛ لذا مرفود: »�فَ

يكفر دردناك )الهى( بشارت ده!«؛ آل عمران/21.  1. »به 
2. برای مطالعۀ بیشتر، رک: مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 690. 

و عبـد  اسـت  اثبـات شـده  ایشـان عبودیـت  بـرای  یـرا  ز نمـوده  بـه عبـد  تسـمیه  3. خداونـد 
کسـی اسـت کـه بـرای خـود اراده و عملـی قائـل نیسـت؛ محقـق. )رک: المیـزان فی تفسـیر 
القـرآن، ج 17، ص 135( همچنیـن گفتـه شـده عبـاد، کسـانی هسـتند کـه عبادتشـان را 
کـرده اطاعـت می‌کننـد؛  کرده‌انـد و خداونـد را در آن‌چـه بـه ایشـان امـر  بـرای خـدا خالـص 

محقـق. )رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 690(
4. ص/30. 

5. فجر/29- 30. 86

تفسیر سورۀ صــافّــات



«،1 ای روحی که به آن چه ة�ً �يَّ  مَرْ�ضِ
ة�ً �يَ كِ را�ضِ ِ

لى‏ رَ�بّ ‏ي� �إِ ع ؛ ارْ�جِ
ة�ُ

�نَّ مُطْمَ�ئِ
ْ
سُ ال �فْ

هَا ال�نَّ �تُ َّ �ي
أَ
ا �  »�ي

 از تــو خواســته بودنــد، طممئــن هســتی! پذیفرتــه بــودی و بــر آن ثابــت قــدم امنــدی، به 

کــه تــو خشــنودی و از تــو خشــنود شــده اســت. به   ســوی پــروردگارت بازگــرد، در حلاــی 

عبارتی هم خداوند از تو خشنود اتس و هم تو از خداوند خشنود هستی. 

 افـراد 
ّ

«، در زمـرۀ کسـانی کـه عبودیـت مـرا پذیفرتنـد، بـاش2 و ال ادي� ‏ي� عِ�ب ‏ي� �ف ل ادْخ�ُ
»�فَ

جهنـم نیـز عبـاد خداونـد هسـتند، مخلـوق خداونـد بـوده و بنـدگان خـدای دیگـری 

کـه  «، جـزو بندگانـم بـاش؛ عبـاد یعنـی جـزو آن‌هـا بـاش  ادي� ‏ي� عِ�ب ‏ي� �ف ل ادْخ�ُ
نیسـتند. »�فَ

�تی«. 
�نَّ َ ‏ي� �ج ل مقـام بندگـی را داشـتند و بـا مقـام بندگـی بـه ایـن جـا رسـیدند، »وَ ادْخ�ُ

معنای »عبد«

عبیـد و عبـد، دو معنـا و مصـداق دارد: مصـداق حقیقـی و مصـداق اعتبـاری. 

البته تعبیر مصداق، مربوط به اصول و فلسفه اتس. مصداق حقیقی، یعنی کسی 

که تابع اوتس. چنین شخصی، کسی بوده و حقیقتاً معترف باشد   مقهور حقیقی 

 عبد حقیقی اتس. عبد اعتباری، آن اتس که کسی در اثر قوانین اجتماعی مملوک 

دیگری شود. با این‌که قدرت او صد برابر من اتس. 

برای مثال، لامکیت حقیقی و لامکیت اعتباری را رفض کنید. خداوند لامک 

 حقیقی اشیاء اتس. یعنی هرگونه قدرتی که موجودات داشته باشند، مربوط به اوتس.

  در مقابل او قدرتی ندارند. ولی ام لامکیت اعتباری داریم. من لامک این خانه هستم.

گر یک آجرش را به دتس من بزنند، دستم می‌شکند اام آجر آسیبی نمی‌بیند.   ا

 لامـک صـد رأس گاومیـش اسـت که هر شـاخ آن‌ها شـکم او را پـاره می‌کند. باید 

1. فجر/27- 28.
2. مقصود از عباد، بندگان صالح و برگزیده‌ای هستند که خداوند از آن‌ها راضی است. این نسبت 
87شریف و تعظیمی برای آن‌هاست؛ محقق. )رک: مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 10، ص742( 

بخش ششم، آیات خببخشخبصفوبخش ششم، آیات 94 - 83: 



 این‌ها موجب عبرت شود. این لامکیت اعتباری اتس. بنای جماعه بر این اتس 
 که تو لامک باشی و او مملوک. نه این‌که حساب تسلط خارجی رطمح باشد، بلکه 
 گاهی قدرت او صد برابر قدرت توتس. ام نسبت به خداوند عبد حقیقی هستیم. 
حریـت اعتبـاری، مقابـل رقّیـت اعتبـاری اسـت کـه طملـب دیگری اسـت. وگرنه در 

مقابـل خداونـد، احـدی حـرّ بـه آن معنـا نیسـت و همه مقهور خدا هسـتند.

خلوص عبد برای خدا
خلص لِله. تعبیر ظریفی اتس

ُ
ص، أ

َ
 عباد الله المخل

ّ
«، ال �نَ صِ�ي

َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال

َ
ادَ اللّ  عِ�ب

َّ
لا  »�إِ

صین )به 
َ
کـه قـرآن مجیـد مرفوده اسـت. مخلِصین )به کسـر لام( نفمرـوده بلکه مخل  

ـه خلِاصـاً. یعنـی مـادۀ اصلـی از هـر چـه هسـت، 
َ
صَـهُ، أی جَعَل

َ
فتـح لام( مرفـود. أخل

گـر مـادۀ ترکیبـی  همـه از همـان مـاده باشـند و چیـزی جـدای از آن مـاده نباشـد. ا
گـر مـاده بسـیط اسـت،  اسـت، همـان مـاده را داشـته باشـد و اضفاـه نداشـته باشـد. ا

همـان را داشـته باشـد. اضفاـه و بیگانـه در آن نباشـد.

ص هستند. 
َ
 بندگان خدا به دو دسته هستند. عده‌ای مخلوقات خدا بوده و مخل

 یعنی خداوند آن‌ها را خلاص برای خود یفاته اتس و در آن‌ها چیزی مربوط به دیگری 
ص بودن اتس. البته مخلِص بودن تعبیر افرسی اتس 

َ
 نیست. لذا منتاهی قرب، مخل

ص بودن اسـت. در حدیث 
َ
 تعبیر قرآنـی، مخل

ّ
کـه بـا عربـی آمیختـه شـده اسـت و ال

آمـده: »مَـن أخلـص لله أربعیـن صباحاً جـرت ینابیع الحکمة علی لسـانه«.2،1 

1. هـر کـس خـود را چهـل صبـح بـرای خداونـد خالـص کنـد، چشـمه‌های حکمـت بـر زبانش 
جـاری می‌شـود؛ )رک: مصبـاح الشـریعة، ص 355( لازم بـه ذکـر اسـت بزرگانـی همچـون 
شـیخ حـرّ عاملـی )هدایـة الأمـة، ج 8، ص 551( و میـرزا عبـدالله أفنـدی )نـوری، میـرزا 
کتـاب را از نوشـته‌های صوفیـه  حسـین، خاتمـة مسـتدرک الوسـائل، ج 1، ص 202( ایـن 

کـه بـه اشـتباه بـه امـام صـادق؟ع؟ نسـبت داده‌ شـده اسـت؛ محقـق.   دانسـته‌اند 
2. این حدیث چندان ثبوت حدیثی ندارد اما اکنون مورد بحث نیست. 88

تفسیر سورۀ صــافّــات



ــص بــودن، یعنــی خداونــد همــۀ جوانــب او را مربــوط بــه خــود یفاتــه اســت. 
َ
 مخل

الِص«1 در ســورۀ مبارکــۀ زمــر اســت. »الدیــن«،  �خ
ْ
�نُ ال �ي هِ الدِّ

َ
لا لِلّ

أَ
 بیگانــه از خــدا نــدارد. »�

دیــن بــه معنــای خضــوع اســت. خضــوع خلاــص بایــد تنهــا مخصــوص بــه خداونــد 

 باشد. بنده خودش را تناه  خاضع برای خدا ببیند. وقتی که دین خلاص، خلاصاً لله 

ص لله می‌شود. خدا او را در حلای می‌یابد که همۀ جوانب امورش مربوط 
َ
 شد، او مخل

به خداتس.2 

ص 
َ
گر دینش خلاص باشد مخل الِصُ«؛ ا �خ

ْ
�نُ ال �ي «،3 یعنی »لِله الدِّ �ن �ي هُ الدِّ

َ
�نَ ل لِص�ي  »مُخ�ْ

لله می‌شـود. دینمـان را بـرای خداونـد خلاـص می‌کنیـم یعنـی خضـوع مـا تنهـا بـرای 

 خداتس. صحبت از دین خلاص اتس یعنی دین خود را مخصوص خدا ‌کنیم و در 

ص خواهیم شد. 
َ
مقابل خداوند هیچ قدرتی نبینیم. هرگاه این‌گونه بودیم، مخل

الِصُ« وقتی اخلاص در دین داشتیم، �خ
ْ
�نُ ال �ي لا لِله الدِّ

أَ
�«4،» �ن هُ الدّ�ی

َ
�نَ ل لِص�ي ادْعُوهُ مُخ�ْ  »�فَ

ص عندالله می‌شویم. یعنی خداوند رما خلاص می‌یابد، قصدی برای شیاطن
َ
 مخل

ا�بِ  عَذ�
ْ
وا ال �قُ ا�ئِ �ذ

َ
« اسـتثنای از »ل �نَ صِ�ي

َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال

َ
ادَ اللّ  عِ�ب

َ
لاّ و دیگـران در مـن نمی‌بینـد. »�إِ

م« بـوده و اسـتثنای متصـل اسـت. محتـاج بـه تأویـل نیسـت. جملـۀ وسـط نیـز  ل�ي
�أَ

ْ
ال

کـه بـه منزلـۀ علـت می‌باشـد.  معترضـه اسـت 

مُ 
ُ
حْك َ هَ �ي

َ
�نَّ اللّ ى‏ �إِ �ف

ْ
ل هِ ز�ُ

َ
ى اللّ

َ
ل ا �إِ و�ن ُ �ب رِّ

�قَ  لِ�يُ
َ
لاّ دُهُمْ �إِ عْ�بُ اءَ ما �نَ وْلِ�ي

أَ
هِ � وا مِ�نْ دُو�نِ

ذ�ُ �خَ
�نَ ا�تَّ �ي �ذ

َّ
الِصُ وَ ال �خ

ْ
�نُ ال �ي لا لِله الدِّ

أَ
�« .1

ارٌ« )زمر/3( 
�بٌ كَ�فَّ هْدي� مَ�نْ هُوَ كاذ�ِ َ هَ لا �ي

َ
�نَّ اللّ  �إِ

و�نَ لِ�فُ �تَ �خْ َ هِ �ي �ي ‏ي� ما هُمْ �ف هُمْ �ف �نَ �يْ َ �ب

2. دیـن بنـده بـدون شـرک بـه بـت و غیـره بـوده و عبـد در نیـت و عمـل باشـد؛ خداونـد را قصد 
یا و سـمعه  کنـد و اغـراض دنیایـی نداشـته باشـد. دیـن خالـص بـه معنای این اسـت که ر
و اهـداف دنیایـی بـا آن مخلـوط نباشـد؛ محقـق. )رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، 

ج 8، ص 762( 
3. اعراف/29. 

489. غافر/65. 

بخش ششم، آیات خببخشخبصفوبخش ششم، آیات 94 - 83: 



رزق معلوم و مصادیق آن 

ممکـن اسـت کسـی بگویـد خداونـد عـده‌ای خـاصّ و عزیـز دارد و آن نعم‌تهـا 

را بـه ایشـان می‌دهـد و مـا بی‌بهـره هسـتیم و جهنـم نصیـب سامـت. در پساـخ ایـن 

گـر شـما عـذاب را می‌چشـید به  «؛ ا و�نَ
ُ
عْمَل مْ �تَ �تُ  ما كُ�نْ

َّ
لا  �إِ

وْ�نَ ز�َ ْ �ج
عـده میامرف‌یـد: »وَ ما �تُ

کـه نتیجـۀ عمل شمساـت.  ایـن خاطـر اسـت 

وم«؛ ظرا‌تفهایـــی در تعبیـــر وجـــود دارد. برای ایشـــان رزق 
ُ
�قٌ مَعْل هُمْ رِز�ْ

َ
كَ ل ول�ئِ

أُ
�«

کـــه از پیـــش شـــناخته شـــده اســـت. توضیـــح این‌که  معلـــوم اســـت، یعنـــی رزقـــی 

انســـان دو نـــوع برنماه بـــرای زندگی دارد. یک برنماۀ از پیش تعیین شـــده اســـت که 

کنایـــه از قـــدرت بوده و نتیجـــۀ قدرت، تموّل و تمکّن اســـت. کســـانی که قدرتمند 

و متمـــول و متمکـــن هســـتند، می‌تواننـــد برنماـــۀ نهـــار و شـــام را به صورت ســـالانه 

کـــه یک روز  کنند. امـــا غذای افـــراد متعـــارف، امیَتّفق1 اســـت. بدین معنا  تعییـــن 

 قـــدرت ندارنـــد، لذا نان و آبگوشـــت می‌خورند. روز دیگر گوشـــت هـــم ندارند، پس 

اسده‌تر می‌خورند. 

 ایـن آیـات، محتـاج بـه تأویل‌ها و رفاز و نشـی‌بها )که بعضی آورده‌اند( نیسـت.

 وقتـی در ضوابـط تعبیـرات زبـان عربـی و خصوصیـات دقـت کنیـد، طملـب واضح 

گمان نکنید  وم«، روزی از پیش تعیین شـده اسـت.2 
ُ
می‌شـود. مقصود از »رِزقٌ مَعل

که اتفاق بیافتد و میسر باشد؛ محقق.  1. هر آن‌چه 
ومٌ« يعنـي عطـاء جعـل لهـم 

ُ
�قٌ مَعْل هُمْ رِز�ْ

َ
كَ ل ول�ئِ

أُ
2. بيـن مـا اعـدّ لهـم مـن انـواع الثـواب، فقـال »�

التصـرف فيـه و حكـم لهـم بـه فـي الأوقـات المسـتأنفة فـي كل وقـت شـيئاً معلومـاً مقـدراً. 
ثـم فسـر ذلـك الـرزق؛ آن‌چـه از انـواع ثـواب بـرای بنـدگان مخلـص خـود فراهـم نمـوده بیـان 
ومٌ« یعنـی بخششـی اسـت کـه ایشـان حـق تصـرف در آن را 

ُ
�قٌ مَعْل هُمْ رِز�ْ

َ
كَ ل ول�ئِ

أُ
می‌فرمایـد: »�

زی معین و مقدری  دارنـد و بـه سـبب آن بـرای ایشـان در زمان‌هـای آینـده، در هر زمانـی رو
را فرمـان داد؛ محقـق. )التبیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 495(.  ثـم بيـن سـبحانه  90

تفسیر سورۀ صــافّــات



زندگانـی شـما در آن‌جـا هم‌چـون زندگانـی در ایـن‌ دنیساـت. امـروز بـرای نهـار، نـان 

دارد.  تعییـن شـده  پیـش  از  برنماـه غذایـی  و  بـوده  قـدرت  دارای  یـا  و خیـار دارد،1 

روزی در برنماـه غـذای امهـی دارد، ولـو در آن‌جـا امهی یتفا نشـود؛ روز دیگر قرقاول 

خواهـد بـود و بـه هـر صـورت بایـد رفاهـم باشـد. 

وم«، یعنی از پیش تعیین شده اتس، مشابه زندگانی 
ُ
�قٌ مَعْل هُمْ رِز�ْ

َ
كَ ل ول�ئِ

أُ
 بنابراین »�

شـما نیسـت. خسرـند شـوید بـه این‌کـه امـروز بـه جـای نـان و دوغ، غـذای دیگـری 

گـر بیمـاری  داشـتیم. بـرای روز دیگـر زحمـت می‌کشـیم و پـس انـداز می‌کنیـم؛ البتـه ا

کنیـم.  کـه بـه ناچـار هزینـه را صـرف آن  یـا حادثـه‌ای پیـش نیایـد 

کهة اتس.2 فَکَهَ،3 یعنی شخص کاری  کِه« جمع اف «، »فَوا رَمُو�نَ
ْ
واكِهُ وَ هُمْ مُك  »�فَ

ومٌ« جعـل لهـم 
ُ
مَعْل �قٌ  رِز�ْ هُمْ 

َ
ل كَ  ول�ئِ

أُ
أنـواع النعـم فقـال »� مـا أعـده لعبـاده المخلصيـن مـن 

التصـرف فيـه و حكـم لهـم بـه فـي الأوقـات المسـتأنفة فـي كل وقـت شـيئا معلومـا مقـدرا؛ 
خداونـد سـبحان آن‌چـه از انـواع نعمت‌هـا بـرای بنـدگان مخلـص خـود آمـاده نمـوده بیـان 
ومٌ« بـرای ایشـان حـق تصـرف در آن رزق معیـن 

ُ
�قٌ مَعْل هُمْ رِز�ْ

َ
كَ ل ول�ئِ

أُ
می‌کنـد و می‌فرمایـد: »�

زی معیـن و  را قـرار داد و بـه سـبب آن بـرای ایشـان در زمان‌هـای آینـده، در هـر زمانـی رو
مقـدری را فرمـان داد؛ محقـق. )رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 691( 

1. امـری عـادی بـود کـه عامـه افـرادی کـه در مناطـق گرمسـیر زندگـی می‌کردنـد بـرای نهـار، نان 
و خیـار یـا نان و دوغ داشـتند.

کهـة  فا جمـع  کـه«  »فوا می‌فرمایـد.  کـه«  »فوا بـه  تفسـیر  را  معلـوم  رزق  آن  متعـال  خداونـد   .2
)میـوه( اسـت. می‌توانـد بـه صـورت تازه یا خشـک باشـد که آن را می‌خورنـد و از آن منتفع 

می‌شـوند؛ محقـق. )رک: التبیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 495( 
كهـــة قـــد اختلـــف فيهـــا، فقـــال بعـــض العلمـــاء: كل شـــي‏ء قـــد ســـمي فـــي القـــرآن مـــن  3. فكـــه: الفا
كل  كهـــة فـــأ كل فا كهـــة، و لـــو حلـــف أن لا يـــأ الثمـــار، نحـــو العنـــب، و الرمـــان فإنـــا لا نســـميه فا
كـــرر فـــي القـــرآن فقـــال  كهـــة، و إنمـــا  عنبـــا و رمانـــا لـــم كيـــن حانثـــا. و قـــال آخـــرون: كل الثمـــار فا
ـــانٌ«، لتفضيـــل النخـــل و الرمـــان علـــى ســـائر الفواكـــه؛ در  كِهَـــةٌ وَ نَخْـــلٌ وَ رُمَّ 91عزوجـــل: »فِيهِمـــا فا

بخش ششم، آیات خببخشخبصفوبخش ششم، آیات 94 - 83: 



کـه برایـش خوشـایند اسـت انجـام می‌دهـد.1 در مقابـل غـذای اصلـی اسـت که به  را 

اجبـار و بـرای این‌کـه گسرـنگی او را آزار ندهـد و تـوان داشـته باشـد، می‌خورد. 

کـه غـذای اصلـی را  کهـة داشـتن، نشـانۀ قـدرت داشـتن اسـت. بـه ایـن معنـا   اف

که خوشایند او باشد نیز  داراتس و از همین جته عرب به میوه،  دارد، اام چیزی 

نیسـت ایـن  بـه معنـای  الحدیـث،  فـی  ـهُ 
َ
یتفکّ الحدیـث،  کهـةُ  اف کهـة می‌گویـد.   اف

 که سخن لازم می‌گوید، بلکه سخنی را که خوشایند اوتس می‌گوید. سخنی می‌گوید 

یـات اولیه  کـه خوشـایند آن‌هـا نیـز باشـد. بـه عبارتـی زندگـی ایشـان منحصر بـه ضرور

کهـــة اختـــاف وجـــود دارد. برخـــی از علمـــاء قائـــل هســـتند بـــه این‌کـــه هـــر آن‌چـــه در   معنـــای فا

کهـــه اســـت، ماننـــد انگـــور  قـــرآن از جملـــۀ ثمـــار )میـــوه و نتیجـــۀ درخـــت( شـــمرده شـــده فا

کهـــة نخواهـــد  ــورد ‌کـــه فا ــر کســـی قســـم بخـ گـ کهـــة نمی‌نامیـــم و ا ــا را فا ــا آن‌هـ ــا مـ ــار. امـ و انـ

گـــروه دیگـــری قائـــل  گنـــاه‌کار و شـــکنندۀ قســـم نمی‌باشـــد.  خـــورد ولـــی انـــار و انگـــور بخـــورد، 

کهـــة شـــمرده می‌شـــود. این‌کـــه در قـــرآن  هســـتند بـــر این‌کـــه تمامـــی ثمـــرات درختـــان، فا

« بـــه خاطـــر برتـــری درخـــت نخـــل و  ا�نٌ لٌ وَ رُمَّ �خْ
اكِهَة�ٌ وَ �نَ هِما �ف �ي بارهـــا تکـــرار شـــده و فرمـــوده: »�فِ

انـــار بـــر ســـایر میوه‌هاســـت؛ محقـــق. )رک: العیـــن، ج3، ص 381؛ همچنیـــن رک: لســـان 

العـــرب، ج 13، ص 523( 
1. فســـر الـــرزق المعلوم بالفواكه: و هـــي كل ما يتلذذ بـــه و لايتقوّت لحفظ الصحـــة، يعنى أنّ 
قوات، بأنهم أجســـام محكمة  رزقهـــم كله فواكه، لأنهم مســـتغنون عن حفـــظ الصحة بالأ
كلونه على ســـبيل التلذذ؛ رزق معلوم به میوه‌ها تفســـیر  كلونه يأ مخلوقـــة للأبد، فكل ما يأ
شـــده و مقصـــود هر آن چیزی اســـت که موجب لذت می‌شـــود نه این‌که بـــدن برای حفظ 
یرا ایشـــان بی‌نیاز  ســـامتی بـــدان قوت یابـــد، یعنی همـــۀ رزق ایشـــان میوه‌ها هســـتند. ز
از حفـــظ ســـامتی بـــه واســـطه مـــواد مغذی‌اند. بـــه این خاطـــر که آن‌هـــا اجســـامی دارای 
کـــه برای خلقت ابـــدی آفریده شـــده‌اند. بنابرایـــن به هر چیـــزی که برای  اســـتحکام بوده 
لـــذت بـــردن می‌خورند، چنیـــن می‌گویند؛ محقق. )رک: الكشـــاف عـــن حقائق غوامض 

التنزيل، ج‏4، ص 42( 92

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـه امنند جوامع بشـری، بـرای رعایت عـدل اقتصادی، به  نیسـت. این‌گونـه نیسـت 

آن‌هـا بـه طـور یکسـان مواد اولیـه بدهند. 

وم« اتس. یعنی مواردی که خوشایندشان اتس 
ُ
کِه« صفت برای »رِزقٌ مَعل  »فَوا

 و تناه میوه نیست. باید در تعابیر قرآن مجید دقت شود. ممکن اتس سؤال شود که 

کـه« جمـع اسـت. در پساـخ می‌گوییـم »رزق« اسـم جنـس  »رزق« مفـرد اسـت امـا »فوا

اسـت و شـمال یـک خـروار گلابـی هم می‌شـود. 

گفته می‌شـــود  رزق فیل با رزق پشـــه در حجم و وزن اصلًا قابل مقایســـه نیســـت. 

کیلـــو علـــف می‌خـــورد.  کـــه فیـــل در شـــرایط عـــادی، در روز دویســـت یـــا ســـیصد 

 قابـــل مقایســـه بـــا پشـــه نخواهـــد بـــود. چـــه بســـا در ســـاختمان بـــدن مشـــابه باشـــند، 

 عـــاوه بـــر این‌کـــه پشـــه بـــال دارد و فیـــل نـــدارد. لکـــن در محساـــبه روزی و غـــذا تفـــاوت 

بسیار دارند. 

کـه مـورد  «، علاوه بـر آن‌چـه گفتـه شـد، عمـدۀ طملـب ایـن اسـت  رَمُو�ن
ْ
 »وَ هُمْ مُك

گرامی‌داشـت هسـتند. به عبارتی احسـاس بزرگ‌داشت می‌کنند.   احترام و تکریم و 

مِ«، در بستان‌ها هر آن‌چه از کام‌جویی و کام‌پذیری بخواهند، وجود  عِ�ي
ا�تِ ال�نَّ

�نَّ َ  »�فِي� �ج

دارد. آیات بعد یک زمینۀ تاریخی را بیان می‌نماید. 

توصیفی آشنا برای محیط نزول آیات

آیــات، انحطــاط جماعــۀ آن روز مکــه را می‌رســاند. اســاس زندگــی خــوش در آن 

روزگار عجیــب اســت. زندگــی خــوش در نــزد اهــل مکــه بــه حســاب دلالــت الزامــی 

کــه نســبت بــه شــکم محتاج نباشــند تا گسرــنه بمانند. غــذای طملوب  این‌گونــه بــود 

که شــراب به آن‌ها دهد و با    داشــته باشــند. دور هم جمع شــوند و یک ســاقی باشــد 

کنند.  93خیال راحت خوش‌گذرانی 

بخش ششم، آیات خببخشخبصفوبخش ششم، آیات 94 - 83: 



کــه قــرآن مجیــد از بهشــت نقــل میامرف‌یــد، تصویــر ایــن  زیــرا تصویــر خوشــایندی 

کــه ایــن حلاــت بــرای آن‌هــا جاذبــه داشــته اســت.  منظــر اشــتباه اســت. می‌رســاند 

گــر بــرای کســی اساســاً ایــن لاطمــب طمــرح نباشــد ‌کــه در جایــی جمع شــوند و رفدی  ا

بــه آن‌هــا شــراب دهــد. ســاقی نیــز دارای تمتــع بصــری بــوده و تمتع‌هــای دیگــری بــه 

 دنبــال آن بیایــد، طمــرح نمــودن ایــن وصــف چــه ســودی دارد؟ اصــاً دور از محیــط

 زندگی اوتس. 

ــه انحطــاط زندگــی  ک ــود  کریمــه در روزگاری ب ــات  ــزول آی ــه ن ک بدیــن معنساــت 

کنــون نیــز لامحظــه می‌کنیــم در جوامــع  در جماعــۀ مکــه بدیــن حــد می‌رســید. هــم ا

ــرد زحمــت  ــه لحــاظ پیشــتفر علمــی و صنعتــی؛ ف ــه ب ــه لحــاظ فســاد، ن منحــط ب

ــه قمــار  کــه معــروف ب ــه دســت مــی‌آورد. بعــد مــی‌رود در مناطقــی  می‌کشــد و پــول ب

کــه مشروبشــان چگونــه  و بی‌بنــد و بــاری اســت، خــرج می‌کنــد. تعریــف می‌کنــد 

کــم بــر  بــود، ســاقی چگونــه بــود و غیــره. در هــر صــورت ایــن‌ وصــف جــوّ طملــوب حا

محیــط را می‌رســاند.  

«، بـر سـریرهایی روبـروی هم نشسـته‌اند. �نَ لِ�ي ا�بِ
�ق  در ادامـه میامرف‌یـد: »عَلى‏ سُرُرٍ مُ�تَ

گردش می‌شود، می‌گردد. مقصود  «، پیوسته بر آن‌ها  �نٍ سٍ مِ�نْ مَعِ�ي
أْ
كَ� هِمْ �بِ �يْ

َ
طا�فُ عَل  »�يُ

کـه یکرم‌تبـه بهـره نیسـت تـا بـرود پولـی بـه پیش‌خـوان دهـد و طملوبـش  ایـن اسـت 

کـه دوبـاره بخواهـد، بایـد دوبـاره پـول بپـردازد. این‌گونـه نیسـت  را بگیـرد. در صورتـی 

بلکـه بـه طـور رمتـب سِـرو می‌شـود. به هـر حال در آیـات دقت کنیـد و لاطمعه کنید، 

جماعـۀ آن‌روز مکـه انحطـاط اخلاقـی داشـت و وجـود رسـول الله؟ص؟  نعمـت بزرگـی 

بـود. هرچنـد زمینـۀ اولیـه بـرای آیات چنیـن بود اام در همۀ زامن‌هـا جریان دارد. ولی 

چنیـن تصـوری از زندگانـی خـوب در یـک روسـتای متعـارف، مفهـوم نـدارد. چنیـن 

مـکان فسـادی را ندیـده تـا بدانـد خـوب و بـد آن چگونـه اسـت و نقـد کند.  94

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـه قـرآن مجیـد یـاد می‌کنـد، »مُتـرَف«ای اسـت  زندگانـی »تَـرَف« و »مُتـرَف«ای 
الَ   �ق

َّ
لا کـه میامرف‌یـد: »�إِ کـه عـرب بـه هنـگام نـزول قـرآن درک می‌کـرده اسـت. آنجـا 

وها«.1 مـردم عـرب در وقـت نـزول آیـه، زندگانـی آن‌چنانـی برخـی جوامـع امـروز را 
رَ�فُ مُ�تْ

 ندیده بودند. نشانۀ آن اتس یک نمونۀ واقعی در مقابل چشم عرب بوده که خداوند
 می‌خواهـد بیـان امرفیـد در این‌هـا فسـاد موجـود اسـت؛ اام در زندگانی بهشـتی ابرار، 

فسـاد راه ندارد. شـاهد مثال بنده چنین اسـت. 

کـه در  گـرد این‌هـا می‌گـردد، بـه جماـی  «، پیوسـته  �ن سٍ مِ�نْ مَعِ�ي
أْ
�
َ
ك هِمْ �بِ �يْ

َ
طا�فُ عَل »�يُ

آن مَعیـن اسـت. عـانَ الشـیء، أی ظَهَـر و بَـدا واضحاً.2 

کـه همـه اجـزای آن کـدر و نوعـی صـاف اسـت   آب بـر دو نـوع اسـ:ت نوعـی از آن 
 دیده می‌شود. این چنین آبی، آب مَعین اتس. امء مَعین، یعنی امء زلال و صاف. 
سٍ مِنْ مَعِين«، از چیزی 

ْ
 شراب صاف شده نیز زلال اتس. خداوند میامرف‌ید: »بِكَأ

کدورتی در آن نیست.  که زلال اتس و هیچ 

بنابراین »کَأس«ای هست و »فِیهِ مِن مَعِین«. در واقع »مَعِین« صفت آن چیزی 
ة«، »بیضاء« صفت دوم می‌شود. »کَأس« نیز 

َّ
ذ

َ
کَأس اســـت. »بَيْضاءَ ل اســـت که در 

کأســـاً  که پر باشـــد اطلاق نمی‌شـــود. عرب می‌گوید: فلمّا شَـــربتُم  صفرـــاً به ظفرـــی 
و فَرغتُمُـــوه و رَدَدتُمُـــوه إلـــی صاحِبِـــه. همچنیـــن »کَأس«، ظرف امیعات اســـت. از 

کساـــۀ خلاـــی را نمی‌گردانند، مگر آن‌کـــه بخواهند  »یُطَـــافُ« معلوم می‌شـــود.3 زیرا 

 نیازی را بگیرند. 

1. سبأ/34. 
يـة فـي أنهـار ظاهـرة للعيـون؛ یعنـی بـا ظرفـی از شـراب جـاری در  2. أي بـكأس مـن خمـر جار
یـت اسـت؛ محقـق. )رک: التبیـان فـی تفسـیر  کـه بـرای دیـدگان ظاهـر و قابـل رؤ نهرهایـی 

القـرآن، ج8، ص 495( 
که پر بودن ظرف معلوم می‌شود؛ محقق.  395. مقصود این است 

بخش ششم، آیات خببخشخبصفوبخش ششم، آیات 94 - 83: 



بِين«، اصلـی اسـت  ـارِ
َ

لِلشّ ةٍ 
َّ

ـذ
َ
ل بـه معنـای سـفید اسـت.2 »بَيْضـاءَ  »بَیضَـاءَ«،1 

از  بعـد  دنیـوی  شـراب  لـذت  کـه  می‌شـود  گفتـه  نـدارد.  دژمـی  لـذت  ابتـدا  از  کـه 

 بـه هنـگام خـوردن طعمـی خوشـایندی نـدارد. بـه هنـگام 
ّ

آشـمایدن آن اسـت وال

کاربـرد تعابیـر قرآن  کـه شـخص احسـاس خوشـی می‌کنـد. زمینه‌هـای  مسـتی اسـت 

کـه بـرای محیـط آن روز مکـه قابل هفم بـود. مقصود انحاطط  مجیـد را بمری‌شـمردیم 

جماعـۀ ایشـان اسـت. هرچنـد خـود ایشـان، بعـداً پـرده پوشـاندند و نگفتنـد چگونـه 
جماعـه‌ای داشـتیم.3

ک و تباهی  ـــهُ أی أهلکـــه. یعنـــی در آن هـــا
َ
«، غلا

ٌ
وْلٌ«؛ »غَـــوْل

ها غ�َ �ي مرفـــود: »لا �فِ

م«،5 در آن نـــه تباهـــی  �ي �ث
أْ
� ها وَ لا �تَ �ي وٌ �ف غ�ْ

َ
نیســـت.4 در جـــای دیگـــر میامرف‌یـــد: »لا ل

«. در  و�نَ �فُ ز�َ �نْ ُ ها �ي وْلٌ وَ لا هُمْ عَ�نْ ها غ�َ �ي گنـــه‌کاری. این‌جـــا میامرف‌یـــد: »لا �فِ هســـت و نـــه 

1. وصفهـا بالبيـاض لأنهـا تجـري فـي انهار كاشـرف الشـراب، و هـي خمر فيها اللـذة و الامتاع 
ية التي لهـا و الشـفافة، لأنها على  فتـرى بيضـاء صافيـة فـي نهايـة الرقـة و اللطافـة مـع النور
کـه  کاسـه بـه )بیـاض( بـه ایـن خاطـر اسـت  احسـن منظـر و مخبـر؛ وصـف شـراب درون 
و  لـذت  آن  در  کـه  اسـت  خمـری  و  شـراب‌ها،  برتریـن  از  می‌شـود  جـاری  نهرهایـی  در 
بهره‌منـدی وجـود دارد. پـس آن را سـفید و صـاف می‌بینـی، در نهایـت نرمـی و لطافت که 
کـه در ظاهـر و باطـن  یـرا بـه بهتریـن وجهـی اسـت  بـه همـراه نورانیـت و شـفافیت اسـت. ز

می‌بینـی؛ محقـق. )التبیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 495( 
که با تقطیر آماده  گاهی با تقطیر. شـرابی  گاهی شـراب به روش تخمیر به دسـت می‌آید و   .2 

شود سفید رنگ است. 
یـک  ینـد اسالم  بوده‌انـد. می‌گو کـه منحـط  بـه طـور عمـوم چنـدان نمی‌پذیرنـد  اعـراب   .3
زمینه‌هـای  این‌هـا  امـا  باشـد.  انحطـاط  از  مـا  نجـات  این‌کـه  نـه  اسـت  تکاملـی  مرحلـۀ 

ز اسـت.  رو از جامعـۀ آن  کشـف  بـه لحـاظ  قـرآن  تعبیـری 
کند وجود ندارد؛ محقق. )رک: التبیان  که عقل را خفیف و فاسـد  4. در آن شـراب فسـادی 

فی تفسـیر القرآن، ج 8، ص 495 و 496( 
5. طور/23.  96

تفسیر سورۀ صــافّــات



یانی بـــه شـــما نمی‌رســـاند. در جماعۀ شـــراب‌خوار آن  آن تباهـــی نیســـت و هیـــچ ز

یـــاده از حدّ ننوشـــد تا مجلـــس را بر  روز بایـــد ســـاقی رماعـــات می‌نمود تا شـــخص ز

هـــم نزند. 

کـم و آرام آرام  کـم  «، نـزف بـه معنـای آرام آرام رفتـن اسـت.1   و�ن
�فُ ز�َ �نْ ُ ها �ي »وَ لا هُمْ عَ�نْ

کـم می‌کننـد تـا منجـر بـه بدمسـتی نشـود. امـا  از این‌هـا دور می‌کننـد. یعنـی آرام آرام 

ایـن شـراب فسـاد و تباهـی ندارد. 

«، شراب و شاهد را در شعر با هم ذکر می‌کنند که  �ن ِ عِ�ي رْ�ف
َ

اصِرا�تُ الطّ دَهُمْ �ق  »وَ عِ�نْ

این‌هـا مکمـل هـم در لـذت هسـتند. مـا بحثـی در مقصـود از این‌هـا و مـیِ وحـدت و 

یـم. در روایـات مـا و قـرآن مجیـد نیز از ایـن تعابیر  جـام اَلسـت و خم‌خانـۀ توحیـد ندار

نیماده اسـت، بلکه اوصاف بهشـت ذکر شـده اسـت. 

رْفِ« اتس، آن‌هایی که به اصلاطح چشم‌هایشان  در کنار ایشان »قاصِراتُ اطّلَ

کوتـاه اسـت. یعنـی تنهـا بـرای توسـت. نـه این‌کـه امنند شـاهدهای مجلاـس دنیوی   

کنارگذاشـتن حیساـت و منحصـر در یـک فـرد نیسـتند.  کارشـان بـر  کـه بنـای  باشـد 

بـه  کـه  اسـت  ایـن  از  امنـع  عفتـش  کـه  اسـت  ایـن  معنـای  بـه  ـرْفِ«  اطّلَ »قاصِـراتُ 

کننـد.  دیگـری توجـه 

« آن‌هـا امننـد تخـم رمغـی اند که مخفی شـده باشـد.2 زمینۀ  و�ن �نُ
ْ
�ضٌ مَك �يْ َ هُ�نَّ �ب

�نَّ
أَ
 »كَ�

يجا؛ انـزاف را به حالت  1. الإنـزاف فسـر بالسـكر المذهـب للعقـل و أصلـه إذهـاب الشـي‏ء تدر
کرده‌انـد و اصـل آن رفتـن  چیـزی بـه صـورت  کـه عقـل را از بیـن می‌بـرد تفسـیر  مسـتی ای 

یجـی اسـت؛ محقـق. )المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج 17، ص 137( تدر
2. مکنـــون، بـــه معنای مصون از هر چیزی اســـت؛ محقـــق. )رک: مجمع البیان فی تفســـیر 
القـــرآن، ج8، ص691( همچنیـــن: شـــبههن ببيـــض النعـــام مكنـــة بالريش مـــن الغبار 
یـــر پر مـــرغ یا در  یـــرا مادامی که ز یـــان را تشـــبیه بـــه بیـــض مکنـــون نمـــوده ز يـــح؛ حور 97و الر

بخش ششم، آیات خببخشخبصفوبخش ششم، آیات 94 - 83: 



کـه در بیابـان تخـم  ایـن مثـال را عـرض می‌کنـم، توجـه بفامرییـد. مـرغ یـا هـر حیوانـی 

گـر آن را زیر خاک پناهن کند وقتـی آن را باز می‌کنید،  می‌گـذارد )نـه تنهـا شـترمرغ(، ا

گر ظاهر باشـد، باد  تخـم بـه همـان رنـگ خـودش باقـی امنـده و هیچ لکی نـدارد. اام ا

و بـاران رنگـش را تیـره می‌کند. 

شــاهد بــر طملــب این‌کــه وقتــی یــک تخــم مــرغ را مخفــی کنیــد، رنــگ ســفید خــود 

را حفــظ می‌کنــد. وقتــی مقــداری بیــرون بمانــد لــک می‌شــود. آن‌هــا امننــد تخــم رمغــی 

کــه در  کــه شــما در زن‌هــا می‌پســندید. زنــی  کــه مخفــی شــده. یعنــی همــان  هســتند 

کــه  ــه ایــن  کــرده باشــد. ن ــوده و تنــش صفــا و درخشــندگی خــود را حفــظ  پــس پــرده ب

بــه تعــرض بــرای خدمــت و بــاد و بــاران و آفتــاب حجــاز و غیــره تغییــر رنــگ دهــد. 

لــک شــدن بــدن، نشــانۀ آن اســت. »بَيْــضٌ مَكْنُــون«، مکنــون بــه معنــای مخفــی شــده 

اســت، یعنــی هیــچ لکــی نــدارد. 

مِ«.1 آن  ع�ي
رَة�َ ال�نَّ ض�ْ وهِهِمْ �نَ ُ ‏ي� وُ�ج عْرِ�فُ �ف قــرآن مجیــد در جــای دیگــر میامرف‌یــد: »�تَ

ــودن را می‌بینیــد. خاصیــت دنیــا چنیــن اســت  درخشــندگی و شــادابی در خــوش ب

کــه هــر آن‌چــه انســان آرزویــش را دارد و بــدان دســت پیــدا می‌کنــد، بعــد از مدتــی عادی 

می‌شــود و دیگــر برایــش جلــب نظــر نمی‌کنــد. 

شــخصی بســیار برخــوردار از مــال دنیــا بــود، رنــج می‌بــرد از این‌کــه نمی‌توانــد 

جای دیگر محفوظ باشـــند دســـت نخورده انـــد و غباری روی آن نمی‌نشـــیند؛ محقق. 
)رک: همـــان، ص692(؛ البيـــض معروف و هو اســـم جنـــس واحدته بيضـــة و المكنون 
هـــو المســـتور بالادخـــار؛ بیض معنـــای معروفی دارد و مفـــرد آن بیضة اســـت و مکنون به 
معنـــای پنهان شـــده و ذخیره شـــده اســـت؛ محقـــق. )رک: المیـــزان فی تفســـیر القرآن، 

ص137( ج17، 
1. »در چهره‏هاى آن‌ها طراوت و نشاط نعمت را م‏ىبينى«؛ مطففین/24. 98

تفسیر سورۀ صــافّــات



کــه خوش‌حلاــی را در چهــرۀ آن‌هــا ببینــد؛ بــه دلیــل  چیــزی بــه فرزندانــش بدهــد 

ــود.  کــرده ب ــه ذهنــش می‌رســید، داشــتند و قبــا برایشــان رفاهــم  این‌کــه هــر آن‌چــه ب

کــه می‌توانــد در ایــام عیــد، بــا مبلــغ ناچیــزی خانــواده‌اش را  کســی   حســرت می‌بــرد بــر 

کند.  خوشحال 

که به آن می‌رســد، نعیم  که تا ابد برای شــخصی  گونه‌ای نیســت   نعیم دنیوی به 

ها  �ي  باقی بماند. اندکی که گذشت عادی می‌شود.1  اام آخرت چنین اتس که: »لا �فِ

 .» و�نٌ �نُ
ْ
�ضٌ مَك �يْ َ  �ب

هُ�نَّ
�نَّ
أَ
، كَ� �نٌ ِ عِ�ي رْ�ف

َ
اصِرا�تُ الطّ دَهُمْ �ق ، وَ عِ�نْ و�نَ

�فُ ز�َ �نْ ُ ها �ي وْلٌ وَ لا هُمْ عَ�نْ
غ�َ

«، بعــد از ایــن خصوصیــات اخلاقــی را بیــان  و�ن
ُ
ساءَل �تَ َ عْ�ضٍ �ي هُمْ عَلى‏ �بَ عْ�ضُ َ لَ �ب �بَ

�قْ
أَ
�

»�فَ

میامرف‌یــد. 

کاخ و نوکـر و غیـره داشـت.  کـه زندگانـی مرفهـی از  کسـی از تجـار بادکوبـه  1. نقـل می‌کننـد 
یرا برایش عادی شـده بود و غذای  یخت. ز ردنـد، امـا بـا لگد همـه را ر زی برایـش غـذا آو رو
جدیـد می‌طلبیـد. مدتـی بعـد در آن‌جـا قحطـی شـد. مجبـور بودنـد قاطـر و اسـب پیـر را 
بکشـند و از گوشتشـان اسـتفاده کنند. دیگر پسـت‌ترین قسمت از گوشت این حیوانات 

99نیـز برایـش لذیـذ و خوشـایند شـد. انسـان کـه کفـران نعمـت کنـد، چنیـن می‌شـود. 

بخش ششم، آیات خببخشخبصفوبخش ششم، آیات 94 - 83: 





 بخش هفتم، آیات 61 - 50: 
یافتن قرین دنیوی در دوزخ 

آیات مبارکه 

�نٌ ٥١  رٖݣݣىݬݔ
 لٖی �قَ

ٖی كاٰ�نَ
اِ�نّ ݨݨْ  مݨݧ ݨُ هݧ ݩݐݨْ لٌ مِںݧ �ئِ

ٓ
اٰ اٰلَ �ق و�نَ ٥٠ �ق

ُ
ءَلݠ

ٓ
ݑسَاٰ ݧ ݧ ٮݧ َ عْ�ضٍ �ی مْ عَلىٰ �بَ هݨݨݦُ عْ�ضُ ݨَ لَ �ب ݨَ ݧ �بݧ

ْ ݑٯݨݧ
ݦَ
ا �فݦَ

و�نَ  ݩݐُ ںݔݧ  دٖىݫ َ ݧ مݧ
َ
ل اٰ  ءِ�نّ

َ
ا اٰمًا  ظ� ِ وَعݫ ا  �بً راٰ �تُ اٰ  كُݠںݦݩݩݐݨّ وݩَ اٰ  �ن مِ�تݨْ ݢاٰ  ݢ ءِذ�

َ
ا  ٥٢ �نَ  �ی �قٖ مُصَدِّ

ْ
ال �نَ  مݭِ

َ
ل كَ 

ءِ�نَّ
َ
ا وݣݣلُ  �قݩُ ݦَ �ی

اِ�نْ  هِ  اللّٰ �تَ اٰلَ  �ق  ٥٥ مِ  َحٖ�ی ݧ �ج
ݨْ
ال ءِ 

ٓ سَواٰ ݭیٖ 
ڡݨݐ هُ  رَءاٰ �فَ عَ 

َ
ل اطَّ �فَ  ٥٤ ݩُو�نَ  ݧ ݧ عݧ ِ لݫ

طَّ مݦݨُ  ْ ُمݧ ݩݑݧ ٮݧ ْ �نݨݧ
َ
ا هَلْ  اٰلَ  �ق  ٥٣

�نَ  �ی ٖ �ت ِ
مَ�یّ �بِ ْ�نُ  حݨݧ

�نَ َماٰ  ݐݧ ڡݧ
َ
ا  ٥٧ �نَ  رٖ�ی

مُحْض�َ
ْ
ال مِ�نَ  ݐݨْ�تُ  ݧ ݩݧ ںݧ

ُ
ك

ݦَ
ل ݬیٖ  ݬݫ ݫ ݫ

ّ ݨݧ
ݢٮݭݓ ݢ
َ رݨݧ ة�َݡُ   عْمݧ ِ ںݨݐݫ وْلاٰ 

َ
وَل  ٥٦ ݤ  �نِ �ی ٖ ݢدݫ رْݢ �تُ

َ
ل �تَ  كِدݨْ

اٰ  لِ هٰدݦݐ
ݨْ �ث ِ ݭݫ مݫ ِ مݦݨُ ٦٠ لݫ �ی ٖ عَظ�

ْ
رݩݐُ ال وݨْ ݨݐَ ڡݧ

ْ
َ ال وݧ ُ هݧ

َ
اٰ لݠ �نَ ٥٩ اِ�نَّ هٰدݦݐ ݔ ݬىٖݫ ݫ ݫ �بݫ

مُعَذ�َّ  �بِ
ْ�نُ حݨݧ

اُولىٰ وَماٰ �نَ
ْ
ا ال ݐݩَ ںݩݧ ݩݑَ ٮݧ ٮݩݦݑَ وݦْ اٰ مݦَݡ

ّ
٥٨ اِل

٦١ و�نَ 
ُ
عاٰمِل

ْ
ال لِ  َ مݧ ْ عݧ َ ݔݧ ىݫ

ْ
ل �فَ

ترجمۀ آیات
50- )در حالیك‌ـه آن‌هـا غـرق گفتگو هسـتند( و بعضـى رو به بعضى ديگر كرده 
سـؤال مك‏ىننـد...51- كيـى از آن‌هـا م‏ىگويـد: مـن هم‌نشـينى داشـتم.52- كه 
كـه  كـرده‏اى؟...53-  پيوسـته م‏ىگفـت: آيـا )بـه راسـتى( تـو ايـن سـخن را بـاور 
وقتـى مـا مرديـم و خـاك و اسـتخوان شـديم )بـار ديگـر( زنـده م‏ىشـويم، و جـزا 
داده خواهيـم شـد؟! 54- )سـپس( م‏ىگويـد: آيـا شـما م‏ىتوانيـد از او خبـرى 
گهان  بگيريـد؟ 55- اينجاسـت كـه بـه جسـتجو برم‏ىخيزد و نگاهـى مك‏ىند نا
او را در وسـط جهنـم م‏ىبينـد! 56- م‏ىگويـد: بـه خـدا سـوگند چيـزى نمانـده 

101



كت بكشـانى! 57- و هرگاه نعمت پـروردگارم نبود من نيز  بـود كـه مـرا نيـز به هلا
از احضـار شـدگان در دوزخ بـودم! 58- )اى دوسـتان( آيـا مـا هرگـز نم‏ىميريـم؟ 
)و در بهشـت جاودانـه خواهيـم بـود( 59- و جـز همـان مـرگ اول مرگـى بـه سـراغ 
مـا نخواهـد آمـد و مـا هرگـز مجـازات نخواهيـم شـد؟ )چـه نعمتـى بـراى خـداى 
ى، بـراى مثـل ايـن پـاداش  ى بزرگـى اسـت.61- آر مـن!(60- راسـتى ايـن پيـروز

تلاش‌گـران بايـد بكوشـند.

 معنای لغات 

کـه یَسـتَوِی  کسـی بـودن اسـت.1 »سـواء«، جایـی  »قریـن«، بـه معنـای هم‌نشـین 

ـعَ«، یعنی أظهَر نَفسَـه تـا این که او 
َ
ل یـه، نقطـه رمکـزی و وسـط.2 »اطَّ

َ
الأبعـادُ بِلانِسـبَةِ إل

کنایـه  را ببینـد.3 أرداهُ یعنـی أسـقاطهُ، بـه معنـای از بـالا بـه پاییـن انداختـن اسـت و 
کـت می‌باشـد.4 محضـر بـه معنـای احضـار شـده، بـه زور آورده شـده اسـت.5 از هلا

 مروری بر احوال بهشتیان در آیات قبل 

وْمُ  َ ا �ي کـه آیندۀ مکذبین به آیات اهلی را بیـان مرفود: »هذ� قـرآن مجیـد بعـد از ایـن 
 ، دُو�نَ عْ�بُ َ وا �ي هُمْ وَ ما كا�نُ َ وا�ج ز�ْ

أَ
مُوا وَ �

َ
ل �نَ ظ�َ �ي ِ �ذ

َّ
رُوا ال ُ ، احْ�ش و�نَ ُ �ب ِ

ذ�ّ
َ
ك هِ �تُ مْ �بِ �تُ ي� كُ�نْ ِ �ذ

َّ
صْلِ ال �فَ

ْ
ال

مِ،  لِ�ي
�أَ

ْ
ا�بِ ال عَذ�

ْ
وا ال �قُ ا�ئِ �ذ

َ
مْ ل

ُ
ك

�نَّ مِ«،6 بعد مرفود: »�إِ حِ�ي َ �ج
ْ
لى‏ صِراطِ ال اهْدُوهُمْ �إِ هِ �فَ

َ
ِ اللّ مِ�نْ دُو�ن

«، همۀ شما عذاب دردناک  �نَ صِ�ي
َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال

َ
ادَ اللّ  عِ�ب

لاَّ ، �إِ
و�نَ

ُ
عْمَل مْ �تَ �تُ  ما كُ�نْ

َ
لاّ  �إِ

وْ�نَ ز�َ ْ �ج
وَ ما �تُ

ص خدا. 
َ
را می‌چشـید، مگـر بنـدگان مخل

1. العین، ج 5، ص 143.  
2. همان، ج 7، ص 325. 	

3. لسان العرب، ج 8، ص 235. 
4. همان، ج 1، ص 85. 

5. همان، ج 4، ص 196. 
6. صافات/21- 23.  102

تفسیر سورۀ صــافّــات



« تا آخر طملب که توصیف میامرف‌ید.  رَمُو�نَ
ْ
واكِهُ وَ هُمْ مُك

ومٌ، �فَ
ُ
�قٌ مَعْل هُمْ رِز�ْ

َ
كَ ل ول�ئِ

أُ
�« 

کواب«2  کردند، حال »بیض مکنون« دارند،1 »ا که پیدا   خیال و فکر آسوده و راحت 

کینـه ندارنـد و اساسـاً  و »سـرر«3 دارنـد، »متقابلیـن«4 هسـتند، نسـبت بـه یکدیگـر 

اسـت.  کـم  حا محبـت  میانشـان 

یاد از قرین دنیوی 
« به احوال‌پسری و�نَ

ُ
ساءَل �تَ َ عْ�ضٍ �ي هُمْ عَلى‏ �بَ عْ�ضُ َ لَ �ب �بَ

�قْ
أَ
�

 بعد از نعم‌تهایی که یاد شد، »�فَ
 قائـل«. در 

َ
 می‌پردازنـد. احـوالات شـما چگونـه اسـت؟ قصـۀ شـما چیسـت؟5 »قـال

کـه بـه یکدیگـر بیـان می‌کننـد، رفدی از اینهـا می‌گوید: مـن قرینی  ضمـن قصه‌هایـی 
داشـتم )همـه این‌گونـه نیسـتند، بلکـه یـک نفـر در میانشـان چنیـن می‌گوید(، کسـی 

کار نمی‌بـرد. صدیـق از صداقـت  کـه بـا هـم رفیـق بودیـم. امـا لفـظ »صدیـق« بـه  بـود 

1. رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج8، ص691؛ المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج17، 
ص137.

2. جمـع »کـوب« اسـت، ظرفـی از شیشـه یـا غیـر از آن ‌که دسـتگیره ندارد؛ محقـق. )الافصاح 
فی فقه اللغة، حسـین بن یوسـف موسـی و عبدالفتاح سـعیدی، ج1، ص454(

3. جمع سریر )مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج8، ص692( 
4. »يسـتمتع بعضهـم بالنظـر إلـى وجـوه بعـض و لا يـرى بعضهـم قفـا بعض‏«، برخی از ایشـان 
بـا نـگاه کـردن بـه صـورت دیگری به سـخنانش گوش می‌کنـد در حالی‌که برخی از ایشـان 
القـرآن،  تفسـیر  فـی  البیـان  را نمی‌بیننـد؛ محقـق. )رک: مجمـع  برخـی دیگـر  پشـت سـر 
ج8، ص692(؛ »كونهـم متقابليـن معنـاه اسـتئناس بعضهـم ببعض و اسـتمتاعهم بنظر 
بعضهـم فـي وجـه بعـض مـن غيـر أن يـرى بعضهـم قفـا بعـض«، متقابـل بـودن ایشـان بـه 
معنـای ایـن اسـت کـه بعضـی از آن‌هـا بـا بعـض دیگـر مأنـوس هسـتند و بـا برخـی بـا نظـر بر 
صـورت بعـض دیگـر بهره‌منـد می‌شـوند بـدون این‌که پشـت سـر ایشـان را ببیننـد؛ محقق. 

)المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج17، ص136(
5. از آن‌چـه در دنیـا بـر ایشـان گذشـته اسـت از یکدیگـر سـوال می‌کننـد؛ محقـق. )الكشـاف 

103عـن حقائـق غوامـض التنزيـل، ج‏4، ص 44(

، آیات مبخش هفتبخبخشخبآیات 16 - 05: یافت بخش هفتم،



 اتس و با این وصف مذکور، صداقت نمی‌آید، زیرا راتس نیست. صداقت، یعنی 
که نسبت به دیگری جز راستی و حقیقت و مصلحت اندیشی ندارد. کسی 

قریـن، یعنـی دو نفـر بـه هـم بسـته شـوند، امننـد هم‌زنجیـر اسـت. ممکـن اسـت 
کـه هم‌زنجیـر، دشـمن انسـان نیـز باشـد. گاهـی یـک انسـان معتقد بـه خدا با انسـانی 
»هم‌نشـین«  افرسـی  در  می‌شـوند.  محبـوس  و  همس‌ـلول  نپذیفرتـه،  را  کـه خدایـی 

می‌گوییـم، بـه هـم پیوسـته و وابسـته هسـتند.  

کسی هم‌نشین ‌‌بودیم.1  گف:ت من قرینی داشتم. قرین، یعنی با  ‌یکی از ایناه 

کسانی  گف:ت آیا تو از جمله  ‏ن«، تعبیر به »داشتم« می‌کند. او به من  � رِ�ي
 لِي� �قَ

 »كا�نَ
که می‌پذیری وقتی ام مُردیم و خاک و استخوان شدیم، گوشت و پوستمان   هستی 
بـا  متنساـب  و  می‌شـویم؟  کمـه  محا دوبـاره  مـا  «‏،آیـا  و�ن �نُ مَدِ�ي

َ
ل ا 

�نَّ �إِ  
أَ
�« رفـت،  بیـن  از 

 عملمـان بـه مـا جـزا داده می‌شـود؟ تـو خوبـی انجـام دهـی و جـزای خوب به تـو دهند 
کنم و جزای بد به من دهند؟  و من بد 

تـا  ‏«، همـان شـخص )بـه تعبیـر عمایانـه عـرض می‌کنـم  لِعُو�ن مُطَّ مْ  �تُ �نْ
أَ
� الَ هَلْ  »�ق

یـد تـا سـری بزنیـم و  معنـا مشـخص شـود( می‌گویـد آیـا حوصلـه و احـوال ایـن را دار
ـعَ«، از آن‌هـا چنـدان رغبتـی 

َ
ل ببینیـم آن رفیـق مـن در چـه وضعیتـی اسـت؟ »فَاطَّ

که او در جهنم اسـت؛  گفته باشـند وضع ام خوب اسـت و می‌دانیم  ندید، چه بسـا 
کـرد.  لـذا خـود او رسکشـی 

ة�ِ  س�بَ ال�نِ عادُ �بِ �ب
وِی ال�أ َس�تَ کـه: �ی مِ«، »سَـواءِ« یعنـی جایـی  حِ�ي َ �ج

ْ
هُ �فِي� سَواءِ ال

آ
رَ� عَ �فَ

َ
ل اطَّ »�فَ

ه. برای مثال سـواء این اتاق، وسـط اتاق اسـت. زیرا ابعاد، نسـبت به او یکسـان  �ی
َ
ل �إ

گـر از هـر گوشـۀ اتـاق بـا متر اندازه‌گیـری کنید، این نقطه رمکز می‌شـود. در آن  اسـت. ا

1. در مجمع البیان و التبیان، قرین به معنای صاحب و مصاحب آمده است؛ محقق. )رک: 
مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 493؛ التبیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 497(  104

تفسیر سورۀ صــافّــات



هِ«، از همـان فـراز و بـالا 
َ
اللّ الَ �تَ وسـط و رمکـز آتـش قـرار دارد، نـه این‌کـه گوشـه باشـد. »�ق

گفـ:ت قسـم بـه خـدا نزدیـک بـود تو مـرا نیز سـرنگون کنی. 

اهـل بهشـت مسـلط بـر جهنمیـان هسـتند. امـا این‌کـه نـوع اطلاع چگونـه اسـت 
یـا نـوع مسـلط بـودن چیسـت؟ نمی‌دانیـم. از متشـاباهت نیسـت، امـا بـه مقـدار هفـم 
کـه هـر  مـا بیـان شـده اسـت. ممکـن اسـت اصـل و نـوع ادراک مـا تـا آن انـدازه بشـود 
«1 در یـک آن و بـا یـک  رْض�ُ

أَ
�

ْ
ماوا�تُ وَ ال هَا السَّ کـه مرفوده‌انـد: »عَرْ�ضُ جایـی از بهشـت را 

کـرده و ببینیـم.  دیـد اراده 

کـه قدرت‌هایمـان در آن زندگـی را بـا قدرت‌هایمـان در  واقـع طملـب ایـن اسـت 
ایـن زندگـی قیـاس می‌کنیـم، حـال آن‌کـه اصلًا نمی‌توانیـم واقعیـت آن را درک کنیم. 
کـه جنیـن هفم داشـته باشـد و به او  هم‌چـون قـدرت جنیـن اسـت. حتـی در صورتـی 
کنـون نمی‌توانـی بفهمی که  کـرد ولـو ا بگوینـد بعـد از ایـن، از چشـم اسـتفاده خواهـی 
کنـد. مـا نیـز نسـبت بـه آن زندگـی، حلاـت  کـرد؛ بـاز نمی‌توانـد درک  کار خواهـی  چـه 

جنیـن را داریم. 

عَ« 
َ
ل گـر خداونـد بخواهـد بـه مـا بفهمانـد، »اطَّ نـوع اطلاع خداونـد چنیـن اسـت. ا

کـه در سـطح دیـد مـا باشـد.  می‌گویـد. اطلاع در زندگـی دنیـوی مـا آن امـوری اسـت 

تصـور کنیـد مـا بـالا هسـتیم و فـردی پاییـن و دیـوار حاجبـی نیـز وجـود دارد، بایـد سـر 

کـه امـکان دارد از  از دیـوار یـا روزنـه برکشـیم تـا کوچـه را ببینیـم. اطلاع، یعنـی جایـی 

چیـزی سـر درآورد. امـا طلـوع بـه معنـای ظاهر شـدن اسـت.2 

«؛ و بـر كيديگـر  �ن �ي �ق
مُ�تَّ

ْ
�تْ لِل

َ
عِدّ

أُ
� رْض�ُ 

�أَ
ْ
ماوا�تُ وَ ال هَا السَّ ة�ٍ عَرْ�ضُ

�نَّ َ مْ وَ �ج
ُ
ك ِ

ّ رَة�ٍ مِ�نْ رَ�ب �فِ
لى‏ مَغ�ْ �إِ 1 .»وَ سارِعُوا 

ردگار خود و بهشـتى كه وسـعت آن آسـمان‌ها  سـبقت بجوئيد براى رسـيدن به آمرزش پرو
و زميـن اسـت و بـراى پرهيـزگاران آماده شـده اسـت؛ آل عمـران/133. 

 2. البته برخی اطّلع و طلوع را از یک معنا دانسته‌اند؛ محقق. )رک: مجمع البحرین، ج 4، 
105ص 368(

، آیات مبخش هفتبخبخشخبآیات 16 - 05: یافت بخش هفتم،



کـه او را ببینـد. امـا نـوع اطلاع در آن‌جـا بـه  ـعَ«، یعنـی »أظهَـر نَفسَـه« تـا ایـن 
َ
ل »اطَّ

کـه انسـان بـه هـر جـا توجـه نمـود، آن را می‌بینـد. هـر جـا باشـد، ولـو این‌که  ایـن اسـت 
افصلـۀ مکانـی میـان آن‌هـا میلیون‌هـا کیلومتر باشـد. مـا نمی‌توانیم محـدودۀ مکانی 

یـم درک کنیـم.  کـه در اختیـار دار آن‌جـا را بـه کمـک وسـایلی 

�تْ 
َ

عِدّ
أُ
رْض�ُ �

أَ
�

ْ
ماوا�تُ وَ ال هَا السَّ ة�ٍ عَرْ�ضُ

�نَّ َ  نگویید در بهشتی که خداوند میامرف‌ید: »وَ �ج
کـه شـما سـر برگردانیـد و آن را ببینیـد؟ در قـرآن،  قـرار دارد  کجـا  «، جهنـم  �ن �ي �ق

مُ�تَّ
ْ
لِل

گویا نیسـت، یعنی به مقدار هفم ام بیان شـده اسـت. امنند آن اسـت  کلمۀ متشـابه 
که بخواهند به جنین حواسّ متکمال انسان را بفهمانند، او توان هفمیدن ندارد.   

ــر در آن دقــت شــده اســت.  کم‌ت کــه  معنــای متشــابه از آن دســته معانــی اســت 
کلام از جهتــی ظهــور نــدارد و ظهــور آن بــه چیــز  کــه  متشــابه بــه معنــای آن اســت 

دیگــری اســت.1

لِهِ«،2   و�ي
أْ
� �تَ اءَ  غ� ِ �ت ْ ا�ب وَ  ة�ِ  �نَ �تْ �فِ

ْ
ال اءَ  غ� ِ �ت ْ ا�ب هُ  هَ مِ�نْ ا�بَ �ش

�تَ عُو�نَ ما  �بِ
�تَّ �يَ

�فَ غ�ٌ  ْ �ي ز�َ هِمْ  و�بِ
ُ
ل �قُ ‏ي�  �ف �نَ  �ي �ذ

َّ
ال ا  مَّ

أَ
� »�فَ

ظاهـری دارد کـه نمی‌خواهنـد بـدان أخـذ کننـد. بلکه بـه منظور انحـراف در عقیده، 
داشـتن  ابهـام  بـا  معنـا  بـودن  پهلـو  دو  می‌کننـد.  تأویـل  آن  ظاهـر  غیـر  معنـای  بـه 
متفـاوت اسـت. پیـش از ایـن در جایـی توضیـح دادیـم و خـود آیـات متشـابه را معنـا 
کردیـم. ظاهـر آن چنیـن اسـت، منتهـا مقصـود ایـن خصوصیـت نیسـت بلکـه ایـن 

خصوصیـت، از بـاب هفـم سامـت.

1. »تشـابه« در قـرآن بـه چنـد معنـا بـه کار رفتـه اسـت. یکـی از ایـن معانـی در آیه هفتم از سـورۀ 
کـه از روی ظاهـر  کـه »متشـابه« در آن بـه معنـای هـر آن چیـزی اسـت  آل عمـران اسـت 
نمی‌تـوان بـه مـراد از آن پـی بـرد و بـه همیـن خاطـر بـا معانـی نزدیـک بـه آن اشـتباه می‌شـود؛ 

محقـق. )رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 2، ص 700( 
 2. »... اما آن‌ها كه در قلوبشان انحراف است، به دنبال متشابهات‏اند، تا فتنه‏انگيزى كنند

گمراه سازند(، و تفسير )نادرستى( براى آن م‏ىطلبند...«؛ آل عمران/7.  106 )و مردم را 

تفسیر سورۀ صــافّــات



شکرانۀ رسیدن به فوز عظیم 
«؛ أرداهُ یعنـــی  �نَ رِ�ي مُحْض�َ

ْ
�تُ مِ�نَ ال �نْ

ُ
ك

َ
ِي� ل

ّ
 رَ�ب

عْمَة�ُ وْ لا �نِ
َ
؛ وَ ل �نِ رْدِ�ي �تُ

َ
�نْ كِدْ�تَ ل هِ �إِ

َ
اللّ الَ �تَ »�ق

کت می‌باشـــد.1  کنایه از هلا أســـقاطهُ، به معنای از بالا به پایین انداختن اســـت و 
که رما به  گر نعمـــت و طلف پـــروردگارم نبود، من هـــم از آن جمله بـــودم  می‌گویـــد: ا

می‌آوردند.  زور 

روز  در  کــه  درمی‌یابــم  مجیــد  قــرآن  در  »مُحضَــر«  و  »احضــار«  کلمــۀ  از  بنــده 
ــد. آن‌هــا  ــا شــده، خودشــان می‌دون ــر پ قیماــت، عــده‌ای وقتــی میهف‌منــد قیماــت ب
کــه خودشــان می‌رونــد. امّــا عــده‌ای تــازه میهف‌منــد شــروع بدبختــی‌  مؤمنــان هســتند 

ــه زور می‌کشــند.2  ــه آن‌هــا را ب ک ایشــان اســت 

 مُحضَر به معنای احضار شده، به زور آورده شده اتس. به این دلیل که می‌داند 
که خودش بدود. لذا   رسنوشـت او عذاب اسـت. رحمتی پیش روی خود نمی‌بیند 
 آن‌که مؤمن اتس، شوق به قیتما دارد و در روز قیتما در رفتن و رسیدن به رحمت 
کسـانی  کـه لامئکـه می‌کشـانند،  پـروردگار، منتهـای شـوق را نشـان می‌دهـد. آن‌هـا 
که تازه میهف‌مد جانی بوده اند و اکنون مواجه با محاکمه و عذاب هستند. هستند 

کـه بـا  کسـانی بـودم  گـر نعمـت پـروردگارم نبـود، مـن از  «، ا �نَ رِ�ي
مُحْض�َ

ْ
�تُ مِ�نَ ال �نْ

ُ
ك

َ
»ل

کرفا مُحضَر اسـت.  زور بـه محشـر و عـذاب می‌آوردنـد. مؤمن، مُحضَر نیسـت، بلکه 

 1. و الإرداء السقوط من مكان عال كالشاهق و كينى به عن الهلاك و المعنى أقسم بالله إنك
  قربت أن تهلكني و تسقطني فيما سقطت فيه من الجحيم؛ ارداء سقوط از جای مرتفع 
کت اسـت و معنایش این اسـت که قسـم به  ماننـد کـوه یـا بنـای بلنـد اسـت. کنایه از هلا
ک کنی و مرا در آن‌ جایگاهی از جحیم که بدان سقوط   خدا همانا تو نزدیک بود که مرا هلا

نمودی، ساقط نمایی؛ محقق. )المیزان فی تفسیر القرآن، ج8، ص 138( 
ردن چیزی به حضور دیگری است؛  تيان بالشي‏ء إلى حضرة غيره؛ احضار آو  2. فالاحضار الإ

107محقق. )رک: التبیان فی تفسیر القرآن، ج8، ص 499(

، آیات مبخش هفتبخبخشخبآیات 16 - 05: یافت بخش هفتم،



«  آیا این‌گونه نیست که ما دیگر  �نَ �ي �بِ
مُعَذ�َّ  �بِ

حْ�نُ
ولى‏ وَ ما �نَ

أُ
�

ْ
ا ال �نَ �تَ  مَوْ�تَ

َّ
لا ، �إِ �نَ �ي ِ �ت ِ

مَ�يّ  �بِ
حْ�نُ

ما �نَ
 �فَ

أَ
�« 

یند که دیگر مرگی برای   نخواهیـم مُـرد مگـر آن مـرگ قبلی؟ در واقع اهل بهشـت می‌گو
1.» �نَ �ي �بِ

مُعَذ�َّ  �بِ
حْ�نُ

گذراندیم، »وَ ما �نَ که  ما نیست، مگر آن مرگی 

کـه  نتیجـۀ این‌کـه مـن از نعمـت ربّ خـود، از محضریـن نیسـتم، چنیـن اسـت 
�تْ  ج�َ ض�ِ ما �نَ

َّ
ل

ُ
یـم. جهنـم بدیـن صـورت اسـ:ت »ك مـا رمگـی بـه جـز همـان مـرگ اول ندار

«2 ایـن مـوت و حیـات تکـرار می‌شـود.  َ ا�ب عَذ�
ْ
وا ال

و�قُ
ذ�ُ رَها لِ�يَ �يْ

 غ�َ
ً
ودا

ُ
ل اهُمْ ج�ُ �ن

ْ
ل

َ
دّ ودُهُمْ �بَ

ُ
ل ج�ُ

«، نه رمگ طبیعی  �نَ �ي �بِ
مُعَذ�َّ  �بِ

حْ�نُ
ولى‏ وَ ما �نَ

أُ
�

ْ
ا ال �نَ �تَ  مَوْ�تَ

َّ
لا اام در بهشـت این‌گونه نیسـت. »�إِ

یـم و نـه بـه عـذاب، بلایـی بـر سـامرن می‌آید.  دار

فراهم بودن عرصه برای عمل

کمایابــی بــزرگ ایــن  «، آن  و�نَ
ُ
عامِل

ْ
عْمَلِ ال �يَ

ْ
ل ا �فَ لِ هذ� ْ مُ؛ لِمِ�ث �ي ِ عَظ�

ْ
وْز�ُ ال �فَ

ْ
هُوَ ال

َ
ا ل �نَّ هذ� »�إِ

کــه می‌خواهنــد بــرای چنیــن کمایابــی‌ای کاری کننــد، کار کننــد. ایــن  اســت. آن‌هــا 

ترجمــۀ آیــه بــود. میــان مفسّــرین در توضیــح آن اختــاف اســت. همچنیــن اصحــاب 

کــه خداونــد نقــل میامرف‌یــد، اختــاف کلام بهشــتیان  کلام خداســت یــا   در این‌کــه 

كنـت فـي  1.معنـاه أن هـذا المؤمـن يقـول لهـذا القريـن علـى وجـه التوبيـخ و التقريـع أ ليـس 
الأمـر  و لا نعـذب فقـد ظهـر  الدنيـا  فـي  التـي تكـون  الموتـة  إلا  أنـا لا نمـوت  تقـول  الدنيـا 
الجنـة بعضهـم لبعـض علـى وجـه إظهـار  أهـل  قـول  قيـل أن هـذا مـن  و  بخالف ذلـك 
عَظِيـمُ«؛ معنایـش 

ْ
ال فَـوْزُ 

ْ
ال هُـوَ 

َ
ل »إِنَّ هـذا  بقولـه  لهـذا عقبـه  و  الجنـة  نعيـم  بـدوام  ر  السـرو

یـد: آیـا در دنیـا تـو نبـودی کـه  ایـن اسـت کـه ایـن مومـن بـه قریـن خـود بـر وجـه توبیـخ می‌گو
می‌گفتـی مـن بـه جـز مـرگ در دنیـا مـرگ دیگـری نـدارم و عـذاب نمی‌شـوم؟! بـه تحقیـق 
امـر بـر خالف آن‌چـه قبال گفتـی ظاهـر شـد. همچنیـن گفتـه شـده کـه ایـن کلام از برخـی 
اهـل بهشـت کـه بـه برخـی دیگـر بـرای اظهـار شـادی بـه دائمـی بـودن نعمت‌هـای بهشـت 
عَظِيـمُ«؛ محقـق. 

ْ
فَـوْزُ ال

ْ
هُـوَ ال

َ
ینـد و بـه همیـن خاطـر در ادامـه می‌فرمایـد: »إِنَّ هـذا ل می‌گو

)رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 694(
2. نساء/56.  108

تفسیر سورۀ صــافّــات



کلام بهشــتیان باشــد  کــه   دارنــد. آقــای طباطبایــی میامرف‌یــد ســیاق اقتضــا می‌کنــد 
و خداونــد نقــل میامرف‌یــد.1 

کـه خـدا نقـل  کـه کلام خداسـت، نـه کلام بهشـتیان  کمـی تأمـل اقتضـا می‌کنـد 
کـه ایـن کلام دو بخـش دارد. یـک بخـش آن، کمایابـی بـزرگ  بفامریـد. بـه ایـن خاطـر 
کنـد. در  کار  کـس چنیـن نتیجـه‌ای می‌خواهـد،  اسـت. بخـش دوم میامرف‌یـد هـر 
کار باقـی امنـده باشـد و  کـه جـای  يَعْمَـلِ« را می‌گویـد 

ْ
کسـی »فَل  » و�نَ

ُ
عامِل

ْ
عْمَلِ ال �يَ

ْ
ل

»�فَ
يَعْمَـلِ« معنا ندارد. 

ْ
گـر جای کار تمام شـده باشـد دیگر »فَل کـرد. امـا ا هنـوز بتـوان کار 

گفرته‌اید  که مدرک خود را  کنید نظام آموزشی برداشته شده، من به شما   رفض 
بگویـم: بایـد این‌گونـه درس خوانـد و مـدرک گتفر! دیگر درس خواندنی نیسـت. هر 
کـه هنوز مسـیر باز اسـت،  گوینـده‌ای انـدک توجـه داشـته باشـد، متوجـه خواهـد شـد 

امّـا  نحـوی از ایـن مسـیر بـه سـعادت می‌رسـاند و نحوی به شـقاوت. 

کننـد، زیـرا  کـه فعـل مضـارع اسـتفاده  گـر سـخن بهشـتیان بـود، معنـا نداشـت  ا

رفصـت، گذشـته اسـت و دیگـر جـای عمـل نیسـت، یعنـی نبایـد حتلا اسـتمراری 

1. ظاهر السـياق أنه من قول القائل المذكور و الإشـارة بهذا إلى الفوز أو الثواب أي لمثل هذا 
الفـوز أو الثـواب فليعمـل العاملـون فـي دار التكليـف، و قيـل: هـو مـن قـول الله سـبحانه و 
ینـده‌ای )از  قيـل: مـن قـول أهـل الجنـة؛ ظاهـر سـیاق ایـن اسـت کـه ایـن کلام از همـان گو
اهل بهشـت( اسـت که ذکر شـد و با این مطلب اشـاره به فوز و ثواب دارد. یعنی برای )به 
که اهل عمل هستند، در سرای تکلیف  ردن( مثل این فوز و ثواب باید کسانی  دست آو
گفتـه  کـه ایـن کلام از خداونـد سـبحان اسـت، همچنیـن  گفتـه شـده  کننـد.  کار  )دنیـا( 
 شـده که کلام اهل بهشـت اسـت. علامه طباطبایی در ادامه می‌فرمایند اقوال مختلفی

 وجـود دارد کـه جمالت سـابق را منسـوب می‌کنـد بـه این‌کـه کلام خداونـد متعـال اسـت 
کـه ذکـر  کـدام بـه همـان قائـل بهشـتی  کلام ملائکـه، یـا اهـل بهشـت اسـت. امـا هیـچ  یـا 
کـه این‌هـا قـول  شـد، نسـبت نداده‌انـد. ایـراد مـا همیـن اسـت کـه سـیاق آیـات می‌رسـاند 

109همـان قائـل اسـت؛ محقـق. )رک: المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 139( 

، آیات مبخش هفتبخبخشخبآیات 16 - 05: یافت بخش هفتم،



کـه می‌خواهـد مـا را بیدار کنـد، لذا  داشـته باشـد. نتیجه‌گیـریِ حضـرت حـق اسـت 
فعـل مضـارع اسـتعمال میامرف‌یـد. در واقـع نتیجـۀ آن طملـب فـوق اسـت. خداونـد 
کمایابـی بـزرگ و  واقعیـت آن روز را بیـان میامرف‌یـد و می‌گویـد آینـده چنیـن اسـت، 

فـوز بـزرگ این اسـت. 

کاری را بـرای هدفـی انجـام  کـه  کسـی  فـوز بـه معنـای رسـیدن بـه هـدف اسـت. 
نسرـد،  هـدف  بـه  گـر  ا فـازَ.  می‌گوینـد:  بسرـد  هـدف  بـه  کـه  صورتـی  در  می‌دهـد، 
کاری را  که انسـان  کمایابی به این اسـت  یان و  می‌گویند: خَسِـرَ، خسـارت اسـت. ز
گر به  گـر بـه هـدف خود رسـید گفته می‌شـود فـاز، یعنی کمایاب شـد. ا انجـام دهـد، ا
یـان دیـد، خَسِـرَ. خداونـد نتیجـه را بیـان میامرف‌ید.  هـدف خـود نسرـید، می‌گوینـد ز

کمایابـی بـزرگ ایـن اسـت، نـه آن‌کـه بـه زن یـا بـه مـال بسرـی.   میامرف‌یـد 

يَعْمَلِ« آمده اتس. فعل مضارع اتس و حتلا استمرار دارد. این 
ْ
 در ادامه نیز »فَل

حْ�نُ 
ولى‏ وَ ما �نَ

�أُ
ْ
ا ال �نَ �تَ  مَوْ�تَ

لاَّ ، �إِ �نَ �ي ِ �ت ِ
مَ�يّ  �بِ

حْ�نُ
ما �نَ �فَ

أَ
کـه می‌دانـد »� طملـب بـا سـخن فـرد بهشـتی 

« و کار تمـام شـده، سـازگار نیسـت. شـاهد بـر طملـب نیـز تقید اسـت.  �نَ �ي �بِ
مُعَذ�َّ �بِ

کـه  از احـوالات وجـود مقـدس امیرالمؤمنیـن صلـوات الله و لسامه علیـه اسـت 
ـونَ« بـود1. خـدا 

ُ
عمِال

ْ
يَعْمَـلِ ال

ْ
کـه حضـرت مرفودنـد، »لِمِثْـلِ هـذا فَل آخریـن جملـه‌ای 

کـه نمونـه‌ و مصـداق واقعـی ایـن کلام باشـد، یعنـی  کـه در دنیـا، بنـده‌ای  گـواه اسـت 
همان‌طـور کـه خداونـد در خدایـی خویـش متفـرّد اسـت، ایـن چنـد تـن نیـز متفـرد در 

آن جهـت هسـتند و امیرالمؤمنیـن؟ع؟ از رئـوس ایشـان اسـت. 

کـه آیـه را کلام بهشـتیان بدانیـم، همان‌گونـه  گفتـه شـد، معنـا نـدارد  بنابـر آن‌چـه 
کـه آقـای طباطبایـی مرفـود. بلکـه سـخن حضـرت حـق جـل و عسلاـت و نتیجـۀ 

آن‌چـه از جهنمیـان و بهشـتیان حکایـت مرفـوده اسـت. 

1. بحار الانوار ج 42 ص 293.  110

تفسیر سورۀ صــافّــات



 بخش هشتم، آیات 66 - 62: 
محل فرود و غذای اهل دوزخ

آیات مبارکه

ة�ٌ  رݦݨݨݦَ ݦَݡݡ ج� َ هاٰ �ش
�نَ ٦٣ اِ�نَّ اٰلِمٖ�ی ة�ً لِلظ�ّ ݩݐݨَ ݧ ںݧ

ݑݨݨْ ٮݠݠݧ ِ اٰهاٰ �فݫ �ن
ْ
عَل َ اٰ �ج ومِ ٦٢ اِ�نّ

�قُّ
ة�ُ الرݦݐَّ رݦݨݨݦَ ݦَݡ ج� َ مْ �ش

َ
ا ا

ݩً
ݤل رݦݩݐُ

رٌ ݐںݦُ �یْ
لِكَ �خَ ذ�ٰ

َ
ا

و�نَ 
ُ
كِل ءاݦݦݩٰ

َ
ْ ل ُمݧ ݧ اِݣݣݐںَّهݧ �نِ ٦٥ �فَ اٰطٖ�ی �ی

َّ وسُ الݠ�ش ݨݨُ ۥ رُءݧ ݩُ ݧ هݧ
َّ ݩݐݧ ںݧ

ݦَ
ا عُهاٰ كݦݨَ

ْ
مِ ٦٤ طَل َحٖ�ی ݧ �ج

ݨْ
صْلِ ال

َ
ݭٖیٓ ا

ُ ڡݨݐ ݨݧ حݬݓ ُ رݧ حݩݩݐݨْ
�تَ

طُو�نَ ٦٦ �بݨُ
ْ
هَا ال و�نَ مِ�نݨْ ݩݩݩݘُ ىݧ ِ ݫ ماٰلݫ هاٰ �فَ مِ�نݨْ

ترجمۀ آیات 

يدان بهشت( بهتر است يا درخت )نفرت‏انگيز(  62- آيا اين )نعمت‌هاى جاو

زقّـوم؟! 63- مـا آن را مايـه درد و رنـج ظالمان قرار داديم. 64- درختى اسـت كه 

يـد! 65- شـكوفۀ آن ماننـد كله‏هـاى شـياطين اسـت. 66-  از قعـر جهنـم م‏ىرو

آن‌هـا )مجرمـان( از آن م‏ىخورنـد و شـكم خـود را از آن پر مك‏ىنند.

معنای لغات 

»نُزُل«، واسیلی اتس که انسان برای پذیرایی از شخصی که می‌خواهد بر او وارد 

 شـود، همیـا می‌کنـد.1 »زَقّـوم« چیـز تلخی اسـت که گلوگیـر و ناراحت کننده اسـت.2 

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 800. 
2. مجمع البحرین، ج 6، ص 79. 

111



»طَلـع«، یعنـی آن‌چـه از درخـت ظاهـر می‌شـود.1 »فتنـة«، بـه معنـای سـبب امتحـان 

اتس.2 

مروری بر آیات �پیشین

بیـان حـال  ایـن در سـورۀ مبارکـه صفاـات،  از  آیـات پیـش  خداونـد متعـال در 

 
َّ
لا ؛ �إِ

و�نَ
ُ
عْمَل مْ �تَ �تُ  ما كُ�نْ

َّ
لا  �إِ

وْ�نَ ز�َ ْ �ج
م؛ وَ ما �تُ لِ�ي

أَ
�

ْ
ا�بِ ال عَذ�

ْ
وا ال �قُ ا�ئِ �ذ

َ
مْ ل

ُ
ك

�نَّ جهنمیان را مرفود: »�إِ

گفتیـم »وَ مـا تُجْـزَوْن«  کردیـم.  «. توضیـح و بیـان آیـات را عـرض  �نَ صِ�ي
َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال

َ
ادَ اللّ عِ�ب

بـه منزلـۀ تعمیـم اسـت. همـۀ شـما چشـندۀ عـذاب دردنـاک هسـتید، مگـر بنـدگان 

مخلـص. 

کـه  ایـن  نـه  اسـت،  تعییـن شـده  پیـش  از  روزیِ  یـک  ومٌ« 
ُ
مَعْل �قٌ  رِز�ْ هُمْ 

َ
ل كَ  ول�ئِ

أُ
�«

سُرُرٍ  مِ؛ عَلى‏  عِ�ي
ال�نَّ ا�تِ 

�نَّ َ �فِي� �ج ؛ 
رَمُو�نَ

ْ
وَ هُمْ مُك واكِهُ  هـر چـه پیش‌آمـد روزی دهنـد. »�فَ

آیـات نیـز وضـع بهشـت و اهـل آن را بیـان می‌کنـد.  «. در ایـن  �ن لِ�ي ا�بِ
�ق مُ�تَ

دَهُمْ  زندگی در بهشـــت، اسقیان و نحوۀ سقایت آن‌ها را بیان مرفود، این‌که »وَ عِ�نْ

کوتـــاه نظرنـــد، یعنـــی عفیـــف  کـــه  « هســـتند. چشم‌درشـــتانی  �ن ِ عِ�ي رْ�ف َ
اصِرا�تُ الطّ  �ق

اســـت. امننـــد مجلاـــس آن روز مکه و جماعه انســـانی امـــروز یا هر زامنی که فســـاد در 

آن باشـــد، نیست.

دیگـر  مـا   ،» �ن �ي �بِ
مُعَذ�َّ �بِ حْ�نُ 

�نَ ما  »وَ  نقـل می‌کنـد:  آن‌هـا  لسـان  از  ادامـه خداونـد  در 

م«، رسـتگاری  �ي ِ عَظ�
ْ
وْز�ُ ال �فَ

ْ
هُوَ ال

َ
ا ل �نَّ هذ� عـذاب نمی‌شـویم. و بعـد خداوند میامرف‌یـد: »�إِ

«، بـرای رسـیدن بـه چنیـن  و�ن
ُ
عامِل

ْ
عْمَلِ ال �يَ

ْ
ل ا �فَ لِ هذ� ْ کمایابـی بـزرگ ایـن اسـت. »لِمِ�ث و 

کننـد، بکوشـند.  کوشـش  کـه می‌خواهنـد  جایگاهـی آن‌هـا 

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 523. 
2. لسان العرب، ج 13، ص 317.  112

تفسیر سورۀ صــافّــات



عرض شـــد که این ســـخن اهلی اتس و سخن بهشـــتیان نیست. به این خاطر 

که رفصت عمـــل از بین رفتـــه و »یَعمَلُ«   که این ســـخن بهشـــتیان در زامنی اســـت 

معنا ندارد.

وم«
ّ

بهشت جاودان یا جایگاه درخت »زق

وم« اتس. پس رسای بعدی خواهید
�قُّ رَة�ُ الز�َّ َ ج�

َ مْ �ش
أَ
� 

ً
لا ز�ُ رٌ �نُ �يْ

لِكَ �خَ ذ�
أَ
 شاهد دیگر، آیۀ »�

کوچ می‌کنید. برای شـما دو مکان را توصیف می‌کنیم: یکی   داشـت و از این منزل 

گـر بـه  گفتـه شـد. ا کـه  بیابـان بـی‌آب و علـف اسـت و دیگـری سـرایی بـا آن وصـف 

آن‌جـا بسرـید اسـتراحت می‌کنیـد و راحـت هسـتید. شـب را بـه راحتـی می‌خوابیـد. 

آیـا سـرای خـوب چنیـن اسـت یـا وسـط بیابـان، در آتـش یـا سـامر و بـی غـذا و بـدون 

مـکان بـودن بـه همـراه درنـدگان و امثـال این‌هـا را می‌پسـندید؟ 

برای پذیرایی از شخصی که وارد می‌شود، آن جایگاه بهتر اتس که از هر جته 

کـه انسـان بـرای پذیرایـی از شـخصی   همیساـت؟ مقصـود از »نُـزُل«،1 وسـایلی اسـت 

 که می‌خواهد بر او وارد شود، همیا می‌کند. حال آیا چنین جایی که همه نوع اسباب 

کار شـما  وم«؟ این‌کـه سـر و 
�قُّ رَة�ُ الز�َّ َ ج� َ مْ �ش

أَ
راحتـی همیساـت، بـرای ورود بهتـر اسـت، »�

» �ن الِمِ�ي
ة�ً لِلظ�َّ �نَ �تْ اها �فِ �ن

ْ
عَل َ ا �ج

�نَّ بـا درخـت زقّـوم باشـد؟ »�إِ

کـه کلمـۀ »زَقّوم« به لسـان اهل بربر بـوده و به معنای  در مـورد »زَقّـوم«، گفتـه شـده 

 خامر اتس. اام به نظر بنده این را همان کسانی که »زَقّوم« را تمسخر می‌نمودند جعل

کـه در حلاـت اجبـار السام آوردنـد و  کرده‌انـد. مقصـود، اهـل مکـه و قریـش هسـتند   

كـه و نحوهـا؛ نُـزُل )بـا  رد مـن الفوا 1. النـزل، بضمتيـن مـا يهيـأ لـورود الضيـف فيقـدم إليـه إذا و
رود مهمـان آمـاده می‌کننـد و زمانـی کـه  ینـد کـه بـرای و دو حرکـت رفـع( هـر آن چیـزی را گو
وارد می‌شـود پیش‌کـش می‌نماییـد از قبیـل میـوه و امثـال آن؛ محقـق. )رک: المیـزان فـی 

113تفسـیر القـرآن، ج 17، ص 140( 

، آیات مبخش هشتبخبخشبخ66 - 26: محل آیات ش هشتم،خب



منفاـق بودنـد.1 غیـر از ایـن سـخن، معنـای اصلاطحی بـرای »زَقّـوم« در جایی نیماده 

اسـت. در زبـان عربـی، بـه حسـب مـوارد اسـتعمال آن، »زَقّـوم« چیـز تلخـی اسـت که 

کننده اسـت.2  گلوگیـر و ناراحـت 

کلمۀ »زَقّوم« در آیات قبل نیز وارد شده بود و آن را شنیده بودند. در سورۀ دخان 

وهُ 
ذ�ُ مِ؛ خ�ُ حَم�ي

ْ
ي�ِ ال

ْ
ل ؛ كَغ�َ طُو�نِ �بُ

ْ
ِي� ال

‏ي� �ف ل غ�ْ َ مُهْلِ �ي
ْ
م؛ كَال �ي �ث

أَ
�

ْ
ومِ؛ طَعامُ ال

�قُّ رَة�َ الز�َّ َ ج�
َ  �ش

�نَّ  مرفوده: »�إِ

ـــجَرَةَ  ـــومِ: إِنَّ شَ
ُ
قّ ـــة الزَّ نزلـــت آي

ُ
ـــه لمـــا أ ن

َ
هـــل النـــار؛ قـــال و بلغنـــا أ

َ
ـــومُ طعـــام أ

ُ
قّ ـــن ســـيدة: و الزَّ 1. اب

بـــو جهـــل: إِن هـــذا لشـــجر مـــا ينبـــت فـــي 
َ
يـــش، فقـــال أ ثِيـــمِ لـــم يعرفـــه قر

َ ْ
ـــومِ طَعـــامُ ال

ُ
قّ الزَّ

ـــومُ 
ُ
ـــومَ؟ فقـــال رجـــل قـــدم عليهـــم مـــن إِفْريقيَـــةَ: الزّقّ

ُ
قّ بلادنـــا فَمَـــنْ منكـــم مَـــنْ يعـــرف الزَّ

بـــداً نَزْدَقِمُـــه،  يـــة هاتـــي لنـــا تمـــراً و ز بـــو جهـــل: يـــا جار
َ
بْـــدُ بالتمـــر، فقـــال أ بلغـــة إِفْريقيَـــة الزُّ

ـــارك و  ـــنَ الله تب ـــرة؟ فبيَّ ـــي الآخ ـــد ف ـــا محم ـــذا يخوفن  فبه
َ
ـــون: أ ـــه و يقول ـــون من كل

ْ
ـــوا يأ فجعل

ـــمِ  جَحِي
ْ
ـــلِ ال صْ

َ
ـــي أ ـــرُجُ فِ ـــجَرَةٌ تَخْ ـــا شَ ه ـــا: إِنَّ ـــي صفته ـــال ف ـــرى فق خ

ُ
ـــة أ ـــي آي ـــك ف ـــى ذل تعال

ـــی آخـــر؛  ـــرْآنِ، إل قُ
ْ
ـــي ال ـــةَ فِ عُونَ

ْ
مَل

ْ
ـــجَرَةَ ال ـــى: وَ الشَّ ـــال تعال ـــياطِينِ و ق ـــهُ رُؤُسُ الشَّ نَّ

َ
كَأ عُهـــا 

ْ
طَل

گفـــت چنیـــن  یـــد: زقّـــوم غـــذای اهـــل آتـــش اســـت.  کلمـــه می‌گو ابـــن ســـیده در معنـــای 
ـــه‌کاران  گن ـــذای  ـــوم، غ ـــت زقّ ـــلما درخ ـــد: »مس ـــازل ش ـــوم ن ـــۀ زقّ ـــی آی ـــه وقت ک ـــیده  ـــا رس ـــه م ب
گفـــت: ایـــن درخـــت در ســـرزمین  اســـت«، قریـــش )زقّـــوم( را نمی‌شـــناخت. پـــس ابوجهـــل 
کســـی از شـــما زقّـــوم را می‌شناســـد؟ مـــردی از آفریقـــا نـــزد ایشـــان  یـــد چـــه  مـــا نمی‌رو
کـــره و خرماســـت. پـــس ابوجهـــل )بـــه  بـــان آفریقاییـــان بـــه معنـــای  گفـــت: زقّـــوم بـــه ز بـــود، 
کنیـــم. پـــس از آن  کـــه زقـــم  ر  کـــره بیـــاو ـــرای مـــا خرمـــا و  کنیـــز ب گفـــت: ای  حالـــت تمســـخر( 
ـــاند؟  ـــن می‌ترس ـــه ای ـــرت ب ـــا را در آخ ـــد م ـــا محم ـــد: آی ـــخر( می‌گفتن ـــا تمس ـــد و )ب می‌خوردن
پـــس خداونـــد تبـــارک و تعالـــی در آیـــۀ دیگـــری در توصیـــف زقّـــوم فرمـــود: »درختـــى اســـت 
ــد  ــياطين اســـت« و خداونـ ــاى شـ كله‏هـ ــد  ــكوفه آن ماننـ ــد! شـ يـ ــم م‏ىرو ــر جهنـ ــه از قعـ كـ
کـــه  ـــز همیـــن را نقـــل می‌کنـــد  ـــرآن اســـت. أزهـــری نی ـــه در ق متعـــال فرمـــود: و درختـــی ملعون
رد و تعبیـــر بـــه )زقّمینـــا( نمـــود.  کـــره بیـــاو کنیـــزش خرمـــا و  ابوجهـــل بـــا تمســـخر خواســـت 

ــرب، ج 12، ص 269(  ــان العـ )لسـ
2. در قـول عـرب‌ »زَقّـوم« اسـت و در مقابـل آن )قـزل قـورت( وجـود دارد. )قـزل قـورت( لغتـی 

ترکـی و از بقایـای عثمانـی اسـت.  114

تفسیر سورۀ صــافّــات



م«.1 بـرای مثـال، مـا درخـت پرتقـال می‌گوییـم. در سـورۀ واقعه  ح�ي َ �ج
ْ
لى‏ سَواءِ ال وهُ �إِ

ُ
ل اعْ�تِ

 �فَ

�نَ  مالِؤ�ُ
ومٍ؛ �فَ

�قُّ رٍ مِ�نْ ز�َ َ ج�
َ و�نَ مِ�نْ �ش

ُ
كِل

آ
�

َ
؛ ل و�ن ُ �ب ِ

ذ�ّ
َ
مُك

ْ
و�نَ ال

ُّ
ال

هَا الض�َّ ُّ �ي
أَ
مْ �

ُ
ك

�نَّ  �إِ
مَّ

ُ  نیز آمده ا:تس »�ث
2.» طُو�نَ �بُ

ْ
هَا ال مِ�نْ

خداونـد متعـال در آیـات قبـل، از درخـت »زَقّـوم« بـه عنـوان یـک وسـیلۀ عـذاب 

گفتنـد:  کـرده و  کـرده اسـت. بـه نظـر می‌رسـد در همـان زمـان جعـل  در جهنـم یـاد 

کـره اسـت.  »زَقّـوم« بـه لسـان اهـل بربـر بـه معنـای خمرـا و 

سـخنی از حضـرت امیرالمؤمنیـن؟ع؟ نقـل کنیم که حضرت در کتاب شـریف 

نهـج البلاغـه بـه منساـبتی میامرف‌ینـد کـه دشـمن مـا قریش اسـت و قریش ایـن بلا را 

کـرد. قریـش هیـچ کینـه‌ای از مـا نـدارد بـه جـز این‌کـه این‌ها ضعیـف بودند  بـر مـا وارد 

و عزیزشـان نمودیـم و توضیـح میامرف‌ینـد. مقصـود پیغمبـر و خاندان ایشـان اسـت. 

و در ادامـه دو بیـت شـعر مرفودند: 

مَحْضَ صَابِحاً
ْ
عَمْرِی شُرْبَکَ ال

َ
دَمْتَ ل

َ
بُجْـــرَاأ

ْ
ال ـــرَهَ 

َ
مُقَشّ

ْ
ال بْـــدِ  بِلازُّ ـــکَ 

َ
کْل

َ
أ وَ 

ـــمْ تَکُـــنْ
َ
عَـــاَءَ وَ ل

ْ
کَ ال مْرَا.3وَ نَحْـــنُ وَهَبْنَـــا جُرْدَ وَ السُّ

ْ
کَ ال

َ
عَلِیّاً وَ حُطْنَا حَوْل

مَحْـضَ صَابِحـاً«؛ قسـم بـه جانـم تـو بسـیار این حتلا 
ْ
عَمْـرِی شُـرْبَکَ ال

َ
دَمْـتَ ل

َ
»أ

خلاـص  شـیر  صبـح  این‌کـه  می‌کنـی.  را  کار  ایـن  مدت‌هساـت  دادی.  ادامـه  را 

می‌خـوری. غـذای اصلـی عـرب شـیر بـود. زیـرا بیابان‌گـرد بودنـد و زراعت نداشـتند. 

گداختـه در شـكم‌ها م‏ىجوشـد؛  فلـز  گنهـكاران اسـت؛ هماننـد  زقـوم؛ غـذاى  1. »درخـت 
كنيد«؛  زخ پرتابش  كافر مجرم را بگيريد و به ميان دو جوششـى هم‌چون آب سـوزان؛ اين 

دخـان/43-47. 
يد؛ و شـكم‌ها را  2. »سـپس شـما اى گمراهـان تكذيـب كننـده؛ قطعـا از درخت زقوم م‏ىخور

از آن پـر مك‏ىنيـد«؛ واقعه/51-53. 
3115. نهج البلاغه، خطبه 33؛ 

، آیات مبخش هشتبخبخشبخ66 - 26: محل آیات ش هشتم،خب



شـیر نیز آن‌قدر نبود که خلاص بنوشـد. لذا شـیر را با آب مخلوط می‌کرد و می‌خورد. 

کـه در  بـه منساـبت معنـای عبـارت، جریـان حضـرت عمـار را عـرض می‌کنـم 

مـورد ایشـان بایـد گفـ:ت صلـوات الله و لسامه علیـه، بـه لحـاظ مـا. و به لحـاظ مقام 

ائمـه،  رضـوان الله علیـه. در همـان روزی کـه در جنـگ صفین شـهید شـد، از جنگ 

کساۀ )ضَیاحٌ  برگشت. روزه بود و هنگام غروب آفتاب شد. چیزی خواتس و یک 

کـه با آب مخلوط شـده باشـد.  بَـن( بـه او دادنـد. »ضَیـاح« شـیری اسـت 
َ
مِـن ل

نیا ضَیاحٌ 
ُ

ایشـــان نوشـــید و مرفود: قال لِی رســـول الله؟ص؟: آخرُ شَـــرابُکَ مِـــن الدّ

ـــکَ الفِئَـــةُ البَاغِیـــةُ،1  پیغمبـــر بـــه مـــن خبـــر داد که آخریـــن چیزی 
ُ
بَـــنٍ و تَقتُل

َ
مِـــن ل

 کـــه تـــو از دنیـــا می‌آشـــمای آب مخلـــوط با شـــیر اســـت. به میـــدان رفـــت و جنگید

 و شهید شد.2 

کـه بـه سـند صحیـح از حضـرت هـادی؟ع؟ در روز غدیـر نسـبت بـه  یارتـی  در ز

ـهُ 
َ
یُّ فَقَتَل فَـزَارِ

ْ
عَادِیَـةِ ال

ْ
بُوال

َ
امیرالمؤمنیـن؟ع؟ روایـت شـده، آمـده اسـ:ت »فَاعْتَرَضَـهُ أ

 سَـیْفَهُ 
َ

ى مَنْ سَـلّ
َ
جْمَعِینَ وَ عَل

َ
عْنَـةُ مَلائِکَتِـهِ وَ رُسُـلِهِ أ

َ
عْنَـةُ الِله وَ ل

َ
عَادِیَـةِ ل

ْ
بِـی ال

َ
ـى أ

َ
فَعَل

مُؤْمِنِیـنَ«.3
ْ
مِیـرَ ال

َ
یْـهِ یَـا أ

َ
تَ سَـیْفَکَ عَل

ْ
ل
َ
یْـکَ وَ سَـل

َ
عَل

ـارِ بْـنِ يَاسِـرٍ _   الِلَّه ص لِعَمَّ
ُ

 رَسُـول
َ

: قَـال
ُ

عَـاصِ يَقُـول
ْ
ـكَلَعِ يَسْـمَعُ عَمْـرَو بْـنَ ال

ْ
كَانَ ذُو ال 1. وَ قَـدْ 

بَـنٍ«. )رک: وقعـة صفیـن، ج 1، 
َ
بُهَا ضَيَـاحٌ مِـنْ ل بَاغِيَـةُ وَ آخِـرُ شَـرْبَةٍ تَشْـرَ

ْ
فِئَـةُ ال

ْ
ـكَ ال

ُ
»تَقْتُل

ص 341( 
کشـــته شـــدن جنـــاب عمـــار توســـط )فئـــة الباغیـــة( بـــه صـــورت متواتـــر در منابـــع شـــیعه   .2
کـــه بـــه حدیـــث »الفئـــة الباغیـــة« معـــروف  گونـــه‌ای  و اهـــل ســـنت نقـــل شـــده اســـت بـــه 
اســـت؛ محقـــق. )رک: همـــان، ج 1، ص 324؛ أســـد الغابـــة فـــی معرفـــة الصحابـــة، ابـــن 

أثیـــر، ج 2، ص 114(
3. »در ایـن حـال بـود کـه ابوالعادیـة فـزاری بـه مبـارزۀ او درآمـد و آن بزرگـوار را شـهید کرد پس بر 
کـه  قاتـل عمـار، ابوالعادیـة از خـدا و جمیـع ملائکـه و پیغمبـران خـدا لعنـت بـاد! و بـر هـر  116

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـم بـود، زیـرا حیوانـات بسـیار  بـه هـر حـال دستسرـی بـه شـیرخلاص بـرای عـرب 
نداشت. یک ناقه بود و باید آن را می‌دوشید و برای بیست و چاهر اسعت خودش 
و زن و فرزندانـش نگـه دارد. مقـدار بسـیار کمـی از شـیر در ظـرف می‌ریختنـد. امننـد 
کـه چنـد قطـره شـیر در فنجـان چـای می‌ریزنـد تـا رنـگ  برخـی اربابـان در بعـض بلاد 
کـه رنـگ آب تغییـر  چـای تغییـر می‌کنـد، آن‌هـا نیـز مقـداری شـیر در آن می‌ریختنـد 

 شـیر خلاـص نبود. 
ّ

کنـد و ال

مَحْضَ صَابِحاً، 
ْ
عَمْرِی شُرْبَکَ ال

َ
دَمْتَ ل

َ
 حضرت خاطب به قریش میامرف‌یند: أ

کـه شـیر خلاـص را صبـح‌گاه می‌خـوردی. شـیر خلاـص  گذشـت  یـادی بـر تـو  زمـان ز

که دیگر ظره و شـب احتیاج به شـیر ندارد. غیر از این  خوردن به معنای این اسـت 

باشـد، بایـد صبـح چیزهایـی بخـورد تـا ظره و شـب را بتواند شـیر بنوشـد. 

کـه هسـته‌هایش را درآوردنـد  بُجْـرَا، و تـو آن خامریـی 
ْ
ـرَهَ ال

َ
مُقَشّ

ْ
بْـدِ ال ـکَ بِلازُّ

َ
کْل

َ
وَ أ

این‌کـه مدت‌هساـت چنیـن  کـره می‌خـوردی. مقصـود  بـا  را  گوشـت دارد  بسـیار  و 

کـه قبلا چگونـه بـودی. خـورده‌ای و از یـاد بـرده‌ای 

مْ تَکُنْ علیاً، آقایی را ام به تو دادیم و تو آقا نبودی.
َ
عَلَاءَ وَ ل

ْ
کَ ال وَ نَحْنُ وَهَبْنَا

ـمْرَا، مـا در اطـراف تو اسـ‌بهایی آمـاده برای جنگ  جُـرْدَ وَ السُّ
ْ
ـکَ ال

َ
وَ حُطْنَـا حَوْل

کسـی بـه تـو تعـدی نمی‌کنـد.  کـه  کردیـم و خیلاـت راحـت شـد  و نیزه‌هـا را احاطـه 

کـرده‌ای و طغیـان می‌کنـی.  کنـون رفامـوش  ا

کـه شـخص از راه زراعـت، خامر به دسـت آورد  منتهـای غـذای اعیانـی ایـن بـود 

کـه شـیر فـراوان دارد بـه  کـره داشـتن بـه معنـای ایـن بـود  کـره در دسـترس او باشـد.  و 

کنـد  کـه بایـد بـا آب مخلـوط  کـره بگیـرد، نـه آن‌ مقـدار شـیر  طوری‌کـه می‌توانـد از آن 

شمشـیر بر روی تو ای امیرمؤمنان کشـید یا تو شمشـیر بر روی او کشـیدی«. )رک: مفاتیح 
ز غدیر(. یـارت امیـر المؤمنیـن؟ع؟ در رو 117الجنـان، شـیخ عبـاس قمـی، ز

، آیات مبخش هشتبخبخشبخ66 - 26: محل آیات ش هشتم،خب



و بخـورد. علاوه بـر این‌کـه بایـد مقـداری بـرای آن تَصیـب باشـد؛ زیـرا امدامـی حیوان 

کـه بچـه داشـته باشـد و بچـۀ حیـوان نیـز در آن شـیر سـهیم اسـت. لـذا  شـیر می‌دهـد 

در صورتی‌کـه بچـه نداشـت، دیگـر شـیر نخواهـد داد. 

کـه خودشـان بـرای اسـتهزاء قـرآن مجیـد جعـل  آن‌هـا ‌احادیثـی را نقـل می‌کننـد 

کـره اسـت. ابوجهـل بـه  نمودنـد؛ امننـد این‌کـه زَقّـوم در لسـان بربـر، عبـارت از خمرـا و 

نینـا. »زَقّـوم« نصیـب او و هـر منفاقـی که بر السام طلمه  نینـا، زَقِّ یـه‌اش گفـ:ت زَقِّ جار

کـه نمی‌تـوان آن را خـورد.   زده اسـت، بـاد! »زَقّـوم«، در ذهـن عـرب چیـزی بـوده 

«،1 هـر دو امننـد  رِكا�تِ
ْ مُ�ش

ْ
�نَ وَ ال رِك�ي

ْ مُ�ش
ْ
ا�تِ وَ ال �ق ا�فِ مُ�ن

ْ
�نَ وَ ال �ي �ق ا�فِ مُ�ن

ْ
قـرآن میامرف‌یـد: »ال

یکدیگرنـد، بلکـه این‌هـا بدتـر از مشـرکین و مشـرکات هسـتند.

عربــی؛  بــاد  امننــد  آیــد  فــرود  بــادی  در  می‌خواهــد  شــخصی  هنگمای‌کــه 

کــه ســایه بــوده و پنــاه داشــته  بخواهــد شــ‌بهنگام وارد شــود بایــد جایــی پیــاده شــود 

گــر بیابــان اســت زیــر درختــی قــرار بگیــرد. خداونــد  باشــد. بــرای مثــال ســرا باشــد؛ یــا ا

کــه مکانــی آمــاده بــرای پذیرایــی  « آیــا این‌گونــه بهتــر اســت  لاً ز�ُ رٌ �نُ �يْ
لِكَ �خَ ذ�

أَ
میامرف‌یــد: »�

کــه  گــر بــه جهنــم وارد شــوید، جایــی  همیــا شــود یــا بــر درخــت زَقّــوم فــرود آییــد؟ ا

ــز از  کــرده و بیساــایید، درخــت »زَقّــوم« اســت. غــذای شــما نی بتوانیــد بــدان تکیــه 

همــان اســت. 

«، مـا ایـن درخـت »زَقّـوم« را فتنـه‌ای بـرای سـتمکاران  �نَ الِمِ�ي
ة�ً لِلظ�َّ �نَ �تْ اها �فِ �ن

ْ
عَل َ ا �ج

�نَّ »�إِ

بـه  امـا سـتمکاران شـروع  کردیـم،  نـازل  را  آیـات  ایـن  مـا  کـه  ایـن  بـرای  دادیـم.  قـرار 

ا�تِ  مِ�ن مُؤ�ْ
ْ
�نَ وَ ال �ي مِ�ن مُؤ�ْ

ْ
ى ال

َ
هُ عَل

َ
و�بَ اللّ �تُ َ رِكا�تِ وَ �ي ْ مُ�ش

ْ
�نَ وَ ال رِك�ي ْ مُ�ش

ْ
ا�تِ وَ ال �ق ا�فِ مُ�ن

ْ
�نَ وَ ال �ي �ق ا�فِ مُ�ن

ْ
هُ ال

َ
�بَ اللّ ِ

عَذ�ّ 1. »لِ�يُ
كـه مـردان و زنـان منافـق و مـردان و زنـان مشـرك  «؛ هـدف ايـن بـود 

ً
ما  رَح�ي

ً
ورا �فُ هُ غ�َ

َ
وَ كا�نَ اللّ

كنـد و خـدا رحمـت خـود را بـر  گـردد و آن‌هـا( را عـذاب  )صفوفشـان از مؤمنـان مشـخص 
مـردان و زنـان بـا ايمـان بفرسـتد خداونـد همـواره غفـور و رحيـم اسـت؛ احـزاب/73. 118

تفسیر سورۀ صــافّــات



کره اسـت، امنند آن اسـت  گفتند: »زقّوم«، خامر و  که  کلام ایشـان  تمسـخر نمودند. 

کسـی بخواهـد خـودش را فریـب دهـد.  کـه 

 فتنه1  به معنای سبب امتحان اتس، برای این‌که بدانیم حق را از باطل تشخیص 

می‌دهـد یـا نمی‌دهـد. مقصود، امتحانی نیسـت که روشـن کند چه مقـدار می‌داند، 

بلکـه معلـوم کنـد حـق را از باطل تشـخیص می‌دهد یا خیر؟ 

وم«
ّ

توصیف درخت »زق

 ُ رُج� �خْ
رَة�ٌ �تَ َ ج�

َ ها �ش
�نَّ کـه از آن خبـر دادیـم چیسـت؟ »�إِ  توضیـح خواهیـم داد »زقّـوم«ای 

کنـارۀ  یـد. در اطـراف و  کـه در میانـۀ جهنـم می‌رو مِ«. درختـی اسـت  حِ�ي َ �ج
ْ
صْلِ ال

أَ
ِي� �

 �ف
آن نیسـت. »طَلعُهـا«، ایـن درخـت میـوه دارد. در صورتی که بـه جهنم روید، بهترین 

کرد، زیر این درخت اسـت.  کـه پیـدا خواهید  جایـی 

»طَلــع«2 یعنــی آن‌چــه از درخــت ظاهــر می‌شــود. شــکوفه نیســت، زیــرا شــکوفه 
که در ابتدای رویش و رشد میوه ظاهر می‌شود.  گل اتس. بلکه چیزی اتس  نوعی 
کــه در آن شــاخه‌های خمرــا چیــده  در درخــت خمرــا، چیــزی غــاف امننــد اســت 

 شــده اســت. ابتــدا همــان ظاهــر می‌‌شــود، بعــد شــکاف می‌خــورد و شــاخه‌ها آویــزان 

یــد تــا بــه مــرور زمــان رســیده ‌شــود.   می‌گــردد. آرام آرام در رسشــاخه‌ها میــوۀ خمرــا می‌رو

1. أي خبـرة لهـم افتتنـوا بهـا و كذبـوا بكونهـا فصـارت فتنـة لـه؛ »فتنـه« بـه معنـای ایـن اسـت 
کـه امتحانـی بـرای ایشـان می‌باشـد که بـا آن آزموده می‌گردنـد. در حالی‌که ایشـان بودنِ آن 
را تکذیـب کردنـد پـس آزمایشـی برای ایشـان شـد؛ محقـق. )رک: مجمع البیان فی تفسـیر 

القـرآن، ج 8، ص 696(
گـر  ر تبدیـل بـه خرمـا می‌شـود و ا گـر مـاده باشـد بـه مـرو 2. اولیـن ظهـور از درخـت خرماسـت؛ ا
نـر باشـد خرمـا نمی‌شـود بلکـه مدتـی بـر درخـت باقـی مانـد، تـا این‌کـه مایـع سـفید رنـگ و 
کار مـی‌رود؛  ری نخل‌هـای مؤنـث بـه  کـه بـرای بـارو یـی در آن تشـکیل می‌شـود  خوش‌بو

119محقـق. )رک: مجمـع البحریـن، ج4، ص 369( 

، آیات مبخش هشتبخبخشبخ66 - 26: محل آیات ش هشتم،خب



کار مــی‌رود.  خــال اســت و بعــداً رطــب می‌شــود. هنــوز در عربــی عبــارت »طَلــع« بــه 

ــع، تحریــف شــدۀ »طلــع« اســت. طَلــع و جُمّــار1 می‌گوینــد. تَجمِیــر و جَمــر، زیــر 
َّ
طِل

زدن اســت. 

جُمّـار، مغـز ریشـۀ خسامرـت کـه شـبیه بـه مغز کاهوسـت. منتاه شـیرین‌تر از مغز 

کاهـو و قابـل خـوردن اسـت و آن عنـوان را هـم دارد. طلـع نیـز عنوان داشـت. بنابراین 

مَـر« اسـت، یعنـی آن‌چـه در ابتـدا از میـوه 
َ
ـعُ مِـنَ الثّ

َ
معنـای لغـوی »طلـع«، »مـا یَطل

عُهـا« میامرف‌یـد: آن‌چـه از میـوۀ آن ظاهـر می‌شـود، هماننـد سـر 
ْ
نمایـان می‌شـود. »طَل

شـیاطن اسـت. ضمیـر هـاء بـه »شـجره« بـاز می‌گـردد. ابتـدا بایـد اصـل طملـب در 

کنـم.2  ذهـن شـما نقـش ببنـدد تـا بتوانـم آیـه را معنـا 

مظهـــر زییایـــی و نازیبایی در هـــر موجودی، ابتدائاً چرهه و ســـرِ اوســـت. توجه 

کـــه زیبایی، یک طملـــب واقعی نیســـت، بلکه ذاتی اســـت. یعنی  داشـــته باشـــید 

آن‌چـــه از فیـــل و طـــاووس و پشـــه و گرگ و روبـــاه در خارج هســـت، اَشـــکال واقعی 

آن‌هساـــت. سیاه پوســـت، سفید پوســـت، زرد چینی و اســـکاندیناوی و آفریقایی 

و غیـــره، واقعی‌تهـــا هســـتند. زیبا بـــودن و نازیبـــا بودن عبـــارت از مقـــدار تأثیر آن 

کرد، احســـاس زیبایی از  کشـــشِ موافق ایجـــاد  گر  واقعیت در روح انســـان اســـت. ا

1. جمّـار: شـحم النخـل الـذي فـي جـوف؛ آن‌چـه درون تنـۀ نخـل وجـود دارد؛ محقـق. )رک: 
همـان، ج3، ص 250( 

2. بـرای تشـبیه نمـودن طلـع زقّـوم بـه رئـوس شـیطان، بـا وجود آن‌که رئـوس شـیطان هرگز دیده 
نشـده، سـه قول وجود دارد: یک( زشـتیِ صورت شـیطان در نفس انسـان متصور اسـت، 
ید مانند شـیطان  بـه همیـن خاطـر زمانی‌کـه چیـزی در نـزد انسـان واقعاً قبیح باشـد، می‌گو
بـه  کـه عـرب آن را شـیطان نامیـده اسـت. سـه(  بـه سـرِ مـاری تشـبیه شـده  اسـت. دو( 
گیاهـی معـروف بـه رئوس الشـیطان تشـبیه شـده اسـت؛ محقـق. )رک: التبیان فی تفسـیر 

القـرآن، ج 8، ص 503 و502( 120

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـــرد، احســـاس نازیبایی   آن می‌شـــود. امّـــا در صورتـــی که کشـــش مخلاـــف ایجاد 

ایجاد می‌شود. 

گر بگویند یک موجود   حال ااسس این کشش در ابتدای ارم، از چرهه اتس. یعنی ا

کنیـد، بی‌شـک بـه چهـره بیـش از سـایر اجـزاء بـدن عنایـت خواهیـد  زیبـا را تصویـر 

یـد، زیرا آن‌چـه در ابتـدا از او  داشـت؛ یـا حداقـل بـه انـدازۀ اجـزاء بـدن بـدان توجـه دار

نمایـان می‌شـود، چهـرۀ او اسـت. 

بـرای موجـود نازیبـا، تصویـر شـیاطن یـا دیـو را می‌کشـند و همـم در نازیبایـی، سـر 

 در واقعیـت، 
ّ

کجـا می‌دانـد. و إل کـه بشـر نازیبایـی را در  کنایـه از ایـن اسـت  اسـت. 

و  زیبایـی  امـا  نـدارد. چهـرۀ سـیاه و سـفید وجـود دارد،  نازیبایـی وجـود  و  زیبایـی 

یفاـت مـا از واقعیـات اسـت. کسـی  نازیبایـی نیسـت. بلکـه زیبایـی و نازیبایـی، در

چهـرۀ دیـو را زیبـا تسرـیم نمی‌کنـد؛ زیـرا مظهـر زیبایـی و نازیبایـی، چهـره اسـت. 

خـــدا می‌خواهد به بشـــر بفهماند عـــاوه بر این‌کـــه میوۀ این درخت بد اســـت، 

 بدنمـــا نیـــز هســـت. نـــه تناه حـــسّ ذائقـــۀ شـــما، بلکـــه حـــسّ بینایی و وســـیله‌ی

«. آن چیزی  �نِ اطِ�ي �ي
َّ سُ ال�ش هُ رُؤ�ُ

�نَّ
أَ
عُها كَ�

ْ
 درک زیبایی‌‌تـــان نیز از آن متنفر اســـت. »طَل

کـــه از میـــوۀ این درخت )زقّوم( نمایان می‌شـــود، همانند ســـرِ شیاطن‌هساـــت. ســـرِ 

شـــیاطن را در ذهـــن خـــود بـــه بدترین چهـــره تصور می‌کنیـــد. مل‌تهـــای مختلف 

 بدترین چرهه را به دیو می‌دهند. در ذهن هر کســـی و بر طبق سلیقۀ او، مظره زشتی

 و بدنمایی اتس. 

 در نتیجه درخت »زقّوم« نه تناه ذائقه را می‌آزارد، بلکه باصره را نیز آزار می‌دهد. 

نمایـان می‌شـود، هماننـد  ایـن درخـت  میـوۀ  از  آن‌چـه  آیـۀ شـریفه،  مرفـودۀ  بـه   زیـرا 
ارائـه  نیکـو  او تصویـری  از  پیـروان شـیاطن  برخـی  کـه  سـرِ شیاطن‌هساـت. هرچنـد 
 می‌دهند. اام این شیاطنی اتس که آن‌ها اسخته‌اند، اام شیاطنی که خدا اسخته، 

121

، آیات مبخش هشتبخبخشبخ66 - 26: محل آیات ش هشتم،خب



بدصـورت اسـت. ایـن تعـدّد شـیاطین را بـه حسـاب ذهـن مـا میامرف‌یـد. نـزد خـدا 
 زیبایی و نازیبایی رطمح نیسـت. مورچه با انسـان و انسـان سـیاه با زیباترین انسـان

 از نگاه ام، نزد خدا یکسان اتس. 

سُ  هُ رُؤ�ُ
�نَّ
أَ
�

َ
در نــزد خداونــد، شــیاطن و غیــر شــیاطن تفاوتی نمی‌کنــد. میامرف‌یــد: »ك

پا و آفریقا چرهه زشت «، در ذهن شما که انسان هستید. از هر ملیتی از ارو �نِ اطِ�ي �ي
َّ  ال�ش

  بخواهید، می‌گوید دیو، و تصویر آن را برای شما می‌کشد. ااًساس شیاطن به معنای
 موجود بدکار اتس و موجود بدکار را زیبا نمی‌کشند. 

که از نظر ام شیاطن نازیبتسا. امنند آن حکایت  خداوند نمی‌خواهد بفامرید 
گفتنـد  کـه می‌گوینـد شـیاطن را در خـواب بـه صـورت بسـیار زیبـا دیدنـد.   معـروف 
کـه بـر سـردرِ حمام‌هـا می‌کشـند نازیبساـت؟ گفـ:ت قلم در دسـت  چـرا تصویـرت را 
که بخواهم دشـمنم را بکشـم، خوشـایند من   دشـمن اسـت! لذا از این باب نیسـت 
 نیست، پس نازیبا می‌کشم. بلکه خداوند می‌خواهد بفامرید این رؤوس الشیاطین 

از نظر انسان، نازیبتسا. 

که زیبا و نازیبا  که دیده نمی‌شـود. اام نکته این اسـت   تشـبیه به چیزی می‌کند 
 باید وجود ذهنی داشته باشد و نباید وجود خارجی داشته باشد. بخواهید بهترین 
 و زیباتریـن زن را تشـبیه کنیـد، خواهیـد گفـت امننـد حورالعین یا پری اسـت. چون 
 حورالعین وجود ذهنی دارد، قابل تشبیه اتس. پری نیز در تمام زبان‌ها )انگلیسی، 

رفانسه و غیره( آمده اتس.

پـس زیبایـی و نازیبایـی جنبـۀ ذهنـی دارد نه جنبۀ خارجی. هر کسـی رفشـته را 

که خودش می‌خواهد.1 وقتی می‌گویید زیبتسا، یعنی شما  آن‌طور تصویر می‌کند 

1. آقـا هاشـم طالقانـی، از اسـاتید و عبّـاد و عرفـای معـروف نجـف بـود. طلبه‌هـا را نصیحـت 
یـرا در  کـه تـا وقتـی همسـر اختیـار نکردیـد، خوشـا بـه حالتـان اسـت. ز می‌کـرد و می‌گفـت 
یباسـت، او را عـوض  ذهـن خـود یـک همسـر می‌سـازی و هـر وقـت بخواهیـد و ‌ببینیـد ناز 122

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـه بـه تصویـر زیبـای پـری در ذهـن خـود جـذب   بـدان جـذب می‌شـوید، همان‌طـور 

شـده‌اید. شـیاطن بـه عنـوان موجـود بـدکار، در ذهـن همـۀ مـا تصویـر بـدی دارد. در 

واقـع »مشـبهٌ بـهِ« ایـن تشـبیه واقعیـت دارد، یعنـی وجـود ذهنـی دارد. 

گاهـی تشـبیه بـرای بیـان صفـات واقعـی اسـت،  کـه  بیـان ایـن نکتـه لازم اسـت 

گاهی تشـبیه برای بیان صفاتی  کرَم، سـخاوت، قدرت جسـمی.  امنند شـجاعت، 

که واقعیت آن‌ها در درک انسـان هسـت، امنند زیبا بودن. وقتی می‌خواهید  اسـت 

 به رفد آفریقایی بگویید می‌خواهیم همسری زیبا به تو دهیم، باید »مشبهٌ به« از دید 

رفد آفریقایی زیبا باشـد. چه بسـا یک اروپایی همین زن را بسـیار نازیبا ببیند. پس 

باید »مشـبهٌ بهِ« طملوب اروپایی، از دید او زیبا باشـد. 

کنید، او را نازیبا  که از هر رفدی از ارفاد بشـر سـؤال   شـیاطن از چرهه‌هایی اسـت 

. جنّ در نزد عده‌ای از ارفاد بشر به دو قسم هستند: �نّ سُ ال�جِ هُ رُؤ�ُ
�نَّ
أ
�  می‌داند. لذا نفمرود: کَ

  پری و غیر پری. از دید برخی پری بسیار زیبتسا. اام شیاطن در زبان‌های مختلف 

بشر، ضرب المثلی از چرهۀ نازیبا اتس. 

ه اتس،  طملب دیگر این‌که در باب تشبیه، مقصود جدّی متکلم بیان حال مُشبَّ

هٌ به. برای مثال یک رمتبه  ه اسـت، نه در مُشـبَّ هٌ به. صدق و کذبش در مُشـبَّ   نه مُشـبَّ

که این حیوان، شـجاع اسـت.  می‌گویم: شـیر حیوان شـجاعی اسـت. من خبر دادم 

گمان می‌کنی  گر حیوان‌شناس‌ها بگویند: شیر با اسیر حیوانات تفاوتی ندارد و تو    ا

کند، ناشی از ترس اوتس.  گر به جایی حمله  شجاع اتس. او نیز ترس دارد و ا

کـه طممئـن باشـد طـرف مقابـل ضعیـف   در مـوردی 
ّ

از تـرس حملـه می‌کنـد و ال

کردنـی نیسـت. مقصـود ایشـان  کردیـد، دیگـر عـوض  می‌کنیـد. امـا وقتـی همسـر اختیـار 
دلمـان  کـه  آن‌گونـه  را  ذهنـی  صورت‌هـای  ماسـت.  مخلـوق  ذهنـی  صـور  کـه  بـود  ایـن 
یبـا شـد خرابـش می‌کنیـم و شـکل دیگـر بـه آن می‌دهیـم. 123می‌خواهـد می‌آفرینیـم. هـر جـا ناز

، آیات مبخش هشتبخبخشبخ66 - 26: محل آیات ش هشتم،خب



 اتس، حمله نخواهد کرد؛ در نتیجه، جملۀ من دروغ می‌شود. زیرا گفتم شیر حیوان 

گفتم این رمد شـیر اسـت، می‌خواهم شـجاعت رمد را بیان  گر  شـجاعی اسـت. اام ا

 ‌کنم، نه شجاعت شیر. شیر در ذهن شنونده نمونۀ شجاعت اتس. حال رفض کنید 

 حیوان‌شنسای گف:ت شیر شجاع نیست؛ در نتیجه کلام من دروغ نخواهد بود، زیرا 

کنم.  کنم، بلکه می‌خواهم حال این رمد را بیان  من نمی‌خواهم حال شیر را بیان 

کـه ایـن مـرد، شـجاع نباشـد، نـه این‌کـه شـیر  زامنـی کلام مـن دروغ واقـع می‌شـود 

کلمـۀ شـیر  کلمـۀ شـیر را اسـتفاده نمـودم؛ زیـرا در شـجاع بـودن،  شـجاع نباشـد. مـن 

گویـا نبـود و از نظـر شـنونده،  کلمـۀ شـیر  کـه  گویاتـر اسـت. در صورتـی   نـزد شـنونده 

بایـد شـجاعت شـیر محـرز باشـد،  ببـر اسـت.  ایـن مـرد،  بـود؛ می‌گفتـم  ببـر شـجاع 

کـه  گـر معلـوم شـد  یعنـی شـنونده قبـول داشـته باشـد و لازم نیسـت واقعیـت باشـد. ا

کـرده اسـت، نـه بنـده. شـیر شـجاع نیسـت، شـنونده اشـتباه 

کـه شـیاطین زشـت باشـند، بلکـه  همـم نیسـت تنهـا مـن بگویـم قبـول نمی‌کنـم 

ذهن بشـر چنین اسـت. خداوند نیز نمی‌خواهد بفامرید شـیاطن زیبا یا نازیبساـت. 

کردم   میامرف‌ید: امنند رِس شیاطن اتس. حال او زشت اتس. ضمن این‌که عرض 

که خدا میاس‌زد، با شیاطنِ اسخت ام دو مورد بوده و تفاوت دارد.  که شیاطنی 

ها«، پس مرفود: این جا بهتر اســـت که انســـان در آن فرود آید  و�نَ مِ�نْ
ُ
كِل �آ

َ
�نَّهُمْ ل �إِ

 »�فَ

«، آن‌چه گفتیم  �نِ اطِ�ي �ي
َّ سُ ال�ش هُ رُؤ�ُ

�نَّ
أَ
عُها كَ�

ْ
 و امکانات همیا باشد، یا شجره زَقّوم؟ »طَل

کردن به   منظَـــر میوۀ آن اســـت. شـــما وقتـــی زیر درخـــت گلابی می‌نشـــیند، از نظـــر 

 گلابی خسرـــند می‌شوید. هنگمای‌که تناول می‌کنید، نیز از طعم آن لذت می‌برید. 

«. از ایـــن شـــجره »زقّـــوم« می‌خورنـــد، پس  طُو�نَ �بُ
ْ
هَا ال �نَ مِ�نْ مالِؤ�ُ ها �فَ و�نَ مِ�نْ

ُ
كِل �آ

َ
�نَّهُمْ ل �إِ

»�فَ

شکم‌هایشـــان را پـــر می‌کنند. 

124

تفسیر سورۀ صــافّــات



 بخش نهم، آیات 75 - 66: 
سرانجام پیروی از گمراهی پیشینیان

آیات مبارکه

مِ�نݨْ  ا  �بً وݨْ َ �ش
َ
ل هاٰ  �یْ

َ
عَل ݨْ  ُمݨݧ هݠݩݧ

َ
ل اِ�نَّ  مَّ 

ُ �ث  ٦٦ طُو�نَ  �بݨُ
ْ
ال هَا  مِ�نݨْ و�نَ  ݩݩݩݘُ ىݧ ِ ݫ ماٰلݫ �فَ هاٰ  مِ�نݨْ و�نَ 

ُ
كِل ءاݦݦݩٰ

َ
ل  ْ ُمݧ ݧ اِݣݣݐںَّهݧ �فَ

مݨݨْ  ݩُ هݧ �نَ ٦٩ �فَ �ی ٖ
ّ ݧ
ل

ٓ
اٰ ءَهُمْ �ض

ٓ
اٰ �ب وْا ءاٰ �فَ

ْ
ل

َ
ْ ا مݨݨݧ ݩݩُ ݧ هݠݧ

مِ ٦٨ اِ�نَّ َحٖ�ی ݧ �ج
ݨْ
ى ال

َ
اِل

َ
مݨْ ل ݩݩُ عَهݧ ݓِ ݫ ݫ ݫ ݣݣحݫ رݨْ مَّ اِ�نَّ مَݡ

ُ مٍ ٦٧ �ث حَمٖ�ی

مݦْ  هݠݪِ �ی اٰ �فٖ �ن
ْ
رْسَل

َ
دْ ا َ ݧ ݑݧ ٯݧ

َ
�نَ ٧١ وَلݠ ݢلٖ�ی ݢ َ ّݧ وݧ

اݦَ
ْ
رُ ال َ �ث ْ كݨݨݧ

َ
مݨݨْ ا هݩݩُ

َ
ل ݨݨْ ݓݧ ݫ ٮݫ

لَّ �قَ دْ �ضَ َ ݧ ݑݧ ٯݧ
َ
و�نَ ٧٠ وَلݠ ُ ݩݩݧ رَعݧ هݩݩْ ݩُ مْ �ی ِ ݫ اٰرِهݫ �ث ى ءاٰ

ٰٓ عَل

�نَ  صٖ�ی
َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال اٰدَ اللّٰ اٰ عِ�ب

ّ
اِل �نَ ٧٣  رٖ�ی

ذ�َ مُ�نْ
ْ
ة�ُ ال َ �بݧ �قِ َ كاٰ�نَ عاٰ ݐݧ ْڡݧ ݨݧ رْ كَىݭݔݧ ظ�ُ ا�نْ ݤ ٧٢ �فَ �نَ ݣݣݔى رݪݪٖ ذ�ِ ںݩݐݨْ مݦُ

و�نَ ٧٥ �بُ �ی ݬݬٖ ݫ ݫ ݫ مُج�ݫ
ْ
مَ ال ْ عݩݧ ِ ݐݭݫ ںݧ

َ
ل ُوحٌ �فَ ݩݐݧ اٰ ںݧ ى�ن ٰ ݧ اٰدݩݩݧ دْ �ن َ ݧ ݑݧ ٯݧ

َ
٧٤ وَلݠ

ترجمۀ آیات 

پــر مك‏ىننــد. آن  از  را  و شــكم خــود  آن م‏ىخورنــد  از  آن‌هــا )مجرمــان(   -66 

ى آن آب داغ متعفنى م‏ىنوشــند. 68- ســپس بازگشــت آن‌ها   67- ســپس رو

بــه ســوى جهنــم اســت. 69- چــرا كــه آن‌هــا پــدران خــود را گمــراه يافتنــد.70- بــا 

اين‌حــال بــا ســرعت بــه دنبــال آنــان م‏ىدونــد. 71- قبــل از آن‌هــا اكثــر پيشــينيان 

فرســتاديم.  انذاركنندگانــى  آن‌هــا  ميــان  در  مــا  شــدند.72-  گمــراه   )نيــز( 

ــود؟ 74- مگــر بنــدگان مخلــص  ــه ب 73- بنگــر عاقبــت انذارشــوندگان چگون

كرديــم( و چــه خــوب  كــرد )و مــا دعــاى او را اجابــت  مــا. 75- نــوح مــا را نــدا 

كننــده‏اى هســتيم. اجابــت 
125



معنای لغات 

»شَـوب« بـه معنـای مـزج اسـت؛ مقصـود چیـزی را روی دیگـری لامیـدن اسـت و 

ه« اسـت. قـرارگاه و  �ی
َ
ل عُو�نَ �إ ر�جِ َ کـردن مـراد نیسـت.1 »مَرْجِـع« بـه معنـای »مَا �ی مخلـوط 

فَـی، یَلفـی« اسـت، ألفَـاهُ بـه معنـای وَجَدَه اسـت 
َ
فَـوْا از مـادّۀ »ل

ْ
ل
َ
رمجِـع آن‌هساـت.2  أ

 سَـعیُه، بـا شـتاب بـه سـمتی رفتـن اسـت.4
َ

)آن را یفاـت(.3  »هُـرِع« أی: إشـتَدّ

خوراک دوزخیان

وم«، آیا این‌جا 
�قُّ رَة�ُ الز�َّ َ ج�

َ مْ �ش
أَ
� 

ً
لا ز�ُ رٌ �نُ �يْ

لِكَ �خَ  ذ�
أَ
 خداوند متعال در آیات اسبق مرفود: »�

کـه همـه چیـز همیّساـت، بهتریـن جایـی اسـت که مسـرِفا تازه رسـیده می‌توانـد منزل 

ها 
�نَّ ؛ �إِ �نَ الِمِ�ي

ة�ً لِلظ�َّ �نَ �تْ اها �فِ �ن
ْ
عَل َ ا �ج

�نَّ وم«؟ یا زیر درخت زقّوم بار نهد؟ »�إِ
�قُّ رَة�ُ الز�َّ َ ج� َ  کند، یا »�ش

م«. این درختی اتس که در وسط و رمکز جهنم روییده اتس. حِ�ي َ �ج
ْ
صْلِ ال

أَ
ُ �فِي� � رُج� �خْ

رَة�ٌ �تَ َ ج� َ  �ش

 .» �ن اطِ�ي �ي
َّ سُ ال�ش هُ رُؤ�ُ

�نَّ
أَ
� عُاه« برجستگیِ میوه‌اش همانند رِس شیاطن‌هتسا؛ »كَ

ْ
 »طَل

گفتیـم هـر انسـانی شـیاطن را بـه بدشـکل‌ترین صـورت تصـوّر می‌کنـد. در واقـع 

حسـن و قبـح، ابتدائـاً در صـورت متمثـل خواهـد شـد. 

ها«. آن‌هـــا ناچارند از این میوه‌ای که منظرش چنین منظری  و�نَ مِ�نْ
ُ
كِل �آ

َ
�نَّهُمْ ل �إِ

»�فَ

«، شکم‌هایشـــان را از آن  طُو�ن �بُ
ْ
هَا ال �نَ مِ�نْ مالِؤ�ُ  اســـت، بخورند؛ زیـــرا غذایی ندارنـــد. »�فَ

پر می‌کنند.  

کفای و مورد نیـــاز را به  غـــذا بر دو نوع اســـ:ت نوعـــی از مواد غذایـــی موادّ اولیـــۀ 

که انســـان به حدّ نیاز خود از آن می‌خورد. نوعی دیگر از غذا  بدن انســـان می‌راسند 

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 468. 
2. مجمع البحرین، همان، ج 4، ص 333. 

3. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 744. 
4. العین، ج 1، ص 105.  126

تفسیر سورۀ صــافّــات



که آن مواد لازم را به بدن نمی‌راسند و انسان برای این‌که احساس بی‌نیازی  هست 
کند، مجبور به پرخوری می‌شود.  

«. چرا خداوند چنین مرفود؟ زیرا  طُو�ن �بُ
ْ
هَا ال �نَ مِ�نْ مالِؤ�ُ

قـرآن مجیـد تعبیـر مرفوده: »�فَ
که مواد  که چیزی غیر از این ندارند. این نیز غذایی نیست  گونه‌ای اتس   شرایط به 

کنند.  که شکم را از آن پر  کفای به بدنشان باسرند، لذا ناچار هستند 

گاهی پیش  خدا نکند انســـان به گسرنگی و تشـــنگی مبتلا شود و غذا نباشد. 
گر رعایت   می‌آید که شخص آن‌قدر آب می‌خورد )برای مثال در امه مبارک رمضان ا
که دیگر نمی‌تواند که شـــکم پر از آب می‌شود. احساس می‌کند   حال خود را نکند( 
  غذا بخورد و در عین حال بدن محتاج به غذاتس. أعاذَنَا الله وَ أعُوذُ بِکَ مِن خِزیِ 

ابِ الأخِرَة. 
َ

نیا وَ عَذ
ُ

الدّ

 مِنهــا، از شــجرة یعنــی از ثمــرۀ 
َ َ
« بــه شــجرة بــاز می‌گــردد. مَــأ طُو�ن �بُ

ْ
هَا ال �نَ مِ�نْ مالِؤ�ُ »�فَ

کــه مقصــود از شــجرة، درختــی  ــر می‌کننــد. ثمــر نیماــده امــا معلــوم اســت  شــجرة پ
عُهــا« مرفــوده و بــرای درخــت »طَلــع« فــرض نمــود،

ْ
کــه ثمــر داشــته باشــد. »طَل  اســت 

یعنی میوه دهنده اتس. 

مٍ«، »شَـوب«1 بـه معنـای مَـزج اسـت؛ مقصـود   مِ�نْ حَمِ�ي
ً
ا وْ�ب

َ �ش
َ
ها ل �يْ

َ
هُمْ عَل

َ
ل �نَّ  �إِ  

مَّ
ُ »�ث

چیـزی را روی دیگـری لامیـدن اسـت و مخلـوط کردن رماد نیسـت. تفاوت »شَـوب« 

کـه مـزج، یعنـی اینکـه چیزی را بـا دیگری مخلـوط می‌کنید؛  بـا »مَـزج« در ایـن اسـت 

باً مِـنْ حَمِيـمٍ« أي خليطـا و مزاجـا مـن مـاء حـار يمـزج ذلـك الطعـام بهـذا الشـراب؛  شَـوْ
َ
1. »ل

نوشـیدنی  ایـن  بـا  شـد(  ذکـر  )کـه  طعـام  آن  کـه  داغ  آب  بـا  درآمیختـه  و  مخلـوط  یعنـی 
درآمیختـه شـده اسـت؛ محقـق. )رک: مجمـع البیان فی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 698( 
ـطَ؛ شَـوب بـه معنـای مخلوط شـدن اسـت. 

َ
ـطُ. شـابَ الشـي‏ءَ شَـوْباً: خَل

ْ
ـوْبُ: الخَل و الشَّ

کـرد؛ محقـق.  کـه چیـزی را بـا چیـزی مخلـوط  شـاب الشـئ شـوباً بـه معنـای ایـن اسـت 
127)لسـان العـرب، ج 1، ص 511(

بخش نهم، آیات بخبخشبخ- 66: سرانجام پیرو ات 57یهم، آنبخش 



که چیزی را روی چیزی بملاند. برای  امنند مزج نخود با لوبیا. امّا شوب این اتس 

مَ بِلاعَسَل. روی چیزی که تلخ اتس مقداری سَم، شابَ السُّ
َ

مَ بِلادّ  مثال: شابَ السُّ

کـه روی  گـوارا شـود. بعضـی مثـال می‌زدنـد بـه آن لایـۀ شـیرین   عسـل میلام‌نـد تـا 

بـود، میلام‌یدنـد.  کـه در سـابق  گنـه(  ـن 
َ
قرص‌هـای جویدنـی )گ

گویند. شَـــوب بـــه معنای یک لایـــه از چیزی اســـت. وقتی  آمیختگـــی را مـــزج 

می‌گویند هیچ شـــائبه در آن نیســـت، یعنـــی خلاص محض اســـت و هیچ لایه‌ای 

که هیچ شـــائبه‌ای از مـــس ندارد. یعنـــی در درون یا بیرون آن  نـــدارد. امنند طلایی 

مٍ«، لایه‌ای از حمیم   مِ�نْ حَمِ�ي
ً
ا وْ�ب

َ �ش
َ
ها ل �يْ

َ
هُمْ عَل

َ
 ل

�نَّ  �إِ
مَّ

ُ لایـــه‌ای از مـــس و غیر آن ندارد. »�ث

بـــرای این‌ها هســـت.1 این‌که آب جوشـــان در آن‌جا چیســـت، نمی‌دانیم. 

مِ« ایـن اولیـن نُـزُل ایشـان اسـت. اولیـن جایی اسـت  حِ�ي َ �ج
ْ
ى ال

َ
ل �إِ

َ
عَهُمْ ل �نَّ مَرْ�جِ  �إِ

مَّ
ُ  »�ث

 که خستگی از خود می‌گیرند! بعد از این و موارد بعدی، قرارگاه اصلی آن‌ها جحیم 

ه« یعنی قرارگاه و رمجِع آن‌هتسا.  �ی
َ
ل عُو�نَ �إ ر�جِ َ اتس. »مَرْجِع« به معنای »مَا �ی

 ابتدا در اصل جَحیم وارد می‌شـــوند. در آن‌جا می‌نشـــینند، بعداً جای‌گاه ایشـــان 

مِ« مرفـــود، یعنـــی آن‌هـــا را از ایـــن جـــا بـــه جـــای دیگـــر  حِ�ي َ �ج
ْ
ى ال

َ
ل �إِ

َ
را تعییـــن می‌کننـــد. »ل

ــرض  ــن جساـــت. فـ ــن اولیـ ــم اســـت. ایـ ــز جحیـ ــان نیـ ــد. قرارگاه‌شـ ــل نمی‌کننـ منتقـ
کـــه پیـــاده می‌کننـــد ابتـــدا در یـــک رمکـــز و تمرینلاـــی منزل می‌کنـــد و بعد  کنیـــد مســـرفا را 

يادة عليها(  1. الحميـم: المـاء الحـارّ البالـغ فـي حرارتـه، و المعنى ثم إن لأولئك الظالميـن )ز
لخليطـا مزيجـا مـن مـاء حـار بالـغ الحـرارة يشـربونه فيختلـط بـه مـا ملئـوا منـه البطـون مـن 
کـه حـرارت آن بـه حـد اعلایـی رسـیده اسـت و معنـای  گرمـی اسـت  الزقـوم؛ حمیـم آب 
از عـذاب رسـید،  آن‌هـا  بـه  آن‌چـه  بـر  آن ظالمـان عالوه  کـه سـپس  ایـن اسـت  عبـارت 
کـه حـرارت بالایـی دارد می‌نوشـند پـس آن آب بـا آن‌چـه از زقّـوم  مخلوطـی از آب داغـی 
کـه در شـکم‌های ایشـان پـر شـده، مخلـوط می‌شـود؛ محقـق. )رک: المیـزان فـی تفسـیر 

القـرآن، ج 17، ص 141(  128

تفسیر سورۀ صــافّــات



کدام جایی تعیین شده و به جای‌گاه خود می‌رود.  برای هر 

بــرای تقریــب بــه ذهــن، تصــور کنیــد تمرینــال و گاراژهایی را که در گذشــته وجود 
کــه  داشــت و اطرافــش بــرای مســفارین اتــاق داشــتند، از ایــن ســنخ اســت. درختــی 
اولیــن جــای‌گاه فــرود آن‌هــا می‌شــود، در وســط جحیــم روییــده اســت. در اطــراف آن 

جحیــم هســت، امــا ایــن درخــت تنهــا در وســط جحیــم می‌باشــد.1

شتاب در �پیروی از پدران گمراه 

کـــه اینان »وَجَدُوا«،   «2 چـــرا چنیـــن شـــدند؟ برای این  �نَ �ي ِ
ّ
ال اءَهُمْ �ض �ب

آ
وْا � �فَ

ْ
ل

أَ
هُمْ �

�نَّ »�إِ

ارِهِمْ  �ث
آ
هُمْ عَلى‏ �

گمـــراه بودند. گمراهیِ آن‌ها را هفمیدنـــد. »�فَ که پدرانشـــان  یفاتند  در

فَـــی، یَلفی« اســـت و بـــر وزن »ألفَی، یُلفِی« اســـت3. ألفاهُ 
َ
فَـــوْا از مـــادّۀ »ل

ْ
ل
َ
«. أ هْرَعُو�نَ ُ �ي

گفته‌انـــد: الفاه مقطوعاً یدیه )ســـام  أی وَجَـــدَهُ. در همین معنا اســـتعمال شـــده و 

علیهما(.  الله 

كما تورد الإبل إلى  م«، ذلك أنهم يوردون الحميم لشربه و هو خارج عن الجحيم  حِ�ي َ �ج
ْ
ى ال

َ
ل �إِ

َ
1. »ل

« و الجحيم  ٍ �ن
آ
مٍ � �نَ حَمِ�ي ْ �ي َ ها وَ �ب �نَ �يْ َ و�نَ �ب طُو�فُ َ الماء ثم يردون إلى الجحيم و يدل على ذلك قوله »�ي

النار الموقدة و المعنى أن الزقوم و الحميم طعامهم و شرابهم و الجحيم المسعرة منقلبهم و 
یرا آن‌ها وارد در حمیم می‌شوند برای این‌که آن را بنوشند و آن  م« فرمود ز حِ�ي َ �ج

ْ
ى ال

َ
ل �إِ

َ
مأواهم؛ »ل

خارج از جحیم است. همچنان‌که شتر در آن وارد می‌شود. سپس به جحیم باز می‌گردند. 
که فرمود: »امروز میان آن و آب سوزان در رفت و آمد هستند«  دلیل بر بیان قول خداوند است 
که زقّوم و حمیم، غذا و  )الرحمن/44( و جحیم، آتش افروخته است و معنایش این است 
نوشیدنی ایشان است و جحیم جای‌گاه رنج و عذاب ایشان و محل بازگشت و زندگی ایشان 

می‌باشد؛ محقق. )مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 698( 
2. وجـدوا آبائهـم ضاللا عـن قصـد السـبیل، غیـر سـالکین محجة الحـق؛ پدرانشـان را گمراه 
ینـده و مالزم مسـیر حـق نبودنـد؛ محقـق. )رک: جامـع  از راه صحیـح و میانـه یافتنـد، پو

البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 23، ص 42( 
 3. ألفیـتُ )لفـی(: وَجَـدتُ؛ ألفیـتُ از مـادۀ )لفی( بـه معنای یافتم می‌باشـد؛ محقق. )رک:

129 المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 744( 

بخش نهم، آیات بخبخشبخ- 66: سرانجام پیرو ات 57یهم، آنبخش 



ً
ما �ي �ت َ دْكَ �ي �جِ

َ مْ �ي
َ
ل

أَ
فَوْا و وَجَدوا، دو مفعول می‌گیرند. در آیات شــریفه میامرف‌ید: »�

ْ
ل
َ
 أ

«2 آن‌ها با  هْرَعُو�نَ ُ ارِهِمْ �ي �ث
آ
هُمْ عَلى‏ �

�‏ىن«.1 »�فَ
غ�ْ
أَ
�

 �فَ
ً
لا دَكَ عا�ئِ هَدى‏؛ وَ وَج�َ

 �فَ
ًّ
الا دَكَ �ضَ وى‏؛ وَ وَج�َ

آ
�

  �فَ

کــه پدرانشــان را گمــراه یفاتنــد، در عیــن حــال بــه دنبال جای پای آنان با شــتاب  ایــن 

که آنان رفتند، به شتاب می‌روند. »هُرِع«   می‌روند.3 به دنبال آن‌ها و در همان مسیر 

 سَعیُه، با شتاب به سمتی رفتن اتس.
َ

 أی إشتَدّ

«، نه تناه این‌ها چنین هستند، بلکه قبل از این‌ها  �نَ لِ�ي وَّ
أَ
�

ْ
رُ ال

َ كْ�ث
أَ
هُمْ �

َ
ل �بْ

لَّ �قَ دْ �ضَ �قَ
َ
 »وَ ل

نیـز بیشـتر پیشـینیان رو بـه گمراهـی قـرار دارنـد. ایـن طملـب تازگـی ندارد که نسـبت 

بـه پیمابـر مـا چنیـن می‌کنند. 

«، نسبت به پیشینیان نیز، بیم دهندگانی را به سوی  �نَ رِ�ي ذ�ِ هِمْ مُ�نْ �ي ا �فِ �ن
ْ
رْسَل

أَ
دْ � �قَ

َ
 »وَ ل

«، بنگر رسانجامِ آن‌ها که بیم  �ن رِ�ي
ذ�َ مُ�نْ

ْ
ة�ُ ال �بَ �فَ كا�نَ عا�قِ رْ كَ�يْ ظ�ُ ا�نْ  ایشان سرفتادیم. »�فَ

کجا رسید؟ مگر بندگان مخلص خدا.  داده شدند و ترس به خود راه ندادند، به 

گذشــته و رســل اهلــی  بعــد از ایــن حضــرت حــق بــه بیــان نمونه‌هایــی از انبیــاء 

پیشــین می‌پــردازد. ایــن رســل در اثــر تکذیــب اقوامشــان بــه ســختی افتادنــد و مــا 

ایشــان را نجــات دادیــم. زیــرا هنگمای‌کــه ایــن آیــات نــازل می‌شــد، پیغمبــر؟ص؟  و آن 

مؤمنــان انگش‌تشــمار در ســختی فــراوان بودنــد. خداونــد بــه ایشــان وعــده می‌دهــد 

1. ضحی/8- 6. 
ي يَسْـعَوْن عِجـالا؛ یعنـی بـا عجلـه و سـرعت دنبالـه‌روی می‌کننـد؛ محقـق. )رک: لسـان 

َ
2. أ

العـرب، ج 8، ص 369( 
« فـــي الضـــال أي يقلدونهـــم و يتبعونهـــم اتباعـــا في ســـرعة؛ آثار  هْرَعُو�نَ ُ ارِهِمْ �ي �ث

آ
هُمْ عَلى‏ �  3. »�فَ

 پدرانشان را در گمراهی پیروی می‌کنند. یعنی از آن‌ها تقلید نموده و تبعیت می‌نمایند، 
 پیروی کردنی که همراه با ســـرعت است؛ محقق. )رک: مجمع البیان فی تفسیر القرآن،

130 ج 8، ص 698( 

تفسیر سورۀ صــافّــات



کــه نســبت بــه رســل قبــل داشــتیم،  گذشــتگان و بــه ســنّتی  کــه شــما را هماننــد 

نجــات خواهیــم داد. 

«. بعد از  و�نَ �بُ �ي مُج�ِ
ْ
عْمَ ال �نِ

َ
ل

وحٌ �فَ ا �نُ ادا�ن دْ �ن �قَ
َ
از حضـــرت نوح؟ع؟ آغاز میامرف‌یـــد: »وَ ل

 حضـــرت نوح، حضرت ابراهیم و حضرت موســـی و حضرت عیســـی؟عهم؟ الی آخر 

را بیان میامرف‌ید. 

ی بـرای آن مؤمنـان بـوده و رسـول الله؟ص؟ نیـازی 
ّ
 ایـن آیـات در واقـع جهـت تسـل

ی ایشـان بود. کرفاان 
ّ

ی نداشـتند، بلکه آن عصمت و تثبیت اهلی تسلا
ّ
 به این تسـل

رسکش نیز محتاج بودند ‌که خداوند قدری ایشان را بتاسرند.

131

بخش نهم، آیات بخبخشبخ- 66: سرانجام پیرو ات 57یهم، آنبخش 





 بخش دهم، آیات 93 - 75:  
شروع مواجهۀ انبیاء با سرسختیِ جوامع بشری

آیات مبارکه

 ٧٦ مِ  �ی ٖ عَظ�
ْ
ال �بِ  ْ رݨݧ

َ
ك

ْ
ال مِ�نَ  ۥ  ݩُ هݩݧ

َ
ل ݨْ هݧ

َ
وَا اٰهُ  �ن ْ �یݧ

َّ �ج
وَ�نَ  ٧٥ و�نَ  �بُ �ی ݬݬٖ ݫ ݫ ݫ مُج�ݫ

ْ
ال مَ  ْ عݩݧ ِ ݐݭݫ ںݧ

َ
ل �فَ ُوحٌ  ݩݐݧ ںݧ اٰ  ى�ن ٰ ݧ اٰدݩݩݧ �ن دْ  َ ݧ ݑݧ ٯݧ

َ
وَلݠ

ݭِی 
ڡݨݐ ݤ  وحݬٍ �نُ عَلىٰ  �نَ ٧٨ سَلاٰمٌ  رٖ�ی �خِ

ءاݦݦݩٰ
ْ
ال ݭِی 

ڡݨݐ هِ  �یْ
َ
عَل اٰ  �ن

ݨْ
ك رݩَ ٮݦݑَ وݩَ �نَ ٧٧  �ی اٰ�قٖ �ب

ْ
ال مُ  ُ هُۥ هݧ ݑَ ٮݧ َّ �ی رِّ

ذ�ُ اٰ  �ن
ْ
عَل َ وَ�ج

 ٨١ �نَ  �ی مِ�نٖ ݨْ مُؤ�ݧ
ْ
ال ا  اٰدِ�نَ عِ�ب مِ�نݨْ  ۥ  ُ هݧ

اِ�نَّ  ٨٠ �نَ  �ی مُحْسِ�نٖ
ْ
ال ی  ݪݭِ

رݩݩݐ ْ ݨݧ حݭݓ
ݐَ ںݧ لِكَ  ٰ ݩݩݩݩݧ ݧ كَدݦݐݧ اٰ  اِ�نّ  ٧٩ �نَ  مٖ�ی

َ
عاٰلݠ

ْ
الݠ

مٍ  �بٍ سَلٖ�ی
ْ
ل �قَ ۥ �بِ ُ هݧ ءَ رَ�بَّ

ٓ اٰ مَ ٨٣ اِذ�ْ ج� ݔ هٖىݫ ْراٰ ݧ ݧ �ب اݪݪِ
َ
هٖ ل عَ�تِ �ی َّ مِ�نݨْ �شٖ �نَ ٨٢ وَاِ�نݧ رٖ�ی

�خَ ءاݦݦݩٰ
ْ
ا ال َ ݩݐݧ ںݧ

�قݨْ رݦݨَ غ�ْ
َ
مَّ ا

ُ �ث

ماٰ  �فَ دُو�نَ ٨٦  رٖ�ی
�تُ هِ  اللّٰ دُو�نَ  ة�ً  َ هݧ لݪِ ءاٰ كًا  �فْ �ئِ

َ
ا و�نَ ٨٥  ُ دݧ ُ �بݨݨݧ ْ عݧ �تَ ݢاٰ  ݢ ماٰݣݣذ� مِهٖ  ْ وݨݧ وَ�قَ هِ  ݬٖ�ی ݫ ݣݣ�بݫ

َ اِݧ ݫ لݫ اٰلَ  �ق اِذ�ْ   ٨٤

ا  وݦْ
َّ
ل وݨݦݨݨَ

ٮݠݦݑَ
ڡݦݨݐَ مٌ ٨٩  �ی سَ�قٖ ٖی 

اِ�نّ اٰلَ  �ق
�فَ ومِ ٨٨  ُ ج�

ال�نُّ ݭِی 
ڡݨݐ ݥ  ة�ً رݦَ ظ�ْ �نَ رݦَ  طݦݩݩݐَ ݐَ ںݠݠݡݩݧ ݐڡَ �نَ ٨٧  مٖ�ی

َ
عاٰلݠ

ْ
الݠ  ِ

�بّ رݦَ �بِ مْ 
ُ
ك

�نُّ ظ�َ

و�نَ ٩٢  طِ�قُ �نْ مْ لاٰ �تَ
ُ ݧ
ك

ݦَ
و�نَ ٩١ ماٰ ل

ُ
كُل

ݩݘْ
ا لاٰ �تَ

َ
اٰلَ ا �ق

هِمْ �فَ ݩݑݭِ ݧ ٮݧ هݩݩَ لݪِ ى ءاٰ
ٰٓ  اِل

ݣݣ�غَ رݣݣاٰ ݤ ٩٠ �فَ �نَ ݣݣىݬݔ رݪݪٖ �بِ
دݨْ هُ مݨُ �نݨݨْ عݨَ

�نِ ٩٣ مٖ�ی �یَ
ْ
ال �بِ ا  �بً رݦْ هِمْ �ضَ �یْ

َ
عَل  

ݣݣ�غَ رݣݣاٰ
�فَ

ترجمۀ آیات 

خــوب  چــه  و  كرديــم(،  اجابــت  را  او  دعــاى  مــا  )و  كــرد  نــدا  را  مــا  نــوح   -75

رهايــى  بــزرگ  انــدوه  از  را  خاندانــش  و  او  و   -76 هســتيم.  اجابتك‌ننــده‏اى 

ى زميــن( قــرار داديــم. 78- و نــام  بخشــيديم.77- و فرزندانــش را بازمانــدگان )رو

نيــك او را در ميــان امت‌هــاى بعــد باقــى گذارديــم. 79- ســام بــاد بــر نــوح در ميــان 

كــه او از  جهانيــان. 80- مــا اين‌گونــه نكيــوكاران را پــاداش م‏ىدهيــم. 81- چــرا 

بنــدگان بــا ايمــان ما بود.82- ســپس ديگران )دشــمنان او( را غرق كرديــم. 83- و 
133



از پيــروان او )نــوح( ابراهيــم بــود. 84- بــه خاطــر بيــاور هنگامى را كه با قلب ســليم 

بــه پيشــگاه پــروردگارش آمــد. 85- هنگامك‌ىــه بــه پــدر و قومــش گفــت: اين‌هــا 

كــه م‏ىپرســتيد؟! 86- آيــا غيــر از خــدا، بــه ســراغ ايــن معبــودان  چــه چيــز اســت 

ــد؟  ــروردگار عالميــان چــه گمــان م‏ىبري ــارۀ پ ــد؟ 87- شــما درب دروغيــن م‏ىروي

ــا  ــه ســتارگان افكنــد. 89- و گفــت مــن بيمــارم )و ب 88- )ســپس( او نگاهــى ب

ى برتافتــه و بــه او پشــت كردنــد  شــما بــه مراســم جشــن نم‏ىآيــم(.90- آن‌هــا از او رو

)و بــه ســرعت دور شــدند(.91- )او وارد بت‌خانــه شــد( مخفيانــه نگاهــى بــه 

ى تمســخر گفــت: چــرا از اين غذاهــا نم‏ىخوريد؟92-  معبــودان آن‌هــا كــرد و از رو

)اصــا( چــرا ســخن نم‏ىگوئيــد؟! 93- ســپس ضربه‏اى محكم با دســت راســت 

و بــا توجــه بــر پكيــر آن‌هــا فــرود آورد )و همــه را جــز بــت بــزرگ در هــم شكســت(.

معنای لغات

گفرتاری شـــدید اســـت.1   »کـــرب« به معنـــای انـــدوه نیســـت، بلکه بـــه معنای 

»إفـــک« بـــه معنـــای »بـــه دروغ چیـــزی را گفتـــن« اســـت.2 »راغ«، رَوَغـــان، رفتن غیر 

گاهن به سوی هدف بچرخید؛  مســـتقیم اتس؛ یعنی حرکت را پیچ و خم داده و نا

کـــه دیگران از حرکت شـــخص، هـــدف او را تشـــخیص ندهنـــد. یَروُغُ  گونـــه‌ای   بـــه 

ب.3 
َ
کَما یَروُغُ الثَعل

کتُ« اسـت. در زبـان عربی برای مثال می‌گویند: 
َ
یـه«، در مقابل »أهل

َ
»تَرَکـتُ عَل

حَمَـلَ فُلانٌ، و عـدّه‌ای را اسـیر گفرتیـم. فَقَتَـلَ فُلانـاً و لافنـاً وَ تَـرَکَ عَلی فُلانٍ وَ فُلانٍ، 

یعنـی تَـرَکَ عَلیـهَ الحَیـاة. زندگـی و حیاتشـان را بـرای آن‌هـا به جا گذاشـت و از آن‌ها 

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 706. 
2. مجمع البحرین، ج 5، ص 254. 

3. لسان العرب، ج 8، ص 431.  134

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـه قابلیت درک  میـن« نیـز همۀ مخلوقات آفریدگار اسـت 
َ
نگفرـت.1 مقصـود از »عَلا

دارنـد، یعنـی جـنّ و بشـر که مربوط به زامن ایشـان اسـت.2

یاد از انبیاء �پیشین

بعـــد از آن‌کـــه در ســـورۀ مبارکـــۀ صفاـــات، وضع خـــاصّ رســـول الله؟ص؟  را بیان 

ادامـــه  کـــرد؛ در  روزگار حکایـــت  آن  را در  قریـــش  و عنـــاد  و ســـتیزه‌جویی  مرفـــود 

«، پیـــش از این‌هـــا بیشـــتر پیشـــینیان  �ن لِ�ي وَّ
أَ
�

ْ
رُ ال

َ كْ�ث
أَ
هُمْ �

َ
ل �بْ

لَّ �قَ دْ �ضَ �قَ
َ
میامرف‌یـــد: »وَ ل

«، مـــا در پیشـــینیان نیـــز  �ن رِ�ي ذ�ِ هِمْ مُ�نْ �ي ا �فِ �ن
ْ
رْسَل

أَ
� دْ  �قَ

َ
گراییدنـــد. »وَ ل گمراهـــی  نیـــز بـــه 

بیم‌دهندگانـــی را سرفـــتادیم، امـــا آن‌هـــا نپذیفرتنـــد. 

«، بنگر که چگونه پایان و رسانجام آن‌هایی �ن رِ�ي
ذ�َ مُ�نْ

ْ
ة�ُ ال �بَ �فَ كا�نَ عا�قِ رْ كَ�يْ ظ�ُ ا�نْ  »�فَ

ص 
َ
 بـود کـه بیـم داده شـدند و گـوش بـه سـخن بیم‌دهنـده ندادند، مگر بنـدگان مخل

ی دادن به مؤمنان 
ّ
کار ایشـان به سـعادت اسـت. این به منزلۀ تسل خدا که سـرانجام 

کـم بودنـد و سـخت تحـت فشـار قـرار داشـتند.  کـه از نظـر تعـداد،   اسـت، از ایـن رو 

کار پایـان بـه  کـه  ی دهـد 
ّ
گذشـته سـخن می‌گویـد تـا هـم بـه مسـلمانان تسـل خـدا از 

کـه شـما هـر چـه مقاومـت  سـود شمساـت، و هـم مشـرکان را شکسـت روحـی دهـد 

کنیـد، عاقبـت مغلـوب خواهیـد شـد. 

سرانجام کارشک�نی قوم حضرت نوح؟ع؟ 

«، از حضرت نوح؟ع؟ آغاز می‌کند؛ به این خاطر  و�نَ �بُ �ي مُج�ِ
ْ
عْمَ ال �نِ

َ
ل وحٌ �فَ ا �نُ ادا�ن دْ �ن �قَ

َ
 »وَ ل

که پیش از حضرت نوح؟ع؟ یک جماعۀ پیچیده که در آن دعوت اهلی با مخلافت 

کــه  شــدید مواجــه شــود، نبــوده اســت. حضــرت نــوح؟ع؟ اولیــن نبــیّ‌ای اســت 

1. العین، ج 2، ص 153. 
کلمات القرآن الکریم، ج 8، ص 205.  2135. التحقیق فی 

بخش دهم، آیات 39 - 57: بخش دهم، آیات بخبخشبخب هۀ انبیاءج شروع موا 



کرد و عمر طولانی   با یک جماعۀ پیچیدۀ انســانی مواجه شــد و دعوت اهلی را آغاز 

�نَ  مْس�ي
خ�َ  

َّ
لا �إِ ة�ٍ  سَ�نَ �فَ 

ْ
ل

أَ
� هِمْ  �ي �ف  

َ �ث �بِ
َ
ل

»�فَ میامرف‌یــد:  این‌بــاره  در  مجیــد  قــرآن  داشــتند. 

م را میامرف‌یــد، چــه بســا مــوارد دیگــری هــم وجــود داشــت، امــا 
ّ
«.1 قــدر مســل

ً
عاما
 

برای ایشان ناشناخته بود. جماعه‌ای را ذکر مرفود که آثارش در ذهن این‌ها بماند. 

کـه به یاریش بشـتابیم و ام  «،2 نـوح مـا را خوانـد  و�ن �بُ �ي مُج�ِ
ْ
عْمَ ال �نِ

َ
ل

وحٌ �فَ ا �نُ ادا�ن دْ �ن �قَ
َ
 »وَ ل

مِ«3 ام او و کسانش  �ي ِ عَظ�
ْ
رْ�بِ ال

َ
ك

ْ
هُ مِ�نَ ال

َ
هْل

أَ
اهُ وَ � �ن �يْ

َّ �ج
 چه نیکو پساخ‌دهنده‌ای هستیم. »وَ �نَ

گفرتاری شـدید نجات دادیم. »کَرب«، اندوه  را از اندوه شـدید و از »کَرب«، یعنی از 

نیسـت. البته همسر او از »أهل« مستثنتسا. 

�نِ مِ�نْ  ْ دَ�ي عَ�بْ حْ�تَ 
�تَ ا  �ت وطٍ كا�نَ

ُ
ل �تَ 

أَ
امْرَ� وَ  وحٍ  �نُ �تَ 

أَ
امْرَ� رُوا  �نَ كَ�فَ �ي ذ�

َّ
لِل لاً  َ مَ�ث هُ 

َ
اللّ رَ�بَ  »�ضَ

کفاـر شـدند مرفـود و قبـل از  کـه  اهُما«.4 خداونـد بـرای آن دو زنـی  �ت ا�نَ �خ
�نِ �فَ ْ ا صالِحَ�ي ادِ�ن عِ�ب

كرد«؛ عنکبوت/14.  1. »و او در ميان آن‌ها هزار سال، الا پنجاه سال، درنگ 
ردن قومـش ناامیـد شـد، از خداونـد خواسـت  2. بعـد از آن‌کـه حضـرت نـوح؟ع؟ از ایمـان آو
خداونـد  )قمـر/10(،  فَانْتَصِـر«  ـوبٌ 

ُ
مَغْل نِّـي 

َ
»أ فرمـود:  و  کنـد  یـش  یار ایشـان  مقابـل  در  تـا 

کردیـم و او را از آزار  می‌فرمایـد مـا نـوح را در دعایـش و آن‌چـه از مـا خواسـته بـود اجابـت 
ک نمـودن ایشـان خالص کردیـم؛ محقـق. )رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر  قومـش بـا هال

القـرآن، ج 8، ص 699( 
كان ينـزل بـه مـن قومـه و الكـرب كل غـم يصـل حـره إلـى الصـدر و  3. أي مـن المكـروه الـذي 
ک و أهله هـم الذين نجوا  أصـل النجـاة مـن النجـوة للمـكان المرتفـع فهـي الرفع من الهال
معـه فـي السـفين؛ یعنـی از مکروهـی کـه از جانـب قومـش بـه او می‌رسـید و کرب هـر اندوه 
ینـد کـه حـرارت آن بـه سـینه رسـد و اصل )نجاة( از »نجوة« اسـت به معنای  و غمـی را گو
کـت اسـت. مقصود از »أهل« کسـانی هسـتند که با  مـکان بلنـد، و مقصـود رهایـی از هلا

او در کشـتی بودنـد و نجـات پیـدا کردنـد؛ محقـق. )رک: همـان، ج 8، ص 699( 
�نِ  ْ ا صالِحَ�ي ادِ�ن عِ�ب مِ�نْ  �نِ  ْ دَ�ي عَ�بْ حْ�تَ 

�تَ ا  �ت وطٍ كا�نَ
ُ
ل �تَ 

أَ
امْرَ� وَ  وحٍ  �نُ �تَ 

أَ
امْرَ� رُوا  �نَ كَ�فَ �ي ذ�

َّ
لِل لاً  َ مَ�ث هُ 

َ
اللّ رَ�بَ  �ضَ  .4

بـراى  ؛ خداونـد مثلـى  �نَ ل�ي اخ�ِ
َ

الدّ مَعَ  ارَ 
ال�نَّ لاَ  لَ ادْخ�ُ �ي �ق وَ   

ً
ا �ئ �يْ

َ هِ �ش
َ
اللّ هُما مِ�نَ  عَ�نْ ا  �ي �نِ

غ�ْ ُ �ي مْ 
َ
ل �فَ اهُما  �ت ا�نَ �خ

�فَ 136

تفسیر سورۀ صــافّــات



�نْ  ما وَ �إِ
ُ
ك ُ و�ب

ُ
ل

�تْ �قُ دْ صَغ�َ �قَ
هِ �فَ

َ
ى اللّ

َ
ل ا �إِ و�ب �تُ �نْ �تَ ایـن آیـه نیـز در سـورۀ مبارکـۀ تحریـم مرفـود: »�إِ

ر«،1  ه�ي لِكَ ظ�َ عْدَ ذ� َ  �ب
ة�ُ

َ
ك مَلا�ئِ

ْ
�نَ وَ ال �ي مِ�ن مُؤ�ْ

ْ
لُ وَ صالِحُ ال ر�ي �بْ هَ هُوَ مَوْلاهُ وَ �جِ

َ
 اللّ

�نَّ �إِ
هِ �فَ �يْ

َ
اهَرا عَل ظ� �تَ

کـه خطـاب بـه آن دو زن پیغمبـر؟ص؟  اسـت. 

کفاـر در ازدواج دو بنـدۀ  کفاـر را مثـال آورد و مرفـود: دو زن  قـرآن آن دو زن خائـن 

نیکـوکار مـا بودنـد و ایـن دو زن بـه ایـن دو بنـدۀ مـا خیانت کردند. منظـور خیانت در 

دعـوت اسـت إن شـاءالله، نـه در چیـز دیگر.2 

پـس زن حضـرت نـوح؟ع؟ مسـتثنی بـوده و جـزو اهلـش نیسـت. فرزنـد حضرت 

الَ  �ق
هُ �فَ وحٌ رَ�بَّ ادى‏ �نُ  نـوح؟ع؟ نیـز مسـتثنی اسـت. در سـورۀ مبارکـۀ هـود میامرف‌یـد: »وَ �ن

سَ  �يْ
َ
ل هُ 

�نَّ �إِ وحُ  �نُ ا  �ي الَ  �ق ؛  �نَ حاكِم�ي
ْ
ال مُ 

َ
حْك

أَ
� �نْ�تَ 

أَ
� وَ  حَ�قُّ 

ْ
ال وَعْدَكَ  �نَّ  �إِ وَ  ‏ي�  هْل

أَ
� مِ�نْ  ‏ي  �ن� ْ ا�ب �نَّ  �إِ  ِ

رَ�بّ

كافـر شـده‏اند زده اسـت، مثـل بـه همسـر نـوح، و همسـر لـوط، آن‌هـا تحـت  كـه  كسـانى 
كردنـد، و ارتبـاط  سرپرسـتى دو بنـده از بنـدگان صالـح مـا بودنـد، ولـى بـه آن دو خيانـت 
آن‌هـا بـا ايـن دو )پيامبـر( سـودى بـه حالشـان )در برابـر عـذاب الهـى( نداشـت. و بـه آن‌هـا 

كـه وارد م‏ىشـوند؛ تحریـم/10. كسـانى  يد همـراه  گفتـه شـد: وارد آتـش شـو
گشـته  يـرا دل‌هايتـان از حـق منحـرف  كنيـد )بـه نفـع شـما اسـت( ز كار خـود توبـه  گـر از  1. »ا
يـرا خداونـد  ى از پيـش نخواهيـد بـرد( ز گـر بـر ضـد او دسـت بـه دسـت هـم دهيـد )كار و ا
ر او اسـت، و همچنيـن جبرئيـل و مؤمنـان صالـح، و فرشـتگان بعـد از آن‌هـا پشـتيبان  يـاو

او هسـتند«؛ تحریـم/4. 
کـه همسـرش بـه  گاه نمـود  ینـد خداونـد بدیـن وسـیله حضـرت نـوح؟ع؟ را آ 2. برخـی می‌گو
یـرا نسـبت نامناسـبی بـه  ایشـان خیانـت نمـوده اسـت. امـا در ایـن قـول اشـکال اسـت. ز
کلام خداونـد متعـال اسـتفاده می‌شـود ایـن  سـاحت انبیـاء؟عهم؟ وجـود دارد و آن‌چـه از 
اینکـه لفظـی  باطلـی اسـت. ضمـن  کلمـات  از چنیـن  ایشـان منـزه  کـه سـاحت  اسـت 
یـم همچنان‌کـه ظهـوری در کلمـات قـرآن نـدارد. بلکـه  صراحـت بـر ایـن نسـبت نـاروا ندار
بودنـد و  کافـر  کـه آن دو زن  ایـن مطلـب اسـت  قـرآن در سـورۀ تحریـم ظاهـر در  کلمـات 
می‌نمودنـد؛  فـاش  را  همسرانشـان  اسـرار  و  می‌کردنـد  پیـروی  همسرانشـان  دشـمنان  از 

137محقـق. )رک: المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج 10، ص 235( 

بخش دهم، آیات 39 - 57: بخش دهم، آیات بخبخشبخب هۀ انبیاءج شروع موا 



و�نَ مِ�نَ 
ُ
ك �نْ �تَ

أَ
كَ � عِظ�ُ

أَ
ِي� �

�نّ مٌ �إِ
ْ
هِ عِل كَ �بِ

َ
سَ ل �يْ

َ
�نِ ما ل

ْ
ل سْ�ئَ

لا �تَ
رُ صالِحٍ �فَ �يْ

هُ عَمَلٌ غ�َ
�نَّ هْلِكَ �إِ

أَ
مِ�نْ �

1.» �نَ اهِل�ي �ج
ْ
ال

کــه بــه صریــح  ه«، دو فــرد در زمــرۀ آن‌هــا نیســتند؛ یــک زن 
َ
هْل

أَ
اهُ وَ � �ن �يْ

َّ �ج
بنابرایــن »وَ �نَ

کــه او نیــز بــه صریــح آیــات ســورۀ  آیــه‌ شــریف جــزو ایــن اهــل نبــود و یــک فرزنــد، 

ــنَ«،  باقِي
ْ
ــمُ ال ــهُ هُ تَ يَّ ــا ذُرِّ ن

ْ
ــد. »وَ جَعَل ــۀ هــود و در جــای دیگــر، جــزو اهــل نبودن مبارک

کــه در روی زمیــن امندنــد، قــرار دادیــم. در روایــات آمــده  مــا نســل نــوح را از آن‌هــا 

یــد، اول حضــرت آدم و دوم حضــرت نــوح؟عهما؟؛ ایــن پــدر دوم از  شــما دو پــدر دار

 همین آیه اخذ شده اتس.2 

کـه روی زمیـن بودنـد، قرار  یـۀ حضـرت نـوح؟ع؟ را از آن‌هـا  کـه ذر قـرآن میامرف‌یـد 

ک شـدند. مـا در زمـرۀ قوم نوح هسـتیم. حـال رسخ‌پوسـتان آمریکا  دادیـم و بقیـه هلا

نیز جزوشـان هسـتند یا نیسـتند، مورد بحث ام نیسـت. لکن مخاطبین این آیات، 
وحٍ«.3 ا مَعَ �نُ �ن

ْ
ة�َ مَ�نْ حَمَل �يَّ رِّ

یـۀ حضـرت نوح؟ع؟ هسـتند. »ذ�ُ جـزو ذر

پاداشی جاودانه برای حضرت نوح؟ع؟ 

«،4 ام  �ن رِ�ي �خِ
�آ

ْ
هِ �فِي� ال

�يْ
َ
ا عَل �ن

ْ
رَك تـــا این‌جا دو منّت بیان شـــد، حـــال میامرف‌یـــد: »وَ �تَ

کتُ اســـت. در زبـــان عربی برای 
َ
یـــه(، در مقابل أهل

َ
او را نگـــه داشـــتیم. )تَرَکنـــا عَل

گفرتیم. فَقَتَـــلَ فُلاناً و لافنـــاً وَ تَرَکَ  مثـــال می‌گوینـــد: حَمَلَ فُـــانٌ و عده‌ای را اســـیر 

1. هود/46 و 45. 
2. برای مطالعۀ بیشتر، رک: المیزان فی تفسیر القرآن، ج 10، ص 252- 251. 

3. إسراء/3. 
4.  المـراد بالتـرك الإبقـاء و بالآخريـن الأمـم الغابـرة غيـر الأولين؛ مراد از ترک، باقی بودن اسـت و 
مـراد از آخریـن، امت‌هایـی هسـتند کـه بعـد از رفتـن امـت اولـی بازماندنـد؛ محقـق. )رک: 

المیـزان فی تفسـیر القـرآن، ج 17، ص 145(  138

تفسیر سورۀ صــافّــات



عَلـــی فُـــانٍ وَ فُلانٍ، یعنـــی تَرَکَ عَلیـــهَ الحَیاة. زندگی و حیاتشـــان را بـــرای آن‌ها به 

گذاشـــت، از آن‌هـــا نگتفر. جا 

کـه بـه او عمـری ابـدی دادیـم. بلکـه ایـن  يْـهِ« ایـن نیسـت 
َ
مقصـود از »وَ تَرَكْنـا عَل

کـه یـاد نـوح را در خاطره‌هـا زنـده نگـه داشـتیم. همیـن تعبیـر دربـارۀ حضـرت  اسـت 

م«.1 همچنیـن دربـارۀ ایشـان  راه�ي ْ �ب �إِ
َ
هِ ل عَ�تِ �ي  مِ�نْ �ش

�نَّ ابراهیـم؟ع؟ نیـز آمـده اسـ:ت »وَ �إِ

«. در آیـات دیگـری در مـورد حضـرت ابراهیـم؟ع؟  �ن رِ�ي �خِ
آ
�

ْ
ِي� ال

هِ �ف �يْ
َ
ا عَل �ن

ْ
رَك مرفـوده: »وَ �تَ

م«.2 ع�ي
ة�ِ ال�نَّ

�نَّ َ ة�ِ �ج
َ وَرَ�ث ‏ي مِ�نْ  �ن�

ْ
عَل ْ ؛ وَ ا�ج �نَ ر�ي �خِ

آ
�

ْ
ِي� ال

�ف  ٍ ‏ي� لِسا�نَ صِدْ�ق عَلْ ل ْ »وَ ا�ج میامرف‌یـد: 

کــه مــا هــرگاه بخواهیــم داعیــان توحیــد را بــرای شــما شــماره  مقصــود ایــن اســت 
ــه عنــوان اولیــن  ــاد او را در خاطره‌هــا ب کنیــم، از نــوح؟ع؟ آغــاز می‌کنیــم و پیوســته ی
یــم.3 حضــرت ابراهیــم؟ع؟ دوّمیــن داعیــۀ توحیــد و  داعیــۀ توحیــد زنــده نگــه می‌دار
کــه آغازگــر دعــوت  دنبلاــه‌رو حضــرت نــوح؟ع؟ اســت. البتــه دنبلاــه‌رو، بــه ایــن معنــا 
بــه توحیــد، حضــرت نــوح؟ع؟ اســت و بعــد از ایشــان حضــرت ابراهیــم؟ع؟ آمدنــد. 
مــا خاطــرۀ هــر دو را حفــظ می‌کنیــم. مقصــود از »آخَریــن«، نســل‌های بعــدی تــا ابــد 

اســت. 

تقـدم و تأخـر، امـور نسـبی بـوده و از انتزاعیـات اسـت. بـه لحـاظ وجـوه انتـزاع 

 می‌شـود. لذا ممکن اسـت که یک شـیء نسـبت به شـیئی متقدم باشـد، اام نسبت 

 به دیگری متأخر باشد. حضرت نوح؟ع؟ نسبت به زامن پیش از خود متأخر اتس

1. صافات/83. 
2. »و بـراى مـن در ميـان امت‏هـاى آينـده زبـان صـدق )و ذكـر خيـر( قـرار ده، و مـرا از وارثـان 

گـردان«؛ شـعراء/85- 84.  بهشـت پـر نعمـت 
کـه خداونـد متعـال دعـوت حضـرت  3. مقصـود از ابقـاء در آخریـن، بـه معنـای ایـن اسـت 
ز قیامـت زنـده نگـه  نـوح؟ع؟ بـه توحیـد و تالش ایشـان در راه خـدا را در هـر عصـری تـا رو

139مـی‌دارد؛ محقـق. )رک: المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج 17، ص 146( 

بخش دهم، آیات 39 - 57: بخش دهم، آیات بخبخشبخب هۀ انبیاءج شروع موا 



و نسـبت بـه بعـد از خـود، متقـدم اسـت. بـرای مثـال طبقـۀ وسـط نسـبت بـه پاییـن، 
فـوق محسـوب می‌شـود و نسـبت بـه فاموقـش تحـت اسـت. 

زبـــان  بـــه  آن  معـــادل  بـــاد!  نـــوح  بـــر  مـــا  ســـام   ،» �ن مِ�ي
َ
عال

ْ
ال ِي� 

�ف وحٍ  �نُ عَلى‏  »سَلامٌ 
ـــی  ـــه عبارت ـــه مخلافتـــی نداشـــتن اســـت، ب گون ـــه معنـــای صلـــح و هیـــچ  انگلیســـی1 ب

می‌باشـــد.  طملـــق  رضایـــت 

لسام اهلـی بـه معنـای رضـای طملـق خداسـت. هیچ‌گونـه اعتراضـی نسـبت به 
یـم. یعنـی رضایـت و خشـنودی خاطـر مـا بـر نـوح بـاد، در میـان مجمـوع آ‌ن‌هـا  او ندار
کـه از هـر جهـت بـه مرفـان مـا عمـل نمود  کـه در عصـر او بودنـد؛ زیـرا بنـدۀ خـاصّ مـا_ 

و وظیفـۀ خـود را انجـام داد_ نـوح بـود. 

کــه قابلیــت درک  میــن« نیــز همــۀ مخلوقــات آفریــدگار اســت 
َ
مقصــود از »عَلا

گــر  کــه مربــوط بــه زمــان ایشــان اســت. در مــورد حیوانــات، ا دارنــد، یعنــی جــنّ و بشــر 
گــر نداشــته باشــند، نیســتند. تفــاوت  میــن« هســتند و ا

َ
درک داشــته باشــند، از »عَلا

ــم، شــمال همــۀ موجــودات می‌شــود، امــا 
َ
کــه علا میــن در ایــن اســت 

َ
ــم و علا

َ
علا

ــون«. 
ُ
کــه »یَعقِل میــن شــمال موجوداتــی می‌شــود 

َ
علا

«  را به صورت ســـام ام و درود ام  �ن مِ�ي
َ
عال

ْ
وحٍ �فِي� ال بنابراین آیۀ شـــریفۀ »سَلامٌ عَلى‏ �نُ

معنا نکنید. ســـام، به معنای خشـــنودی و رضایت سامـــت که نســـبت به او هیچ 
یـــم، در میان موجوداتی که درک تکلیـــف می‌کنند و تعقل دارند. ناخشـــنودی ندار

کـــه از هـــر جته  «؛ زیـــرا کســـانی  �ن �ي مُحْسِ�نِ
ْ
ي� ال ِ ز�

ْ �ج
لِكَ �نَ ا كَذ�

�نَّ چـــرا چنیـــن اســـت؟ »�إِ
نیکـــوکار هســـتند و هیـــچ بـــدکاری در عملکـــرد ندارنـــد، این‌گونـــه بـــه آن‌هـــا پـــاداش 
 می‌دهیـــم. می‌گوییـــم: از هـــر جهـــت از تـــو خشـــنودم. وقتـــی خداونـــد از موجـــودی از هـــر
  جهـــت خشـــنود باشـــد، منتهـــای قـــرب آن موجـــود بـــه خداســـت. این عبارت بـــه منزلۀ 

1.  peace be upon him 140

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـــه محســـن طملـــق   تعلیـــل اســـت. مـــا این‌گونـــه نیکـــوکاران را پـــاداش می‌دهیـــم. کســـی 
کار وی راه نـــدارد، پـــاداش مـــا نســـبت  اســـت، یعنـــی نیکـــوکار بـــوده و هیـــچ بـــدی در 
کـــه مـــا از  کـــه بگوییـــم: ســـام بـــر تـــو بـــاد. مقصـــود ایـــن اســـت  بـــه او این‌گونـــه اســـت 

ـــم.  ی ـــی و اعتراضـــی ندار ـــو خشـــنودیم و هیـــچ نگران هـــر جهـــت از ت

»کذلـک«، یعنـی بـه عنوان لسام؛ بـه عبارتی ام این‌گونه پـاداش می‌دهیم. کاف 
کلمه در  اول آن، برای تشبیه اتس. کذلک، یعنی همانند آن. در مورد اسختار این 
کاف دوم از باب خاطب نیسـت، بلکه از باب جَری   علم نحو بحث شـده اسـت. 
 اسـت، ولـو بعضـی از نحویّـون گفته‌اند. جَری، یعنی گاهـی لفظی یک حتلا دارد، 
 لفظ دیگری در اسختمان مشابه با آن‌هتسا و حرکت آن‌ را در خصوص این تعبیر 
می‌گیـرد. امننـد: رِجـس و نِجـس. عـرب رَجـس و نَجِس نمی‌گوید ولـو این‌که نَجِس، 
 طبق نظر لغویین و أدبا نَجِس اتس. اام در خصوص این ترکیب، به دنبال رِجس، 
لک« 

َ
هُ رِجسٌ نِجسٌ. شکل رِجس را به لحاظ إتباع می‌‌پذیرد. در »کَذ

َ
 نِجس می‌آید. إنّ

نیز اتباع اتس، نه این‌که از باب اعراب باشد. 

مَّ 
ُ «1، زیـرا او )حضـرت نـوح( از بنـدگان مؤمـن مـا بـود. »�ث �ن �ي مِ�نِ مُؤ�ْ

ْ
ا ال ادِ�نَ هُ مِ�نْ عِ�ب

�نَّ »�إِ
کردیـم.  «، دیگـران را غـرق  �ن رِ�ي �خَ �آ

ْ
ا ال �نَ رَ�قْ غ�ْ

أَ
�

حضرت ابراهیم؟ع؟ منادی توحید 

نـــوح، حضـــرت  از دنبلاه‌روهـــای حضـــرت  یکـــی  م«  راهِ�ي ْ �ب �إِ
َ
ل هِ  عَ�تِ �ي �شِ مِ�نْ  �نَّ  �إِ »وَ 

 1. تعلیلی بر احسان مذکور در آیۀ قبل و جملۀ سابق است. به این خاطر بود که ایشان خداوند
 را بـه حقیقـت کلمـه عبـادت می‌نمـود، بـه گونـه‌ای اراده نمی‌نمـود و انجـام نمـی‌داد مگـر 
آن‌چـه را خداونـد اراده می‌فرمـود. مؤمـن حقیقـی بـود و جـز اعتقـاد حـق نداشـت و ایـن 
اعتقاد حق ایشـان در تمام ارکان وجودش سـاری و جاری بود. کسـی که این‌چنین باشـد 
یـی از او صـادر نمی‌شـود، لـذا از محسـنین خواهـد بـود؛ محقق.   باشـد جـز احسـان و نیکو

141)رک: مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 17، ص 147( 

بخش دهم، آیات 39 - 57: بخش دهم، آیات بخبخشبخب هۀ انبیاءج شروع موا 



ابراهیـــم؟عهما؟ اســـت، زیـــرا او آغازگر دعوت اهلی اســـت و حضـــرت ابراهیم؟ع؟ نیز 

گذاشـــته اســـت.  که بـــر جای پـــای او قدم  کســـی اســـت  دومین 

کـه در آن عهد،  توضیحـی در این‌جـا لازم بـه ذکـر اسـ:ت کلمـۀ شـیعه می‌رسـاند 

کـه بـه آن‌هـا  دعـوت اهلـی نسـبت بـه قـوم حضـرت ابراهیـم؟ع؟ بدیـن صـورت بـود 

گفته شـد: پیش از شـما نوح آمد. به عبارتی پیمابر ام نوح، داعی توحید بود و شـما 

بایـد دنبلاـه‌روِ دعـوت او باشـید. چـرا فریـب داعیـان شـرک و ب‌تپسرـتی را خوردید؟ 

پـــس در عصر حضرت ابراهیـــم؟ع؟، حضرت نوح؟ع؟ به عنـــوان داعی توحید 

شـــناخته شـــده بود، امـــا مـــردم اعتنایی بـــه دعوت حضـــرت نوح؟ع؟ نداشـــتند و 

فریب داعیان شـــرک و ب‌تپسرـــتی را خورده بودند. این مقدمه‌ای اســـت بر طملبی 

کـــه از حضـــرت نوح؟ع؟  کـــرد. تناه حضـــرت ابراهیـــم؟ع؟ بود  کـــه عـــرض خواهـــم 

کســـی  تبعیـــت نمـــود. لـــذا درمی‌یابیم هـــرگاه در عصـــری ارفاد مأمـــور به تبعیت از 

 باشـــند و نپذیرند، آن عده که می‌پذیرند، امتیازی خواهند داشـــت. این طملب در 

روایات آمده اتس. 

�پیمانی محکم از همۀ انبیاء 

م«،1 ضمیـــر بـــه امیرالمؤمنیـــن؟ع؟ بـــاز می‌گـــردد. بـــه  راهِ�ي ْ �ب �إِ
َ
هِ ل عَ�تِ �ي �نَّ مِ�نْ �شِ »وَ �إِ

مَ« أي: و إن مـن شـيعة نـوح إبراهيـم يعنـي أنـه علـى منهاجه و سـنته  راهِ�ي ْ �ب �إِ
َ
هِ ل عَ�تِ �ي �نَّ مِ�نْ �شِ 1. »وَ �إِ

فـي التوحيـد و العـدل و اتبـاع الحـق عـن مجاهـد و قيـل إن معنـاه و إن مـن شـيعة محمـد 
يـة لهـم و قـد  يـة مـن هـو أب لهـم فجعلهـم ذر تَهُـمْ أي ذر يَّ نـا ذُرِّ

ْ
ـا حَمَل نَّ

َ
كمـا قـال أ إبراهيـم 

سـبقوهم عـن الفـراء؛ یعنـی ابراهیـم؟ع؟ از شـیعیان نـوح؟ع؟ بود. به این معنـا که بر طریق 
و سـنت نـوح در توحیـد و عـدل و پیـروی از حـق بـود؛ ایـن نظـر مجاهـد اسـت و برخـی 
کـه ابراهیـم؟ع؟ از شـیعیان محمـد؟ص؟  بـود همـان طـور  گفته‌انـد: معنـای آیـه ایـن اسـت 
یـۀ ایشـان را« )یـس/41(. یعنـی فرزنـدان  کردیـم ذر کـه در آیـه می‌فرمایـد: »همانـا مـا حمـل  142

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـــه در خصوص ایـــن آیه باشـــد. هرچنـــد نام  کلـــی اســـت، نه ایـــن  منزلـــۀ قاعـــدۀ 

کلام اســـت،  حضرت  کلام نیســـت و آن‌که مذکور در  امیرالمؤمنیـــن؟ع؟ مذکور در 

می‌باشـــد.1  نوح؟ع؟ 

امیرالمؤمنیــن؟ع؟ حجــت اهلــی اســت. خداونــد از همــۀ انبیــاء بــر ایــن طملــب 

کــه  کــه خاتــم شــما رســول الله اســت.2 در قــرآن مجیــد نیــز ذکــر شــده  گفرتــه  میثــاق 

گفرتــه3 و باید به اتم   خداونــد از همــۀ انبیــاء، نســبت بــه خاتمیــت پیمابر مــا پیمان 

خود خبر دهند.  

گفرته‌اند.  که حتی نسبت به اوصیاء ایشان نیز از انبیاء پیمان  در روایات آمده 

در نتیجــه خــود حضــرت ابراهیــم؟ع؟ بــه لحــاظ اصــل توحیــد، بــا توجــه بــه ایــن تعهد 

در میــان تعهدهــای اهلــی دنبلاــه‌رو حضــرت نــوح؟ع؟ بــود. تعهــد داد بــه این‌که خاتم 

کــه در رأس ایشــان امیرالمؤمنین؟ع؟  انبیــاء؟ص؟  از نســل او خواهــد آمــد و اوصیائــش 

 اتس، خواهند آمد.

یـۀ ایشـان قـرار داد در حالـی کـه  کسـی کـه پـدر ایشـان بـود. پـس اهـل کشـتی را بـه منزلـۀ  ذر
از نظـر زمـان جلوتـر از آن‌هـا بودنـد. ایـن سـخن از فراء اسـت؛ محقـق. )رک: مجمـع البیان 

فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 701( 
 1. بحـار الأنـوار، ج 12، ص 26؛ ج 36، ص 152؛ مرحـوم اسـترآبادی روایاتـی را در اثبـات ایـن 
 مطلب که مقصود از ضمیر در »شیعتِهِ« وجود گرامی پیامبر اکرم؟ص؟  و امیر المؤمنین؟ع؟
يـل الآيـات الظاهـرة فـي فضائـل العتـرة الطاهـرة، علی  رده‌انـد؛ محقـق. )رک: تأو  اسـت، آو

اسـترآبادی، ص 486- 484(
کنـز الدقائـق و بحـر الغرائـب، محمـد بـن محمـد رضـا قمـی مشـهدی، ج 11،  2. رک: تفسـیر 

ص 137 -134. 
مْ 

ُ
�قٌ لِما مَعَك مْ رَسُولٌ مُصَدِّ

ُ
اءَك مَّ ج�

ُ مَة�ٍ �ث
ْ
ا�بٍ وَ حِك مْ مِ�نْ كِ�ت

ُ
ك �تُ �يْ

�تَ
آ
ما �

َ
�نَ ل �ي ِ

�يّ �بِ
ا�قَ ال�نَّ �ث هُ م�ي

َ
 اللّ

ذ�َ خ�َ
أَ
ذ�ْ � 3. وَ �إِ

مْ 
ُ
ا مَعَك �نَ

أَ
هَدُوا وَ � ْ ا�ش الَ �فَ ا �ق رَرْ�ن �قْ

أَ
وا �

ُ
ال صْري� �ق مْ �إِ

ُ
لِك مْ عَلى‏ ذ� �تُ

ذ�ْ خ�َ
أَ
مْ وَ � رَرْ�تُ �قْ

أَ
� 

أَ
الَ � هُ �ق

صُرُ�نَّ �نْ �تَ
َ
هِ وَ ل �نَّ �بِ مِ�نُ ؤ�ْ �تُ

َ
ل

؛ آل عمـران/81. �ن اهِد�ي
َّ 143مِ�نَ ال�ش

بخش دهم، آیات 39 - 57: بخش دهم، آیات بخبخشبخب هۀ انبیاءج شروع موا 



همچنیـــن بـــه لحاظ وحـــدت در دعـــوت، حضـــرت ابراهیم؟ع؟ بر جـــای پای 
امیرالمؤمنیـــن؟ع؟ قدم ناهد. صبر امیرالمؤمنین؟ع؟ بعد از رحلت رســـول الله؟ص؟، 
برای محفاظت از اصل دین به رماتب اعظم اســـت و قابل مقایســـه با جاهد ایشـــان 
کوچکترین  در صـــدر اســـام نمی‌باشـــد. آن جاهد نســـبت به این صبـــر، به منزلـــۀ 
دوم ایـــن جنبـــۀ  بـــه  امیرالمؤمنیـــن؟ع؟  اســـت. عظمـــت  امیرالمؤمنیـــن؟ع؟   کار 

 اتس، نه اول. 

در چنـــان شـــرایطی و با آن همۀ فشـــار، امیرالمؤمنین؟ع؟ چرهۀ اســـام را حفظ 
کـــه ایـــن چـــراغ خماـــوش شـــود. ابراهیـــم؟ع؟ در دعـــوت اهلـــی  کـــرد و کاری نکـــرد 
متحمّل ســـختی بســـیار شـــد، امـــا با توجه بـــه روایـــات، قـــرآن مجید بـــه منزلۀ این 
کـــه ابراهیم؟ع؟ پیشـــگام نبـــوده و تابع اســـت. در مورد دعـــوت اهلی باید  دانســـته 
گفـــت حضرت نـــوح؟ع؟ آغازگـــر این دعوت بـــود، امـــا در زمینۀ اســـتقتما در برابر 
 مِنْ شِيعَتِهِ« ضمیر به

َ
 ســـختی‌ها، امیرالمؤمنین؟ع؟ اولین اســـت. در روایات »وَ إِنّ

 امیرالمؤمنین؟ع؟ باز می‌گردد. 

هــم  مقابــل  در  نمونــۀ  دو  کــه  بــود؛  دو شــخص  شــیعۀ  ابراهیــم؟ع؟  حضــرت 
کــه  هســتند. یــک نمونــه متقــدم بــر حضــرت ابراهیــم؟ع؟ در قیــام بــه دعــوت اهلــی 
کــردم طبــق  کــه عــرض  جنــاب نــوح؟ع؟ باشــند. یــک نمونــه متأخــر از ایشــان اســت 
کــه یــک پیمابــر در  گفرــت  قــرآن مجیــد، خداونــد از همــۀ انبیــاء و رســل اهلــی تعهــد 

کنیــد.  یــش  ــد و یار ی ــه او ایمــان آور ــد ب آخــر الزمــان خواهــم سرفــتاد و شــما بای

که  یاری هر نبی، متنبسا با شرایط اوتس. یاری نمودن ایشان این‌گونه اتس 
بـه امّـت خویـش خبـر دهند آخرین نبی با این خصوصیات اسـت و اوصیایی دارد. 
 بنابرایـن جنـاب ابراهیـم؟ع؟ شـیعۀ دو تن هسـتند: یک، در قیام به توحید شـیعه‌ی
 حضـرت نـوح؟ع؟ اسـت. دو، اسـتقتما در دعـوت اهلـی و چشـیدن سـختی‌ها و 

دسـت از سـخن برنداشـتن، شـیعۀ امیرالمؤمنیـن؟ع؟ اسـت. 144

تفسیر سورۀ صــافّــات



سخن گفتن با منحرفان قوم 

کـه بـا دل پـاک یعنـی دل سـلام، بـه پـروردگار  ـبٍ سَـلِيم«، آن جـا 
ْ
ـهُ بِقَل بَّ »إِذْ جـاءَ رَ

 پیوتس. برای این‌که ابراهیم در عصری زندگی می‌کرد که عقاید انحرافی از هر جته 

 وجود داشت. حداقل می‌توانست سکوت بر ظلم کند و اعتراضی که موجب اتمام 

حجت شود، نکند. اام حضرت ابراهیم؟ع؟ چنین نکرد. 

 حضرت ابراهیم؟ع؟ داشتن این قلب سلیم را هم از دو تن به یاد داشت. یکی

که به مرفودۀ قرآن، نهصد و پنجاه ســال در دعوت اهلی مقاوتم   حضرت نوح؟ع؟ 

 کرد؛ دیگری از نسل خودش که از مؤخرین باشد و مقصود،  امیرالمؤمنین؟ع؟ اتس. 

م« به چه صورت بود؟ �بٍ سَلِ�ي
ْ
ل �قَ هُ �بِ

اءَ رَ�بَّ  ج�
ذ�ْ که »�إِ سؤال این اتس 

کـه  «، آن‌قـدر شـرایط بـر ابراهیـم؟ع؟ سـخت بـود  دُو�نَ عْ�بُ ا �تَ وْمِهِ ماذ� هِ وَ �قَ �ي �بِ
الَ لِ�أَ ذ�ْ �ق »�إِ

که در آن روزگار پدر او بود. این سـؤال رطمح  کسـی اسـت  به پدرش گفت. مقصود، 

کـه آن شـخص عمـوی ایشـان بـوده و پـدرش از دنیـا رفتـه بـود، یـا پـدر واقعـی  اسـت 

ایشـان بـود؟ روایـات اهـل بیـت؟عهم؟ میامرف‌یـد عمـوی ایشـان بـود. برخـی نیـز بر طبق 

ظاهـر می‌گوینـد پدرش اسـت. 

کـه متصـدی امـر او و بـه منزلـۀ پـدر ایشـان اسـت، حـال  کسـی بـوده  م 
ّ
قـدر مسـل

پـدر واقعـی یـا عمـو باشـد. هرچنـد قرآن مجیـد نـام »آزر« را ذکر مرفوده اسـت و نام پدر 

حضـرت ابراهیـم؟ع؟ در تـورات نیسـت، امـا ظاهـراً نـام پـدر ایشـان، تـارُخ اسـت.1 آزر 

کـه او  عمـوی حضـرت  و تـارخ دو نـام متفـاوت هسـتند. شـاهد بـر ایـن نظـر می‌شـود 

گفـ:ت شـما چـه  کـه بـه پـدر خـود و کسـانش  ابراهیـم؟ع؟ بـوده نـه پـدر ایشـان. آن‌گاه 

«، آیـا می‌خواهیـد بـه دروغ خدایانـی  دُو�نَ رٖ�ی هِ �تُ ة�ً دُو�نَ اللّٰ َ هݧ لݪِ كًا ءاٰ �فْ �ئِ
َ
چیـز می‌پسرـتید؟ »ا

منهـای خدا داشـته باشـید؟

یخ الأمم و الملوک، ابن جریر طبری، ج 1، ص 233.  1145. رک: تار

بخش دهم، آیات 39 - 57: بخش دهم، آیات بخبخشبخب هۀ انبیاءج شروع موا 



 »إفک«، به دروغ چیزی را گفتن اتس. »آهلة« بدل افک اتس. بدل بیان اتس. 

هِ و تریـدون این‌هـا را؟   دُو�نَ اللّٰ
ة�ً َ هݧ لݪِ ا ءاٰ

ً
ك �فْ �ئِ

َ
 آیـا شـما بـه دروغ خدایانـی را می‌خواهیـد؟ ا

شما می‌خواهید به دروغ خدایانی مناهی الله داشته باشید؟ این‌ها که خدا نیستند! 

گمانی در مورد پروردگار علامین دارید که «؟ شما چه  �ن مِ�ي
َ
عال

ْ
ِ ال

رَ�بّ مْ �بِ
ُ
ك

�نُّ ما ظ�َ
 »�فَ

 پروردگار همۀ علامیان اســـت؟ به معنای ذوی العقول اســـت. او شـــما را وامی‌نهد 

گوش بـــه امرفن ربّ  کنیـــد و آن‌ها را بپسرـــتید و  کـــه بـــه دروغ خدایانـــی را انتخاب 

العلامیـــن ندهیـــد. از منظر بعضی، معلوم می‌شـــود که این ســـخن در ب‌تکده بود. 

 إِنِّي سَـــقِيمٌ«. 
َ

ومِ«، ابراهیـــم؟ع؟ نگاهی در ســـتارگان کرد، »فَقال ُ ج�
ِي� ال�نُّ

رَة�ً �ف ظ�ْ رَ �نَ ظ�َ �نَ
»�فَ

کـــه ابراهیـــم؟ع؟ چـــه نگاهی در  این‌جـــا مفسّـــران بـــه ایـــن طملـــب پرداختنـــد 

مٌ« داشـــت؟1 بعضی چنین می‌گویند که  �ي ِي� سَ�قِ
�نّ ســـتارگان نمود و چه رابطـــه‌ای با »�إِ

در آن زامن ستاره‌شنساـــی شـــایع بود و از راه ســـتارگان کشـــف حـــوادث می‌کردند. 

که  حضـــرت ابراهیـــم؟ع؟ از ســـتارگان کشـــف حـــوادث آینـــده را نمـــود و دانســـت 

گفت  که از ســـتارگان دانســـت بیمار اســـت، لذا  گفته‌اند  پیروز اســـت. بعضی نیز 

بیمار هســـتم. 

کرده‌اند: یک( حضرت ابراهیم؟ع؟ به سـتارگان  1. مفسـران نظرات مختلفی در این‌باره ارائه 
یرا عادت داشت در زمان  رد که زمان بیماری تب او فرا رسیده است. ز   نگاه کرد و دلیل آو
معینی بدان بیماری مبتلا شـود. دو( حضرت با نظر و دید بت‌پرسـتان به سـتارگان نگاه 
کرد تا گمان کنند گفتار او همانند گفتار ایشان است و در آن حال گفت بیمار هستند، 
یش می‌کند. چه بسـا خداوند از طریق  لت بـر بیمار آن‌هـا نیـز گمـان کردنـد کـه طالـع او دلا
وحـی ایشـان را مطلـع از بیمـاری در آینـده نمـود و نشـانۀ آن را طلـوع سـتاره‌ای یـا پیوسـتن 
فرمـود  را مشـاهده  ایـن علامـت  بـود و حضـرت  کـرده  بـه سـتاره دیگـر معرفـی   سـتاره‌ای 
گفـت. همچنیـن وجـوه دیگـری ذکـر شـده اسـت؛ محقـق. )رک: مجمـع البیـان  و چنـان 

فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 703 – 702(  146

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـه حضـرت ابراهیم؟ع؟ قصد  آن‌چـه مـن در سـطح خـود درمی‌یابـم، این اسـت 

گر شـب شـده، بمانـد و باهنـه‌ای بـرای امندن  داشـت بدانـد شـب اسـت یـا خیـر؟ تـا ا

گفت من بیمار  کرد و دانسـت شـب شـده اسـت، لذا  در بتکده داشـته باشـد. نگاه 

هستم. معنای بیمار بودن این اتس که خوابیدن در بتکده برای شفایابی در آن عصر 

که بخواهیم به تأویلات مفسـران سـابق ملتزم شـویم، زمینۀ  متعارف بود. بدون این 

 طبیعـی ایـن اسـت کـه شـب بـود و می‌خواسـت بـه تناهیـی شـب را در بتکـده بماند 

کنـون کسـی ایـن طملب را نگفته اسـت.  تـا ایـن ب‌تهـا را بشـکند. هرچنـد تا

گفت ام نیز میام‌نیم. او نگاه  گر روز باشـــد و من بگویم سقیم هستم، خواهند   ا

کرد و دید شـــب شـــده و زامنی اتس که همه باید بازگردند و درب بتکده را ببندند؛ 

 .» �ن رِ�ي هُ مُدْ�بِ وْا عَ�نْ
َّ
وَل �تَ م«. شـــاهد بـــر طملـــب این آیـــۀ شـــریفه اســـ:ت »�فَ �ي ِي� سَ�قِ

�نّ الَ �إِ �ق  »�فَ

 به این معنتسا که بتکده خارج از ده بود و همه قصد داشتند بازگردند و بخوابند.

کردند قصد دارد برای استشـــفا این‌جا  گمان   ایشـــان مرفود ســـقیم هســـتم، و آن‌ها 

کـــه دســـت از دعـــوت خـــود برداشـــته اســـت. او را   بمانـــد و معنایـــش ایـــن اســـت 

گذاشتند و رفتند.1 

شکستن بت‌ها

هِمْ«،2 او برگشت. »راغَ، رَوَغان« و »إتجاه« دو کلمه هستند. گاهی  ݩݑݭِ ݧ ٮݧ هݩݩَ لݪِ ى ءاٰ
ٰٓ  اِل

ݣݣ�غَ رݣݣاٰ »�فَ

1. ضمیـر مفـرد بـه حضـرت ابراهیـم؟ع؟ و ضمیـر جمـع بـه افراد قوم ایشـان باز می‌گـردد. از قوم 
گفتـار ایشـان را شـنیدند او را تـرک نمودنـد و از ایشـان  کـه وقتـی  حضـرت خبـر می‌دهـد 
گرداندنـد و بـه سـوی مراسـم عیـد خـود رفتنـد؛ محقـق. )مجمـع البیـان فـی تفسـیر  روی 

القـرآن، ج 8، ص 703( 
2. یعنی در خفاء به سوی آن‌ها رفت. راغ الثعلب، رفتن روباه به معنای این است که با سرعت 
147و حیله و حرکت در چپ و راست می‌رود؛ محقق. )رک: مجمع البحرین، همان، ج 5، 

بخش دهم، آیات 39 - 57: بخش دهم، آیات بخبخشبخب هۀ انبیاءج شروع موا 



 انسان هدفی دارد و به گونه‌ای به سوی آن حرکت می‌کند که مواجه با هدف اتس. 
 همه متوجه می‌شوند که هدف این اتس. رفض کنید می‌خواهم به قم بروم. از میدان 

کار می‌رود.  ه و ذَهَبَ به  جَه، تَوَجَّ
َ
شوش حرکت می‌کنم. این‌جا، إتّ

امـا یـک رمتبـه قصـد دارم بـه قـم بـروم، بـه سـوی فـرودگاه رهمآباد حرکـت می‌کنم.‌ 
از آن‌جـا دور زده و بـه جـادّۀ قـم بـر می‌گـردم. ایـن رَوَغـان اسـت؛ یعنـی حرکـت را پیـچ 
کـه دیگـران از حرکـت  گونـه‌ای  گهـان بـه سـوی هـدف بچرخیـد، بـه  و خـم داده و نا
ـب. روبـاه هیـچ‌گاه 

َ
کَمـا یَـروُغُ الثَعل شـخص، هـدف او را تشـخیص ندهنـد. یَـروُغُ 

کـه او را تعقیـب می‌کنیـد؛ بـه یک‌باره  مسـتقیم حملـه نمی‌کنـد. فـرار می‌کنـد و شـما 
دور زده و از پشـت سـر می‌آیـد. امـا شـیر این‌گونـه نیسـت و مسـتقیم حملـه می‌کنـد. 

کـه سـقیم  کنـد  هِمْ« می‌خواهـد بیـان  ݩݑݭِ ݧ ٮݧ هݩݩَ لݪِ ى ءاٰ
ٰٓ  اِل

ݣݣ�غَ رݣݣاٰ لـذا قـرآن مجیـد در عبـارت »�فَ
کـه بماند، نه این‌که از آهله استشـفا بگیـرد. بلکه آهله را از  گفتـنِ او بدیـن منظـور بـود 
کـه بـه طـور غیمرسـتقیم به سـوی آهلۀ آنـان بازگردد.  کـرد  بیـن ببـرد. بـه عبارتـی کاری 
کـه امنـده تـا از آن‌هـا شـفا بگیرد، ولـی هدفش ایـن نبود.  ظاهـر کار حضـرت ایـن بـود 

بلکـه می‌خواسـت ایـن ابـزار ضللاـت را از بیـن ببرد. 

معنایـی کـه ارائـه کـردم، معنـای طبیعـی آیات کریمه اسـت، بـدون آن‌که نیازی 
کـه در آن زمـان‌  بـه آن جهـات داشـته باشـیم. آقـای طباطبایـی نیـز توضیـح داده‌انـد 
کمـک نجـوم می‌تـوان  علـم نجـوم چگونـه بـود، امـا نیـاز بـه ایـن مباحـث نیسـت. بـه 

 هفمید چه مقدار گذشته و زامن بازگشت اتس. از امه و هوا معلوم نمی‌شود، بلکه 

گـر بگویـد بیمار هسـتم،  کـه ا از سـتارگان معلـوم می‌شـود چـه مقـدار از شـب گذشـته 

ص 10( الروغ و الرواغ و الروغان: الحياد و الميل، و قيل: أصله الميل في جانب ليخدع من 
يريده؛ راغ از مصدر روغ و رواغ و روغان است و به معنای متوجه شدن و میل نمودن است. 
برخی گفته اند: اصل آن میل کردن به سویی به منظور خدعه در کسی است که ارادۀ او را 

دارد؛ محقق. )المیزان فی تفسیر القرآن، ج 17، ص 149(  148

تفسیر سورۀ صــافّــات



دیگـر نمی‌گوینـد بمانیـم تـا خـوب شـوی و بـا هـم برویم. 

که مقصود، اصل رسیدن شب نیست. باید مقداری از شب  ید  البته توجه دار

گر  بگـذرد تـا چنان‌چـه گفـت بیمـارم، آن‌هـا او را بگذارنـد و برونـد و صبـح بازگردند. ا

ابتـدای شـب باشـد نیـز خواهنـد گفـت که نـزد تو میام‌نیم تـا بهبود یابـی و بعد با هم 

خواهیـم رفـت، زیرا بایـد در بتخانه را بببندیم. 

«، ایـن همـه بـر شـما سـجده می‌کنند، حـال چرا نمی‌خورید؟  و�ن
ُ
كُل

أْ
� لا �تَ

أَ
الَ � �ق

»�فَ

که بـرای آن‌ها غذا  توضیـح این‌کـه یکـی از عبادت‌هـای ابتداییِ خدایان این اسـت 

می‌برنـد. مـن در معابـد بوداییـان در کشـور اندونـزی این رماسـم را مشـاهده کردم و به 

دو صـورت عبادت دارند. 

کتفـا می‌شـد و اخیـراً بـا منـع  در ابتـدا عریـان بودنـد و بعـد بـه مقـدار سـتر عـورت ا

دولـت، پوشـش محـدودی در نیمـی از بـدن داشـتند. سـینی‌های غـذا بـر سـر ایشـان 

سـینی  پنجـاه  تـا  گاهـی  معبـد،  بـا عظمـت  متنساـب  می‌آوردنـد.  معبـد  بـه  و  بـود 

گونـه سـنت داشـتند، در بعضـی از معابـد متولیـان معبـد غذاهـا را  می‌رسـید. دو 

می‌بردنـد و ایـن بـه منزلـۀ تقدیـم بـه آهلـه و بـرای اسـتفادۀ متولیـان معبـد بـود. قسـم 

کـه اغلـب بـود، بدین صورت برگزار می‌شـد که غذا در سـینی میام‌ند و سافـد  دیگـر 

می‌شـد. هفتـۀ بعـد آن‌هـا را دور می‌ریختنـد و سـینی‌های دیگر را می‌گذاشـتند. این 

غـذای مخصـوص بـه آهلـه بـود. 

کـه افـراد قـوم ایشـان برای  « در می‌یابیـم  و�ن
ُ
كُل

أْ
� لا �تَ

أَ
کـه مرفـود: »� از کلام حضـرت 

کـه در زامن مـا نیز نمونه‌های بت پسرـتی وجود  آهله‌شـان غـذا می‌بردنـد، همان‌گونـه 

کرده‌انـد، امـا در ایـن مـورد هـم محتـاج  دارد. مفسّـران در این‌جـا نیـز توجیاهتـی ارائـه 

بـه تأویـل در تفسـیر نیسـتیم. می‌توانیـم نمونـۀ واقعـی پیـدا کنیـم. احتمـال می‌دهیـم 

149افـراد قـوم حضـرت ابراهیـم؟ع؟ نیـز از این جملـه بودند. 

بخش دهم، آیات 39 - 57: بخش دهم، آیات بخبخشبخب هۀ انبیاءج شروع موا 



گـر بنساـت آهلـه باشـید، حداقـل  «، چـرا حـرف نمی‌زنیـد؟ ا و�ن طِ�قُ �نْ مْ لا �تَ
ُ
ك

َ
»ما ل

کـه بـرای شـما سـجده می‌کننـد. هـم غـذا می‌خورنـد و  مشـابه همیـن افـرادی باشـید 
هـم حـرف می‌زننـد. 

هِمْ«، یعنی علی  �يْ
َ
 عَل

را�غَ
«؛ در این آیه نیز »راغَ« مرفود. »�فَ �ن مِ�ي �يَ

ْ
ال  �بِ

ً
ا رْ�ب هِمْ �ضَ �يْ

َ
 عَل

را�غَ
»�فَ

« بـا دسـت راسـت آن‌هـا را می‌کوبیـد.1 در جای دیگری مرفوده �ن مِ�ي �يَ
ْ
ال  �بِ

ً
ا رْ�ب  الآهلـة، »�ضَ

«،2 همه را شکسـت مگر یک بت را؛ آن را نگه داشـت.  عُو�ن رْ�جِ َ هِ �ي �يْ
َ
ل هُمْ �إِ

َّ
عَل

َ
 اسـ:ت »ل

گـر بت اعظم قدرت  مقدمـه‌ای بـود بـرای این‌کـه فـردا در برابر آن‌ها اسـتدلال کند که ا
داشـت، وقتـی مـن ب‌تچه‌هـا را شکسـتم، می‌بایسـت برای من دسـتی بلند کند! 

«، او بـه سـوی آهلـه بازگشـت، حـال آن‌کـه بـه ظاهـر در  �ن مِ�ي �يَ
ْ
ال  �بِ

ً
ا رْ�ب هِمْ �ضَ �يْ

َ
 عَل

را�غَ
»�فَ

کـه آمـده شـفا بگیـرد. بـا دسـت راسـت بـر آهلـه مـی‌زد و آن‌هـا را  رمتبـۀ اول چنیـن بـود 
خـرد می‌کـرد. »راغَ« در آیـۀ دوم نیـز رفتـن غیـر مسـتقیم اسـت، زیـرا ظاهـر قضیـه ایـن 

کـه امنـده تـا شـفا بگیـرد. ایـن راهـکاری در رسـیدن بـه هـدف اسـت.  بـود 

کـه قابـل هفـم بـرای همـۀ مـردم باشـد، لـذا  کنیـم  گونـه‌ای معنـا  بایـد آیـات را بـه 

کـردم. طبـق قاعـده وقتـی کسـی مثال‌ها را بشـنود،  ایـن مثال‌هـای طبیعـی را عـرض 

می‌پذیـرد. پیـش از ایـن جریـان بـرای ایشـان اسـتدلال آورد و بعـد از این‌کـه لامحظـه 

کاری نـدارم.  کـرد بـه این‌کـه بـا شـما  مرفـود افیـده نـدارد، تظاهـر 

یرا دست راست در  1. به سوی بت‌ها رفت و با دست راست بر آن‌ها می‌زد و آن‌ها را می‌شکست ز
گفته‌اند: مراد  گفته‌اند مراد از یمین، قوت است. برخی نیز  عمل، قوت بیشتری دارد. برخی 
دَ�نَّ  كِ�ي

�أَ
َ
هِ ل

َ
اللّ کرده و فرمود: »وَ �تَ که حضرت سابق بر این یاد  از یمین، تحقق سوگندی است 

م« انبیاء/57؛ محقق. )رک: مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 703(
ُ
امَك صْ�ن

أَ
�

هِ  �يْ
َ
ل �إِ هُمْ 

َّ
عَل

َ
ل هُمْ 

َ
ل  

ً
را �ي  كَ�ب

َ
لاّ �إِ  

ً
ا اذ� ذ� ج�ُ هُمْ 

َ
عَل َ �ج

�فَ ؛  �نَ ر�ي مُدْ�بِ وا 
ُّ
وَل �تُ �نْ 

أَ
� عْدَ  َ �ب مْ 

ُ
امَك صْ�ن

أَ
� دَ�نَّ  ك�ي

�أَ
َ
ل هِ 

َ
اللّ �تَ »وَ   .2

طـرح  شـما  غيـاب  در  بت‌هايتـان  نابـودى  بـراى  نقشـه‏اى  سـوگند  خـدا  بـه  و  «؛  عُو�نَ رْ�جِ َ �ي
مك‏ىنـم. سـرانجام )بـا اسـتفاده از يـك فرصـت مناسـب( همـۀ آن‌هـا )جـز بـت بزرگشـان 
كنـد(؛ انبیـاء/58- 57.  كـرد، تـا بـه سـراغ او بياينـد )و او حقايـق را بازگـو  را( قطعـه قطعـه  150

تفسیر سورۀ صــافّــات



 بخش یازدهم، آیات 107 - 94:
 ابتلائات حضرت ابراهیم؟ع؟ 

آیات مبارکه 

و�نَ ٩٦ 
ُ
عْمَل مْ وَماٰ �تَ

ُ
ك �قَ

َ
ل هُ خ�َ و�نَ ٩٥ وَاللّٰ حِ�تُ �نْ و�نَ ماٰ �تَ ݩُ دݧ ݨُ ݧ ݓٮݧ

ْ ݧ عݨݧ
َ ݨݑݨݧ ٮݧ

َ
اٰلَ ا و�نَ ٩٤ �ق

ُّ �فݧ ݪِ ݐ
رݩ ݦَ هِ �ی ْ �یݧ

َ
ݢا اِل وٓݢ

ُ
ل َ ݧ ݓݧ ٮݫ

ݨْ �قݧ
ݦَ
ا �فݦَ

�نَ  لٖ�ی �فَ ْ ݧ اَݣݣݣسݧ
ْ
اٰهُمُ ال �ن

ْ
ل َ عݧ ݨَ �ج

دًا �فَ ْ ݧ هٖ كَ�یݧ دُوا �بِ ݣݣراٰ
َ
ا مِ ٩٧ �فَ َحٖ�ی ݧ �ج

ݨْ
ݭیِ ال

وهُ ڡݨݐ ُ ݑݨݧ ٯݧ
ْ ݧ
ل

ݦَ
ا ا �فݦَ اٰ�نً �ی

�نݨْ ُ ۥ �ب ُ هݩݧ
َ
وا ل ݐُ ںݩݧ ْ وا ا�ب

ُ
اٰل �ق

اٰهُ  رْ�ن
َّ �ش �بَ

�نَ ١٠٠ �فَ �ی ٖ ݫ  لٖی مِ�نَ الصّاٰلِحݫ
ِ هَ�بݨݨݦْ

�نِ ٩٩ رَ�بّ هْدٖ�ی ݬیٖ سَ�یَ ݬݫ ݫ ݫ
ّ ݨݧ
ݢٮݭݓ ݢ
َ هِ�بٌ اِلىٰ رݨݧ ݢاٰ ݢ ٖی ذ�

اٰلَ اِ�نّ ٩٨ وَ�ق

كَ  حݨݨݦُ ݨݨݦَ �ب
ذ�ْ
َ
ٖیٓ ا

ݐّ ںݧ
َ
اٰمِ ا مَ�ن

ْ
ݭِی ال

ݣݣىݤ ڡݨݐ رݨٰ
َ
ٖیٓ ا

�نَیَّ اِ�نّ ُ اٰ �ب اٰلَ �ی عْیݨݨݨَ �ق هُ الݠسَّ َݡ عݧ َݡ غ�َ مݨݧ
َ
ل اٰ �بَ مݩّ

َ
ل مٍ ١٠١ �فَ لاٰمٍ حَلٖ�ی غ�ُ �بِ

�نَ  رٖ�ی الصّاٰ�بِ مِ�نَ  هُ  اللّٰ ءَ 
ٓ

اٰ �ش اِ�نْ  ٖیٓ 
دُ�ن ج�ِ

سَ�تَ ݤ 
ݦݦݩۖ
ݢ٭ ݢ رݩݩُ َ مݧ ݩݩݩݘݨݨْ وݧ �تُ ماٰ  عَلْ  ا�فْ  ِ َ�ت �ب

َ
ا  

ٓ
اٰ �ی اٰلَ  �ق ݣݣىݤ٭ݤݨݨݨݨݨݨݨݨݨݨݨݨݨݦۚ  ݨٰ رݨݧ �تَ ݢاٰ  ݢ ماٰݣݣذ� رْ  ظ�ُ ا�نْ �فَ

 
ݨݨݨݨݦݦۚ
٭
ٓ

اٰ �ی
ْ ؤ�ݨݧ الرݩݦُّ �تَ 

�قݨْ
َ

دْ صَدّ �قَ مُ ١٠٤  هٖ�ی راٰ ْ ݧ اِ�ب  
ٓ

اٰ �ی �نْ 
َ
ا اٰهُ  �ن ْ اٰدَ�ی وَ�ن �نِ ١٠٣  �ی ݬٖ ݫ ݓٮَݡݫ

 ݧ ج�
ْ
لِل ۥ  ُ هݩݩݧ

َّ ݧ
ل �تَ وݩَ ماٰ 

ݩَ
ل ْ سݧ

َ
ا  

ٓ
اٰ مݩّ

َ
ل �فَ  ١٠٢

حٍ  ْ �ب ذ�ِ �بِ اٰهُ  �ن ْ دَ�ی
وَ�فَ �نُ ١٠٦  ݔ ݬٖىݫ ݫ ݫ مُ�بݫ

ْ
ال ءُ 

ٓ
لاٰ �بَ

ْ
ال  َ وݧ ُ هݧ

َ
لݠ اٰ  هٰدݦݐ  

اِ�نَّ �نَ ١٠٥  �ی مُحْسِ�نٖ
ْ
ال ی  ݪݭِ ݐ

رݩݩ ْ ݨݧ
حݭݓ
ݐَ ںݧ لِكَ  ٰ ݩݩݩݩݧ ݧ اٰ كَدݦݐݧ اِ�نّ

مٍ ١٠٧ �ی ٖ عَظ�

ترجمۀ آیات 

94- آن‌هـــا با ســـرعت به ســـراغ او آمدنـــد. 95- او )ابراهيم( گفـــت: آيا چيزى 

را م‏ىپرســـتيد كه با دســـت خود م‏ىتراشـــيد؟ 96- با اينك‌ه خداوند هم شـــما 

يد! 97- آن‌ها گفتند بنـــاى مرتفعى  را آفريـــده و هـــم بت‌هايـــى را كـــه م‏ىســـاز

يد، و او را در جهنمـــى از آتش بيفكنيـــد! 98- آن‌ها طرحى براى  بـــراى او بســـاز

يختـــه بودند ولى ما آن‌ها را پســـت و مغلوب ســـاختيم. 99-  نابـــودى ابراهيم ر

)او از ايـــن مهلكـــه به ســـامت بيـــرون آمـــد( و گفت: من به ســـوى پـــروردگارم 
151



مـــ‏ىروم او مرا هدايـــت خواهد كرد.100- پـــروردگارا! به مـــن از )فرزندان( صالح 

ببخـــش.101- مـــا او )ابراهيـــم( را بـــه نوجوانـــى بردبـــار و پر اســـتقامت بشـــارت 

داديـــم. 102- هنگامك‌ىه با او به مقام ســـعى و كوشـــش رســـيد گفـــت: فرزندم 

مـــن در خـــواب ديـــدم كـــه بايد تـــو را ذبح كنـــم! بنگر نظـــر تو چيســـت؟ گفت: 

ى اجرا كن، به خواســـت خـــدا مرا از صابـــران خواهى  پـــدرم هـــر چه دســـتور دار

يافـــت! 103- هنگامك‌ىـــه هـــر دو تســـليم و آمـــاده شـــدند و ابراهيـــم جبيـــن 

او را بـــر خـــاك نهـــاد... 104- او را نـــدا داديـــم كه اى ابراهيـــم! 105- آن‌چـــه را در 

يـــت يافتى انجام دادى، مـــا اين‌گونه نكيـــوكاران را جزا م‏ىدهيم.  خـــواب مامور

ى اســـت. 107- ما ذبـــح عظيمى را  106- ايـــن مســـلما امتحان مهم و آشـــكار

كرديم. فـــداى او 

معنای لغات 
کـه عـده‌ای بـه طـور  کـوا، بـه معنـای ایـن اسـت  ،1 أی: إجتمَعُـوا و تَحرَّ

ُ
 یَـزِفّ

َ
زَفّ

کننـد. دسـته جمعـی بـه سـمتی بـا سـروصدا حرکـت 

»بُنیان« از »بَنا« و به معنای وَضَعَ شـیئاً علی شـئٍ می‌باشـد.2 »کید«، به معنای 
سـفَلِین«، یعنـی آن‌ها را مغلوب و پَسـت 

َ
نیرنـگ اسـت و بـا عـداوت تفـاوت دارد.3 »أ

کـردن سـختی در مقابـل ادای وظیفه اسـت.5  ـمَ، بـه معنـای تحمـل 
َ
قـرار دادیـم.4 حَل

»تَـری« معنـای اول از رؤیـت، دیـدن اسـت و معنـای دوم، اندیشـیدن اسـت.6 ذِبـح، 

1. مجمع البحرین، ج 5، ص 66. 
2. همان، ج 1، ص 63. 

3. لسان العرب، ج 3، ص 383. 
4. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 413. 

5. همان، ص 253. 
6. لسان العرب، ج 14، ص 291.  152

تفسیر سورۀ صــافّــات



بـه معنـای مـا یُذبَـح اسـت، چیـزی کـه ذبـح می‌شـود.1 

گونـه، گاهی  ـهُ« بـه معنـای ألقـاه بـوده و بـه رو خوابانـدن اسـت،2 امّـا گاهی به 
َّ
»تَل

جَبِيـن« یعنـی ألقـاهُ لِلجَبین. مصـدر آن »تَلّ«  
ْ
ـهُ لِل

َّ
بـه رو و گاهـی بـه ظَهـر اسـت. »وَ تَل

، صَرَعَـهُ و  ً  فُلانـاً تَلاّ
َ

، سَـقَطَ. وَ تَـلّ ً ـهُ تَلاّ
ُّ
 فُلانٌ یَتُل

َ
ً أی ألقَـاهُ. تَـلّ

ّ
، تَلا

ُ
ـهُ، یَتُـلّ

َّ
اسـت. تَل

جَبِيـن«. 
ْ
ـهُ لِل

َّ
نزیـلِ العَزِیـز: »وَ تَل هِ، وَ مِنـهُ فِـی التَّ ألقـاهُ عَلـی عُنُقِـهِ وَ خَـدِّ

خلاصۀ داستان حضرت ابراهیم؟ع؟ 

 در داستان حضرت ابراهیم؟ع؟ عرض شد که معابد قوم، خارج از دهکده‌های

کــه بــرای   ایشــان بــود و بــرای عبــادت بدان‌جــا می‌رفتنــد. سنّتشــان این‌گونــه بــود 

کــه از ســنگ تراشــیده بودنــد، غــذا می‌بردنــد. شــب شــد، آن‌ها بازگشــتند و  خدایانــی 

جُوم«  کــه »فَنَظَرَ نَظْرَةً فِــي النُّ  حضــرت ابراهیــم؟ع؟ بــا خدایــان تنهــا امند. بیــان کردیم 

به چه جته بود. 

هِمْ  ݩݑݭِ ݧ ٮݧ هݩݩَ لݪِ ى ءاٰ
ٰٓ  اِل

ݣݣ�غَ رݣݣاٰ کـرد، »�فَ  بـر سـبیل داعیـۀ توحیـد اهلـی خدایان دروغیـن را خطـاب 

«؛ اینان شما را خدایان خود می‌دانند و برای شما غذا می‌‌آوردند.  و�نَ
ُ
كُل

ݩݘْ
ا لاٰ �تَ

َ
اٰلَ ا �ق �فَ

گـر راسـت می‌گوییـد، خـدا هسـتید و حداقـل بـه انـدازه  یـد؟ ا پـس چـرا غـذا نمی‌خور

یـد، چرا غـذا نمی‌خورید؟  یـک حیـوان قـدرت دار

« بلکـه نکتـه دارد. جنـاب  و�ن
ُ
كُل

أْ
� لا �تَ

أَ
خداونـد بـرای سـجع و قفایـه نفمرـوده: »�

اوضـاع و  زیـرا  تَنمُاـون.  ألا  ألاتَقُومُـون،  ألاتَلعَبُـون،  ألاتَمشُـون،  نفمرـود:  ابراهیـم؟ع؟ 

کنونـی نیـز در معابـد  کلام داشـت. در زمـان  کـه تنساـب بـا  گونـه‌ای بـود  شـرایط بـه 

کـه زنـان نیمـه عریـان بـرای خدایـان غـذا می‌برند.  بودایـی چنیـن سـن‌تهایی دارنـد 

1. مجمع البحرین، ج 2، ص 349. 
2153. همان، ج 5، ص 328. 

م، آیات هبخش یازدشخببخشبخازدهم، آیات 701 - 49یبخش 



گاو و غیـره، اکل اسـت.  زیـرا اقـلّ نشـانۀ حیـات بـرای یـک موجـود زنـده امننـد 

یـد، پـس چـرا  حداقـل بـه مقـدار این‌هـا کـه شـما را خدایـان خـود می‌داننـد قـدرت دار

بـا شـما سـخن  دارم،  بـر شـما  تعـدّی  مـن قصـد   » و�نَ طِ�قُ �نْ لا�تَ مْ 
ُ
ك

َ
ل »ما  یـد؟  نمی‌خور

«. بیان شـد که »راغ«  �ن مِ�ي �يَ
ْ
ال  �بِ

ً
ا رْ�ب هِمْ �ضَ �يْ

َ
 عَل

را�غَ
می‌گویـم. پـس چـرا حـرف نمی‌زنیـد؟ »�فَ

کاری پیچیـدن و انجـام دادن اسـت. بـا دسـت  بـه معنـای بـا سـرعت و خفـی بـه 

راسـت مبارکـش بـر آن‌هـا زد. 

کـه جنـس ب‌تهـا از چـه بـوده اسـت، از جنس سـنگ خارا باشـد  معلـوم نیسـت 

هُمْ 
َ
عَل َ �ج

فَ
کـه در برابـر ضربـه چـوب مقاومـت بکنـد، یـا خیـر؟ در آیـۀ دیگـری مرفـود: »�

گذاشـت.  «.1 یکـی از آن‌هـا را باقـی  عُو�ن رْ�جِ َ هِ �ي �يْ
َ
ل هُمْ �إِ

َّ
عَل

َ
هُمْ ل

َ
 ل

ً
را �ي  كَ�ب

َّ
لا  �إِ

ً
ا اذ� ذ� ج�ُ

بازخواست از حضرت ابراهیم؟ع؟ 

کوا،   «2 أی: إجتمَعُوا و تَحرَّ
ُ

 یَزِفّ
َ

که شد، آمدند. »زَفّ «، صبح  و�ن
�فُّ ِ ز�

َ هِ �ي �يْ
َ
ل وا �إِ

ُ
ل �بَ

�قْ
أَ
� »�فَ

که عده‌ای به طور دسـته جمعی به سـمتی با سـروصدا حرکت  به معنای این اسـت 

کـه جمعـی آن  کننـد. عـرب بـه شـب دامـادی، شـب زفـاف می‌گویـد، بـه ایـن خاطـر 

کلمـۀ  دو همسـر را بـا سـروصدا بـه جایـگاه هـم می‌رسـانند. هرچنـد در زبـان افرسـی 

بـه  بـا سـروصدا  بلکـه  گویـا نیسـت. معنـای شـتاب در آن نیسـت،  زفـاف چنـدان 

گفتـه  بـردن ابوبکـر بـه مسـجد  کیفیـت  جایـی رفتـن اسـت. در مـورد روز سـقیفه و 

1. انبیاء/58.
2.  الـزف و الزفيـف الإسـراع فـي المشـي، أي: فجـاءوا إلـى إبراهيـم و الحـال أنهـم يسـرعون 
اهتمامـا بالحادثـة التـي يظنـون أنـه الـذي أحدثـه؛ زفّ و زفیـف بـه معنـای سـرعت در راه 
که سـرعت داشـتند به خاطر  رفتن اسـت. یعنی سـپس به سـوی ابراهیم آمدند در حالی 
رده اسـت؛ محقـق. )رک: المیـزان  یـدادی کـه گمـان می‌کردنـد ابراهیـم آن را بـه وجـود آو رو

فـی تفسـیر القـرآن، ج 17، ص 150- 149(  154

تفسیر سورۀ صــافّــات



شـده: سـروصدا بلنـد بـود و او را بـه مسـجد آوردنـد.1

«. در ایـن میـان فواصلـی اسـت که قرآن مجید نفمرود،   و�ن
�فُّ ِ ز�

َ هِ �ي �يْ
َ
ل وا �إِ

ُ
ل �بَ

�قْ
أَ
�

مرفـود: »�فَ

الَ  زیـرا بنـا بـر قصه‌گویـی نـدارد. بلکـه موعظه‌گویـی و راهنمایـی و هدایـت اسـت. »�ق

کـه  را  مرفـود: آن‌چـه  انسـان‌نماها  آن  بـه  ابراهیـم؟ع؟  «، جنـاب  و�ن حِ�تُ �نْ �تَ ما  دُو�نَ  عْ�بُ �تَ
أَ
�

خـود تراشـیده‌اید می‌پسرـتید؟ 

ـذی تعملـون، 
ّ
«،2 »مـا«ی موصولـه اسـت. یعنـی و ال و�ن

ُ
عْمَل مْ وَ ما �تَ

ُ
ك �قَ

َ
ل هُ خ�َ

َ
»وَ اللّ

آن‌چـه شـما سـاختید. هـر دو را خـدا آفریـده، پـس هـر دو مربـوب هسـتید. مربـوب 

بـودن، یعنـی اختیـار او بـه دسـت دیگـری اسـت. ربّ هـر دو خداونـد اسـت. بدانیـد 

نیـاز شـما بـه خداسـت، نـه بـه آن‌چـه خـود آفریده‌ایـد. 

یـع أبوبکـر أقبلـت الجماعـة التـی بایعتـه تزفـه زفّـا إلـی مسـجد  1. قـال الزبیـر بـن بـکار: فلمـا بو
بیـر بـن بـکار گفـت: زمانی‌کـه بـا ابوبکـر بیعـت شـد گروهـی از مـردم کـه با  رسـول الله؟ص؟ ؛ ز
کـرده بودنـد، بـا سـر و صـدا او را بـه مسـجد رسـول الله؟ص؟  بردنـد؛ محقـق. )رک:  او بیعـت 

شرح نهج البلاغة، ابن ابی الحدید، ج 6، ص 19(	
گاه  2. همــزۀ اســتفهام اســت و معنــای توبیــخ و انــکار دارد. حضــرت ابراهیــم؟ع؟ ایشــان را آ
کــه روی  کــه شــما و آن‌چــه از بت‌هــا  کســی اســت  ــد همــان  ــد خداون می‌کنــد و می‌فرمای
یــرا آن‌هــا نیــز جســم هســتند و خداونــد ایجادشــان  کــرده اســت. ز کار می‌کنیــد را خلــق  آن 
ینــد  بگو یّــه نمی‌مانــد ‌‌تــا  بــرای جبر نمــودن فرصتــی  این‌گونــه معنــا  اســت. در  فرمــوده 
یــرا اولا: موضــوع ســخن حضــرت ابراهیــم؟ع؟ در ســرزنش  خداونــد فاعــل افعــال ماســت. ز
گــر فعــل خداونــد محســوب می‌شــد پــس چــرا بــر  ایشــان بــه خاطــر عبــادت بت‌هــا بــوده و ا
ینــد چــرا بــر عبادتمــان مــا را توبیــخ می‌کنــی  گرفــت؟ آن‌هــا می‌توانســتند بگو آن‌هــا عیــب 

ــد فاعــل آن اســت؟  در حالی‌کــه خداون
ایشـان  زمـان  مـردم  کـه  می‌دانیـم   .» و�ن حِ�تُ �نْ �تَ ما  دُو�نَ  عْ�بُ �تَ

أَ
�« فرمـود:  آن‌هـا  بـه  حضـرت  ثانیـا: 

کـه اجسـام بودنـد  کـه تراشـیدن و نحـت بـود نمی‌‌پرسـتیدند، بلکـه بت‌هـا را  فعـل خـود را 
می‌پرسـتیدند. بدون شـک این اجسـام )سـنگ‌ها( فعل خداوند هسـتند؛ محقق. )رک: 

155التبیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 513( 

م، آیات هبخش یازدشخببخشبخازدهم، آیات 701 - 49یبخش 



کـردم کـه عبـادت، نوعی خضوع بر اسـاس نیاز اسـت.  در جلسـات قبـل عـرض 
حضـرت ابراهیـم؟ع؟ میامرف‌یـد: خـود شـما این را سـاختید، چرا بـرای آن‌ها خاضع 
کـه نیازمنـد بـه او نیسـتید. شـما و آن‌هـا را  می‌شـوید؟ او نیازمنـد بـه شمساـت. شـما 
خـدا آفریـده، پـس هـر دو بـه خداونـد نیاز دارید. شـما بایـد خداوند را عبـادت کنید. 
کـه همچـون شـما نیازمنـد و بلکـه ناتوان‌تـر هسـتند، عبـادت می‌کنیـد؟  چـرا آن‌هـا را 

در حلای‌کـه شـما آن‌ها را سـاختید.

یه نیست. جملۀ ون« بدون شک موصول اتس و امی مصدر
ُ
 »ام« در »وَ ام تَعْمَل

  پسرشی نبوده و واو عاطفه اتس. ممکن اتس صنع و عمل دو مفهوم جدا باشند،1 
 زیرا در صنع کمی ابداع نهفته اتس، اام در عمل چنین نیست. می‌خواهد بفامرید 

که به شما داده شده و صنع نیست.   که قدرت اهلی اتس 

امـا حضـرت  اسـت.  کـرده  بیـان  انبیـاء  از  بسـیاری  داسـتان‌های  مجیـد  قـرآن 
و حضـرت  نـوح  دعـوت حضـرت  بیـن  شـد.  مواجـه  آتـش  بـا  کـه  بـود  ابراهیـم؟ع؟ 
ابراهیـم؟عهما؟  بسـیار افصلـه بـود. گویـا دعـوت حضـرت نـوح؟ع؟ از گـوش بشـر خارج 

شـده بـود. 

کـه اسـتمرار یفاـت، مواجـه شـد. بقیـۀ  کـه بشـریت بـا دعوتـی  اول رمتبـه‌ای بـود 
انبیـاء ادامـه دهنـدۀ دعـوت ایشـان هسـتند. اسـاس سـخن حضـرت ابراهیـم؟ع؟ بـا 
گفتنـد   بـه جهنـم خواهیـد رفـت. آن‌هـا 

ّ
کـه بایـد چنیـن باشـید، وال ایشـان، ایـن بـود 

کنیـم.  گوینـده عملـی  کـه می‌شـنویم، بـا خـود  ایـن وعـده‌ای را 

کـه  کـه مبنـی بـر مهـارت، علـم و دقـت باشـد. در واقـع عملـی اسـت  1. صنـع، عملـی اسـت 
مسـبوق بـه علـم بـه آن عمـل، بـرای حصـول نتیجه می‌باشـد. لذا می‌تـوان به نجّـار، صانع 
یـرا پیـش از عمـل، نسـبت بـه آن‌چـه می‌خواهـد بسـازد علـم دارد. امـا نمی‌تـوان به  گفـت؛ ز
یش می‌رسـد  یـرا نمی‌دانـد در تجارتـی کـه انجام می‌دهـد به مراد خو تاجـر، صانـع گفـت؛ ز

یـا نمی‌رسـد؛ محقـق. )رک: التحقيـق فـي كلمـات القـرآن الكريـم، ج‏6، ص 285(  156

تفسیر سورۀ صــافّــات



بنایی از آتش
کـه قـوم  بـود  ایـن  بـا چنیـن وضعـی،  ابراهیـم؟ع؟  نکتـۀ مواجـه شـدن حضـرت 
کـه جهنـم وجـود دارد، چـه باور  ایشـان بـرای اولیـن بـار چنیـن سـخنی را می‌شـنیدند 
بکننـد و چـه نکننـد. بعـد از آن ایـن طملـب بـرای بشـر بسـیار تکـرار شـد و دانسـتند 
یدنـد. حتـی  کـه جهنـم وجـود دارد. حـال برخـی بـاور می‌کردنـد و برخـی عنـاد می‌‌ورز

مشـرکین قریـش نیـز بـاور نداشـتند. 

امـا شـنیده بودنـد گویندگانـی از جانـب حضـرت حـقّ جـلّ و علا خبـر می‌دهند 
کـه بـا وضـع طملوبـی در  کنـی  گونـه‌ای زندگـی  کـه: ای انسـان! بایـد در ایـن دنیـا بـه 
زندگانـی بعـد خویـش مواجـه شـوی. در غیـر ایـن صـورت، بـا جهنـم و عـذاب و آتـش 

اهلـی مواجـه خواهـی شـد. 

بـه همیـن خاطـر تصمیـم گفرتنـد آن‌چه را که بـه عنوان تهدید از آینـده می‌گوید، 

کلمـۀ  کریـم در این‌جـ‌ا  م«. قـرآن  حِ�ي َ �ج
ْ
وهُ �فِي� ال �قُ

ْ
ل
أَ
�  �فَ

ً
ا ا�ن �ي

�نْ ُ هُ �ب
َ
وا ل �نُ ْ وا ا�ب

ُ
ال بـر سـر او بیاورنـد. »�ق

»جحیـم«1 را اسـتعمال نمـود، و »فـی النّـار« نفمرـود. در جـای دیگـر »نـار« ذکـر شـده 

مَ«.2  راه�ي ْ �ب  عَلى‏ �إِ
ً
 وَ سَلاما

ً
رْدا َ ‏ي�ن �ب ارُ كُو� ا �ن ا �ي �ن

ْ
ل اسـ:ت »�قُ

لذا هفم علت این‌که آتش گفته شـــد، و آتش بســـیار باشـــد؛ نیازمند دقت اســـت. 

ـــا بمیـــرد. دواعـــی  ـــا آهـــن تفتیـــده بســـوزانیم ت می‌توانســـتند بگوینـــد آن‌قـــدر بـــدن او را ب

1. و الجحيـــم النـــار في شـــدة تأججها؛ جحیم، آتشـــی در شـــدت و نهایت حرارت اســـت؛ 
ســـماء 

َ
محقـــق. )رک: المیـــزان فی تفســـیر القـــرآن، ج 17، ص 150( الجحيمُ: اســـم من أ

مٌ؛ جحیـــم نامـــی از نام‌هـــای آتـــش اســـت و هـــر  حِ�ي َ هي� �ج مة� �في� مَهْواة�ٍ �ف �ي ارٍ عظ� النـــار. و كلُّ �ن
کـــه در گســـتردگی وســـیع و بـــزرگ باشـــد را جحیـــم نامنـــد؛ محقق. )رک: لســـان  آتشـــی 

العـــرب، ج 12، ص 85( 
يـاى آتـش افكندنـد ولـى مـا( گفتيم: اى آتش سـرد و سـالم بر ابراهيم  2. »)سـرانجام او را بـه در

157باش«؛ انبیاء/69. 	

م، آیات هبخش یازدشخببخشبخازدهم، آیات 701 - 49یبخش 



ـــات انســـان‌‌نما  ـــرای جنـــاب ابراهیـــم؟ع؟ در نظـــر آن حیوان ـــه ایـــن عـــذاب ب  تصمیـــم ب
کـــه حضـــرت آنـــان را تهدیـــد می‌کـــرد  کـــه عـــرض شـــد. بـــه ایـــن خاطـــر بـــود   همـــان اســـت 
ـــر  ـــد ب کـــه میامرف‌ی ـــود چنیـــن می‌شـــنیدند، لـــذا خواســـتند آن‌ عذابـــی را  ـــار ب  و اولیـــن ب
 خـــودش اجـــرا کننـــد. آن‌چـــه بیـــان شـــد، بـــه لحـــاظ شـــناخت حیوانی از ایشـــان اســـت، 
کـــه خداونـــد چـــه  ـــه ایـــن اســـت  ـــوط ب ـــه شـــناخت رحمانـــی. شـــناخت رحمانـــی مرب ن

ـــه بیـــان شـــد.  ک ـــی همـــان اســـت  ـــا شـــناخت بُعـــد حیوان ـــد. ام میامرف‌ی

ید و او را در جهنم بیندازید، زیرا کسی نمی‌تواند  «، چیزی بساز
ً
ا ا�ن �ي

�نْ ُ هُ �ب
َ
وا ل �نُ ْ وا ا�ب

ُ
ال  »�ق

را می‌بـرد خواهـد  او  کـه  فـرد دومـی  و  کـه نیسـت  زنـدان  ببـرد. امننـد  را بدان‌جـا  او 
یم و از بالای آن، او را در آتشی که از هرجته بزرگ اتس،   سوخت. اسختمانی بساز

کردند. یم. برای این‌کار هیزم بسیار جمع  بیانداز

»بُنیـان« از »بَنـی« و بـه معنـای وَضَـعَ شـیئاً  علـی شـیءٍ اسـت.1 شـرط آن، بـودنِ 
گـچ و آجـر و سـنگ نیسـت. در زبـان عربـی بـه چـوب نیـز بنیـان می‌گوینـد. بَنـی مِـن 
خَشَـب، بَنـی مِـن حَدیـد، بَنـی مِـن لِبـن، بَنـی مِـن جُـصّ. یعنـی شـیئی را روی شـئ 
کـه روی  دیگـری قـرار دهنـد. بـرای مثـال داربسـت، بنیـان اسـت. داربسـتی اسـت 
کـه مسـلط بـر آتـش بـوده و از آن بـالا در آتـش بیندازنـد.  آن نیـز داربسـت دیگـر باشـد 
بنابرایـن بنیـان در زبـان عـرب بـه معنـای شـیئی را بـر شـیئی ترکیـب کردن اسـت. در 
گـر بشـر عقـل خـود را بـه کار می‌بسـت و هدایـت  واقـع خـود را بـه زحمـت انداختنـد. ا
کـه لـذت بهشـت را در همیـن دنیـا می‌چشـید.  اهلـی را می‌پذیفرـت، مدت‌هـا بـود 

دا«، آن‌‌ها نسبت به ابراهیم قصد نیرنگ داشتند.2  کید و عداوت،   هِ كَ�يْ رادُوا �بِ
أَ
�  »�فَ

1. برخـی گفته‌انـد بـرای ایشـان چیـزی شـبیه تنـور سـاختند و ایشـان را درون آن انداختند. اما 
بنـاء، قـرار دادن شـیئی بـر شـئ دیگـر بر وجـه مخصوص اسـت؛ محقـق. )رک: التبیان فی 

تفسـیر القرآن، ج 8، 514( 
ک نمـودن  كـه و إحراقـه بالنـار، یعنـی نیرنـگ و تدبیـر در هال 2. أي حيلـة و تدبيـرا فـي إهلا 158

تفسیر سورۀ صــافّــات



کیـد داشـتند. یعنـی مـن بـه شـما وعـده‌ای  متفـاوت از هـم هسـتند. آن‌هـا ‌نیرنـگ و 

 می‌دهم، اام شما کاری کنید تا خودم در آن‌چه به شما وعده داده‌ام، واقع شوم. آتش 

که او ام را می‌تسرـاند،  گفتند حال  که این‌ها را می‌تسرـاند، لذا  کلمه‌ای بود  جهنم، 

کنیم خودش در این آتش واقع شود.  کاری  ام نیز 

گـروه پسـت قـرار دادیـم،1 زیـرا  «، مـا آن‌هـا را  �ن لِ�ي سْ�فَ
أَ
�

ْ
اهُمُ ال �ن

ْ
عَل َ �ج

فَ
� 

ً
دا هِ كَ�يْ رادُوا �بِ

أَ
�

»�فَ

م«. ابراهیم داخل آن رتف  راه�ي ْ �ب  عَلى‏ �إِ
ً
 وَ سَلاما

ً
رْدا َ ‏ي�ن �ب ارُ كُو� ا �ن ا �ي �ن

ْ
ل

نتیجه این شد: »�قُ

سـفَلِین« یعنـی آن‌ها را مغلوب 
َ
و آسـیبی ندیـد و از آن آتـش بـه لساتم بیرون آمد. »أ

بـه حضـرت  نکردنـد  آن جـرأت  از  بعـد  پیـروز شـد.  ابراهیـم  و  دادیـم  قـرار  پسـت  و 

کننـد و انتقـام آهلـۀ خـود را از ایشـان بگیرنـد. ابراهیـم؟ع؟ تعـدّی 

سـفَل« بـه معنـای پسـت اسـت. هـم أسـفَل مکانـی، بـه لحـاظ طبقاتـی شـدند 
َ
»أ

کـه مغلـوب واقـع می‌شـود، أسـفَل  سـفَل وضعـی، بـه لحـاظ روحیـه. شـخصی 
َ
و هـم أ

کـه غلاـب واقع می‌شـود، أعلی اسـت. ایـن عبارت در مـوارد دیگر  اسـت و شـخصی 

نیـز در قـرآن اسـتفاده شـده اسـت. میامرف‌یـد: 

ـــر هســـتید  گـــروه برت «،2 شـــما  �ن �ي مِ�ن مْ مُؤ�ْ �تُ �نْ كُ�نْ  �إِ
وْ�نَ

َ
عْل

�أَ
ْ
مُ ال �تُ �نْ

أَ
وا وَ � �نُ حْز�َ

وا وَ لا�تَ هِ�نُ »وَ لا�تَ

کار بردند؛ محقق. )رک: مجمع البیان   حضرت ابراهیم؟ع؟ و سوزاندن ایشان با آتش به 
فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 704(   

يكدهم عنه و قيل بأن أشرفوا عليه فرأوه  1. بأن أهلكناهم و نجينا إبراهيم و سلمناه و رددنا 
يكدهم لا ينفذ فيه و علموا أنهم مغلوبون؛ به واسطۀ این‌که آن‌ها را  سالما و تحققوا أن 
کردیم و ابراهیم؟ع؟ را نجات دادیم و او سلامت بود و حیله و مکر ایشان را از او  ک  هلا
که بر حضرت ابراهیم؟ع؟ مشرف  گفته‌اند مقصود این است  منصرف ساختیم و برخی 
یافتند که مکر آن‌ها در او کارگر نیست و دانستند  شدند و دیدند که او سلامت است لذا در

که شکست خورده‌اند؛ محقق. )رک: مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 704(
2159. »و سست نشويد و غمگين مگرديد و شما برتريد اگر ايمان داشته باشيد«؛ آل عمران/139. 

م، آیات هبخش یازدشخببخشبخازدهم، آیات 701 - 49یبخش 



مْ 
ُ
مْسَسْك َ �نْ �ي و دیگـــران از شـــما می‌تسرـــند، نـــه آن‌کـــه شـــما از دیگـــران بتسرـــید. »�إِ

ــد  ــز امننـ ــا نیـ ــید، آن‌هـ ــما رسـ ــه شـ ــختی‌ای بـ ــر سـ گـ ه«،1 ا
ُ
ل

ْ رْحٌ مِ�ث
وْمَ �قَ �قَ

ْ
دْ مَسَّ ال �قَ

رْحٌ �فَ
�قَ

 شـــما دچـــار ســـختی شـــدند. چـــرا شـــما از آن‌هـــا بتسرـــید؟ بلکـــه آن‌هـــا بایـــد از

 شما بتسرند. 

هجرت از دیار کفر 

لى‏  �إِ اهِ�بٌ  ذ� ِي� 
�نّ �إِ الَ  �ق »وَ  شـود.  جـدا  آن‌هـا  از  گفرـت  تصمیـم  ابراهیـم؟ع؟  جنـاب 

کـرد و این‌هـا از لحـاظ روحـی  «.2 چـون حضـرت از آتـش نجـات پیـدا  �ن هْدِ�ي ِي� سَ�يَ
ّ
رَ�ب

 بـه نحـو دیگـری او 
ّ

شکسـت خوردنـد، در واقـع نتوانسـتند بـه ایشـان تعـدّی کننـد وال

را می‌کشـتند، سـر می‌بریدنـد و غیـره. لـذا حضـرت توانسـت بـه آن‌ها بگویـد کاری با 
شـما نـدارم و مـی‌روم.3

گـر بـه شـما )در ميـدان احـد( جراحتـى رسـيد )و ضربـه‏اى وارد شـد( بـه آن جمعيـت نيـز  1. »ا
)در ميـدان بـدر( جراحتـى هماننـد آن وارد گرديـد«؛ آل عمـران/140. 

بـي بالمصيـر إلـى المكان الذي أمرني ربي بالذهـاب اليه. و قيل: إلى  2. و معنـاه إلـى مرضـات اللَّه ر
بِّي( أي بعملي  الأرض المقدسـة و قيـل إلـى ارض الشـام. و قـال قتـادة: معناه )إِنِّي ذاهِـبٌ إِل‏ى رَ
و نيتـي، و معنـى »سـيهدين« يعنـي يهدينـي فـي مـا بعـد الـى الطريق الـذي أمرنـي بالمصير اليه 
أو الـى الجنـة بطاعتـي إيـاه؛ »إلـی ربـی« یعنـی بـه سـوی رضـای خدایی که پـروردگار من اسـت، 
گفته‌انـد بـه سـرزمین  کـه پـروردگارم مـرا بـه رفتـن بدان‌جـا امـر نمـود. برخـی  بـا رفتـن بـه مکانـی 
 » لى‏ رَ�بي� اهِ�بٌ �إِ �نّي� ذ� گفتـه اسـت: معنـای »�إِ گفته‌انـد بـه سـرزمین شـام. قتـاده  مقـدس، و برخـی 
یعنـی بـا عمـل و نیتـم )به سـوی پروردگارم می‌روم(. »سـيهدين« یعنی مرا هدایـت کرد در آن‌چه 
بعـدا اتفـاق می‌افتـد بـه مسـیری کـه مـرا امـر بـه رفتـن بـدان نمـود، یـا بـه سـوی بهشـت بـا اطاعـت 

نمـودن خداونـد؛ محقـق. )رک: التبيـان فـي تفسـير القـرآن، ج‏8، ص 515(
گفـت،  يكـده؛ ابراهیـم؟ع؟ چنیـن  3. و قـال إبراهيـم لمـا أفلجـه الله علـى قومـه و نجـاه مـن 
ز نمـود و از مکـر ایشـان نجـات داد؛ محقـق. )رک:  کـه خداونـد او را بـر قومـش پیـرو آن‌گاه 

جامـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 23، ص 48(  160

تفسیر سورۀ صــافّــات



بــه ســوی خدایــم  مــن  مرفــود:  ابراهیــم؟ع؟  «؛  �ن هْدِ�ي سَ�يَ ِي� 
ّ
رَ�ب لى‏  �إِ اهِ�بٌ  ذ� ِي� 

�نّ �إِ الَ  �ق »وَ 

مــی‌روم، خــدا نیــز مــرا راهنمایــی نمــوده و بی‌نیــاز از شــما می‌کنــد. لــذا از آن شــره 

«؛ حضــرت ابراهیــم؟ع؟  �ن الِحِ�ي
َ

ِ هَ�بْ لِي� مِ�نَ الصّ
بیــرون آمــد و بــه جــای دیگــر رفــت. »رَ�بّ

نیکــوکاران  از  پــروردگارا  کــه  نمــود  از خداونــد درخواســت  فرزنــد نداشــت.1  هنــوز 

کماــل  کــن. این‌جــا هــم قــرآن مجیــد داســتان را بــه طــور  فرزنــدی بــه مــن عنایــت 

کــه مربــوط بــه آیــات اهلــی اســت و از نشــانه‌های  نقــل نکــرده و فقــط همــان مقــدار را 

قــدرت اهلــی اســت، بیــان میامرف‌یــد. 

م«،2 صفـت »حلیـم« در قـرآن مجیـد بـرای دو نبـی اهلـی،  لامٍ حَلِ�ي غ�ُ اهُ �بِ رْ�ن
َّ �ش �بَ

»�فَ

حضرت ابراهیم و حضرت اسماعیل؟عهما؟  آمده اتس. »حلم« به معنای تحمل کردن 

الِحِيـنَ«  1. فلمـا قـدم الأرض المقدسـة سـأل إبراهيـم ربـه الولـد فقـال »رَبِّ هَـبْ لِـي مِـنَ الصَّ
کـه حضـرت بـه سـرزمین مقـدس وارد شـد، از  أي ولـدا صالحـا مـن الصالحيـن؛ زمانـی 
ردگارا به مـن از فرزندان  ردگارش درخواسـت کـرد کـه بـه او فرزند بدهد پـس گفت: »پرو پـرو
نیکـوکار ببخـش«، یعنـی فرزنـد نیکـوکاری کـه از نیکـوکاران باشـد؛ محقـق. )رک: مجمـع 

البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 704( 
2. أي بابـن وقـور، عـن الحسـن قـال: و مـا سـمعت الله تعالـى نحـل عبـاده شـيئا أجـلّ مـن 
الـذي  القـدرة عليـه. و قيـل  الـذي لا يعجـل فـي الأمـر قبـل وقتـه مـع  الحلـم، و الحليـم 
 علـى أن الغالم يبقـى حتـى ينتهـي 

ّ
لايعجـل بالعقوبـة. قـال الزجـاج: و هـذه البشـارة تـدل

فـي السـن و يوصـف بالحلـم ثـم أخبـر سـبحانه أن الغالم الـذي بشـره بـه ولـد لـه و ترعـرع؛ 
ید: نشـنیده‌ام خداوند بـه بندگانش  ین اسـت. حسـن می‌گو ز یعنـی بـه پسـری کـه وقـور و و
چیـزی را بهتـر از حلـم ببخشـد. حلیـم کسـی اسـت کـه در کارهـا قبـل از رسـیدن وقـت آن 
کـه  شـتاب نکنـد، بـا وجـود آن‌کـه قـدرت بـر انجـام آن دارد و برخـی گفته‌انـد کسـی اسـت 
لت می‌کنـد بر این‌که  در عقوبـت کـردن عجلـه نمی‌کنـد؛ زجـاج گفـت و ایـن بشـارت، دلا
فرزنـد باقـی می‌مانـد تـا بـه سـنی برسـد کـه متصف به حلم شـود. سـپس خداوند سـبحان 
خبـر می‌دهـد ‌پسـری کـه بـر او بشـارت داده بـود، بـه دنیـا آمـده و نمـو نمـوده و نوجـوان شـده 

161اسـت؛ محقـق. )رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 706( 

م، آیات هبخش یازدشخببخشبخازدهم، آیات 701 - 49یبخش 



 سـختی در مقابـل ادای وظیفـه اسـت؛ نـه ذلیـل بودن و سـرزنش شـنیدن. سـختی‌ها 
گویند.  کردن و به رو نیاوردن در مقام ادای وظیفه را  را تحمل 

حلـم بـا صبـر تفـاوت دارد. حلـم بر اعضا و جوارح انسـان انعکاس دارد، اام صبر 
گر جواب ندهد، صبر  ندارد. برای مثال به رفدی در مقابل دعوت، نساـزا می‌گوید. ا
 اسـت. اام وقتی در صورت وی بشاشـت باشـد، حلم می‌شود.1 امنند رسول الله؟ص؟ 
کـه قریـش ایشـان را اذیـت می‌کردنـد، امـا عصبانیتـی در چهـرۀ ایشـان نبـود؛ بلکـه   

مُـون.  
َ
هـم لایَعل

َ
دعـا می‌کـرد: رَبّ أهـدِ قَومِـی أنّ

وا مِ�نْ حَوْلِكَ«،2 این
ض�ُّ �فَ �نْ

َ
�بِ لا

ْ
ل �قَ

ْ
�ظَ ال ل�ي

ا غ�َ
ظ�ًّ
�تَ �فَ وْ كُ�نْ

َ
هُم وَ ل

َ
�تَ ل هِ لِ�نْ

َ
ما رَحْمَة�ٍ مِ�نَ اللّ �بِ

 »�فَ
کــه تــو نســبت بــه آن‌هــا نمرــش داری. ایــن همــان   رحمــت خــدا نســبت بــه اینــان بــود 

حلــم اســت. 

 صبر، تحمل اتس. برخی انسان‌ها از سوزن آمپول می‌تسرند. هنگام تزریق آن، 
‌بل می‌گزد و به خود فشار می‌آورد تا تحمل کند. در واقع صبر می‌کند، اام حلم نیست. 
کـه آثـار ناراحتـی در چهـره نمایان نشـود. این صفـت در قرآن   حلـم در صورتـی اسـت 
 مجید برای حضرت ابراهیم و حضرت اسماعیل؟عهما؟  آمده اتس، زیرا این دو بزرگوار 

کنند.  کردند، رضایت نشان دادند، نه این‌‍‌که تناه صبر  بر آن‌چه تجربه 

دریافت امر الهی 

‏ي�ن  دُ� ج�ِ
مَرُ سَ�تَ ؤ�ْ عَلْ ما �تُ ِ ا�فْ َ�ت �ب

أَ
ا � الَ �ي رى‏ �ق ا �تَ رْ ما ذ� ظ�ُ ا�نْ حُكَ �فَ َ �ب

ذ�ْ
أَ
ِي� �

�نّ
أَ
امِ � مَ�ن

ْ
رى‏ �فِي� ال

أَ
ِي� �

�نّ َّ �إِ �نَ�ي ُ ا �ب الَ �ي  »�ق

«، تسـلیم  �ن �ي �ب َ ج�
ْ
هُ لِل

َّ
ل ما وَ �تَ

َ
سْل

أَ
ا � مَّ

َ
ل «.3 در ادامـه میامرف‌یـد: »�فَ �نَ ر�ي ا�بِ

هُ مِ�نَ الصَّ
َ
اءَ اللّ �نْ �ش �إِ

كلمات القرآن الكريم، ج‏2، ص 274. 1. التحقيق في 
گـر خشـن و سـنگ‌دل بـودى  2. »از پرتـو رحمـت الهـى در برابـر آن‌هـا نـرم )و مهربـان( شـدى و ا

كنـده م‏ىشـدند...«؛ آل عمـران/159. از اطـراف تـو پرا
162 3. علمای حقه شیعه و عده‌ای از اهل سنت قائل‌اند که حضرت، مأمور به ذبح اسماعیل؟ع؟ 

تفسیر سورۀ صــافّــات



شـدند. مصـداق تسـلیم شـدن نیـز خواهـد آمـد.

عْی«، رمجـع ضمیـر معلـوم اسـت؛ زیـرا پیـش از ایـن، جنـاب  غ�َ مَعَهُ السَّ
َ
ل ا �بَ مَّ

َ
ل

»�فَ
ابراهیـم؟ع؟ از حضـرت حـق درخواسـت نمـود: از نیکـوکاران فرزنـدی به مـن عنایت 
ـغَ« بـه معنـای رسـید، ایـن طملـب را می‌رسـاند که خداونـد فرزندی 

َ
کـن. بنابرایـن »بَل

بـا  کوشـش یومیـه  کار و  کـه در  بـه جایـی رسـید  بـزرگ شـد.  او داد و فرزنـد هـم  بـه 
کاری  کـه می‌توانسـت  حضـرت ابراهیـم؟ع؟ شـرکت داشـت. یعنـی بـه سـنی رسـید 

مسـتقلًا انجـام بدهـد؛ در حـدود بلـوغ یـا حتـی بیشـتر مـراد اسـت. 

کـه می‌توانسـت بـه طـور مسـتقل با  «، وقتـی بـه حـدی رسـید  َ عْي� غ�َ مَعَهُ السَّ
َ
ل ا �بَ

مَّ
َ
ل

»�فَ
کند.1 مقصود سن بلوغ یا برای مثال شانزده لاسگی اتس.  کار   جناب ابراهیم؟ع؟ 

کوشش اتس.  کار و  «، در  َ عْي� غ�َ مَعَهُ السَّ
َ
ل ظاهر عبارت »�بَ

که تو را سـر می‌بُرم.  حُكَ«، من در خواب چنین می‌بینم  َ �ب
ذ�ْ
أَ
ِي� �

�نّ
أَ
امِ � مَ�ن

ْ
رى‏ �فِي� ال

أَ
ِي� �

�نّ  »�إِ
ری« تو به خوبی اندیشه کن و بگو رأیت چیست؟ معنای اول از رؤیت،  ا �تَ رْ ماذ� ظ�ُ ا�نْ  »�فَ
�نْ  ‏ي�ن �إِ دُ� ج�ِ

مَرُ سَ�تَ ؤ�ْ عَلْ ما �تُ ِ ا�فْ َ�ت �ب
أَ
ا � الَ �ي دیـدن اسـت و معنـای دوم، اندیشـیدن اسـت. »�ق

کلمـۀ »أرَی« معلـوم می‌شـود  امِ«، از  مَ�ن
ْ
رى‏ �فِي� ال

أَ
ِي� �

�نّ «.2 مرفـود: »�إِ �نَ ر�ي ا�بِ
َ

هُ مِ�نَ الصّ
َ
اءَ اللّ �ش

شد و اختلافی هم در میان جمهور موجود است که معتقد هستند حضرت اسحاق؟ع؟ 
ذبیـح بـود؛ محقـق. )رک: تفسـیر القمـی، علـی بـن ابراهیـم قمـی، ج 1، ص 351( در میـان 
کـه حضـرت ابراهیـم؟ع؟ مأمـور بـه ذبحـش  کسـی  برخـی از مفسـرین اهـل سـنّت در مـورد 
شـد، اختالف اسـت و او را حضـرت اسـحاق؟ع؟ دانسـته‌اند؛ محقـق. )رک: الکشـف و 

البیـان عـن تفسـیر القـرآن، ثعلبـی نیشـابوری، ج 8، ص 150( 
1. أي شـبّ حتـى بلـغ سـعيه سـعي إبراهيـم؛ یعنـی بالغ و جوان شـد به آن انـدازه که در تلاش 
و انجـام امـور هم‌چـون پـدرش ابراهیم؟ع؟ بـود؛ محقق. )مجمع البیان فی تفسـیر القرآن، 

ج 8، ص 706(
2. تفسـیر مجمـع البیـان در مـورد واژۀ »رأی« پنـج معنـا ذکـر نمـوده و مقصـود از ایـن واژه در آیـۀ 

163شـریفه را توضیـح داده اسـت؛ محقـق. )رک: همـان، ج 8، ص 707( 

م، آیات هبخش یازدشخببخشبخازدهم، آیات 701 - 49یبخش 



کنم. مقصود این نیست  که باید آن را عملی  اضغاث احلام نبوده و واقعیتی اتس 

کـه مـن هـر شـب خـواب می‌بینـم.1 فعـل مضـارع اسـتمرار دارد، یعنی واقعیتی اسـت 

کـه مـن بـا آن مواجـه هسـتم و چـاره‌ای جـز امتثـال نـدارم. یعنـی هرچنـد در خـواب 

دیـدم امـا مرفـان اسـت و خیـالات نمی‌باشـد.

مَرَ«،2 دسـتوری نیسـت. �قَ
ْ
مْسَ وَ ال

َّ  وَ ال�ش
ً
ا �ب

َ
رَ كَوْك

َ حَدَ عَ�ش
أَ
ْ�تُ � �ي

أَ
ِي� رَ�

�نّ  در آیـه شـریفۀ »�إِ

کنون در پیش چشـم خود می‌بینم؛ نه  ری« می‌کنـد، یعنی هم‌ا
َ
 در این‌جـا تعبیـر بـه »أ

که باید آن را انجام دهم. حلاتی  که خواب مستمر باشد. بلکه وظیفه‌ای اتس   این 

گذشـته باشـد. ایـن طملـب از فعـل مضـارع اسـتفاده می‌شـود؛ نـه  کـه  گـذرا نیسـت 

کنـون در حـال خـواب بـا جنـاب اسـماعیل؟ع؟ سـخن می‌گویـد. صحیـح  کـه ا ایـن 

نیسـت بگوییـم چـون چنـد رمتبـه ایـن خـواب را دیـده، چنیـن لفظی اسـتفاده نموده 

کنون،  یـتُ« یعنی فعل امضی می‌آمد و نسـبت به ا
َ
گـر چنیـن بـود نیـز باید »رَأ اسـت. ا

امضـی محسـوب می‌شـود. 

گر پنجاه رمتبه خوراکی را خورده  استمرار باید تا زامن حال ادامه داشته باشد. ا

کَلـتُ« می‌گویـم. مفهـوم آیـه این اسـت که وظیفه‌ای اسـت 
َ
کنـون نخـورم، »أ باشـم و ا

کنـون  کـه ا کنـون می‌بینـم، در حلاـی  کنـون آن را انجـام دهـم. لـذا مرفـود ا کـه بایـد ا

کـه بایـد وظیفـه‌ام را انجـام دهـم. آقـای طباطبایـی در  نمی‌بینـد. مقصـود ایـن اسـت 

این‌بـاره طملـب دیگـری می‌گویـد.3 

رى‏« 
أَ
�ني� � مَلِكُ �إِ

ْ
الَ ال كمــا فــي قولــه: »وَ �ق يــا لــه  ى‏« يــدل علــى تكــرر هــذه الرؤ ر

َ
1. و قولــه: »إِنِّــي أ

یــا می‌کنــد،  لــت بــر تکــرار ایــن رؤ ى‏« دلا ر
َ
ــي أ کــه فرمــود: »إِنِّ )يوســف/33(؛ کلام حضــرت 

همان‌طــور کــه در آیــۀ شــریفه: »و پادشــاه گفــت همانــا مــن می‌بینــم« چنیــن اســت؛ محقــق. 
)رک: المیــزان فــی تفســیر القــرآن، ج 17، ص 152( 

2. یوسف/4. 
یا تکرار شده است.  ى« را دلیل بر این می‌داند که این رؤ ر

َ
164 3. علامه طباطبایی عبارت »إِنِّي أ

تفسیر سورۀ صــافّــات



ری« خطـاب بـه حضـرت اسـماعیل؟ع؟ اسـت. میامرف‌یـد: وظیفـۀ  ا �تَ رْ ماذ� ظ�ُ ا�نْ
 »�فَ

نیـز  او  ایشـان، افعـل مختـار اسـت،  زیـرا طـرف  تـو چیسـت؟  ایـن اسـت، نظـر  مـن 

می‌توانسـت بگویـد مـن وظیفـه دارم فـرار کنـم! »مـاذا تَری« یعنی چـه رأیی می‌دهی؟ 

گـر حضـرت اسـماعیل؟ع؟ بفامریـد خداونـد بـه شـما امـر نمـود مـرا سـر ببـری، شـما  ا

 وظیفه داشتی، من نیز رفار می‌کنم؛ پس دیگر حلیم نخواهد بود. حلیم، آن اتس که 

مَرُ«،  ؤ�ْ عَلْ ما �تُ
ِ ا�فْ َ�ت �ب

أَ
ا � الَ �ي این طملب را ارم اهلی دانسـته و می‌گوید: تسـلیم هسـتم. »�ق

یفاـت.1  ری«، امـر بـودن آن را در
َ
نفمرـود: »مـا تَـری«، بلکـه »مـا تُؤْمَـرُ« مرفـود، زیـرا از »أ

اتفـاق  بعدهـا  گمـان شـود  کـه  »تَجِدُنـی«  کنـون  ا نمیامرف‌یـد  هـم  بـاز  »سَـتَجِدُنِی«، 

گر خدا  «، ا �ن رِ�ي ا�بِ
َ

هُ مِ�نَ الصّ
َ
اءَ اللّ �نْ �ش  می‌افتد، بلکه میامرف‌ید: زود رما خواهی یتفا، »�إِ

بخواهد. یعنی این حتلا نیز از طلف اهلی اتس.2 

ـهُ« 
َّ
ما« بـالله و »تَل

َ
سْـل

َ
کـه هـر دو تسـلیم ایـن امـر اهلـی شـدند. »أ ما« آن‌گاه 

َ
سْل

أَ
ا � مَّ

َ
ل »�فَ

م«، ام به ابراهیم ندا دادیم.  راهِ�ي ْ �ب ا �إِ �نْ �ي
أَ
اهُ � �ن ْ ادَ�ي گونه. »وَ �ن جَبِين« به روی 

ْ
لقَاهُ، »لِل

َ
أی أ

کـردی.  ا«، یـا ابراهیـم تـو آن چـه را در خـواب دیـده بـودی عملـی  �ي ؤ�ْ الرُّ �تَ  �قْ
َ

دْ صَدّ  »�قَ

کردی.  کردی، یعنی پذیفرتی و عمل  آن را تصدیق 

ری«؛ محقق. 
أَ
ِي� �

�نّ مَلِكُ �إِ
ْ
الَ ال همان طور که در آیۀ سـی و سـوم از سـورۀ یوسـف فرمود: »وَ �ق

)رک: المیزان فی تفسیر القرآن، ج 17، ص 152( 
1. فقـال الغالم كمـا حكـى الله امـض كمـا أمـرك الله بـه؛ پسـر همان‌گونـه کـه خداونـد حکایـت 
فرمـوده پاسـخ داد کـه همان‌طـور کـه خداوند امر فرمـوده، انجام بده؛ محقق. )رک: تفسـیر 
قمـی، ج 2، ص 225( و قـد قـال: افعـل مـا تؤمـر و لـم يقـل اذبحني إشـارة إلـى أن أباه مأمور 
بأمـر ليـس لـه إلا ائتمـاره و طاعتـه؛ پاسـخ داد: آن‌چـه را بـدان امـر شـده‌ای انجـام بـده و 
کـه بـرای او  کـن. اشـاره اسـت بـه این‌کـه پـدرش مأمـور بـه امـری اسـت  نگفـت مـرا ذبـح 
بـه غیـر از اطاعـت امـر شایسـته نیسـت و بایـد انجـام دهـد؛ محقـق. )المیـزان فـی تفسـیر 

القـرآن، ج 17، ص 152( 
2165. برای مطالعۀ بیشتر، رک: همان، ج 17، ص 152. 

م، آیات هبخش یازدشخببخشبخازدهم، آیات 701 - 49یبخش 



«، این مقام، نتیجۀ نیکوکاری اسـت و ام این‌گونه  �ن �ي مُحْسِ�نِ
ْ
ي� ال ِ ز�

ْ �ج
لِكَ �نَ ا كَذ�

�نَّ »�إِ

«، ایـن همان امتحان بسـیار  �ن �ي مُ�بِ
ْ
لاءُ ال �بَ

ْ
هُوَ ال

َ
ا ل  هذ�

�نَّ نیکـوکاران را پـاداش می‌دهیـم. »�إِ

کـه وقتـی شـخص در مقـام نبـوت و رسـتلا به ایـن مقام بسرـد، علاوه  واضـح اسـت 

ماما«1 اسـت. مقـام امامـت، بعد از این مقام اسـت.  اسِ �إِ
كَ لِل�نَّ

ُ
اعِل ِي� ج�

�نّ الَ �إِ بـر ایـن »�ق

فداء عظیم 
از  پیـش  کـه  بـاز می‌گـردد  بـه همـان غلام  هـاء  م«، ضمیـر  �ي ِ عَظ� حٍ  ْ �ب ذ�ِ �بِ اهُ  �ن ْ دَ�ي

�فَ »وَ 
لِاحِيـن«. مـا برخـی را قـرار دادیـم. مقصـود از  ایـن دربـارۀ او مرفـود: »هَـبْ لِـي مِـنَ الصَّ

برخـی، همـان فـداء اسـت. یعنـی چیـزی بـه جـای او آمـد. 

برخـی، لفظـی در افرسـی قدیـم اسـت و بـه معنـای فـداء می‌باشـد. مـا بـه جـای 
ایـن غلام، یـک ذبـح بزرگ قرار دادیم. »ذبح« به معنای »ام یُذبَح« اسـت، چیزی که 
ذبـح می‌شـود، امـا عظمـت دارد. در ذهـن همه چنین اسـت که خداوند گوسـفندی 
سرفـتاد و حضـرت ابراهیـم؟ع؟ گوسـفند را سـر بریـد. امـا در روایات آمـده که مقصود 

از ذبـح عظیـم، وجود مقدس سیدالشـهدا؟ع؟ اسـت.2 

ایـن روایـات منهـای تعبّـد، رماد اسـت. اسـاس، بر دارا بودن تعبّد اسـت و کسـی 
گوسـفند نیسـت و برتـر از  کـه معنـای ذبـح عظیـم  کـه تعبّـد داشـته باشـد، درمی‌یابـد 

کنـون در مقـام تنفیـذ دعـوت اهلـی، خـون  کـه تا آن اسـت. خداونـد اشـاره میامرف‌یـد 

1. »... خداوند به او فرمود: من تو را امام و رهبر مردم قرار داد...«؛ بقره/124.  
 2. در این زمینه که مقصود از ذبح عظیم، وجود مقدس حضرت سید الشهداء؟ع؟ می‌باشد، 
از حضـرت امـام صـادق؟ع؟ روایتـی هسـت کـه در کتـب مختلـف ذکـر شـده و متقـدم بـر 
آن‌ها کتاب شـیخ صدوق رحمة الله علیه اسـت؛ محقق. )رک: عیون اخبار الرضا؟ع؟، 
کاشـانی، ج‏4،  یـه، ج 1، ص 209؛ تفسـير الصافـي، ملامحسـن  محمـد بـن علـی ابـن بابو
تفسـیر  فـی  البرهـان  یـزی، ج‏4، ص 429؛  الثقليـن، عروسـی حو نـور  تفسـير  ص 279؛ 

القـرآن، سـید هاشـم بحرانـی، ج‏4، ص 619( 166

تفسیر سورۀ صــافّــات



نیـاز نبـود؛ امـا زیـن پـس خدا خواسـته که خون هم ریخته شـود. سـرآغاز شـهدای راه 

حـق، حضـرت سیدالشـهداء؟ع؟ اسـت. لـذا مقصـود از ذبـح عظیـم، آن حضـرت 

کـه اعظـم شـهیدان راه حـق می‌باشـند.  اسـت 

کرد آن‌چه خداوند توصیف به عظمت م‌ی‌کند،  در جلسات آینده بیان خواهم 

کـوه احـد باشـد. چیـز دیگـری اسـت و  گوسـفند، بـه انـدازۀ  گوسـفند نیسـت؛ ولـو آن   

نکتـۀ دیگـری دارد. تـا بـه آن روز حضـرت نـوح؟ع؟ در دعـوت اهلـی خونـی نریخـت، 

در مبـارزه نیـز خـون نریخـت. حضـرت ابراهیـم؟ع؟ هـم خـون نریخـت. 

که در توحید و دعوت اهلی خون ریخته خواهد  اام از آن روز خداوند میامرف‌ید 

شـد. بنـا بـود از حضـرت اسـماعیل؟ع؟ شـروع شـود، امـا بزرگـی جایگزیـن او شـد بـه 

کسـانی  عنوان سـرآغاز )سـرآغاز زامنی رماد نیسـت، بلکه سـرآغاز رُتبی اسـت( برای 

که در راه حق شهید می‌شوند. ان شاء الله توضیح بیشتر خواهیم داد.   اتس 

ــر  ــۀ بالاتـ ــم از حضـــرت اســـماعیل؟ع؟ اســـت. رتبـ ــام حســـین؟ع؟ اعظـ ــۀ امـ رتبـ

گفرـــت، زیـــرا مصلحتـــی بـــود. خـــون حضـــرت اســـماعیل؟ع؟  بـــه عنـــوان فـــداء قـــرار 

گوســـفند  کـــه خداونـــد  ثمـــر نداشـــت، امـــا خـــون ایشـــان نتیجـــه و ثمـــر دارد. نـــه ایـــن 

ــفند  گوسـ ــد یـــک  ــه بفامریـ کـ ــود ایـــن نیســـت  ــا مقصـ ــتاد. امـ ــه سرفـ ــتاد؛ بلکـ را نفسرـ

گوســـفند هـــر چـــه باشـــد، خداونـــد بـــه خاطـــر  کـــه عظمـــت دارد، سرفـــتادیم. آن  بزرگـــی 

اهُ  رْ�ن
َّ َ�ش �ب »وَ  نمیامرف‌یـــد.  م«  �ي ِ عَظ� حٍ  ْ �ب ذ�ِ �بِ اهُ  �ن ْ دَ�ي

�فَ »وَ  اســـماعیل؟ع؟،  جنـــاب  بـــه  آن، 

«، ضمیـــر در این‌جـــا می‌رســـاند آن‌کـــه پیـــش از ایـــن بـــوده، غیـــر از حضـــرت  سْحا�ق �إِ �بِ

اســـحاق؟ع؟ اســـت.1 

برایـش وارد شـد،  بـه ذبـح  امـر  آیـۀ شـریفه اسـتفاده می‌کنـد آن‌کـه  ایـن  از  1. مرحـوم طبرسـی 
حضـرت اسـماعیل؟ع؟ اسـت؛ محقـق. )رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، 

)707 167ص 

م، آیات هبخش یازدشخببخشبخازدهم، آیات 701 - 49یبخش 



پرسش و پاسخ

کـــه قســـم‌تهایی از قرآن مجید کم شـــده اســـت؛ اام چنین  برخـــی معتقدنـــد 

که رئیس الأخباریین اتس،  نیســـت، بلکه تمام آن موجود اســـت. شـــیخ صدوق 

کم نشـــده اســـت1.  که چیـــزی از قرآن  بـــه صراحـــت می‌گوید اجمـــاع، قائل اســـت 

کـــه مدعیـــان آورده‌انـــد نیـــز قدیمـــی اســـت. عبـــدالله بـــن عمر  شـــاهد مثال‌هایـــی 

کنونی بوده و ســـاقط شـــده اســـت. این‌ها نظرات  می‌گویـــد قـــرآن چندین برابر قرآن 

قدیمی و قبیح هســـتند.  

کـه آن نیـز دارای اشـکلای نیسـت.  در مـورد آیـه‌ای از سـورۀ نسـاء شـاهد می‌آورنـد 

ساء«.2  ِ
مْ مِ�نَ ال�نّ

ُ
ك

َ
كِحُوا ما طا�بَ ل ا�نْ

امى‏ �فَ �ت �يَ
ْ
سِطُوا �فِي� ال �قْ  �تُ

َّ
لا

أَ
مْ � �تُ �فْ �نْ �خِ آیه میامرف‌ید: »وَ �إِ

�نْ 
أَ
� و�نَ  �بُ

رْغ�َ �تَ »وَ  میامرف‌یـد:  کـه  دارد  نسـاء  مبارکـۀ  سـورۀ  از  دیگـری  آیـات  بـه  اشـاره 

«؛3 نسـبت بـه یتیمـی کـه سرپسرـت او هسـتید یـا می‌خواهیـد بـا او ازدواج  كِحُوهُ�ن �نْ �تَ

کـم  کنیـد، ظلـم نکنیـد. نگوییـد در اختیـار سامـت و پـدر نـدارد، بنابرایـن همریـه 

بدهیـد؛ یـا بگوییـد بـه عنـوان زن گفرتیـم و هـر چـه بـه او دادیـم کفاـی اسـت. زیـرا پدر 

کـه نـزد او شـکایت بـرد.  نـدارد 

�نْ  ایـن آیـه، اشـاره بـه آن آیـات دارد. در همیـن سـورۀ مبارکـه‌ مرفـوده اسـ:ت »وَ �إِ

گـر می‌تسرـید، این کار  امى‏«. ایـن دسـتور را بیـان کردیـم؛ امـا ا �ت �يَ
ْ
سِطُوا �فِي� ال �قْ  �تُ

لاَّ
أَ
مْ � �تُ �فْ �خِ

را نکنیـد و از غیـر یتماـی همسـر بگیریـد. مـا بـه شـما اجـازه دادیـم و ایـرادی بـر شـما 

نیسـت. 

1. اعتقادات الامامیة، ص 84 باب 32. 
گـر م‏ىترسـيد از اينك‌ـه )بـه هنـگام ازدواج بـا دختـران يتيـم( رعايـت عدالـت دربـارۀ  2. »و ا
آن‌هـا نكنيـد )از ازدواج بـا آنـان صـرف نظر نمائيد و( با زنان پاك )ديگـر( ازدواج كنيد...«؛ 

نساء/3. 
كنيد...«؛ نساء/127.  3. »... و م‏ىخواهيد با آن‌ها ازدواج  168

تفسیر سورۀ صــافّــات



 بخش دوازدهم، آیات 107- 106: 
مراد از »ذِبحٍ عَظیِم«

آیات مبارکه 

مٍ ١٠٧ �ی ٖ حٍ عَظ� ْ �ب ذ�ِ اٰهُ �بِ �ن ْ دَ�ی
�نُ ١٠٦ وَ�فَ ݔ ݬٖىݫ ݫ ݫ مُ�بݫ

ْ
ءُ ال

ٓ
لاٰ �بَ

ْ
َ ال وݧ ُ هݧ

َ
اٰ لݠ اِ�نَّ هٰدݦݐ

ترجمۀ آیات 

ى اســـت.107- ما ذبـــح عظيمى را  106- اين مســـلما امتحان مهم و آشـــكار

كرديم.  او  فداى 

معنای لغات 

»عظیـم« بـه معنـای بـزرگ اسـت، در مقابـل آن »صغیـر« و »حقیر« اسـت.1 »بلاء« 

بـه معنـای امتحـان اسـت.2 »فـداء« چیزی را برخـی برای دیگری قـرار دادن، به جای 
او قرار دادن اسـت.3

ر الِإحاطـةُ بِكُنْهِـه و   عـن حـدودِ العُقـول حتـى لا تُتَصَـوَّ
َ

زَ قـدْرُهُ و جـلّ 1.  العَظِيـمُ: الـذي جـاوَ
کـه قـدر و منزلـت و جلالتـش از حـدّ عقـول فراتـر اسـت تـا  کسـی اسـت  حَقِيقتـه؛ عظیـم 
کُنـه و حقیقـت آن قابـل تصوّر نیسـت؛ محقق. )رک: لسـان العرب،  آن‌جـا کـه احاطـه بـه 

ج 12، ص 409(
یشـۀ )بلـو( بـه معنـای امتحان کردن و اختبار اسـت. بالء، امتحان و خبر  2. »بالء« اسـم از ر
گرفتـن از حـال عبـد بـوده و می‌توانـد در خیـر یا شـر صورت پذیرد؛ محقـق. )رک: التحقیق 

فـی کلمـات القرآن، ج 1، ص 335( 
3. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 627. 

169



مروری بر آیات �پیشین

کریمـه مربـوط بـه جنـاب ابراهیـم؟ع؟ و فرزنـدش اسـت. البتـه قـرآن  ایـن آیـات 

امِ  مَ�ن
ْ
ِي� ال

رى‏ �ف
أَ
ِي� �

�نّ َّ �إِ �نَ�ي ُ ا �ب الَ �ي َ �ق عْي� غ�َ مَعَهُ السَّ
َ
ل ا �بَ مَّ

َ
ل

در این‌جـا نماـی از ایشـان نمی‌بـرد. »�فَ

؛  �نَ رِ�ي ا�بِ
َ

هُ مِ�نَ الصّ
َ
اءَ اللّ �نْ �ش ِي� �إِ

دُ�ن ج�ِ
مَرُ سَ�تَ ؤ�ْ عَلْ ما �تُ

ِ ا�فْ َ�ت �ب
أَ
ا � الَ �ي رى‏ �ق ا �تَ رْ ما ذ� ظ�ُ ا�نْ

حُكَ �فَ َ �ب
ذ�ْ
أَ
ِي� �

�نّ
أَ
�

ي�  ِ ز�
ْ �ج

لِكَ �نَ ا كَذ�
�نَّ �إِ ا  �ي ؤ�ْ �تَ الرُّ

�قْ
َ

دْ صَدّ
مُ؛ �قَ راهِ�ي ْ �ب �إِ ا  �نْ �ي

أَ
� اهُ  �ن ْ ادَ�ي ؛ وَ �ن �نِ �ي �بِ

َ ج�
ْ
لِل هُ 

َّ
ل �تَ وَ  ما 

َ
سْل

أَ
� ا  مَّ

َ
ل

�فَ

مٍ«.1  �ي ِ حٍ عَظ� ْ �ب ذ�ِ اهُ �بِ �ن ْ دَ�ي
؛ وَ �فَ �نُ �ي مُ�بِ

ْ
لاءُ ال �بَ

ْ
هُوَ ال

َ
ا ل  هذ�

�نَّ ؛ �إِ �نَ �ي مُحْسِ�نِ
ْ
ال

کنیـم تـا روشـن شـود در تفسـیر  لازم اسـت توضیحاتـی در جوانـب طملـب بیـان 

ایـن آیـۀ کریمـه بـه غیـر از بحـث تعبـد، طبق روایات نیز باید قائل شـد که تفسـیر ذبح 

عظیـم، وجـود مقدس سیدالشـهدا؟س؟ می‌باشـد. 

معنای اولیۀ امر و نهی

کـه امـر، بـرای تحریـک »مأمـور« به سـوی »مأمـورٌ به«  بـه عنـوان مقدمـه بایـد گفـت 

کـه مأمـور را وادار نمایـد »مأمـورٌ بـه« را انجـام دهـد.  کار امـر ایـن اسـت  اسـت. یعنـی 
کار نهـی نیـز بازداشـتن شـخص اسـت.2

ید و زکات بدهید. این ارم  «،3 نماز را به پا دار كاة� وا الز�َّ �تُ
آ
لاة�َ وَ � مُوا الصَّ �ي �ق

أَ
 امنند: »وَ �

1. صافات/107 - 102. 
2. در علـم اصـول، بـرای صیغـۀ امـر و نهـی معانـی مختلفـی ذکـر شـده اسـت، از جملـه: ترجی، 
تمنـی، تهدیـد، انـذار، تعجیـز، تسـخیر، اهانت و غیـره. گاهی اسـتفاده از امر تنها به جهت 
تحریـک مخاطـب بـرای رفتـن بـه سـوی مطلـوب اسـت بـه عبارتـی انشـای طلـب اسـت. 
گاهـی هـم بـا انگیـزۀ معانـی فـوق اسـتفاده می‌شـود. در هـر صـورت در خصـوص امـر و نهـی 
کتـاب از منابـع  مباحـث مفصلـی در فقـه امامیـه و فـرق اهـل سـنت مطـرح اسـت. اولیـن 
کـه بـه اسـتعمال لفـظ و معنـای واژۀ امـر و نهـی پرداختـه، تفسـیر نعمانـی اسـت؛  شـیعی 

کفایـة الأصـول، آخونـد خراسـانی، ج 1، ص 131(  محقـق. )رک: 
3. بقره/43.  170

تفسیر سورۀ صــافّــات



کار را انجام دهند.  که این  که در بندگان خدا ایجاد باعث شود  برای این اتس 

 1،» ً
لا �ي هِ سَ�ب �يْ

َ
ل طاعَ �إِ ِ مَ�نِ اسْ�تَ �ت �يْ �بَ

ْ
ُّ ال اسِ حِ�ج

ى ال�نَّ
َ
در جـای دیگـر میامرف‌یـد: »وَ لِله عَل

کـه می‌توانـد  کـس  کننـد، هـر آن  کـه بـه سـوی مکّـه قصـد  از خـدا بـر ذمّـۀ مـردم اسـت 

ایـن راه را بپیمایـد. سـایر اوامـر نیـز ایـن چنیـن اسـت. 

ا«2 یـــا  عْض� َ مْ �ب
ُ
ك عْض�ُ َ �بْ �ب �تَ غ�ْ َ در مـــورد نواهـــی نیـــز همین‌طـــور اســـت. امننـــد: »وَ لا�ي

ورِ«.3  تفاوتـــی نمی‌کنـــد بـــه صورت ارم  وْلَ الز�ُّ
وا �قَ �بُ �نِ

�تَ ْ ِ وَ ا�ج ا�ن وْ�ث
أَ
�

ْ
سَ مِ�نَ ال �جْ وا الرِّ �بُ �نِ

�تَ ْ ا�ج
»�فَ

ه«؛4 گاه این‌گونه اســـت که 
َ
هاكُمُ اللّ �نْ َ باشـــد یـــا بـــه صـــورت نهـــی. بـــرای مثـــال: »�ي

مـــادۀ »نَهَـــیَ« بـــه کار مـــی‌رود و گاه بـــه صـــورت صیغـــه و ســـاختمان نهـــی می‌آید، 

»لاتَفعَـــل، لاتَغتَـــب« و امننـــد این‌ها باشـــد. 

کـه به تعبیـری گفته می‌شـود ارم، جعـل »مأمورٌ  ایـن اصـل اولیـۀ امـر و نهـی اسـت 

و در  بـه« اسـت  اعتبـاری مأمـور، نحـو »مأمـورٌ  یـا بعـث  بـر عهـدۀ مأمـور اسـت.  بـه« 

کسـی را هُـل می‌دهنـد و می‌گوینـد: بـرو.  مقابـل بعـث حقیقـی می‌باشـد. یـک رمتبـه 

گاهـی وی را هـل نمی‌دهنـد و می‌گوینـد: بـرو. نهـی، بازداشـتن خارجـی اسـت یعنـی 

گفتـه می‌شـود: نکـن. داعـی،  جلـوی او را می‌گیرنـد یـا بازداشـتن اعتبـاری اسـت و 

تحریـک یـا ایجـاد فعـل یـا عـدم ایجـاد فعل اسـت. در نتیجه مصلحت و مفسـده در 

بـاب امـر و نهـی چیسـت؟ 

مصلحـت و مفسـده در همـان »مأمـورٌ بـه« و »منهیٌّ عنه« اسـت. ارم هنگمای به 

گر شـخصی نماز خوانـد، مصلحت ارم  کـه »مأمـورٌ به« ایجاد شـود. ا نتیجـه می‌رسـد 

1. آل عمران/97. 
2. حجرات/12. 

3. حج/30. 
4171. ممتنحه/9. 

بخش دوازدهم، آیات 701- 01
  بخش دوازدهم، آیات ش خببشخب



ق نشـده اسـت 
َ
کـه زنـا نکـرد و غیبت نکرد، مفسـده محقّ محقّـق شـده اسـت. آن‌گاه 

و ایـن طملبی واضح اسـت. 

معانی دیگر برای امر و نهی 

کــه  گاهــی می‌گوینــد امــر بــرای تعجیــز اســت. یعنــی مقصــود از امــر ایــن نیســت 

کنــد ایــن فــرد  کــه آمــر بیــان  کاری را انجــام دهــد، بلکــه مقصــود ایــن اســت  شــخص 

مْ  طَعْ�تُ �نِ اسْ�تَ سِ �إِ
�نْ �إِ

ْ
ِ وَ ال

�نّ �جِ
ْ
رَ ال

َ ا مَعْ�ش کریمــه‌ مرفــود: »�ي ــۀ  ــرای مثــال در آی عاجــز اســت. ب
1.» ٍ طا�ن

ْ
سُل  �بِ

َّ
لا  �إِ

و�نَ
ذ�ُ �فُ �نْ وا لا �تَ

ذ�ُ �فُ ا�نْ
رْض�ِ �فَ

أَ
�

ْ
ماوا�تِ وَ ال طارِ السَّ

�قْ
أَ
وا مِ�نْ �

ذ�ُ �فُ �نْ �نْ �تَ
أَ
�

یــد کــه در میــان بخش‌هــای آســمان  گــر شــما تــوان ایــن را دار ای گــروه جــن و انــس! ا

و زمیــن )نــه در خــود زمیــن، بلکــه در میــان بخش‌هــای آســمان و زمیــن، یعنــی در آن 

کار را بکنیــد.  یــد، ایــن  کنیــد و از لای آن بگذر قســم‌تهای جــدای از هــم( نفــوذ 

یــد. در واقــع بایــد نیــروی خاصّــی باشــد تــا  کــه ندار کمــک نیرویــی  نمی‌توانیــد مگــر بــه 

بــه شــما ایــن تــوان را بدهــد. 

ــاش  کــه مــن ت ــاةَ« اســت. مقصــود ایــن نیســت  ــوا الصَّ قيمُ
َ
وا« امننــد »وَ أ

ُ
ــذ »تَنْفُ

ــرای تعجیــز اســت.  ــالا روم و ایــن امــر را انجــام دهــم، بلکــه ایــن امــر ب ــا شــاید ب کنــم ت

کــه در  یــم  هرچنــد مثال‌هــای عفرــی بســیار اســت، امــا از خــود آیــه مثــال می‌آور

ــم باشــیم.  کری ســایۀ قــرآن 

کسـی بگویـد:  کنـد شـما ناتـوان هسـتید. بـرای مثـال  کـه ثابـت  بـرای ایـن اسـت 

کار را بکنـی، بکـن. ایـن امـر، بـرای تعجیـز  می‌توانـی مـرا بزنـی، بـزن. می‌توانـی ایـن 

گـر می‌توانـی مـرا بکشـی بکـش«، نـه این‌کـه شـخص دوسـت  گفـ:ت »ا اسـت. وقتـی 

1. الرحمن/33.  172

تفسیر سورۀ صــافّــات



کنـد او عاجـز اسـت؛ نمی‌توانـد بـه  کشـته شـود. خیـر، بلکـه می‌خواهـد ثابـت  دارد 

کار را انجـام  کنـد شـما ایـن  کنـد. در این‌جـا خداونـد نمی‌خواهـد بیـان  او تعـدّی 

مُ 
ُ
ك هِدَ مِ�نْ

َ مَ�نْ �ش
کنیـد یـا روزه بگیریـد: »�فَ کـه امـر نمـوده نمـاز بـر پـا  دهیـد، همان‌طـور 

صُمْهُ«.1 �يَ
ْ
ل

�فَ هْرَ 
َّ ال�ش

 این ارم، به داعیِ تعجیز اسـت؛ به داعی اثبات عجز مأمور از »مأمور به« اسـت. 

 به او ارم می‌کند تا او تحریک به انجام شود. وقتی تحریک شد و برایش ثابت گشت 

که عاجز اتس.  کار را انجام دهد، معلوم می‌شود  که نمی‌تواند این 

امر امتحانی 

گفرته‌انـد. اوامـر امتحانـی، اصلطاح  یـک قسـم از اوامـر نیـز »اوامـر امتحانیـه« نـام 

اسـت و نبایـد این‌گونـه بـه ذهـن خطور کنـد که مقصود، امتحان عفری اسـت؛ امنند 

کـه سـه سـؤال از این پنج سـؤال  آن‌چـه در امتحان‌هـا ]در مـدارس مـا[ گفتـه می‌شـود 

را بـه طـور کماـل پساـخ دهیـد. بلکـه این‌جـا باید پساـخ‌ها را بنویسـد. 

گـوش فـرا می‌دهـد  کننـد تـا ببیننـد  امـا امـر امتحانـی، یعنـی شـخص را امتحـان 

کاری انجـام شـود. می‌خواهنـد بداننـد ایـن شـخص  یـا خیـر؟ نـه این‌کـه بخواهنـد 

بنـا دارد امرفن‌بـر باشـد یـا خیـر؟ بـرای اوامـر امتحانیـه، امـر بـه زدن را مثـال می‌زننـد. 

اصلطاح دیگـر در ایـن بـاب، مصلحـت در إنشـاء و مصلحـت در مُنشـأ اسـت. ایـن 

اصلطاح بـه چـه معنساـت؟

کنیـد شـخصی بگویـد: »همیـای جنگ باشـید، رفدا به جنـگ می‌رویم«.  فـرض 

را  طملـب  ایـن  آن‌هـا  البتـه  اسـت.  امتحانـی  بـاش  آمـاده  امـر،  ایـن  کماـل  نمونـۀ 

نمی‌گوینـد و فقـط اعلام آمـاده بـاش می‌کننـد. امـا ایـن آمـاده بـاش بـرای ایـن اسـت 

1173. بقره/185.

بخش دوازدهم، آیات 701- 01
  بخش دوازدهم، آیات ش خببشخب



کـه آامدگـی لازم اسـت، توانمند و همیا هسـت، یا  کـه بداننـد آیـا ایـن ارتـش در زامنـی 

کـرد.  تـوان نـدارد؟ بعـد از آمـاده بـاش نیـز اعلام اسـتراحت خواهنـد 

گفـــ:ت می‌خواســـتیم  گـــر ســـؤال شـــود بـــه چـــه منساـــبت اســـت؟ خواهنـــد  ا

کـــه  گفتـــه می‌شـــود  کنیـــم قـــدرت رزمـــی شـــما چگونـــه اســـت؟ این‌جـــا  امتحـــان 

کـــه آن عمـــل را انجـــام دهـــد.   مصلحـــت در إنشـــاء اســـت. مصلحـــت در ایـــن نیســـت 

اصـــاً نمی‌خواهـــد ایـــن عمـــل را انجـــام دهـــد. آن عمـــل مصلحتـــی نـــدارد. تنهـــا 

گـــوش فـــرا دهـــد یـــا خیـــر؟ ایـــن  کـــه حاضـــر اســـت  کنـــد بـــه ایـــن   می‌خواهـــد او را امتحـــان 

ارم امتحانی اتس.

امر جدّی بر ذبح فرزند

 برخی قائل‌اند که ارم به حضرت ابراهیم؟ع؟ ارم امتحانی بود. خداوند خواتس 

کند.1  حضرت ابراهیم؟ع؟ را امتحان 

«، از کلمـۀ »بَلاء« در ایـن آیـه اسـتفاده می‌کننـد که خدا  �ن �ي مُ�بِ
ْ
لاءُ ال �بَ

ْ
هُوَ ال

َ
ا ل �نَّ هذ� »�إِ

کنـد. خواب نیـز نوعی از وحی  خواسـت حضـرت ابراهیـم؟ع؟ را در خـواب امتحـان 

در انبیـاء اسـت کـه بحـث در مـورد آن، در این مجال نیسـت. 

 به حضرت ابراهیم؟ع؟ دستور داد که باید پسر خود، اسماعیل را بکشی. حضرت

 ابراهیم؟ع؟ دو فرزند داشـت و از آیه معلوم می‌شـود که حضرت اسـحاق؟ع؟ در آن 

كان امتحانيا كيفي في امتثاله تهيؤ المأمور للفعل و إشـرافه عليه فحسـب؛  1.  إن الأمر فيها 
یـای صـادق و  یـا معاملـۀ رؤ يـا« توضیـح فرمـوده: بـا آن رؤ ؤْ قْـتَ الرُّ

َ
علامـه ذیـل آیـه »قَـدْ صَدّ

یـا بـدان مأمـور شـدی امتثال کردی، یعنـی امری که در  راسـت نمـودی و امـری را کـه در رؤ
یافـت کـردی امتحانـی بـوده و آمـاده شـدن کامـل بـرای انجام و اشـراف بـر آن کافی  یـا در رؤ
اسـت. همیـن مقـدار از امتثـال، میـزان بندگی تو را تعیین می‌کنـد؛ محقق. )رک: المیزان 

فی تفسـیر القـرآن، ج 17، ص 153(  174

تفسیر سورۀ صــافّــات



زامن نبودند، لذا حضرت اسـماعیل؟ع؟ مقصود آیه اسـت.1 

کـه عـرض شـد، قـرآن مجیـد در این‌جـا نـام حضـرت اسـماعیل؟ع؟  همان‌طـور 

کـه بردبار  را نیـاورده و فقـط »بُنَـیّ« آمـده اسـت. »غُلامٌ حَلیـم« اسـت، یعنـی فرزنـدی 

کـه فرزنـدت را بکـش؛ او نیـز  اسـت و در مقـام مرفـان خـدا تحمـل دارد.2 امـر مرفـود 

کـه لازم  همیـا شـد و همـۀ مقدمـات را انجـام داد. در وقـت سـر بریـدن، دسـتور آمـد 

نیسـت. روایـات نیـز میامرف‌یـد گوسـفندی را از بهشـت آوردنـد. بالاخـره از هـر جا که 

بـود، از بهشـت آمـد.3 

کـه می‌گوینـد ارم امتحانی اسـت، یعنـی خداوند نمی‌خواسـت و اراده‌‌اش  آن‌هـا 

کـه ارادۀ خداوند  بـر ایـن نبـود که حضرت اسـماعیل؟ع؟ کشـته شـود؛ امنند مواردی 

یـم. بلکـه ایـن دسـتور از ایـن  کـه نمـاز بخوانیـم، روزه بگیریـم و حـج برو بـر ایـن اسـت 

قبیـل نبـوده و تناه امتحـان بود. 

کـه نمی‌خواهـد مأمـورٌ بـه  تفـاوت امـر امتحانـی بـا غیـر امتحانـی در ایـن اسـت 

محقـق شـود. تنهـا و تنهـا بایـد اسـتعداد مأمـور بـرای اطاعـت و معصیـت مشـخص 

شـود. تا چه اندازه آامدۀ اطاعت اسـت؟ چه میزان آامده نیسـت و انگیزۀ معصیت 

گفـ:ت  نباشـد، خواهـد  بنـدۀ طمیعـی  ابراهیـم؟ع؟  گـر حضـرت  ا نامرفانـی دارد؟  و 

یـان را  1. برخـی معتقدنـد کـه ذبیـح، حضـرت اسـحاق؟ع؟ بـوده و قصـه‌ای مشـابه همیـن جر
نقـل می‌کننـد. امـا گـواه قـرآن و روایـات بـر ایـن اسـت کـه در مـورد حضـرت اسـماعیل؟ع؟ 

اتفـاق افتـاده اسـت؛ محقـق. )رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 707( 
کـه در انجـام امـور قبـل از وقـت مناسـب عجلـه نمی‌کنـد، بـا وجـود  کسـی اسـت  2. حلیـم 

آن‌کـه قـدرت بـر انجـام دارد؛ محقـق. )همـان، ج 8، ص 706( 
ینـد همان قوچی بوده کـه از هابیل قبول  3. در مـورد ذبـح نظراتـی موجـود اسـت. برخـی می‌گو
شـد، یـا گفته‌انـد قوچـی بوده که چهل پاییز در بهشـت تغذیه شـده و غیـره؛ محقق. )رک: 

175همان، ج 8، ص 708( 

بخش دوازدهم، آیات 701- 01
  بخش دوازدهم، آیات ش خببشخب



امـر عقلایـی باشـد. چیـزی  کـه  کشـی نیسـت. بنابـر ایـن اسـت  بـر بچـه  بنـا  خدایـا 

گـر حـدّ درک مـا بـود، این‌گونـه می‌گفتیـم.  کـه وقتـی عقلا بشـنوند، نخندنـد. ا باشـد 

امـا جنـاب ابراهیـم؟ع؟ آن‌قـدر ایمـان به خـدا و صفات اهلی یعنـی حکمت و عدل 

کـه ایـن امـر را امـری بجـا می‌دانـد. می‌‌گویـد امـر مرفـودی، اطاعـت می‌کنـم.   دارد 

مٍ«، مـا آن غلام را بـه چیـزی قابـل کشـتن فـدا  �ي ِ حٍ عَظ� ْ �ب ذ�ِ اهُ �بِ �ن ْ دَ�ي
آیـه میامرف‌یـد: »وَ �فَ

کـه بایـد چیـزی در خـارج باشـد.  کردیـم، امـا بسـیار بـزرگ بـود. معنایـش ایـن اسـت 

کـه معنـای  کنـون ایـن را می‌گوییـم. دقـت داشـته باشـید  گفتیـم و ا ابتـدا در مـورد او 

فـداء همیـن اسـت. یعنـی بلایـی هسـت، یـا حلاتـی متوجـه به شـخصی اسـت. این 

حلاـت بایـد متوجـه باشـد، امّـا چیـزی جـای آن را می‌گیـرد. 

 برای مثال دربارۀ اصحاب وجود مقدس سیدالشهدا لاسم الله علیهم أجمعین

 آمـده اسـ:ت »وَ فَـدَوهُ بأنفسـهم«، خودشـان را بـه جـای او قـرار دادنـد. اصـل بلاء و 

ناراحتـی و قتـل، متوجـه به اوسـت. چنان‌چه هر کدام از اصحاب سیدالشـهدا؟ع؟ 

کاری بـا او نداشـتند و علاوه بـر ایـن ممکـن بـود  غیـر از ایشـان از آن‌جـا می‌رفتنـد، 

کـه عظمت کار  مناصـب بسـیاری هـم در انتظـار ایشـان باشـد. توجـه داشـته باشـید 

چیست؟ 

کـه در السام، جنـگ بـوده و رهبـر، معصـوم بـوده و تمـام افـرادی  یگانـه جنگـی 

کشـته شـدن داشـتند و هیـچ امیـد فتـح در آن وجـود  کـه در آن‌جـا بودنـد، یقیـن بـه 

نداشـت، چـه رسـد بـه غنیمـت و غیـره؛ فقط و فقـط قضیۀ کربسلاـت. معنای فداء 

چنیـن اسـت. آیـه نمیامرف‌یـد مـا تنهـا امـری نمودیـم تـا بدانیـم او چـه انـدازه آمـاده 

اسـت. خیـر، بلکـه بایـد ایـن امـر، عملی شـود. بعـد در وقت منساـب، آن را ‌که طرف 

امـر اسـت، تعویـض نمودیـم. چیـزی را بـه جـای دیگـری قـرار دادیـم.  

یـم. رفض  یـم و قصـد تشـبیه ندار بـرای واضـح شـدن طملـب چنیـن مثـال می‌آور 176

تفسیر سورۀ صــافّــات



امـا هنـگام  بخـورد.  دارو  او میامرف‌یـد  بـه  بدین‌جـا می‌آیـد. طبیـب  مریضـی  کنیـد 

کـه ایـن  خـوردن، می‌گویـد: آن دارو بهتـر اسـت، پـس آن دیگـری را بخـور. معنـا نـدارد 

کـه دارو را بخـورد. دارو را بـه ایـن  امـر، امـر امتحانـی باشـد. مصلحـت در ایـن اسـت 

کـه  کـه یـا نفـع دومـی از اولـی بیشـتر اسـت، یـا در آن امنعـی هسـت  خاطـر تغییـر داد 

در دیگـری نیسـت. 

کــه داعــی، تحریــک بــه ایجــاد  ــق، بــه معنــای ایــن اســت 
َ
پــس تغییــر دادن متعل

کــردن نیســت. چنان‌چــه امــر امتحانــی باشــد،  عمــل اســت. دیگــر جــای عــوض 
کــه  کفاــی اســت دیگــر نخــور! دانســتم  گفــ:ت  کــه خواســت بخــورد، خواهــد  همیــن 

ــه حــرف مــن می‌دهــی.   گــوش ب

کـه در امـر امتحـان، لازم نیسـت خـودش یـا بدلـش در  لـذا توجـه داشـته باشـید 

که بدل دارد،   خارج محقّق شـود. در اصلاطحاتِ علم اصول بیان می‌شـود واجبی 

 واجـب اسـت. بـه عبارتـی خـود عمـل، واجب اسـت امـا بـدل دارد. در صورتی که به 

ایـن عمـل نشـد، آن دیگـری جایگزیـن می‌شـود. امـر امتحانی این‌گونه نیسـت، بلکه 

امـر بـه داعـی تحریـک اسـت. یعنی شـخص باید یکـی از این‌هـا را انجام دهد. 

کـه طبیـب دارویـی بـه شـخص می‌دهـد و می‌گویـد: بخـور.  مثـال همـان اسـت 

وقتـی خواسـت بخـورد بگویـد: ایـن را بـده، و آن داروی دیگـر را بخـور. در این‌جا قرآن 

میامرف‌یـد تـو بـه خوبـی از عهدۀ امتحان برآمدی؛ تغییری داده شـد و چیزی را فدای 

دیگـری قـرار دادیـم. پـس ایـن امـر، امـر امتحانـیِ تعریف شـده در علم اصول نیسـت. 

کـه ایـن آیـه را امـر امتحانـی بدانیـم؛ تفاوتـی نـدارد که ذبـح عظیم  سـاده لوحـی اسـت 

گوسـفند باشـد، یـا آن‌چـه ام تفسـیر خواهیـم کرد. 

کـه امـر امتحانـی نبـوده، بلکـه ارم جدّی اسـت. به  از بحـث فـوق نتیجـه گفرتیـم 

لاة« یا  تعبیـر علـم اصـول، بـرای تحقق »مأمورٌ به« در خارج اسـت؛ امننـد »أقیموا الصَّ
177

بخش دوازدهم، آیات 701- 01
  بخش دوازدهم، آیات ش خببشخب



 ِ �ت �يْ �بَ
ْ
واعِدَ مِ�نَ ال �قَ

ْ
مُ ال راه�ي ْ �ب عُ �إِ

رْ�فَ َ  �ي
ذ�ْ کـه به حضـرت ابراهیم؟ع؟ امـر شـد. »وَ �إِ امـر بـه حـجّ 

مُ«.1 عَل�ي
ْ
عُ ال م�ي �نْ�تَ السَّ

أَ
كَ �

�نَّ ا �إِ
لْ مِ�نَّ �بَّ

�قَ ا �تَ �ن َّ لُ رَ�ب سْماع�ي وَ �إِ

که با حضرت اســـماعیل؟عهما؟ خانه را بســـازند. این  حضرت ابراهیم مأمور شـــد 

امـــر امتحانـــی نبوده و ارم واقعـــی حقیقی و به داعیِ ایجـــاد »مأمورٌ بـــه« در خارج بود. 

امـــر در ســـورۀ صافات نیـــز ارم واقعی حقیقـــی و به داعیِ ایجـــاد »مأمورٌ بـــه« در خارج 

اســـت. شـــاهد بـــر طملب تعبیـــر قـــرآن مجید اســـت، زیـــرا قـــرآن مجیـــد میامرف‌ید: 

»فَدَینَـــاهُ«، مـــا به جای ایـــن غلام چیز دیگری قـــرار دادیم. این معنا را نمی‌رســـاند که 

کنیم.  می‌خواســـتیم ابراهیـــم را امتحان 

فایدۀ امر امتحانی 
کــه آزمــودن شــخص اســت و ایــن  بنابرایــن امتحــان دو معنــا دارد: معنــای لغــوی 
آزمــودن در تمماــی تکلایــف وجــود دارد. خداونــد در تمــام تکلایفــش افــراد را امتحــان 
کــه مــن  ــه خاطــر ایــن مقصــود  ــد بلکــه ب ــه خاطــر این‌کــه خــدا نمی‌دان ــه ب می‌کنــد. ن
کیســت و مســتحق  کیســت؟ مســتحق بهشــت  کیســت و عاصــی  بدانــم طمیــع 

کیســت؟  جهنــمّ 

 ارم امتحانی، اصلاطح اتس و منظور این نیست که هر جا شخص امتحان شد،

 امـر امتحانـی اسـت. امـر بـه صلاة، امـر بـه صـوم، امـر بـه جهـاد نیـز امتحـان اسـت. 

لِهِمْ  �بْ
�قَ �نَ مِ�نْ  �ي �ذ

َّ
ال ا 

�نَّ �تَ �فَ دْ  �قَ
َ
ل وَ   ، و�نَ �نُ �تَ �فْ ُ �ي لا  وَ هُمْ  ا 

مَ�نَّ
آ
� وا 

ُ
ول �قُ َ �ي �نْ 

أَ
� وا 

ُ
رَك �تْ ُ �ي �نْ 

أَ
� اسُ 

ال�نَّ حَسِ�بَ 
أَ
�«

 2.» �نَ �ي �ب كاذ�ِ
ْ
ال مَ�نَّ 

َ
عْل �يَ

َ
ل وَ  وا  صَدَ�قُ �نَ  �ي �ذ

َّ
ال هُ 

َ
اللّ مَ�نَّ 

َ
عْل �يَ

َ
ل �فَ

1. بقره/127. 
2. »آيا مردم گمان كردند به حال خود رها م‏ىشوند و آزمايش نخواهند شد؟! ما كسانى را كه 
 پيش از آنان بودند آزموديم )و اين‌ها را نيز امتحان مك‏ىنيم( بايد علم خدا در مورد كسانى

يند تحقق يابد«؛ عنکبوت/2 و 3.  كه دروغ م‏ىگو كسانى  يند و  كه راست م‏ىگو  178

تفسیر سورۀ صــافّــات



ــاد اســت. امتحــان و ابتــاء در  ــرای امتحــان عب ــورٌ به‌«هــا ب ــع، همــۀ »مأم در واق
لغــت، یعنــی معلــوم شــود شــخص، انســان خوبی اســت یا بــد. تمماــی تکلایف خدا 
ــد در روز کــه خداون ــرای ایــن  «.1 ب �ب ِ

�يّ
َ

 مِ�نَ الطّ
َ �ث �ي �ب

�خَ
ْ
ز�يَ ال م� َ ى �ي

کــه »حَ�تَّ ــرای ایــن اســت   ب
کند.   قیتما بدناهد را از پاک جدا 

کـــه در علم اصـــول رطمح اســـت، امتحانی  امـــر در این‌جـــا با توجه بـــه تعریفی 
« در معنای �ن �ي مُ�ب

ْ
لاءُ ال �بَ

ْ
هُوَ ال

َ
ا ل  هذ�

�نَّ  نیست، بلکه ارم حقیقی اتس. کلمۀ »بلاء« در »�إِ
کار رفته اتس.   لغوی خود به 

قـرآن مجیـد ایـن را نفمرـوده تـا بگوید اصلاطحـاً ارم امتحانی اسـت. این تعبیری 
امتحـان  اهلـی  تکلایـف  تمماـی  اسـت.  امتحـان  معنـای  بـه  بلاء  و  اسـت  لغـوی 
هسـتند. در آیـات قـرآن مجیـد و در کلمـات امیرالمؤمنیـن؟ع؟ در نهج البلاغه آمده 

کار رفتـه اسـت.  اسـت و بـه همیـن معنـا بـه 

امـر حقیقـی اسـت، بـه ایـن معنـا کـه مصلحـت در ایـن بود کـه عبد مقـرّب اهلی 
کـه بپذیـرد حتی پسـرش نیـز در این راه  کـه نبـیّ اسـت، آن قـدر آامدگـی داشـته باشـد 
کـه  کـه فرزنـد صلبـی و بفلاصـل ایشـان  کشـته شـود. امّـا ابتـدا مصلحـت در ایـن بـود 
کـه آمـاده بـه انجـام امـر شـد،  کشـته شـود. آن زمـان  حضـرت اسـماعیل؟ع؟ باشـد، 

کـه او نسـبت بـه ایـن فرزنـد، فـداء عظیـم اسـت.   دیگـری بـه جـای او قـرار گفرـت 

خداونــد از ابتــدا می‌دانســت چــه می‌خواهــد، امــا حکمــت در ایــن نحــوۀ بیــان 
بــود. بــرای مثــال ابتــدا می‌گوینــد شــصت روز روزه بگیــر. بگویــد: نمی‌توانــم، بعــد 
ــا این‌کــه  ــدارد ب ــی ن کــن. ایــن طملــب منافات گفــ:ت پــس یــک بنــده را آزاد  خواهنــد 
گفــت نمی‌توانــم، بگوینــد دومــی را انجــام بــده. نوعــی  ابتــدا چیــزی بگوینــد، وقتــی 

ترتّــب زامنــی اســت. 

1179. آل عمران/179. 

بخش دوازدهم، آیات 701- 01
  بخش دوازدهم، آیات ش خببشخب



تعبیر »عظیم« 

کلمۀ »عظیم« اسـت. توجه  که به نظر ام نیازمند توضیح اسـت،  طملب چاهرم 

کریـم  کـه ایـن لفـظ خداسـت. عظیـم بـه معنـای بـزرگ اسـت. قـرآن   داشـته باشـید 

م«.1 مقابـل آن »صغیـر« و »حقیر« قرار می‌گیرد.  �ي ٍ عَظ� �ق
ُ
ل عَلى‏ خ�ُ

َ
كَ ل

�نَّ میامرف‌یـد: »وَ �إِ

مــن صغیــر را در مقابــل »عظیــم« می‌دانــم و ایــن طملــب واضــح اســت، زیــرا 

»عظیــم« بــه معنــای بــزرگ بــوده و بزرگــی، نســبی اســت. میامرف‌یــد: مــا پــاداش بزرگــی 

کوچکــی موجــود باشــد تــا داده  بــه او دادیــم. در این‌جــا بایــد ضابطــه‌ای طــرح شــود و 

کمایاب  م«،2 به نتیجه رســیدن و  �ي عَظ�
ْ
وْز�ُ ال �فَ

ْ
لِكَ هُوَ ال  شــده نســبت به این پاداش، »وَ ذ�

گردد.  شدن بزرگ محسوب 

کمایابـی در یـک شـخص می‌توانـد ایـن باشـد  کمایابـی درجاتـی دارد. حـدّ  زیـرا 

کسـی  کمایابـی  کنـد.  کـه آب بنوشـد، در دیگـری این‌کـه صـد سـال راحـت زندگـی 

یم  می‌توانـد ایـن باشـد کـه میلیون‌هـا سـال در آن نعیـم آخرتـی کـه مـا درکـی از آن ندار

کمایابـی بـزرگ، آب نوشـیدن اسـت یـا  و تنهـا در الفـاظ می‌شنساـیم، بمانـد. حـال 

یـا امنـدن در نعیـم آخرتـی اسـت؟ روشـن  کـردن اسـت،  صـد سـال راحـت زندگـی 

کـه نعیـم آخـرت، فـوز عظیـم اسـت.  اسـت 

 
ّ

کــه معنــای آن هفمیــده شــود وال کردیــم  بــه ایــن خاطــر بــرای عظیــم، مقابــل بیــان 

هــر چیــزی بــه تناهیــی معنــای خــودش را  دارد. ســنگی بــا یــک تُــن وزن، بالاخــره یــک 

سنگ اتس. برای دانستن بزرگی آن، باید سنگ دیگری باشد که بزرگی این نسبت 

کوچــک اســت.   بــه او معلــوم شــود. آن‌گاه می‌گوییــم ایــن بــزرگ اســت و آن دیگــری 
که بزرگ هست، به جای او آمد.  »فِدَاء عَظیم« یعنی چیزی 

1. قلم/4. 
2. توبه/111.  180

تفسیر سورۀ صــافّــات



الَ  َ �ق عْي� غ�َ مَعَهُ السَّ
َ
ل ا �بَ

مَّ
َ
ل

م، �فَ لامٍ حَلِ�ي غ�ُ اهُ �بِ رْ�ن
َّ �ش �بَ

حـال بـا توجـه بـه ایـن آیـۀ شـریفه: »�فَ
آیـا  کـه محـل صحبـت »غُلامٍ حَلِیـم« اسـت،  حُكَ«؛  َ �ب

ذ�ْ
أَ
� ِي� 

�نّ
أَ
� امِ  مَ�ن

ْ
ال ِي� 

�ف رى‏ 
أَ
� ِي� 

�نّ �إِ  َّ �نَ�ي ُ �ب ا  �ي

گوسـفند نسـبت بـه او عظیـم اسـت؟ 

یم بگویم حضرت ابراهیم؟ع؟ گوسفند را ذبح نکرد. بلکه می‌خواهیم   قصد ندار
باشـد.  گوسـفند  م« نمی‌توانـد  �ي ِ عَظ� حٍ  ْ �ب کـه مصـداق »ذ�ِ کنیـم  بیـان  قرآنـی  اسـتدلال 
کنـد، بگوینـد دسـت بـردار.  امـر امتحانـی هـم نیسـت تـا همین‌کـه خواسـت عمـل 
حٍ  ْ �ب ذ�ِ اهُ �بِ �ن ْ دَ�ي

کننـد. زیـرا خداونـد میامرف‌یـد: »وَ �فَ تنهـا بخواهنـد آامدگـی او را امتحـان 
کـه بایـد این اتفاق بیفاتد. ابتدا نسـبت بـه او ارم نمودیم،  م«. بـه ایـن معنساـت  �ي ِ عَظ�

بعـد می‌گوییـم چیـز دیگـری بـه جـای او آمـد. 

گـر بگوید  ایـن امـر، شـبیه بـه واجـب تخییـری اسـت. گفتـه می‌شـود: روزه بگیر. ا
نمی‌توانـم، می‌گویـد: پـس شـصت مسـکین را اطعـام کـن. البته در جایـی که ترتیب 
 باشـد، چنین اسـت و اغلب این طور می‌گویند. هرچند لازم نیسـت به ترتیب بیان 

که مورد بحث ام نیست.   شود، می‌تواند بر طبق هسوتل یا غیر از آن باشد 

آیـه باشـد.  گوسـفند نمی‌توانـد مصـداق  کـه  فـوق نتیجـه می‌گیریـم  از لاطمـب 
کار در حـجّ، سـنت  کبـش آمـد و بـدون شـک ایـن  کـه  گرچـه در روایـات وارد شـده  ا
م« نیسـت، زیـرا بایـد  �ي ِ حٍ عَظ� ْ �ب ذ�ِ اهُ �بِ �ن ْ دَ�ي

شـد. امـا مصـداق، یـا بـه عبارتـی مشـارٌالیهِ »وَ �فَ
بتـوان بـرای آن‌چـه جـای ایـن را می‌گیـرد، وصـف عظمـت نمـود. 

گوسـفند جـای حضـرت اسـماعیل؟ع؟ را می‌گیـرد، چـه رسـد  گفـت  نمی‌تـوان 

بـه این‌کـه توصیـف بـه عظیـم شـود! توجـه بـه این نکتـه نیز لازم اسـت که تعبیـر اهلی 

اسـت و نمی‌تـوان گفـت ایـن فـداء عظیـم بـرای ایشـان اسـت. 

در روایـات نیـز آمـده کـه مقصـود، حضرت سیدالشـهدا؟ع؟ اسـت.1 قـرآن مجید 

1181. اولیـن منبعـی کـه تفسـیر ذبـح عظیـم را به وجود مقدس سـید الشـهداء بیان نمـوده، کتاب 

بخش دوازدهم، آیات 701- 01
  بخش دوازدهم، آیات ش خببشخب



کـه مربـوط بـه عمـوم بـوده و بایـد بیـان شـود، بیـان مرفـوده  کلـی آن مقـدار را  بـه طـور 

کـه نسـبت  کسـی را  اسـت. خداونـد بـه جنـاب ابراهیـم؟ع؟ مرفـود: مـا از فرزنـدان تـو 

بـه اسـماعیل عظیـم اسـت، برای کشـته شـدن مقـرر کردیـم. چنین تعبیـری می‌تواند 

مصـداق باشـد. 

بـه خصـوص حضـرت  ائمـه؟عهم؟  و  نیسـت  اولوالعـزم  اسـماعیل؟ع؟  حضـرت 

سیدالشـهداء؟ع؟ أفضـل از پیمابـران اولوالعـزم بـه جـز رسـول الله؟ص؟  هسـتند. پـس 

مقـام ایشـان از حضـرت اسـماعیل؟ع؟ بالاتـر اسـت.    

حضرت نوح، ابراهیم، موسـی، عیسـی؟عهم؟ و رسـول الله؟ص؟  پیمابران اولوالعزم 

هسـتند. حضـرت اسـماعیل، اسـحاق، لـوط؟عهم؟ تابـع مرفـان ابراهیـم؟ع؟ بودنـد. 

کـه تمـام انبیـاء زمـان ایشـان مأمـور بـه اطاعـت از ایشـان  اولوالعـزم بـه ایـن معنساـت 

بوده‌انـد. 

کـه تفسـیر به وجود مقدس  م« بایـد آن روایاتـی را  �ي ِ حٍ عَظ� ْ �ب ذ�ِ اهُ �بِ �ن ْ دَ�ي
لـذا در بیـانِ »وَ �فَ

گوسـفند، مـراد اسـت.  سیدالشـهدا؟ع؟ می‌کننـد، اخـذ نمـود. نمی‌توانیـم بگوییـم 

گوسـفند نمی‌توانـد باشـد،  گفتـه شـود  کـه  مـورد سـومی نیـز در این‌جـا طمـرح نیسـت 

وجـود مقـدس سیدالشـهدا؟ع؟ هـم نیسـت.  

 به طور کلی سه نظر رطمح شد. برخی در بیان آیات مسماحه نموده و گفته‌اند ارم 

 امتحانی بوده و تناه می‌خواهد بداند چه مقدار آامدگی در اوتس، که در این صورت 

کلمۀ »فَدَيْناهُ« معنا ندارد. زیرا »فداء« به معنای کاری اتس که باید انجام شود. امّا 

کار انجام نشود و دیگری به جای او بیاید.  می‌گوید این 

یه،   شریف »عیون أخبار الرضا؟ع؟« است؛ محقق. )رک: عیون أخبار الرضا؟ع؟، ابن بابو
کاشـانی، ج 4، ص 279؛ تفسـیر نـور   ج 1، ص 209؛ تفسـیر الصافـی، ملامحسـن فیـض 

الثقلین، ج 4، ص 430-429(.  182

تفسیر سورۀ صــافّــات



گوســفند اســت. بلکــه  گفــت آن‌کــه جایگزیــن شــده  از طــرف دیگــر نمی‌تــوان 

گوســفند مصــداق نیســت. اصــاً در مــورد گوســفند، »فَدَيْنــاهُ« معنــا نــدارد؛ چــه رســد 

کار رود. در ایــن میــان نیــز برخــی تنهــا بــه  بــه این‌کــه قیــد »عَظِیــم« نیــز در مــورد آن بــه 

کرده‌انــد.   ترجمــۀ آیــات بســنده 

گر این روایات نبود، شخص  که ا کنیم، به طوری  در نتیجه باید اخذ به روایات 

گوسـفند هـم  کـرد بگویـم  بنـده در مقصـود آیـه متوقـف می‌شـدم؟ جـرأت نخواهـم 

کـه نسـبت بـه ایشـان عظیـم  طـراز حضـرت اسـماعیل؟ع؟ اسـت، چـه رسـد بـه ایـن 

گوسـفند به لحاظ جسـم بزرگ باشـد،  که  اسـت! جثّه رطمح نیسـت. اام هر چه هم 

حتـی نسـبت بـه یک انسـان عـادی، عظیم نیسـت. 

 توصیف شد به این‌که از بهشت آمده، اام به هر حال از امهیت گوسفندی خارج 

ک برای ذبح سرفتاده نشد. به عبارتی ولو از بهشت آمده باشد، اام حدّ 
َ
 نشده اتس و مَل

 حیوانی داشته و به همین خاطر ذبح شد. ضمیر هاء در »فَدَيْناهُ« به غلام باز می‌گردد. 

ام او را فدا کردیم، چیزی را برخیِ او قرار دادیم. یعنی به جای او یک ذبح عظیم قرار 

دادیم. »بلاء« نیز به معنای امتحان اتس. اام باید طملب را تبیین کنیم که امتحان 

عجیبی برای حضرت ابراهیم؟ع؟ بود، نه آن‌که ارم امتحانی باشد. 

ایجاد تحول در مسیر دعوت انبیاء 
تـــا زمـــان حضـــرت ابراهیـــم؟ع؟ در  خداونـــد در این‌جـــا می‌خواهـــد بفامریـــد 
کشـــته شـــدن طمـــرح نبـــود. امـــر بـــه دعـــوت  مســـیر دعـــوت اهلـــی، بـــرای انبیـــاء 
لى‏   �إِ

ً
وحا ا �نُ �ن

ْ
رْسَل

أَ
دْ � �قَ

َ
کـــه: »وَ ل می‌شـــدند. داســـتان حضـــرت نـــوح؟ع؟ چنیـــن اســـت 

«؛ نهصـــد  الِمُو�نَ ا�نُ وَ هُمْ ظ� و�ف هُمُ الطُّ
ذ�َ خ�َ

أَ
�  �فَ

ً
�نَ عاما مْس�ي

 خ�َ
لاَّ ة�ٍ �إِ �فَ سَ�نَ

ْ
ل

أَ
هِمْ � �ي َ �ف �ث �بِ

َ
ل وْمِهِ �فَ �قَ

ــود.  ــال بـ ــاه سـ و پنجـ
183

بخش دوازدهم، آیات 701- 01
  بخش دوازدهم، آیات ش خببشخب



کــه داعــی اهلــی مبعــوث  امــا از زمــان حضــرت ابراهیــم؟ع؟ و از همــان ابتــدا 
کشــتن نیــز دهــد. لــذا ایــن طملــب، در ادامــۀ راه و در مــورد  می‌شــود، بایــد تــن بــه 
ما لا  مْ رَسُولٌ �بِ

ُ
اءَك ما ج�

َّ
ل
ُ
ك

�فَ
أَ
ــد، طمــرح اســت. »� ــی اســرائیل آمدن ــرای بن ــه ب ک ــی  انبیای

م«.1  رْ�تُ �بَ
ْ
ك اسْ�تَ مُ 

ُ
سُك �فُ �نْ

أَ
� هْوى‏  �تَ

در این‌جا خاطب اتس. آیا شما این گونه هستید که هر آن‌گاه سرفتاده‌ای از ام 
 به سوی شما بیاید، به نحوی که خوشایند شما نیست، خود را بالاتر از این می‌دانید 
«،2 در مـورد  و�ن

ُ
ل �تُ �قْ  �تَ

ً
ا �ق ر�ي

مْ وَ �فَ �تُ ْ �ب
 كَذ�َّ

ً
ا �ق ر�ي �فَ

گـوش فـرا دهیـد؟ »�فَ کـه بـه حـرف ایشـان 
کشـتید؟ گفتیـد دروغ می‌گوینـد و عـده‌ای را هـم  عـده‌ای 

کشــته شــود و از  کــه حتــی داعــیِ اهلــی  خداونــد ایــن ســنّت را قــرار داده اســت 
ــه حضــرت ابراهیــم؟ع؟  ک ــرا بنساــت  خــود حضــرت ابراهیــم؟ع؟ آغــاز می‌کنــد، زی
ماما«،3 یعنی برای همۀ  اسِ �إِ

كَ لِل�نَّ
ُ
اعِل ِي� ج�

�نّ الَ �إِ امــام باشــد. امــام بــه چــه معنساــت؟ »�ق
کــه همــۀ انبیــاء بعــد، در تــو ســنّتی  گونــه‌ای باشــد   مــردم اســت. وضعیــت تــو بایــد بــه 

گذشت، ببینند.  را از آن‌چه بر ایشان خواهد 

یـا عزیزتریـن  کـه خـود نبـیّ  بـه ایـن طملـب اسـت  یکـی از سـنّ‌تها، تـن دادن 

کـه بـه قتـل سیدالشـهدا؟ع؟  کشـته شـود. لـذا رسـول الله؟ص؟  در إخبـاری  عزیـزِ او 
کردنـد.4 اشـاره  داسـتان  ایـن  بـه  مرفوده‌انـد، 

1. بقره/87.
2. بقره/87.

3. بقره/124. 
 4. تفسیر فرات کوفی، ص 171- 172؛ امالی، شیخ صدوق، ص 258- 259؛ بحار الأنوار، 

ج 44، ص 231.  184

تفسیر سورۀ صــافّــات



  بخش سیزدهم: 
توضیح نکاتی از داستان حضرت ابراهیم؟ع؟ 

تی برای داعیان الهی
ّ

سن

کـه بـه آتش افکنده شـود، کار سـاده‌ای  ثابـت قـدم امنـدن بـر توحیـد، تـا بدان‌جـا 

کـه بـه آتـش بـرو، مـا تـو را نجـات خواهیـم داد.  نیسـت. خداونـد بـه او خبـر نـداده بـود 

 عَلى‏ 
ً
 وَ سَلاما

ً
رْدا َ ‏ي�ن �ب ارُ كُو� ا �ن ا �ي �ن

ْ
ل در واقـع او رفـت تـا بسـوزد. هنگمای‌کـه وارد شـد، »�قُ

م«.1  راه�ي ْ �ب �إِ

امـا  آمـد،  فـرود  کمـک  بـرای  جبرئیـل  جنـاب  کـه  شـده  وارد  روایـات  در  حتـی 

حضـرت قبـول نکـرد.2 لـذا به مقام اامم رسـیدنِ حضـرت ابراهیم؟ع؟ آسـان نبود. »وَ 
الَ  ‏ي �ق �ت� َّ �ي رِّ

الَ وَ مِ�نْ ذ�ُ  �ق
ً
ماما اسِ �إِ

كَ لِل�نَّ
ُ
اعِل ِي� ج�

�نّ الَ �إِ هُ�نَّ �ق مَّ �تَ
أَ
� كَلِما�تٍ �فَ هُ �بِ مَ رَ�بُّ راه�ي ْ �ب لى‏ �إِ �تَ ْ ذ�ِ ا�ب �إِ

3.» �نَ الِم�ي
الظ�َّ عَهْدِي�  الُ  �ن َ �ي لا 

1. انبیاء/69. 
هَـوَاءِ 

ْ
ـاهُ جَبْرَئِيـلُ؟ع؟ فِـي ال

َ
قّ

َ
ـارِ تَل قِـيَ إِبْرَاهِيـمُ؟ع؟ فِـي النَّ

ْ
ل

ُ
ـا أ مَّ

َ
بُـو عَبْـدِ الِلَّه؟ع؟: ل

َ
 أ

َ
2. »... قَـال

يْـكَ فَال«؛... ابوعبـدالله؟ع؟ 
َ
إِل ـا  مَّ

َ
أ  :

َ
فَقَـال ـكَ حَاجَـةٌ؟ 

َ
ل  

َ
أ إِبْرَاهِيـمُ  يَـا   :

َ
فَقَـال يَهْـوِي.  هُـوَ  وَ 

فرمـود: زمانـی کـه ابراهیـم؟ع؟ در آتـش افکنـده شـد، جبرئیـل؟ع؟ در فضـا نـزد ابراهیم آمد 
ردگار جهان  و گفـت: آیـا بـه مـن نیـاز داری؟ ابراهیـم گفـت: بـه تـو نیـازی نـدارم ولـی بـه پـرو

نیـاز دارم؛ محقـق. )رک: علـل الشـرایع، شـیخ صـدوق، ج 1، ص 36(
گونـى آزمـود، و او بـه  گونا يـد( هنگامك‌ىـه خداونـد ابراهيـم را بـا وسـائل  ر 3. »)بـه خاطـر بياو
خوبـى از عهـدۀ آزمايـش برآمـد، خداونـد بـه او فرمـود: مـن تـو را امـام و رهبـر مردم قـرار دادم، 

185



ــه حضــرت ابراهیــم؟ع؟ مرفــان  ــد ب ــه معنــای امرفن‌هساــت. خداون »کَلِمــات« ب

ــد او را امتحــان  ــاز خداون ــا این‌کــه ایشــان پیغمبــر و رســول هســتند، ب داده اســت. ب

ِي� 
�نّ کــه: »�إِ « نتیجــه اســت  هُــنَّ تَمَّ

َ
نمــود و امرفن‌هایــی شــگفت بــر او صــادر شــد. »فَأ

رســاند.  پایــان  درســتی  بــه  را  آن‌هــا  ابراهیــم؟ع؟  حضــرت   .»
ً
ماما �إِ اسِ 

لِل�نَّ كَ 
ُ
اعِل ج�

کنــون بــرای  «. ا هُــنَّ تَمَّ
َ
نفمرــود: »عَمِــل بــه«، بلکــه قــرآن مجیــد تعبیــر بــه اتمــام نمــود: »فَأ

کــه بعــد از تــو می‌آینــد.  همــۀ افــراد بشــر مرسشــق هســتی، بــرای انبیــاء و غیــر از انبیــاء 

کــه بعــد از تــو خواهنــد آمــد، بــرای طملــق  گذشــتگان نیســتند، امّــا بــرای همــۀ آن‌هــا 

»نــاس« مرسشــق هســتی. 

یه‌ام نیز باشد.  «. درخواتس کرد که این حتلا، مرسشقی در ذر �ت�ي َّ �ي رِّ
الَ وَ مِ�نْ ذ�ُ »�ق

کـه سـتمگر هسـتند، نمی‌رسـد.  «، ایـن پیمـان بـه آن‌هـا  �نَ الِم�ي
الُ عَهْدِي� الظ�َّ �ن َ الَ لا �ي »�ق

باشـند، یـه  ذر کـه  نیسـت  ایـن  تنهـا  میـزان  می‌کنیـم.  انتخـاب  را  خاصّـی   افـراد 

  زیرا این امتحان اتس؛ قضیۀ نسل رطمح نیست تا چون فرزند اوتس، شمال شود. 

کرد.  « این طملب را بیان خواهیم  سْحا�ق هِ وَ عَلى‏ �إِ �يْ
َ
ا عَل �ن

ْ
ارَك در آیۀ »وَ �ب

اراده  ایـن  )البتـه  نمودیـم  اراده  مـا  بفامریـد،  این‌کـه خداونـد می‌خواهـد  نتیجـه 

کـه از زامن حضرت  اهلـی از ابتـدا وجـود داشـت و خداونـد علاـم بدین امور اسـت(، 

کشـته شـدن _ ولـو بـه سـخ‌تترین  ابراهیـم؟ع؟ و بعـد از ایشـان، داعیـان اهلـی بـرای 

کـه دخـول در نـار باشـد _ آمـاده باشـند، یا حاضر به کشـته شـدن نزدیک‌ترین  نـوع آن 

عزیـز خـود، امننـد حضـرت اسـماعیل؟ع؟ باشـند. 

ایـن را بـه عنـوان رمحلـۀ بـالا رفتـن اصـرار بـر دعـوت اهلـی قـرار داد. هرچند پیش 

كـرد: از دودمـان مـن )نيـز امامانـى قـرار بـده( خداونـد فرمـود: پيمـان مـن بـه  ابراهيـم عـرض 
كـه پـاك و معصـوم باشـند شايسـته  سـتمكاران نم‏ىرسـد )و تنهـا آن دسـته از فرزنـدان تـو 

ايـن مقـام انـد(«؛ بقـره/124.  186

تفسیر سورۀ صــافّــات



 از ایـن داعیـان اهلـی دچـار سـختی‌ها می‌شـدند امـا چنیـن نبـود. از زمـان حضـرت 

ابراهیم؟ع؟ به بعد سنّت شد و لذا ایشان اامم بعد از خود شد. 

ابتـدا خـود حضـرت  نیـز مثـال واقعـی دارد، یعنـی در خـارج واقـع شـد.  هـر دو 

کـه تـا رمحلـۀ عمـل رسـانید و وارد آتـش شـد. او داعـیِ اهلـی اسـت،  ابراهیـم؟ع؟ بـود 

از را  زیـرا سـنتی  نیسـت؛  کشـته شـوند، خلاف سـنّت  بعـدی  انبیـاء  گـر  ا  بنابرایـن 

  حضرت ابراهیم؟ع؟ در خود می‌بینند. آن‌جا مصلحت ام در این بود که او را نجات 

دهیم. اام ابراهیم؟ع؟ برای سختیِ رمگ با سوختن، حاضر شده بود. 

بـــه حضـــرت  نســـبت  ابتـــدا  کـــه  اســـت  عزیـــز  دادنِ  از دســـت  دیگـــر،  مـــورد 

که  گتفر  اســـماعیل؟ع؟ مأمـــور بـــود و بعد تعویض شـــد و ارم بزرگتـــری جـــای او را 

وجود مقدس سیدالشـــهدا؟ع؟ باشـــد. از این جته هســـت که »سیدالشهداء من 

الأولیـــن و الآخرین« اســـت. 

لذا در مورد اصحاب سیدالشـهدا در روایات آمده: »أولئك سـادة شـهداء أمّتي 

ـى 
َ
ـاسِ عِنْـدَ الِلَّه تَبَـارَكَ وَ تَعَلا عَبَّ

ْ
 لِل

َ
يـوم القمايـة«.1 امـام سـجاد؟ع؟ میامرف‌ینـد: »وَ إِنّ

قِيَمَاـة«.2 ایـن وجـود مقدس مقماـی دارد که 
ْ
ـهَدَاءِ يَـوْمَ ال

ُ
ـةً يَغْبِطُـهُ بِهَـا جَمِيـعُ الشّ

َ
مَنْزِل

همـه می‌گوینـد: خوشـا بـه حـال او. جمیـع شـهدا و صدیقیـن چنیـن می‌گویند. 

ایـــن بیـــان معصـــوم؟ع؟ اســـت و بـــه لحـــاظ اعتبـــاری نیـــز چنیـــن اســـت. به 

همیـــن خاطر سیدالشـــهدا، سیدالشـــهدا اســـت و »فداء عظیم« نســـبت به جناب 

1. »... تنصـره عصابـة مـن المسـلمين أولئـك سـادة شـهداء أمّتـي يـوم القيامـة...«؛ پیامبـر 
کـرم؟ص؟  در ضمـن حدیثـی بـه مصائـب امـام حسـین؟ع؟ اشـاره کرده و فرمودنـد: گروهی  ا
ز قیامـت هسـتند؛  ر شـهیدان امـت مـن در رو از مسـلمین او را یـاری می‌کننـد، آن‌هـا سـرو

ینـی، ج 2، ص 36(  محقـق. )رک: فرائـد السـمطین، ابراهیـم حمـوی جو
2187. بحار الأنوار، ج 22، ص 274. 

بخش سیزدهم: توضیح نکاتی از داستان حضرت ابراهیم؟ع؟ 



گوســـفند نیســـت، ولو از بهشـــت آمده باشـــد. به لحـــاظ حجم هم  اســـماعیل؟ع؟ 

»عظیـــم« نیســـت. به انـــدازۀ ده فیل باشـــد، باز نســـبت به انســـان عـــادی »عظیم« 

نیســـت، چه بسرـــد بـــه جناب اســـماعیل؟ع؟. ضمـــن این‌که گویندۀ این ســـخن، 

خداوند اســـت. 

بررسی مصلحت چنین امری 

کــه شــخص خــود را فــداء می‌کنــد. یعنــی بلایــی متوجــه او  گاهــی چنیــن اســت 

گاهــی کســی دیگــری را بــه جــای شــخصی قــرار می‌دهــد، نــه این‌کــه مــن  نیســت. امــا 

گــر امــر بیــن فــرد عــادی و امــام دایــر باشــد،  کســی قــرار دهــم. بلــه، ا  خــود را بــه جــای 

اامم مقدّم اتس.

کـه مـن بـه جـای او قـرار کـه یـک رمتبـه وظیفـه اسـت   امـا صحبـت در ایـن اسـت 

کمترین ضرر اسـت، محقّق شـود. واضح  که دارای  که باید طفری  بگیرم، برای این 

که وجود مقدس اامم در هر زامنی، اصل اسـت. همۀ ام هر قدر بزرگ باشـیم،    اسـت 

ولـو بـه منزلـۀ وجـود مقـدس حضـرت عبـاس؟ع؟، بـاز نسـبت بـه او مقـام پایین‌تـری 

یـم. در سـنجش طفرـی نسـبت به حفـظ حیات اامم، البته حیـات اامم اهم بوده  دار

و تلـف شـدن ایشـان، اخـفّ الضّررین اسـت. 

 بحث در این اتس که خداوند در این‌جا حضرت سیدالشهداء؟ع؟ را به جای 

 حضرت اسماعیل؟ع؟ قرار داده و توصیف به عظمت نموده اتس. خداوند، علای 

را فدای دانی نمی‌کند. پس این‌جا نیازمند توضیح و بررسی اتس. 

ق نهی 
َّ
بدون شک قتل مؤمن مفسده دارد و مصلحت ندارد. لذا می‌تواند متعل

ـق امـر شـود. در این‌جـا خداونـد، امـر بـه ذبح اسـماعیل؟ع؟ 
َّ
باشـد و معنـا نـدارد متعل

بَتِ افْعَلْ ام تُؤْمَر«، روشن 
َ
 اي أ

َ
188 می‌کند. از لسان حضرت اسماعیل؟ع؟ که مرفود: »قال

تفسیر سورۀ صــافّــات



کشـته شـدن حضـرت اسـماعیل؟ع؟ مصلحتـی  پـس  بـود.  اهلـی  امـر  کـه  می‌شـود 

اسـت.  داشـته 

کـه بـرای مؤمنـان مصلحـت دارد. هنگماـی  امـر نمـودن بـه معنـای ایـن اسـت 
کـه مـن نمـاز بخوانـم؛ زامنـی مصلحـت  ـق می‌شـود 

َ
«1 محقّ لاة�

َ
مُوا الصّ �ي �ق

أَ
 مصلحـت »�

که من زکات بدهم؛ در مورد حجّ نیز همین اتس. ق می‌شود 
َ
«2 محقّ كاة� وا الز�َّ �تُ

آ
�«

گر زنــا کرد، مفســده دفع نمی‌شــود.  مفســده هنگماــی دفــع می‌شــود کــه زنــا نکنــد. ا
ــه نهــی شــود،  ــه تناهیــی، مفســده را دفــع نمی‌کنــد. هــرگاه عمــل ب ــه عبارتــی نهــی ب  ب
گفتیــم قتــل مؤمــن مفســده دارد و مصلحــت نــدارد؛ لــذا  مفســده دفــع می‌گــردد. 
ــق امــر باشــد. از این‌کــه امــر بــه ســر بریــدن حضــرت اســماعیل؟ع؟ شــد، 

َّ
نمی‌توانــد متعل

ــد مصلحــت داشــته باشــد.  کــه بای معلــوم می‌شــود 

کننـد. لـذا  گفتنـد امـر امتحانـی اسـت، خواسـتند از ایـن طملـب فـرار  کـه  آن‌هـا 
گفتنـد نـه این‌کـه سـربریدن حضـرت اسـماعیل؟ع؟ مصلحـت داشـت، خیـر؛ سـر 
کـه فرزندش  بریـدن مصلحـت نداشـت. حاضـر شـدن حضـرت ابراهیـم؟ع؟ بـه ایـن 
تـا  را سـر ببـرد، مصلحـت داشـت. بـه ایـن خاطـر قائـل شـدند امـر امتحانـی اسـت 

مفسـده دفـع شـود. 

 گفتند رس بریدن حضرت اسماعیل؟ع؟ مصلحت نداشته، بلکه دارای مفسده 
کشته شود.   بود. حضرت اسماعیل؟ع؟ نبیّ اتس، غلام حلیم اتس و معنا ندارد 
بلکـه حاضـر شـدن جنـاب ابراهیـم؟ع؟ در امتثـال چنین ارمی، مصلحت داشـت. 
کـه امـر  کردیـم  م« اثبـات  �ي ِ حٍ عَظ� ْ �ب ذ�ِ اهُ �بِ �ن ْ دَ�ي

ولـی مـا بـا اسـتفاده از قـرآن مجیـد و آیـۀ »وَ �فَ

ق شـود. 
َ
امتحانـی بـه آن معنـا نبـود، بلکـه بایـد ایـن »مأمـورٌ بـه« محقّ

1. بقره/43. 
2189. همان. 

بخش سیزدهم: توضیح نکاتی از داستان حضرت ابراهیم؟ع؟ 



کــه  کردیــم، روشــن می‌شــود  کــه ارائــه  از آن‌چــه بیــان نمودیــم و بیــان اخیــری 

مصلحــت قیــام بــه امــر اهلــی اهــمّ اســت، حتی از کشــته شــدن نبیّ و داعــی اهلی که 

 سیدالشــهدا؟ع؟ باشــد. مــا تکیــه بــر آیــات نمودیــم و مــدارک طملــب را در جــای دیگر 

کردیم.  هم بیان 

 
ً
ا �ق ر�ي

مْ وَ �فَ �تُ ْ �ب
 كَذ�َّ

ً
ا �ق ر�ي �فَ

ــر می‌دهــد: »�فَ ــر میسرف‌ــتد و خب ــد پیماب کــه خداون آن‌گاه 

کــه اینــان پیغمبــرش را می‌کشــتند یــا می‌دانــد؟ پــس چــرا  «،1 آیــا نمی‌دانــد  و�نَ
ُ
ل �تُ �قْ �تَ

کــه مصلحــت قیام به دعــوت اهلی  پیمابــر میسرف‌ــتد؟ ایــن ســخن بدیــن معنساــت 

  اهمّ اتس، ولو منتهی به کشته شدن نبیّ اهلی شود. خداوند در این‌جا می‌خواهد

کشــته  گمــان نکــن مــا عاجــز از اقماــۀ دعــوت بــدون  کــه  کنــد   نکتــه‌ای بــه بشــر تفهیــم 

کــه دعــوت اهلــی بــه پــا شــود،  شــدن انبیــاء هســتیم. بلکــه مصلحــت را در آن دیدیــم 

کشــته شــدن داعیــۀ اهلــی.  ولــو تــا حــد 

 لذا کشته شدن انبیاء و کشته شدن سیدالشهدا؟ع؟ از آن جته که مصلحت

کشـنده، مفسـده  گفرـت. امّـا از جهـت افعلـی   داشـت، مـورد رضـای خداونـد قـرار 

کـه مصلحـت در  گفتیـم  داشـت. بـه همیـن جهـت پیـش از ایـن و در بخـش سـابق 

انشـاء بـوده، نـه این‌کـه مصلحـت در منشـأ باشـد. 

مصلحت در انشاء 

کــه بیــان شــد محتاج بــه توضیح اســت. آیــۀ کریمــه میامرف‌ید:   هفــم ایــن طملــب 

«.2 پیــش از ایــن مکــر اهلــی را بــا مقدمــات  �نَ ماكِر�ي
ْ
رُ ال �يْ

هُ �خَ
َ
هُ وَ اللّ

َ
رَ اللّ

َ
رُوا وَ مَك

َ
»وَ مَك

1. بقره/87. 
2. »و )يهود و دشمنان مسيح، براى نابودى او و آيينش،( نقشه كشيدند، و خداوند )بر حفظ 

او و آيينش،( چاره‏جوىي كرد، و خداوند، بهترين چاره‏جويان است«؛ آل عمران/54. 190

تفسیر سورۀ صــافّــات



گمــان می‌کننــد  کــه افــراد  آن بیــان نمودیــم. یکــی از انحــاء مکــر خداونــد، ایــن اســت 

کننــد! بــا خــود می‌گوینــد خــدا پیغمبــر  می‌تواننــد بــر خــدا پیــروز شــوند و او را مغلــوب 

میسرف‌ــتد، مــا آن پیغمبــر را می‌کشــیم. 

ــه ایــن  کــه مکــر ب ــه طــور خلاصــه اشــاره‌ می‌کنیــم  خدعــه و مکــر تفــاوت دارد. ب

ــی را  ــد. مقدامت ــدان دســت یاب ــی دارد و می‌خواهــد ب ــه شــخصی هدف ک معنساــت 

گمــان می‌کنــد بــه هــدف رســیده،  کــه  نیــز انجــام می‌دهــد؛ امّــا در آخریــن لحظــه 

یابــد خســارت دیــده و  ــاره در ــه یک‌ب کــه ب کنیــم  کاری  بــدون این‌کــه متوجــه باشــد، 

کــه بشــر خیــال می‌کنــد مــن  شکســت خــورده اســت. خداونــد میامرف‌یــد از آن راهــی 

را از هدفــم دور می‌کنــد، دچــار شکســت و مکــر اهلــی می‌شــود. زیــرا این‌هــا مکــر بــا 

کردنــد.   خداونــد 

 یعنی گفتند: خدایا تو پیغمبری انتخاب کردی که خوش‌زبان و خوش‌صحبت

کـه در مقابـل او بایسـتیم.  یـم   اسـت و مـردم را بـه خوبـی قانـع می‌کنـد. مـا تـوان ندار

کـه مفتضـح می‌شـویم.  گونـه‌ای پساـخ می‌دهـد  هـرگاه بـه او اشـکال می‌کنیـم، بـه 

کـه صـدای او خماـوش شـود. او را می‌کشـیم. ایـن مکـر مـردم  کاری می‌کنیـم  پـس 

کشـته  کـه  کاری می‌کنـد  بـا خداونـد اسـت. در ایـن صـورت خداونـد چـه می‌کنـد؟ 

شـدن نبـیّ او، در رسـاندن دعـوت بـه مـردم و پذیـرش دعـوت از جانـب مـردم، ابلـغ 

گفتـار او شـود.  از 

از  می‌باشـد،1  السام  مبقیـۀ  علـت  سیدالشـهدا؟ع؟  آمـده  روایـات  در  کـه  ایـن 

1. مضمون روایات بسـیاری ناظر بر این معناسـت. از جمله حدیث مشـهور پیامبر اکرم؟ص؟  
کتـب اهـل سـنت هـم  کـه فرمودنـد: »...حسـین منـی و أنـا مـن حسـین«. ایـن روایـت در 
بسـیار آمـده و علمـاء ایشـان سـند آن را حسـن دانسـته‌اند. ابـن ابـی شـیبه در کتـاب خـود 
رده اسـت. )المصنـف، ج 6، ص 380(. در تفسـیر »أنـا مـن حسـین« به  191ایـن حدیـث را آو

بخش سیزدهم: توضیح نکاتی از داستان حضرت ابراهیم؟ع؟ 



کشـتیم، دیگـر بـه  گـر سیدالشـهدا را  کردنـد ا کـه بنـی امیـه خیـال  ایـن بـاب اسـت 

گفرته‌ایـم و هـم آن‌چـه دربـاره السام مـا می‌گوینـد رفـع  هـدف رسـیده‌ایم. هـم انتقـام 

عِبَـت بـود. 
َ
می‌شـود. زیـرا السام در مـورد اینـان، ل

کـرد که این‌گونه  یزیـد پیـش از ایـن جـرأت علنـی کردن آن را نداشـت، اام گمان 

گونـه‌ای شـد  کشـته شـدن سیدالشـهدا؟ع؟ شـرایط بـه  بـه هـدف رسـیده اسـت. بـا 

کاری داشـته باشـد. ایـن معنـای مکـر  کسـی جـرأت نکـرد بـه اصـل دیـن  کـه دیگـر 

کـه موجـب نشـر دیـن می‌شـود  کشـته شـدن امـام از ایـن جهـت  اهلـی اسـت. یعنـی 

کـه موجـب فقـد امـام اسـت، منتهـای مفسـده را  مصلحـت دارد، امـا از ایـن جهـت 

کـه نشـر دیـن  داراسـت. خداونـد از قاتلیـن سـلب قـدرت نمی‌کنـد؛ زیـرا مصلحتـی 

اسـت، مترتـب بـر قتـل می‌باشـد. 

خداونـد قـادر بـه سـلب قـدرت از قاتلیـن هسـت. نه ایـن که خدا از بـاب عجز از 

قاتلیـن سـلب قـدرت نکـرده اسـت. این‌ها این مفسـده را انجام می‌دهنـد و خداوند 

بـر آن‌چـه ایشـان انجـام می‌دهنـد و منتهـای مفسـده را داراسـت، آن مصلحـت را 

کوتـه اندیشـان می‌گویند:   مترتـب می‌کنـد. ایـن نمونـۀ مکـر اهلـی اسـت. حال برخـی 

ایـن مطلـب اشـاره شـده کـه علـی رغـم تالش بسـیار مخالفـان بر خامـوش نمـودن دعوت 
زان اسالم، حرکـت امـام حسـین؟ع؟ ضامـن بقـاء دیـن خـدا  پیامبـر خـدا؟ص؟  و چـراغ فـرو
شـد. مرحـوم شـیخ جعفـر کاشـف الغطـاء از علمای بزرگ نجـف در این‌بـاره تعبیری دارد 
کـه: »اسالم محمـدیّ الحـدوث و حسـینیّ البقاء اسـت«. از طرفی در قـرآن علت تباهی 
کـت برخـی از اقـوام، انجـام نـدادن امـر بـه معـروف و نهـی از منکـر بیـان شـده اسـت.  و هلا
یـش ضامـن بقـای  روشـن اسـت از ایـن حیـث نیـز امـام حسـین؟ع؟ بـا خـون مبـارک خو
کـه  کربال شـعری دارد  یـزی از شـعرا و خطبـای  اسالم شـد. شـیخ محسـن ابوالحـبّ حو
 بِقَتلـی فَیاسُـیُوف 

َّ
ـمْ یَسـتَقِم ال

َ
ل ـداً  کانَ دیـن مُحَمَّ ایـن جملـه از آن معـروف اسـت: إن 

کشـته شـدن مـن باقـی نمی‌مانـد، پـس ای شمشـیرها،  گـر دیـن محمـد جـز بـا  خُذینـی؛ ا
مـرا بگیریـد؛ محقـق.  192

تفسیر سورۀ صــافّــات



کشـته شـدن و از بیـن رفتـن او موجـب  وجـود امـام موجـب عـدم بقـای دیـن بـود و 

بقـای دیـن شـد! 

گمـان می‌کنـد داعـی اهلـی را کشـت  خیـر، بلکـه ایـن مکـر اهلـی اسـت. دشـمن 

و دیگـر صـدای دعـوت او شـنیده نمی‌شـود. این‌گونـه نیسـت، بلکـه مـردم تحریـک 

می‌شـوند تـا بـه سـوی داعـی برونـد. 

بــه همیــن خاطــر عبدالملــک بــن مــروان ناچــار می‌شــود بــه عماــل ســفاک خــود 

بِــي سُــفْيَانَ 
َ
 أ

َ
يْــتُ آل

َ
ــي رَأ لِــبِ؛ فَإِنِّ مُطَّ

ْ
بْنِــي دِمَــاءَ بَنِــي عَبْــدِ ال حجّــاج، بنویســد: فَجَنِّ

کــه را خواســتی بکــش، امــا بــه فرزنــدان   قَلِيــا؛ هــر 
َّ

بَثُــوا بَعْدَهَــا إِل
ْ
ــمْ يَل

َ
ــا وَلِعُــوا فِهَيــا، ل مَّ

َ
ل

کاری نداشــته بــاش.1  عبدالمطّلــب 

کفاـــی در احوالات حضرت ســـجاد؟ع؟ آمـــده که حضرت  کتـــاب شـــریف  در 

بـــه عبدالملـــک بـــن مروان نماه نوشـــته و اظاهر تشـــکر نمـــود و مرفـــود: خداوند به تو 

حَسَــنِ مُوسَــى بْــنُ جَعْفَــرٍ، عَــنْ عَلِــيِّ بْــنِ مَعْبَــدٍ، 
ْ
بُــو ال

َ
ثَنِــي أ

َ
ثَنَــا عِمْــرَانُ بْــنُ مُوسَــى، حَدّ

َ
1. »حَدّ

ــا وَلِــيَ  مَّ
َ
بُــو عَبْــدِ الِلَّه: ل

َ
 أ

َ
بِيــهِ قَــال

َ
يــزِ، عَــنْ أ عَزِ

ْ
حُسَــيْن، عَــنْ عَلِــيِّ بْــنِ عَبْــدِ ال

ْ
عَــنْ عَلِــيِّ بْــنِ ال

ــهُ  كِتَابــاً وَ خَطَّ ــاجِ  حَجَّ
ْ
ــى ال

َ
كَتَــبَ إِل شْــيَاءُ، 

َ ْ
ــهُ ال

َ
مَلِــكِ بْــنُ مَــرْوَانَ وَ اسْــتَقَامَتْ ل

ْ
عَبْــدُ ال

ــاجِ  حَجَّ
ْ
ــى ال

َ
مَلِــكِ بْــنِ مَــرْوَانَ إِل

ْ
حِيــمِ‏، مِــنْ عَبْــدِ الِلَّه عَبْــدِ ال حْمَــنِ الرَّ بِيَــدِهِ: بِسْــمِ الِلَّه الرَّ

ــفْيَانَ  ــي سُ بِ
َ
 أ

َ
ــتُ آل يْ

َ
ــي رَأ ــبِ، فَإِنِّ لِ مُطَّ

ْ
ــدِ ال ــي عَبْ ــاءَ بَنِ ــي دِمَ بْنِ ــدُ فَجَنِّ ــا بَعْ مَّ

َ
ــفَ. أ ــنِ يُوسُ بْ

ــهِ  ــمْ بِ
َ
ــمْ يَعْل

َ
كِتَــابَ سِــرّاً ل

ْ
كَتَــبَ ال ــاَمُ. وَ   قَلِيــا وَ السَّ

َّ
بَثُــوا بَعْدَهَــا إِل

ْ
ــمْ يَل

َ
ــا وَلِعُــوا فِيهَــا ل مَّ

َ
ل

يْــهِ مِــنْ سَــاعَتِهِ عَــنْ عَلِــيِّ 
َ
رَدَ خَبَــرُ ذَلِــكَ عَل ــاجِ، وَ وَ حَجَّ

ْ
ــى ال

َ
يــدِ إِل بَرِ

ْ
حَــدٌ، وَ بَعَــثَ بِــهِ مَــعَ ال

َ
أ

ــهِ عَــنْ  كِــهِ بُرْهَــةً مِــنْ دَهْــرِهِ لِكَفِّ
ْ
يــدَ فِــي مُل مَلِــكِ قَــدْ زِ

ْ
نَّ عَبْــدَ ال

َ
خْبِــرَ أ

ُ
حُسَــيْنِ؟ع؟، وَ أ

ْ
بْــنِ ال

ــاهُ  تَ
َ
 الِلَّه؟ص؟  أ

َ
نَّ رَسُــول

َ
ــأ ــرَهُ بِ ــكِ وَ يُخْبِ مَلِ

ْ
ــدِ ال ــى عَبْ

َ
ــكَ إِل ــبَ ذَلِ نْ يَكْتُ

َ
ــرَ أ مِ

ُ
ــمٍ، وَ أ ــي هَاشِ بَنِ

مَلِــكِ بْــنِ 
ْ
ــى عَبْــدِ ال

َ
لِــكَ إِل

َ
حُسَــيْنِ بِذ

ْ
لِــكَ. فَكَتَــبَ عَلِــيُّ بْــنُ ال

َ
خْبَــرَهُ بِذ

َ
فِــي مَنَامِــهِ، وَ أ

ــم،  ــى الله عليه ــد صل ــل آل محم ــي فضائ ــات ف ــر الدرج ــق. )رک: بصائ ــرْوَانَ...«؛ محق مَ
193محمــد بــن حســن صفــار، ج‏1، ص 397(

بخش سیزدهم: توضیح نکاتی از داستان حضرت ابراهیم؟ع؟ 



عمـــر می‌دهـــد و بـــه فرزندانـــت مدت خفلاتـــی بیـــش از بنی امیـــه می‌دهـــد. آن‌ها 

 هشـــتاد ســـال خفلاـــت کردنـــد. در برابـــر بیســـت ســـال ایشـــان، تقریبـــا چهـــار برابر 

ختفلا داشتند. 

کـرد، گف:ت من تـازه چنین نماه‌ای  یفاـت   وقتـی عبدالملـک نماـۀ حضـرت را در

کـه مـن و تـو آن منبـع  را بـه حجـاج نوشـتم! زهیـر گفـ:ت علـم ایشـان از منبعـی اسـت 

نماـه حضـرت  و  بـود  نوشـته  را  نماـه  قـت. عبدالملـک ظهـر 
َ

صَدّ گفـ:ت  یـم.  ندار را 

یتفا می‌کند و در حیرت اتس که او از کجا طملع شد. لذا در زامن   سجاد؟ع؟ را در

امـام باقـر و امـام صـادق؟عهما؟  امنـع نشـر احـکام، از جانب ایـن بزرگواران نمی‌شـدند. 

کاری نداشـتند.  هرچند شـیعیان را می‌کشـتند، اام به ایشـان 

ایـن نمونـه‌ای از مکـر اهلـی اسـت. بـه عبارتـی یـک معنـای ادقّ از آیـه ایـن اسـت 

گـر نبـیّ مـا کشـته شـود، خلاف ارادۀ سامـت. مـا در آن مصلحـت  کـه گمـان نکنیـد ا

وجـود  کشـته شـدن  ارادۀ سامـت. حتـی  در  نیـز  نبـیّ  کشـته شـدن  یـم،  دار کـه  کل 

مقـدس سیدالشـهدا نیـز جـزو مصلحـت سامـت، ولـو این‌کـه خـود عمـل بـه لحـاظ 

بـه لحـاظ ترتّـب، نتیجـۀ دعـوت اهلـی و  اضفاـه‌اش، منتهـای مفسـده را دارد. امـا 

نشـر دعـوت دارای مصلحـت اسـت و بـه همیـن خاطـر، جـزو ارادۀ سامـت و سـلب 

نمی‌کنیـم.  قـدرت 

نکتـــۀ بعـــد این‌که در کشـــته شـــدن حضرت سیدالشـــهدا؟ع؟ نشـــر دیـــن بود، 

اام در کشـــته شـــدن حضرت اســـماعیل؟ع؟ چنین نبـــود. پس آن‌که اقتضای نشـــر 

ق اول تا 
ّ
کـــه متعل ق وجود داشـــت، امـــا بنا نبود 

َّ
داشـــت، جایگزین شـــد. یک متعل

کـــه بنا به مصلحـــت اهلی ســـال‌ها بعد آمد،   ســـرحدّ عمـــل باشـــد و در فرزند دیگر 

عملی شد.  

194 یکی از روایاتی که در این‌باره وارد شده، روایتی اتس که در »تفسیر نور الثقلین«

تفسیر سورۀ صــافّــات



 از »عیـون اخبـار ارلضـا؟ع؟« نقـل شـده اسـت.1 »فدینـاه« بـه معنـای »وضعنـا شـیئاً 

1. فـي عيـون الاخبـار... قـال: حدثنـا محمـد بـن علـى ابـن قتيبـة النيشـابوري عـن الفضـل بن 
شـاذان قال: سـمعت الرضا عليه السالم يقول: لما أمر الله تعالى إبراهيم )عليه السالم( 
ان يذبـح مـكان ابنـه إسـماعيل الكبـش الـذي أنـزل عليـه، تمنـى إبراهيـم عليـه السالم 
أن كيـون قـد ذبـح ابنـه إسـماعيل بيـده و أنـه لـم يؤمـر بذبـح الكبـش مكانـه ليرجـع إلـى 
قلبـه مـا يرجـع إلـى قلـب الوالـد الـذي يذبح أعز ولـده بيده فيسـتحق بذلك أرفـع درجات 
أهـل الثـواب علـى المصائـب، فأوحـى الله عـز و جـل اليـه: يـا إبراهيـم مـن أحـب خلقـي 
إليـك؟ قـال: يـا رب مـا خلقـت خلقـا هـو أحـب إلـى مـن حبيبـك محمـد صلـى الله عليـه 
و آلـه، فأوحـى الله عـز و جـل: يـا إبراهيـم هـو أحـب إليك أو نفسـك؟ قال: بل هـو أحبّ إلىّ 
مـن نفسـي، قـال: فولـده أحـب إليـك أو ولـدك؟ قـال: بـل ولـده، قـال: فذبـح ولـده ظلمـا 
علـى يـدي أعدائـه أوجـع لقلبـك أو ذبـح ولـدك بيـدك فـي طاعتي؟ قـال: يا رب بـل ذبحه 
علـى أيـدي أعدائـه أوجـع لقلبـي قـال: يـا إبراهيـم ان طائفة تزعـم انها من أمـة محمد صلى 
كمـا يذبـح  الله عليـه و آلـه سـتقتل الحسـين عليـه السالم ابنـه مـن بعـده ظلمـا و عدوانـا 
الكبـش، و يسـتوجبون بذلـك سـخطى، فجـزع إبراهيم عليه السالم لذلـك، فتوجّع قلبه 

و أقبـل يبكـى، فأوحـى الله تعالـى اليـه:
علـى  بجزعـك  بيـدك  ذبحتـه  لـو  إسـماعيل  ابنـك  علـى  جزعـك  فديـت  قـد  إبراهيـم  يـا 
الحسـين و قتلـه، و أوجبـت لـك أرفـع درجـات أهـل الثـواب علـى المصائـب، و ذلـك 
بـالله العلـى العظيـم؛...  قـوة  الا  بِذِبْـحٍ عَظِيـمٍ، و لاحـول و لا فَدَيْنـاهُ  وَ  قـول الله عزوجـل: 
رضـا؟ع؟  امـام  از  گفـت:  کـه  می‌کنـد  نقـل  شـاذان  بـن  فضـل  از  نیشـابوری  قتیبـه  ابـن 
شـنیدم کـه فرمـود: زمانـی کـه خداونـد متعـال بـه ابراهیم؟ع؟ امر نمـود که به جای پسـرش 
ردنـد ذبـح نمایـد، ابراهیـم؟ع؟ آرزو کـرد کـه کاش  اسـماعیل، گوسـفندی را کـه بـرای او آو
پسـرش اسـماعیل را ذبـح می‌نمـود و امـر بـه ذبـح گوسـفند بـه جـای او نمی‌شـد، تـا آن‌چـه 
کـه عزیزتریـن فرزنـدش را بـا دسـت خـود ذبـح می‌کنـد می‌رسـد، بـر قلـب  بـر قلـب پـدری 
مصیبت‌هـا  بـر  ثـواب  اهـل  درجـات  تریـن  بالا مسـتحق  واسـطه  ایـن  بـه  و  می‌رسـید  او 
کـدام یـک از خلـق مـن  می‌شـد. پـس خداونـد عـز و جـل بـه او وحـی فرمـود: ای ابراهیـم 
کـه نـزد مـن از  ردگارم مخلوقـی را خلـق نکـردی  گفـت: ای پـرو 195نـزد تـو محبوب‌تـر اسـت؟ 

بخش سیزدهم: توضیح نکاتی از داستان حضرت ابراهیم؟ع؟ 



اعظم مکانه« اتس؛ یعنی: »فَدَینا اسماعیل بما هو اعظم منه«.

حبیـب تـو محمـد؟ص؟  محبوب‌تـر باشـد. خداونـد عـز و جـل وحـی نمـود: ای ابراهیـم او 
یشـتن محبوب‌تـر  گفـت: بلکـه او نـزد مـن از خو را بیشـتر دوسـت مـی‌داری یـا خـودت را؟ 
گفـت: بلکـه فرزنـد او.  اسـت. فرمـود: فرزنـد او نـزد تـو محبوب‌تـر اسـت یـا فرزنـد خـودت؟ 
فرمـود:  ذبـح فرزنـد او از روی ظلـم و بـه دسـت دشـمنانش بـر قلـب تـو سـنگین‌تر اسـت 
رگار مـن بلکـه ذبـح او بـه  گفـت: ای پـرو یـا ذبـح فرزنـدت بـه دسـت تـو در طاعـت مـن؟ 
گوارتر اسـت. فرمـود: ای ابراهیم همانـا گروهی که گمان  دسـت دشـمنانش بـر قلـب مـن نا
بعـد  کشـت  خواهنـد  را  فرزنـدش  حسـین؟ع؟  هسـتند.  محمـد؟ص؟   امـت  از  می‌کننـد 
ایـن واسـطه  بـه  و  را ذبـح می‌کننـد  گوسـفند  کـه  از روی دشـمنی، همان‌گونـه  و  از ظلـم 
ایـن  بـه  و  نمـود  جـزع   ابراهیـم؟ع؟  شـد.   خواهنـد  الهـی  عـذاب  و  غضـب  مسـتوجب 
خاطـر قلبـش دچـار تنگـی و گرفتگـی شـده و گریسـت.  خداونـد متعـال به سـوی او وحی 
کـه او را بـا دسـت خـود  فرسـتاد: ای ابراهیـم جـزع تـو بـر پسـرت اسـماعیل را در صورتـی 
تریـن درجـات  ذبـح می‌نمـودی، بـه جـزع تـو بـر حسـین و قتـل او فدیـه دادیـم، و بـر تـو بالا
کردیـم. و ایـن همـان قـول خداونـد عـز و جـل اسـت  اهـل ثـواب را بـر مصیبت‌هـا واجـب 
کـه فرمـود: وَ فَدَيْنـاهُ بِذِبْـحٍ عَظِيـمٍ و نیـرو و قوتـی نیسـت مگـر نیـروی خداونـد بلندمرتبـۀ 

بـزرگ...؛ محقـق.  )رک: تفسـير نـور الثقليـن، ج‏4، ص 430( 196

تفسیر سورۀ صــافّــات



 بخش چهاردهم، آیات 122 - 108: 
بشارت به اسحاق؟ع؟  

آیات مبارکه 

�نَ ١١٠  �ی مُحْسِ�نٖ
ْ
ی ال ݪݭِ

رݩݩݐ ْ ݨݧ حݭݓ
ݐَ لِكَ ںݧ ٰ ݩݩݩݩݧ ݧ مَ ١٠٩ كَدݦݐݧ هٖ�ی راٰ ݨْ ݧ ى اِݓٮ

ٓ ٰ �نَ ١٠٨ سَلاٰمٌ عَل رٖ�ی �خِ ءاݦݦݩٰ
ْ
ݭِی ال

هِ ڡݨݐ �یْ
َ
اٰ عَل �ن

ݨْ
ك رݩَ ٮݦݑَ  وݩَ

اٰ  �ن
ْ
اٰرَك وَ�ب  ١١٢ �نَ  �ی ٖ ݫ الصّاٰلِحݫ مِ�نَ  ا  �یّݦً �بِ

�نَ �قَ  سْحاٰ ݭِ اݫ �بِ اٰهُ  رْ�ن
َّ َ�ش ݢ�ب ݢ ݢ وَݢ  ١١١ �نَ  �ی مِ�نٖ ݨْ مُؤ�ݧ

ْ
ال ا  اٰدِ�نَ عِ�ب مِ�نݨْ  ۥ  ُ هݧ

اِ�نَّ

اٰ  ݩݩݐݨّ ںݡݧ ںَݡݩݩَݡݐ مݦ دْ  َ ݧ ݑݧ ٯݧ
َ
وَلݠ  ١١٣ ںݔىݨݐٌ  ݬٖ ݫ ݓٮݠݠݫ

ُ مݧ سِهٖ  ݨْ ݐݧ ڡݧ ݩݐݨَ ِںݧ لݠݫ ِمݩٌ  اٰلݠݫ وَظ� سِ�نݨٌ  ْ مُحݨݧ هِماٰ  ِ �ت
َّ �ی رِّ

ذ�ُ وَمِ�نݨْ   
ݦݦݦۚ
٭ �قَ حاٰ ݨْ ݧ اِسݧ ى 

ٓ ٰ وَعَل هِ  �یْ
َ
عَل

اٰهُمْ  صَرْ�ن وَ�نَ مِ ١١٥  �ی ٖ عَظ�
ْ
ال �بِ  ْ رݨݧ

َ
ك

ْ
ال مِ�نَ  ماٰ  ُ ݩݩݩݧ هݧ َݡ مݨݧ ݨْ وݨݧ �َݡق وݩَ اٰهُماٰ  �ن ْ ݧ �یݨݧ

َّ �ج
ݢ�نَ وَݢ ُو�نَ ١١٤  ݧ وَهاٰرݧ ݩىٰ  ݩݧ ݧ ݧ ݧ ݧ مُوسݧ عَلىٰ 

طَ  راٰ اٰهُمَا الصِّ �ن ْ �نَ ١١٧ وَهَدَ�ی ٖ�ی ݫ �بݫ
مُسْ�تَ

ْ
اٰ�بَ ال �ت ِ ݫ كݫ

ݨْ
ال اٰهُمَا  �ن ْ �یݧ

�تَ �نَ ١١٦ وَءاٰ �ی اٰلِ�بٖ غ�
ْ
مُ ال ُ ݩݐُوا هݧ ݧ كاٰںݧ �فَ

اٰ  اِ�نّ ُو�نَ ١٢٠  ݧ وَهاٰرݧ ݩىٰ  ݩݧ ݧ ݧ ݧ ݧ مُوسݧ عَلىٰ  سَلاٰمٌ  �نَ ١١٩  رٖ�ی �خِ
ءاݦݦݩٰ
ْ
ال ݭِی 

ڡݨݐ هِماٰ  �یْ
َ
عَل اٰ  �ن

ݨْ
ك رݩَ

ٮݦݑَ وݩَ مَ ١١٨  �ی �قٖ
مُسْٮݦݩݑَ

ْ
ال

١٢٢ �نَ  �ی مِ�نٖ ݨْ مُؤ�ݧ
ْ
ال ا  اٰدِ�نَ عِ�ب مِ�نݨْ  ݧمُاٰ  ݩݩݧ ݧ هݧ

ݐَّ اِںݧ  ١٢١ �نَ  �ی مُحْسِ�نٖ
ْ
ال ی  ݪݭِ

رݩݩݐ ْ ݨݧ حݭݓ
ݐَ ںݧ لِكَ  ٰ ݩݩݩݩݧ ݧ دݦݐݧ

َ
ك

ترجمۀ آیات 

گذارديـــم. 109- ســـام بـــر  108- و نـــام نيـــك او را در امت‌هـــاى بعـــد باقـــى 

ابراهيـــم باد! 110- اين‌گونه نكيـــوكاران را پاداش م‏ىدهيـــم. 111- او )ابراهيم( 

از بنـــدگان بـــا ايمـــان ما اســـت. 112- مـــا او را به اســـحاق، پيامبـــرى صالح، 

بشـــارت داديـــم. 113- مـــا بـــه او و اســـحاق بركت داديـــم، و از دودمـــان آن‌ها 

افـــرادى نكيـــوكار بـــه وجـــود آمدند و افـــرادى كه آشـــكارا به خود ســـتم كردند. 

114- مـــا بـــه موســـى و هارون نعمـــت بخشـــيديم. 115- آن‌ها و قومشـــان را از 
197



ى كرديم تا بر دشـــمنان خود  انـــدوه بـــزرگ نجات داديـــم. 116- و آن‌هـــا را يـــار

كتـــاب )آســـمانى( داديـــم. 118- آن‌ها را  ز شـــدند. 117- مـــا بـــه آن‌هـــا  پيـــرو

بـــه راه راســـت هدايـــت كرديـــم. 119- و ذكـــر خيـــر آن‌هـــا را در اقوام بعـــد باقى 

گذارديـــم.120- ســـام بـــر موســـى و هـــارون! 121- مـــا اين‌گونـــه نكيـــوكاران را 

پـــاداش م‏ىدهيـــم.122- آن‌هـــا از بنـــدگان مؤمن مـــا بودند. 

معنای لغات 

»تـرک« بـه معنـای جا گذاشـتن یا کاری را انجام ندادن اسـت. لـذا »تَرَکنا« یعنی 

یـه«، یعنـی همـۀ خیـر را 
َ
گذاشـتیم و از بیـن نبردیـم.1 »بـارَکَ عَل کردیـم، بـه جـا  تـرک 

مُسْـتَبِينَ« اسـم افعـل از »اسـتَبَانَ، 
ْ
متوجـه بـه او می‌کنـد، خیـر محـض می‌شـود.2 »ال

کتابـی روشـن و واضـح اسـت.3  یَسـتَبِینُ« و بـه معنـای 

تسلیم فرزند در برابر امر الهی 

کریمـه دربـارۀ جنـاب  «،4 آیـات  �ن رِ�ي �خِ �آ
ْ
ال �فِي�  هِ 

�يْ
َ
عَل ا  �ن

ْ
رَك �تَ وَ  مٍ،  �ي ِ حٍ عَظ� ْ �ب ذ�ِ �بِ اهُ  �ن ْ دَ�ي

�فَ »وَ 

گذشـته  ابراهیـم؟ع؟ اسـت. در سـورۀ مبارکـۀ صفّاـات، خداونـد متعـال از پیمابـران 

بـرای شـماری از مسـلمانان مسـتضعف آن عصـر باشـد؛   تـا قوّتـی  سـخن می‌گویـد 

کـه از هـر جهـت ناتـوان بودنـد و چـه بسـا بسـیاری از ایشـان در اصـول  مسـلمانانی 

اعتقـاد ناتـوان بودنـد. 

خداونـد میامرف‌یـد: مـا ابراهیـم را امتحـان کردیـم و ابراهیـم امتحـان خـود را تا آن 

1. العین، ج 5، ص 336. 
کلمات القرآن الکریم، ج 1، ص 258.  2. التحقیق فی 

3. لسان العرب، ج 13، ص 67. 
4. صافات/107 و 108.  198

تفسیر سورۀ صــافّــات



�تَ 
�قْ

َ
دْ صَدّ

مُ، �قَ راهِ�ي ْ �ب ا �إِ مقدار که توان داشت، انجام داد. بعد از این نیز دستور آمد: »�ي

بلکـه وحـی صریـح  نیماـد،  نسـخ  در خـواب دسـتور  بـود.  کـه وحـی صریـح  ا«  �ي ؤ�ْ الرُّ

کـه بـه خوبـی از عهـدۀ آن‌چـه در خـواب دیـده بـودی برآمـدی  اهلـی در بیـداری آمـد 

گذرانـدی. خـواب اندکـی ضعیف‌تـر از بیـداری اسـت. امـا نبـی اهلـی  و امتحـان را 

که اطمینان به صدق وحی دارد، خواب و بیداری برای او تفاوتی ندارد.   

بـه طـور یقیـن شـیاطن بـرای حضرت ابراهیم؟ع؟ تشـکیک کرد، اام مقام تسـلیم 

حضرت ابراهیم؟ع؟ در برابر ارادۀ خداوند، امنع از وسوسـۀ  شـیاطنی شـد. 

«، مـا نیکـوکاران را چنیـن پـاداش  �ن �ي مُحْسِ�نِ
ْ
ي� ال ِ ز�

ْ �ج
لِكَ �نَ ا كَذ�

�نَّ ا، �إِ �ي ؤ�ْ �تَ الرُّ
�قْ

َ
دْ صَدّ

»�قَ

«، ایـن همـان امتحـان بسـیار واضـح اسـت. »وَ  �ن �ي مُ�بِ
ْ
لاءُ ال �بَ

ْ
هُوَ ال

َ
ا ل �نَّ هذ� می‌دهیـم. »�إِ

مَ«. راهِ�ي ْ �ب ، سَلامٌ عَلى‏ �إِ �نَ رِ�ي �خِ �آ
ْ
هِ �فِي� ال

�يْ
َ
ا عَل �ن

ْ
رَك مٍ، وَ �تَ �ي ِ حٍ عَظ� ْ �ب ذ�ِ اهُ �بِ �ن ْ دَ�ي

�فَ

»فَدَيْنـاهُ«، مـا او را فـدا دادیـم، یعنـی چیزی به جای او آوردیم. در بخش گذشـته 

کـه ایـن ضمیـر بـه غلام بـاز می‌گـردد. همان‌کـه حضـرت ابراهیـم؟ع؟ بـه  عـرض شـد 

ذْبَحُـكَ فَانْظُرْ امذا تَری«. ایـن فداء، فداء 
َ
ـي أ نِّ

َ
مَنـامِ أ

ْ
رى‏ فِـي ال

َ
ـي أ او مرفـود: »يـا بُنَـيَّ إِنِّ

اوسـت. فـداء، یعنـی چیـزی بـه جـای او و در آن موضوعی که متوجه اوسـت، بیاید. 

اهُ  �ن ْ دَ�ي
کـــه نـــوع اســـتعمال لســـان عـــرب در »وَ �فَ گـــر ضمیـــر بـــه »غـــام« بازگـــردد  حـــال ا

کـــه او  کـــه بـــه »غـــام حلیـــم« بازگـــردد، می‌رســـاند  مٍ« نیـــز اقتضـــا می‌کنـــد  �ي ِ حٍ عَظ� ْ �ب ذ�ِ �بِ

ا  �ن
ْ
رَك بَـــتِ افْعَلْ مـــا تُؤْمَـــرُ«. در »وَ �تَ

َ
کـــه از ابتـــدا گف:ت »اي أ آن‌قـــدر تســـلیم مرفـــان اهلـــی بـــود 

« نیـــز ضمیـــر بـــه او بـــاز می‌گـــردد. یعنـــی مـــا نـــه تنهـــا داســـتان ابراهیـــم را  �ن رِ�ي �خِ �آ
ْ
هِ �فِي� ال

�يْ
َ
عَل

 الگـــو و نمونـــه بـــرای آینـــدگان قـــرار دادیـــم، بلکـــه ایـــن غـــام و تســـلیم شـــدن او در برابـــر

کردیم.    ارم اهلی را هم جاودانه 

کـه امـر اهلـی متوجه بـه جناب اسـماعیل؟ع؟ نبود.  دقّتـی در این‌جـا لازم اسـت 
199

بخش چهاردهم، آیات بخشبخششخبآیات 21 بخش چهاردهم،



کـه بیایـد و کشـته شـود. بـه پـدر امـر مرفـود که او را بکشـد.  خداونـد بـه غلام امـر نکـرد 

پـدر بـه او گفـ:ت بـه تـو امـر نشـده، بلکـه بـه مـن امـر شـده تـو را سـر ببـرم. مرفـود: »فَانْظُرْ 

بَتِ افْعَـلْ ام تُؤْمَـر«. پس دانسـت مخاطب ارم 
َ
 يـا أ

َ
مـاذا تَـرى«، نظـر تـو چیسـت؟‏ »قـال

کـه هفمیـد متعلـق ارم اهلی اسـت، تسـلیم آن اطمع شـد و  نیسـت؛ امـا همیـن مقـدار 

ایـن حلیـم بـودنِ او را می‌رسـاند. 

الگو برای آیندگان 

«، »ترک« به معنای جا گذاشتن یا کاری را انجام ندادن �ن رِ�ي �خِ
آ
�

ْ
ِي� ال

هِ �ف �يْ
َ
ا عَل �ن

ْ
رَك  »وَ �تَ

گذاشـتیم. ایـن ترجمـۀ تحـت اللفظـی جملـه   اسـت. مـا او را در پسـینیان بـه جـا 

 اتس. یعنی ام او را به عنوان نمونه‌ای نسبت به آیندگان قرار دادیم و به طور مداوم 

برایشان ذکر می‌کنیم تا متوجه او باشند. 

کـه بایـد داسـتانش بـرای آینـدگان گفتـه شـود، بلکه  نـه تنهـا پـدر نمونـه‌ای اسـت 

کـه بایـد معفرـی شـود. فرزنـدی بـا ایـن درجـه و مقـام تسـلیم  فرزنـد نیـز نمونـه‌ اسـت 

کـه فعلـش  کاری اسـت  کـه خداونـد بـه دیگـری مرفـان می‌دهـد،  در برابـر ارادۀ اهلـی 

کشـتن اوسـت، امـا تسـلیم ارادۀ خداسـت.  مربـوط بـه او نمی‌باشـد و در حـدّ 

 مسیر و مساق ضمیرها یکی اتس. فداء برای حضرت ابراهیم؟ع؟ نبود،  بلکه

  ذبــح در مــورد حضــرت اســماعیل؟ع؟ بــود، پــس به جــای او فداء آمــد. پس ضمیر در 

« نیــز بــه »غــام« بــر می‌گــردد. لــذا »سَــامٌ علیــه« را تکــرار  �ن رِ�ي �خِ �آ
ْ
هِ �فِي� ال

�يْ
َ
ا عَل �ن

ْ
رَك »وَ �تَ

 .» �ن �ي مِ�نِ مُؤ�ْ
ْ
ا ال ادِ�نَ هُ مِ�نْ عِ�ب

�نَّ ، �إِ �ن �ي مُحْسِ�نِ
ْ
ي� ال ِ ز�

ْ �ج
لِكَ �نَ مَ، كَذ� راهِ�ي ْ �ب میامرف‌یــد. »سَلامٌ عَلى‏ �إِ

»سَلامٌ عَلـ‏ى إِبْراهِيـمَ« بـه یـک معنا تجدید طملع اسـت و به یـک معنا پایان یک 

کـه طملـع آن از »إِنِّي ذاهِبٌ  مقطـع اسـت. لسام بـر ابراهیـم بـاد! پایان مقطعی اسـت 

ـرْناهُ بِغُلامٍ حَلِيم« می‌باشـد. 
َ

لِاحِين، فَبَشّ ـي سَـيَهْدِين، رَبِّ هَـبْ لِي مِنَ الصَّ بِّ إِلـ‏ى رَ
200

تفسیر سورۀ صــافّــات



پاداشی دیگر برای حضرت ابراهیم؟ع؟ 

کـه امتحـان حضـرت ابراهیـم؟ع؟ آغـاز شـده و حضـرت  کنـون بیـان نمودیـم  تا

کند  که داعی به توحید بوده و دسـت از توحید بر ندارد. کملاش را بیان  تسـلیم شـد 

‏ي�ن  ارُ كُو� ا �ن ا �ي �ن
ْ
ل

 ولـو بـه آتـش افکنـده شـود. سـرانجام ایشـان را بـه آتـش انداختنـد، »�قُ

مَ«؛1 مخاطب آیه، نار اتس.  راه�ي ْ �ب  عَلى‏ �إِ
ً
 وَ سَلاما

ً
رْدا َ �ب

«، مـــن رو بـــه ســـوی پروردگار خود کردم و کاری با  �ن هْدِ�ي ِي� سَ�يَ
ّ
لى‏ رَ�ب اهِ�بٌ �إِ ِي� ذ�

�نّ الَ �إِ
»�قَ

کرد.  شـــما نـــدارم. یقینـــاً او نیز آن‌چه من بـــدان نیاز دارم بـــه من راهنمایـــی خواهد 

لِاحِين«؛ پـــروردگارا مـــن فرزند نـــدارم، پروردگارا! بـــه من از  »رَبِّ هَـــبْ لِـــي مِـــنَ الصَّ

)فرزنـــدان( صلاح ببخش. 

م«، یـک مقطـع بـود. لسام و درود بـر  راهِ�ي ْ �ب ، سَلامٌ عَلى‏ �إِ �نَ رِ�ي �خِ �آ
ْ
هِ �فِي� ال

�يْ
َ
ا عَل �ن

ْ
رَك »وَ �تَ

لِكَ  ذ�
َ
کـه چنیـن امتحانـی را گذرانـد. آغاز یـک مقطع دیگر نیز هسـت. »ك ابراهیـم بـاد 

آن  دنبـال  بـه  زیـرا  می‌دهیـم.  پـاداش  را  نیکـوکاران  این‌گونـه  مـا   ،» �نَ �ي مُحْسِ�نِ
ْ
ال ي�  ِ ز�

ْ �ج
�نَ

 خداونـد، یـک فرزنـد و یـک نعمـت دیگر بـه او می‌دهد. چون مقدمۀ ذکر اوسـت، لذا

 پایان یک مقطع از زندگی جناب ابراهیم؟ع؟ اتس و هم تجدید طملعی نسبت به 

«، زیرا او از بندگان مؤمن تسام.  �ن �ي مِ�نِ مُؤ�ْ
ْ
ا ال ادِ�نَ هُ مِ�نْ عِ�ب

�نَّ زندگی ایشان می‌باشد. »�إِ

«، ام پس از این جریان به او اسـحاق را نوید  �ن الِحِ�ي ا مِ�نَ الصَّ �يًّ �بِ
سْحا�قَ �نَ �إِ اهُ �بِ رْ�ن

َّ َ�ش »وَ �ب

کسـی  کـه پیمابـر بـوده و از نیکـوکاران اسـت. از مسـاق آیـات ظاهـر می‌شـود  دادیـم 

کـه امتحـان بـه ذبـح در مـورد او طمـرح شـد، اسـحاق نیسـت. قـرآن مجیـد در این‌جـا 

کـه اسـحاق نبـوده و غیـر از ایشـان  نـام نیـاورده اسـت؛ لکـن از آیـات معلـوم می‌شـود 

رماد اسـت.2 

1. انبیاء/69. 
201 2. في من لا يحضره الفقيه: و سئل الصادق عليه السلام عن الذبيح مَن كان؟ فقال: اسمعيل؛

بخش چهاردهم، آیات بخشبخششخبآیات 21 بخش چهاردهم،



بـــزرگ ایشـــان  کـــه جنـــاب ابراهیـــم دو فرزنـــد داشـــت. فرزنـــد  مســـلم اســـت 

کنیـــزی به نام هاجـــر؟سها؟ بود. حضرت  که امدرش  حضرت اســـماعیل؟ع؟ اســـت 

اســـحاق؟ع؟ دومیـــن فرزنـــد و کوچک‌تـــر بـــود. پـــس از این جریـــان خداونـــد دوباره 

کنـــون  تا کـــه  «، بدیـــن معنساـــت  �ن الِحِ�ي
َ

الصّ مِ�نَ  ا  �يًّ �بِ
�نَ سْحا�قَ  �إِ �بِ اهُ  رْ�ن

َّ َ�ش �ب میامرف‌یـــد: »وَ 

خداونـــد اســـحاق را بـــه حضـــرت ابراهیـــم؟عهما؟  نـــداده بود. 

«؛ مــا هــم بــه ابراهیــم برکــت دادیــم و هم به اســحاق. »وَ  سْحا�قَ هِ وَ عَلى‏ �إِ �يْ
َ
ا عَل �ن

ْ
ارَك »وَ �ب

«، از نســل ایــن دو، یعنــی ابراهیــم و اســحاق �نٌ �ي سِهِ مُ�بِ �فْ الِمٌ لِ�نَ هِما مُحْسِ�نٌ وَ ظ� ِ �ت
َّ �ي رِّ

 مِ�نْ ذ�ُ

کــه خداونــد چــرا ایــن تعبیــر را بیــان میامرف‌یــد( دو دســته‌ خواهنــد  گفــت   )خواهیــم 

«. یــک دســته نســبت بــه خود به صورت واضحی  �نٌ �ي سِهِ مُ�بِ �فْ الِمٌ لِ�نَ  بــود؛ نیکــوکار و »ظ�

ستم می‌کند و مشرک اتس.1 

کـــه حضـــرت ابراهیـــم؟ع؟ به جز حضرت اســـحاق؟ع؟ نســـلی  آیه می‌رســـاند 

داشت؛ نسلی که باید از اولاد اسماعیل ذبیح باشد. در این‌باره آیۀ شریفه می‌راسند 

 کـــه  نســـل حضـــرت ابراهیـــم؟ع؟ از غیـــر اســـحاق؟ع؟ ادامه داشـــت، لـــذا در هفم 

یم.  آن به سنت نیاز ندار

گاهـــی بـــه ســـنّت و حدیث تمســـک می‌شـــود. رســـول الله؟ص؟  فرزنـــد حضرت 

الِحِيـن«،  ـا مِـنَ الصَّ ـرْناهُ بِإِسْـحاقَ نَبِيًّ كتابـه ثـم قـال: »وَ بَشَّ لان الله تعالـى ذكـر قصتـه فـي 
کـه از حضـرت امـام صـادق؟ع؟ در مـورد  کتـاب مـن لا یحضـره الفقیـه آمـده اسـت  در 
یـرا خداونـد متعـال داسـتان او را  کیسـت سـوال شـد؟ فرمـود: اسـماعیل، ز این‌کـه ذبیـح 
الِحِين«؛ محقق.  ا مِـنَ الصَّ ـرْناهُ بِإِسْـحاقَ نَبِيًّ در کتابـش ذکـر فرمـوده و سـپس فرمود: »وَ بَشَّ
)رک: نـور الثقلیـن، ج 4، ص 424( همچنیـن مرحـوم طبرسـی بحثـی در ذیـل آیـۀ شـریفه 
کـه ذبـح در مـورد حضـرت اسـماعیل؟ع؟ اسـت؛ محقـق.  گرفتـه  مطـرح نمـوده و نتیجـه 

)رک: مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 707 - 708( 
1. برای مطالعۀ بیشتر، رک: همان، ج 8، ص 709.  202

تفسیر سورۀ صــافّــات



ابراهیم؟ع؟ و از نســـل حضرت اســـماعیل؟ع؟ اتس. از آیه هفمیده می‌شود که نسل 

گر بخواهیم طبق مســـلک تـــورات بحث کنیم،  این دو بزرگوار ادامه داشـــته اســـت. ا

نســـل حضـــرت ابراهیـــم از حضرت اســـحاق؟عهما؟  بوده و ایشـــان به غیـــر از حضرت 

 اسحاق؟ع؟ نسلی نداشته اتس. نسل حضرت اسحاق، نسل حضرت ابراهیم؟ع؟ 

می‌باشد؛ زیرا نسل فرزند، نسل پدر نیز محسوب می‌شود. 

امـــا تعبیـــر قـــرآن مجید می‌رســـاند که دو نســـل جـــدای از هم بودند، یک نســـل 

 مستقیم از حضرت ابراهیم؟ع؟ و یک نسل از حضرت اسحاق؟ع؟. زیرا میامرف‌ید: 

هِما«، ام این دو را، میمون و مبارک قرار دادیم.  ِ �ت
َّ �ي رِّ

»وَ مِ�نْ ذ�ُ

مبــارک نمــودن اهلــی، یعنــی هــر چــه در حضــرت ابراهیــم؟ع؟ بــود خیــر محــض 

بــوده و شــرّ در او راه نداشــت. هــر چــه در حضــرت اســحاق؟ع؟ بــود نیــز خیــر محــض 

بــوده و شــرّ در ایشــان وجــود نداشــت.1 ایــن ویژگــیِ خیــر محــض بــودن و شــرّ نداشــتن 

بــه هیــچ یــک از معانــی از شــرّ، مخصــوص ایــن دو بزرگــوار اســت و در نســل ایشــان 

نیســت. 

 بنابراین نباید کسی گمان کند چون از نسل اسحاق؟ع؟ می‌باشد، خیر محض

  اتس. یا از نسل ابراهیم؟ع؟ می‌باشد، پس خیر محض اتس. این برکت منحصر

  برای این دو اســـت، زیرا هر دو بندۀ خوب خداوند بودند. اام در مورد نســـل ایشـــان 

هِما«، از نســـل ایـــن دو محســـن و نیکوکار هســـت، اام  ِ �ت
َّ �ي رِّ

 این‌گونـــه نیســـت. »وَ مِ�نْ ذ�ُ

« نیز هســـت. پس برکت شـــمال نســـل نمی‌شود،  به دلیل این‌که  �نٌ �ي سِهِ مُ�بِ �فْ الِمٌ لِ�نَ  »ظ�

« نمی‌شود.  �نٌ �ي سِهِ مُ�بِ �فْ الِمٌ لِ�نَ برکت شمال »ظ�

پیغمبـر مـا از نسـل حضـرت ابراهیـم و اسـماعیل؟عهما؟  هسـتند، لـذا آبـاء ایشـان 

1203. همان، ج 8، ص 709. 

بخش چهاردهم، آیات بخشبخششخبآیات 21 بخش چهاردهم،



ه«،  �ی
َ
ارَکَ عَل محسـوب می‌شـوند. امـا سـایر عموزاده‌هـای ایشـان این‌گونـه نبودنـد. »�ب

یعنـی همـۀ خیـر را متوجـه بـه او می‌کنـد، خیـر محـض می‌شـود.  

یاری خدا بر حضرت موسی و هارون؟عهما؟  
گذاشتیم. همان‌طور  «، ام بر موسی و هارون منت  ا عَلى‏ مُوس‏ى وَ هارُو�ن

�نَّ دْ مَ�نَ �قَ
َ
»وَ ل

کـه از ابتـدای داسـتان شـروع کنـد؛  بلکـه از  کـه گفتـه شـد، بنـای قـرآن بـر ایـن نیسـت 
کـه مؤثـر و مفیـد بر هدایت اسـت، بیـان می‌نماید.  آن‌جـا 

م«. ام موسی و هارون و قومشان را از سختی �ي ِ عَظ�
ْ
رْ�بِ ال

َ
ك

ْ
وْمَهُما مِ�نَ ال

اهُما وَ �قَ �ن �يْ
َّ �ج

 »وَ �نَ
«، مـا ایشـان را یـاری  �نَ �ي الِ�بِ غ�

ْ
وا هُمُ ال كا�نُ

اهُمْ �فَ صَرْ�ن  و شـدت بزرگـی نجـات دادیـم. »وَ �نَ
«، و  �نَ �ي �بِ

مُسْ�تَ
ْ
ا�بَ ال كِ�ت

ْ
اهُمَا ال �ن �يْ

�تَ
آ
کردیـم، بـه همیـن خاطـر در آن مبـارزه پیـروز شـدند. »وَ �

بـه ایـن دو، کتـاب نوشـته شـده )یـا تثبیـت شـده‌ی( واضـح را دادیم. 

مُسْـتَبِينَ« اسـم افعل اسـت از »اسـتَبَانَ، یَسـتَبِینُ« که باب اسـتفعال اسـت. 
ْ
»ال

کـه در ایـن صـورت وزن آن مُسـتَفعِل اسـت.  ممکـن اسـت صفـت مشـبهه باشـد 
همیشـه در افعـال مزیـد، صفـت مشـبهه بـر وزن اسـم افعـل اسـت. به معنـای این‌که 

کتابـی روشـن و واضـح اسـت. 

کردیـم. »وَ  مَ«، مـا ایشـان را بـه راه راسـت هدایـت  �ي �قِ مُسْ�تَ
ْ
راطَ ال اهُمَا الصِّ �ن ْ »وَ هَدَ�ي

«، ایـن دو را بـرای آینـدگان الگـو قـرار دادیـم. بـرای آینـدگان  �ن رِ�ي �خِ �آ
ْ
هِما �فِي� ال �يْ

َ
ا عَل �ن

ْ
رَك �تَ

نگـه داشـتیم، یعنـی پیوسـته از ایشـان یـاد نمودیـم تـا آینـدگان بـه یـاد داشـته باشـند 
گذاشـتیم و از بیـن  کردیـم، بـه جـا  و از ایـن دو مرسشـق بگیرنـد. »تَرَکنـا« یعنـی تـرک 
یه ذِکراً فـی الآخَرین. یاد مسـتمری 

َ
نبردیـم. بـرای او بـه جـا گذاشـتیم یعنـی، تَرَکنَـا عَل

از او بـرای آینـدگان ناهدیـم. در مقابـل »تَـرَک«، »قَضَـی« می‌آیـد. بـرای مثـال: حَمَـلَ 

یـه إثنـان فَقَتَـل أحدَهمـا وَ تَـرَکَ الآخَـر. یعنی رها کردند. مـا او را در آیندگان از بین 
َ
عَل

گذاشـیم تـا بـه یـادش باشـند. نبردیـم و چیـزی بـرای او  204

تفسیر سورۀ صــافّــات



ي�  ِ ز�
ْ �ج

لِكَ �نَ ا كَذ�
�نَّ «، ســـام بـــر موســـی و هـــارون بـــاد. »�إِ »سَلامٌ عَلى‏ مُوس‏ى وَ هارُو�ن

«، مـــا این‌گونـــه نیکـــوکاران را پاداش می‌دهیم.  �نَ �ي مِ�نِ مُؤ�ْ
ْ
ا ال ادِ�نَ هُما مِ�نْ عِ�ب

�نَّ ، �إِ �نَ �ي مُحْسِ�نِ
ْ
ال

زیـــرا ایـــن دو از بنـــدگان مؤمن ام هســـتند )بودنـــد(. در آیات مورد بحـــث، دو رمتبه 

مُحْسِـــنِينَ« آمـــده اســـت. مـــورد دوم در پیـــروز نمودن حضرت موســـی و 
ْ
»نَجْـــزِي ال

هـــارون؟عهما؟ اســـت. اام اولیـــن آن‌ها در مـــورد حضـــرت ابراهیم؟ع؟ بـــوده و مقدمۀ 

که وقتی از آن امتحان ســـربلند شـــد، نه تناه بـــه او برکت دادیم،  گفتـــار بعد اســـت 

که نســـل انبیای بنی اســـرائیل از  کردیم  بلکه حضرت اســـحاق؟ع؟ را نیز به او عاط 

اوســـت. بنابراین مقصـــود از این جزاء و پـــاداش در آیه، عاط نمودن فرزندی اســـت 

کـــه مقدمۀ یک نســـل از انبیـــاء خواهد بود. 

205

بخش چهاردهم، آیات بخشبخششخبآیات 21 بخش چهاردهم،





 بخش پانزدهم، آیات 132- 123: 
الیاس؟ع؟ از جملۀ رسولان 

آیات مبارکه

و�نَ  ُ رݩݧ
َ دݐݧ ا وَ�تَ

ݩً ݧ
عْل ݨَ دْعُو�نَ �ب ݩݑَ ٮݧ

َ
و�نَ ١٢٤ ا ُ ݑݧ ٯݧ

ݩݑَّ ٮݧ لاٰ �تَ
َ
مِهٖٓ ا وݨݨْ �قَ ِ اٰلَ لݫ �نَ ١٢٣ اِذ�ْ �ق مُرْسَلٖ�ی

ْ
�نَ ال مݭِ

َ
اٰسَ ل �ی

ْ
َّ اِل وَاِ�نݧ

 ْ ُمݧ ݧ اِݣݣݐںَّهݧ �فَ ُوهُ  ݧ ݧ �ب
َّ ذ�ݧ

ݨَ
ك

�فݦݨَ  ١٢٦ �نَ  ݢلٖ�ی ݢ َ ّݧ وݧ
اݦَ

ْ
ال مُ 

ُ
ك �ئِ

ٓ
اٰ �ب ءاٰ �بَّ  رݦَݡ وݦَݡ مْ 

ُ
ك َّ رَ�ب هَ  للّٰ

ٱَ
�  ١٢٥  َ �نݧ �ی ٖ �قݫ ِ اٰلݫ �خ

ݨْ
ال حْسَ�نَ 

َ
ا

سَلاٰمٌ  �نَ ١٢٩  رٖ�ی �خِ
ءاݦݦݩٰ
ْ
ال ݭِی 

ڡݨݐ هِ  �یْ
َ
عَل اٰ  �ن

ݨْ
ك رݩَ ٮݦݑَ وݩَ �نَ ١٢٨  صٖ�ی

َ
ل مُخ�ْ

ْ
ال هِ  اللّٰ اٰدَ  عِ�ب اٰ 

ّ
اِل و�نَ ١٢٧  رݨُ ض�َ حݨْ ُ مݧ

َ
ل

١٣٢ �نَ  �ی مِ�نٖ ݨْ مُؤ�ݧ
ْ
ال ا  اٰدِ�نَ عِ�ب مِ�نݨْ   ۥ ُ هݧ

اِ�نَّ  ١٣١ �نَ  �ی مُحْسِ�نٖ
ْ
ال ی  ݪݭِ ݐ

رݩݩ ْ ݨݧ حݭݓ
ݐَ ںݧ لِكَ  ٰ ݩݩݩݩݧ ݧ كَدݦݐݧ اٰ  اِ�نّ  ١٣٠ �نَ  اٰسٖ�ی �ی اِلْ  ى 

ٓ ٰ عَل

ترجمۀ آیات

ر هنگامك‌ىـــه بـــه  123- و اليـــاس از رســـولان مـــا بـــود. 124- بـــه خاطـــر بيـــاو

گفـــت: آيا تقـــوا پيشـــه نمك‏ىنيـــد؟ 125- آيا بـــت بعـــل را م‏ىخوانيد  قومـــش 

ردگار شـــما  كـــه پـــرو يد؟! 126- خدايـــى  و بهتريـــن خالق‏هـــا را رهـــا م‏ىســـاز

كان شـــما اســـت.127- امـــا آن‌هـــا او را تكذيب كردنـــد، ولى  ردگار نيـــا و پـــرو

مســـلما همگـــى در دادگاه عدل الهـــى احضار م‏ىشـــوند. 128- مگر بندگان 

مخلـــص خـــدا. 129- مـــا نـــام نيـــك او )اليـــاس( را در ميـــان امت‌هـــاى بعد 

برقـــرار ســـاختيم.130- ســـام بـــر الياســـين.131- مـــا اين‌گونـــه نكيـــوكاران را 

پـــاداش م‏ىدهيـــم.132- او از بنـــدگان مؤمـــن ما اســـت. 

207



رسولی دیگر از جانب خداوند

حضـــرت حـــقّ جـــلّ و علا در ســـورۀ صفاـــات، بـــرای روحیـــه دادن بـــه مؤمنان 

گذشـــته و چگونگیِ یاری دادن به ایشـــان را بیـــان میامرف‌ید. زیرا   داســـتان انبیای 

کردند و بندۀ خوب ام بودند، پس نجاتشان دادیم. از حضرت   آن‌ها عمل به وظیفه 

ابراهیـــم؟ع؟ آغـــاز شـــد، بـــه آتـــش افکندن حضـــرت ابراهیـــم؟ع؟ و ذبـــح حضرت 

کار را بیـــان مرفـــود. بعـــد از ایشـــان، از حضـــرت   اســـماعیل؟ع؟ و دشـــواری ایـــن 

اسحاق؟ع؟ و بعد حضرت موسی و هارون؟عهما؟  یاد شد.  

 از جمله داستانی مربوط به یکی از پیمابران به نام الیاس اتس. قرآن مجید در دو 

 جا از ایشان نام برده و در زرمۀ انبیاء شمرده اتس. یک مورد در همین سوره اتس، 

« تصریح مرفود که او از رسل اهلی اتس. مورد دیگر در سورۀ  �نَ مُرْسَلِ�ي
ْ
مِ�نَ ال

َ
اسَ ل �ي

ْ
ل  �إِ

�نَّ  »وَ �إِ
1.» �نَ الِح�ي اسَ كُلٌّ مِ�نَ الصَّ �ي

ْ
ل س‏ى وَ �إِ ‏ىي وَ ع�ي حْ�

َ ا وَ �ي كَرِ�يَّ مبارکۀ »انعام« اتس. میامرف‌ید: »وَ ز�َ

در سـورۀ »انعـام« نـام ایشـان در شـمار جمعـی از انبیـاء و رسـل اهلـی آمـده و در 

این‌جـا بـه تخصیـص از او نـام بـرده و تصریـح بـه رسـلاتش شـده اسـت. احتمـالا از 

کـه مـردم محیـط جزیـره، سـابقه ذهنـی بـا ایشـان داشـتند. البتـه  پیمابرانـی اسـت 

کرد تا بدانیم  بایـد بـه کتبـی امننـد »تاریخ عرب قبل از السام« از جواد علـی رماجعه 

در ادیـان عـرب زمـان جاهلیـت، دربـارۀ )بَعـل( چـه نظراتـی طمـرح اسـت. 

کن  کـه در بَعلبَـک سـا آقـای طباطبایـی حاشـیه‌ای دارنـد و قائـل بـر ایـن هسـتند 

بودنـد. امـا ارتباطـی بـا بَعـل نـدارد، زیـرا بَعـل مربـوط بـه لسـان عـرب و جماعـۀ عـرب 

اسـت، ولـی بَعلبَـک هیـچ‌گاه مربـوط بـه عـرب جزیـره نبـوده، بلکـه مربـوط بـه حوالی 

بیروت اسـت.2 

1. انعام/85.
2. قيـل: إنـه؟ع؟ مـن آل هـارون كان مبعوثـا إلـى بعلبـك؛ در مـورد حضـرت الیـاس؟ع؟ گفتـه  208

تفسیر سورۀ صــافّــات



لا 
أَ
وْمِهِ � الَ لِ�قَ  �ق

ذ�ْ «، الیاس از سرفـــتادگان اهلی اتس. »�إِ �ن مُرْسَلِ�ي
ْ
مِ�نَ ال

َ
اسَ ل �ي

ْ
ل  �إِ

�نَّ »وَ �إِ

 وَ 
ً
عْلا َ دْعُو�نَ �ب �تَ

أَ
یـــد؟ »� گفـــت که آیا شـــما از خدا بـــاک ندار «، آن‌گاه بـــه قومـــش  و�نَ �قُ

�تَّ �تَ

که  «. از آیۀ شـــریفه درمی‌یابیم  �ن لِ�ي وَّ
أَ
�

ْ
مُ ال

ُ
ك ا�ئِ �ب

آ
مْ وَ رَ�بَّ �

ُ
ك َّ هَ رَ�ب

َ
، اللّ �ن �ي الِ�قِ �خ

ْ
حْسَ�نَ ال

أَ
رُو�نَ �

ذ�َ �تَ

آن‌هـــا خدایـــی به نام )بَعـــل(، برای خـــود تراشـــیده بودند. »أتَدْعُـــونَ بَعْلًا« آیا شـــما 

سْـــتَجِبْ 
َ
خدایـــی بـــه نـــام بَعـــل را انتخـــاب کردیـــد  و آن را می‌خوانیـــد؟ »ادْعُوني‏ أ

كُم«، مـــرا بخوانید. 
َ
ل

«. بهتریــن آفریــدگاران را رهــا  �ن �ي الِ�قِ �خ
ْ
حْسَ�نَ ال

أَ
� رُو�نَ 

ذ�َ  آیــا بَعــل را می‌خوانیــد، »وَ �تَ

گــر آفریــدگاری جــز او باشــد، در قــوّت و قــدرت مقهــور اوســت. در  کردیــد؟ یعنــی ا

گــر قدرتمنــدی جــز او باشــد، بــاز مقهــور اوســت. بــه هــر حــال او »احســن  نتیجــه ا

گــر باشــد، او احســن اســت.  کــه ا الخلاقیــن« اســت. مقصــود ایــن اســت 

آفریـده  بـرای شـما  را  دنیـا  زن  زیباتریـن  بگوینـد: خداونـد  کـه  اسـت  آن  امننـد 

کـه زن دیگـری نیـز آفریـده باشـد و از ایـن کمتـر  اسـت. لازمـۀ ایـن حـرف ایـن نیسـت 

گـر بنـا بـود بیفارینـد و زیبـا باشـد، بـاز ایـن زیباتـر از اوسـت. بنابرایـن  باشـد. بلکـه ا

کـه گوینـده بگویـد خلاق‌هـای متعـددی وجـود دارد. بلکـه رماد  مقصـود ایـن نیسـت 

گـر دیگـری پیـدا بشـود همچنـان  کمـال قـدرت در او موجـود اسـت و ا کـه  ایـن اسـت 

کـم اسـت.  نسـبت بـه او 

کــه خداونــد زیباتریــن زن‌هــا را بــرای تــو آفریــد، تعبیــری صادق اســت،  ایــن تعبیــر 

شـده که ایشـان از خاندان هارون اسـت و به سـوی سـرزمین بَعلبَک مبعوث شـد. علامه 
طباطبایـی )ره( در رابطـه بـا قـوم حضـرت الیاس؟ع؟ و چگونگی دعوت ایشـان به سـوی 
کـرده و برخـی روایـات در این‌بـاره را  کـه متحمـل شـد مطالبـی را نقـل  خالـق یکتـا و رنجـی 
ذکـر نموده‌انـد. از جملـه این‌کـه آن حضـرت بـه سـوی قومـی از بنی‌اسـرائیل در سـرزمین 
یکتـا می‌پرسـتیدند؛  بـه جـای خـدای  را  بَعـل  نـام  بـه  بتـی  آن‌هـا  بعلبـک مبعـوث شـد. 

209محقـق. )المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج 17، ص 158- 161( 

بخش پانزدهم، آیات بخش ببخش1 آیات 231- ،مبخش پانزده



گــر خــدا جــز او نیفاریــده باشــد. نــه این‌کــه زیبایــی درجــات داشــته باشــد و  حتــی ا

ــوده  ــو از آغــاز خلقــت ب ــه ایــن زن عطــا نمــود، ول ــد بالاتریــن درجــۀ زیبایــی را ب  خداون

 اتس. این طملب صحیح اتس که بگوییم خدا زیباترین زن را، زیباترین شکل را، 

گــر خلاقــی جــز خدا رفض بشــود، قدرتش نســبت به  زیباتریــن صــورت را آفریــد. یعنــی ا

مْ وَ رَ�بَّ 
ُ
ك َّ هَ رَ�ب

َ
 خداوند ناقص اتس و خداوند در هر صورت احسن الخلاقین اتس. »اللّ

«،1 الله پروردگار شمتسا و پروردگار پدران پیشین شمتسا.  �ن لِ�ي وَّ
أَ
�

ْ
مُ ال

ُ
ك ا�ئِ �ب

آ
�

هُــمْ 
َ
گفتنــد: دروغ می‌گویــی. »فَإِنّ بُــوه«، 

َّ
عطــف بیــان از »احســن« اســت. »فَكَذ

مُحْضَرُون«، همۀ این‌ها  از آن جمله هستند که روز قیتما در جایی جمع می‌کنیم. 
َ
 ل

مقصــود مشــرکان هســتند، یعنــی کســانی کــه بــا مــا ســر ســتیز داشــتند. در ســورۀ مبارکۀ 

»یــس« عــرض کردیــم، احضــار در آن‌جــا خــاص اســت. »احضــار« بــه جایــی اســت کــه 

کمــه می‌کننــد تــا بــه جهنــم رونــد. دادگاه اســت  مقدمــۀ عــذاب اســت. ایشــان را محا

کــه بعــد از آن نیــز معلــوم اســت. 

ص خدا که آن‌گونه نمی‌شوند. اصل 
َ
«، مگر بندگان مخل �ن صِ�ي

َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال

َ
ادَ اللّ  عِ�ب

لاَّ  »�إِ

کـــه در روز قیماـــت، فـــرد مؤمـــن را بـــه امننـــد حیـــوان نمی‌راننـــد،  کـــردم   نکتـــه را عـــرض 

کـــه خودشـــان حاضـــر   بلکـــه او را می‌خواننـــد. عـــده‌ای را می‌راننـــد و احضـــار می‌کننـــد 

ـــد.  ـــه او را می‌کشـــند. ایشـــان اهـــل جهنم‌ان ـــردارد. مجبوران گام ب ـــک  نیســـتند حتـــی ی

کردیـــم.  در ســـورۀ مبارکـــۀ »یـــس« شـــواهد قرآنـــی بـــر طملـــب را عـــرض 

گذاشتیم.  «، از او یادی در پسینیان  �ن رِ�ي �خِ �آ
ْ
هِ �فِي� ال

�يْ
َ
ا عَل �ن

ْ
رَك »وَ �تَ

ل یس«  مقصود از »آ

ل �یس«. در قرائـت عـده‌ای از قـراء معـروف )قراء غیر 
آ
در ادامـه مرفـود: »سَلامٌ عَلى‏ �

1. صافات/126.  210

تفسیر سورۀ صــافّــات



یـد بـن ثابـت »آل یـس« خوانـده  شـیعی( امننـد نفاـع، عبـدالله بـن عماـر، یعقـوب و ز

سِاي‏ـين« یـا »إلیـاس« خوانده‌انـد. 
ْ

شـده اسـت. بعضـی »إِل

نبـیّ‌ای  اقتضـا می‌کنـد همـان  آیـه  تعبیـر چیسـت؟ سـیاق  ایـن  از  امـا مقصـود 

کـه مقصـود رسـول الله؟ص؟  اسـت؛ زیـرا  کـه ذکـر شـد. امـا روایـات می‌رسـاند  باشـد 

سِاي‏ـين باشـد، 
ْ

کدام از آل یس یا إِل یساـین یکی از اسـماء رسـول الله؟ص؟  اسـت. هر 

کـه میامرف‌ید:  طملـب تـازه‌ای نیسـت. در جـای دیگـر نیـز صریـح قـرآن مجیـد اسـت 

ما«؛1 آیه  سْل�ي
مُوا �تَ ِ

ّ
هِ وَ سَل �يْ

َ
وا عَل

ُّ
وا صَل مَ�نُ

آ
�نَ � �ي �ذ

َّ
هَا ال ُّ �ي

أَ
ا � ِ �ي

ّ �ي �بِ
ى ال�نَّ

َ
و�نَ عَل

ُّ
صَل ُ هُ �ي

�تَ
َ
ك هَ وَ مَلا�ئِ

َ
 اللّ

�نَّ »�إِ

کـه کار خداسـت و خداونـد پیوسـته بـر رسـول الله؟ص؟  رحمـت  صریـح بـر ایـن اسـت 

خـاصّ میسرف‌ـتد و لامئکـه‌اش نیـز پیوسـته درخواسـت ایـن رحمت خـاصّ را برای 

ایشـان می‌کننـد. وظیفـۀ شـما مؤمنیـن نیـز همیـن اسـت. 

گـر آل یس  سِاي‏ـين، طملـب تـازه‌ای نیسـت. ا
ْ

بنابرایـن این‌جـا آل یـس باشـد یـا إِل

گر اطمبـق با قرائت دیگـر بخوانیم، همچنان  کیـد بـر آیـۀ فوق اسـت. حتی ا باشـد،  تأ

آیـۀ سـورۀ احـزاب بـه جـای خـود محفـوظ اسـت. ضمـن این‌کـه بـدون شـک پیمابـر 

وا عَلـىَّ الصّلـوةَ البَتـرَاء«،2 بنابراین باید 
ّ
کـرم؟ص؟  دسـتور مرفودنـد بـه این‌کـه: »لاتصل ا

1. احزاب/56. 
هم 

ّ
ـوا علـىّ الصّلـوة البتـراء، فقالـوا يـا رسـول اللّه ما الصّلوة الببتراء؟ قـال ان تقولوا: الل

ّ
2. »لا تصل

هـم صـل علـى محمّـد و آل محمّد«، بـر من درود بـى دنباله 
ّ
صـلّ علـى محمـد، بـل قولـوا: الل

هـم 
ّ
نفرسـتيد، گفتنـد: يـا رسـول اللّه درود ب‌ىدنبالـه چيسـت؟ فرمـود: اينك‌ـه مي‌گویيـد: الل

هم صل على محمّـد و آل محمّد. این حدیث را اهل 
ّ
صـل علـى محمّـد، بلكـه بگویيد: الل

کـه برگرفتـه  کتـب خویـش آورده‌انـد. در سـنّت جـاری میـان شـیعه  کـرده‌ و در  سـنت نقـل 
از آموزه‌هـای منبـع وحـی اسـت صلـوات بـه همیـن صـورت گفتـه می‌شـود؛ محقـق. )رک: 
الصواعـق المحرقـة، ابـن حجـر هیثمـی مکـی، ج2، ص 430؛ درّ المنثـور، سـیوطی، ج5، 

211ص 215( 

بخش پانزدهم، آیات بخش ببخش1 آیات 231- ،مبخش پانزده



که:  کسـانی هسـتند  کنیم. مقصود از آل،  آل پیغمبر را هم در صلوات بر ایشـان ذکر 

وَجبَت عصمَتُه.1 عصمت ایشـان معلوم باشـد. 

سِاي‏ـين« نوشـته اسـت. قرائ‌تهـا مختلـف اسـت و قـرّاء 
ْ

در همـۀ نسـخه‌ها »إِل

سِاي‏ـين« خوانده‌اند. هرچند تفاوت در 
ْ

بزرگ،  آل یساـین خوانده‌اند. عده‌ای نیز »إِل

قرائـات، تفـاوت در مفهـوم دارد، امـا تفاوتـی در مقـام اهل بیـت؟عهم؟ ایجاد نمی‌کند. 

کـه در ایـن مقام بیان نمودیم، مقام ایشـان به جای خود محفوظ اسـت.  طبـق آیاتـی 

سِاي‏ـين«، 
ْ

 »إِل
ّ

سِاي‏ـين« طمـرح اسـت وال
ْ

البتـه تفـاوت معنـا میـان »آل یساـین« و »إِل

همـان الیاس اسـت. 

«، او از بنـدگان مؤمـن مـا  �نَ �ي مِ�نِ مُؤ�ْ
ْ
ا ال ادِ�نَ هُ مِ�نْ عِ�ب

�نَّ �إِ  ، �نَ �ي مُحْسِ�نِ
ْ
ي� ال ِ ز�

ْ �ج
لِكَ �نَ ا كَذ�

�نَّ »�إِ

بـود. در ادامـه از حضـرت لـوط؟ع؟ یـاد می‌کنـد. 

کـه مدعـی سـیادت هسـتند نمی‌شـود. ماننـد داسـتان ابـن ابوالعینـاء؛ در  کسـانی  1. شـامل 
کـرد و در پاسـخ بـه  کـه مدعـی سـیادت بـود نـزاع  کـه بـا شـخصی  احـوالات ایشـان اسـت 
یـی نمـودی در  کـه تـو بـه مـن بدگو یـی نمـود. آن شـخص شـکایت نمـود  یـی او بدگو بدگو
گفـت:  ز بـر مـن صلـوات می‌فرسـتی! ابوالعینـاء در پاسـخ  کـه چندیـن مرتبـه در رو حالـی 
یـرا اللهـم صـل علی محمـد و آل محمـد الطیبین  صلـوات مـن شـامل حـال تـو نمی‌شـود ز

یـم؛ تـو نیـز طیـب و طاهـر نیسـتی!  الطاهریـن می‌گو 212

تفسیر سورۀ صــافّــات



 بخش شانزدهم، آیات 139-148: 
نجات قومی از عذاب محقق 

آیات مبارکه

كاٰ�نَ مِ�نَ  ساٰهَمَ ڡݦݐَ حُو�نِ ١٤٠ �فَ
ݨْ مَ�ش

ْ
كِ ال

ْ
ل �فُ

ْ
ى ال

َ
�قَ اِل ݨَ �ب

َ
�نَ ١٣٩ اِذ�ْ ا مُرْسَلٖ�ی

ْ
�نَ ال مݭِ

َ
سَ ل

و�نُ ُ ݧ َّ �ی وَاِ�نݧ

�نَ  حٖ�ی ِ
مُسَ�بّ

ْ
ۥ كاٰ�نَ مِ�نَ ال ُ ݧ هݧ

َّ ݐݧ ںݧ
َ
 ا

ٓ
ݣݣلاٰ وݩݦْ

َ
ل مٌ ١٤٢ �فَ ݧوُ�تُ وَهُوَ مُلٖ�ی حݧ

ݨْ
هُ ال مݨݨَݡ �قَ �تَ

ْ
ال �نَ ١٤١ �فَ �ی مُدْحَض�ٖ

ْ
ال

 ١٤٥ مٌ  �ی سَ�قٖ وَهُوَ  ءِ 
ٓ عَراٰ

ْ
ال �بِ اٰهُ  �ن

ذ�ْ �بَ
�نَ �فَ  ۞  ١٤٤ ُو�نَ  ݧ ݩݩݒ ٮݧ َ عݧ ݨْ ݓݧ ݫ ٮݫ ُ �ی ݭِ  ݫ مݫ وݨْ ݦَ �ی اِلىٰ  هٖݨݨݦٓݡ  طْ�نِ ݦݨَ �ب ݭٖی 

ڡݨݐ  َ �ث ݓِ ٮݫ
َ
ل

َ
ل  ١٤٣

وا  ݐُ ݩݧ ںݧ َ ـݘاٰمݧ و�نَ ١٤٧ �فَ ݔدݩُ ݫ ݣݣىݬݫ ݪٖ ݐ
رݩ ݦَ وْ �ی

َ
ٍ ا �ف

ْ ݧ
ل

َ
ِ ا هݦݩݑ

اٰهُ اِلىٰ مِا�ئَ �ن
ْ
رْسَل

َ
ݢا ݢ �نٍ ١٤٦ وَݢ �ی ٖ طݫ �قݨْ ݦَ ة�ً مِ�نݨْ �ی رݨݨݦݦَ ݦَݡ ج� َ هِ �ش �یْ

َ
اٰ عَل ݩݩݐ ںݧ ݑݨْ ݩݩݧ َٮݧ ݨݧ �بݧ

ݩݐݨْ ںݧ
َ
وَا

�نٍ ١٤٨ حٖ�ی اِلىٰ  اٰهُمْ  �ن ْ عݧ
ݩݩݑَّ ٮݧ َ مݩݧ �فَ

ترجمه آیات 

139- و يونس از رسولان ما بود.140- به خاطر بياور زمانى را كه به سوى كشتى مملو 

)از جمعيت و بار( فرار كرد. 141- و با آن‌ها قرعه افكند )و قرعه به نام او اصابت 

يا افكندند( و ماهى عظيمى او را بلعيد، در  كرد و( مغلوب شد. 142- )او را به در

 حالك‌ىه مستحق ملامت بود! 143- و اگر او از تسبيحك‏نندگان نبود... 144- تا روز 

 قيامت در شكم ماهى م‏ىماند. 145- )به هر حال ما او را رهاىي بخشيديم و( او را در 

گيـاه افكنديـم در حالك‌ىـه بيمـار بـود. 146- و  يـك سـرزمين خشـك خالـى از 

كدوبنى بر او رويانديم )تا در سـايۀ برگ‌هاى پهن و مرطوبش آرامش يابد(. 147- 

و او را بـه سـوى جمعيـت يك‌صـد هـزار نفـرى، يـا بيشـتر، فرسـتاديم. 148- آن‌هـا 

ايمـان آوردنـد و تـا مـدت معلومـى آنـان را از مواهـب زندگـى بهره‏منـد سـاختيم. 
213



معنای لغات  

»ذا« و »ذو« بـه معنانـی صاحـب و یـار اسـت.1 »نـون« بـه معنـای امهـی اسـت.2 

»عـراء« بیابـان را گوینـد.3 »سـاهم، مسـاهمه«، از »سَـهم« بوده و به معنـای تیراندازی 

کـردن بـرای تعییـن فـردی بـرای کاری، یعنـی قرعـه انداختـن اسـت.4 

»مُلِیم«5 از »ألامَ یُلیمُ«، أی: جَعلَ نَفسَـهُ مَوضِعَ مَمَلاة. »شـجرة« به معنای شـجر 

بـه هـم خـوردن می‌باشـد،  بـه معنـای  الشـیء بلاشـئ أو اشـتبک می‌باشـد. شِـجار 
مشـاجره بـه معنـای سـخن در سـخن رانـدن اسـت.6

معرفی حضرت یونس؟ع؟ در قرآن کریم  

«، یونـس از جملـه سرفـتاده‌ �نَ مُرْسَلِ�ي
ْ
ال مِ�نَ 

َ
ل سَ 

و�نُ ُ �ي �نَّ  �إِ  قـرآن مجیـد میامرف‌یـد: »وَ 

شـدگان اسـت. بـا صراحـت مرفـوده یکـی از انبیـاء اهلـی حضرت یونس؟ع؟ اسـت. 

کنونـی سـوره‌ها، دهمیـن سـوره  بـه نـام حضـرت یونـس؟ع؟ بـوده و  اطمبـق بـا ترتیـب 

که در مورد قوم حضرت یونس؟ع؟ اتس   تناه در یک آیه از آن، نام یونس برده شده 

ا  �ن �فْ َ وا كَ�ش مَ�نُ
آ
ا � مَّ

َ
سَ ل

و�نُ ُ وْمَ �ي  �قَ
لاَّ ها �إِ ما�نُ �ي عَها �إ �فَ �نَ �تْ �فَ مَ�نَ

آ
ة�ٌ � رْ�يَ

وْ لا كا�نَ�تْ �قَ
َ
ل  نه خود ایشان. »�فَ

7.» �نٍ لى‏ ح�ي اهُمْ �إِ عْ�ن
ا وَ مَ�تَّ �ي

�نْ
ُ

اة�ِ الدّ حَ�ي
ْ
ي�ِ �فِي� ال ز�ْ �خِ

ْ
ا�بَ ال هُمْ عَذ� عَ�نْ

1. لسان العرب، ج 15، ص 449. 
2. همان، ج 13، 427. 

که در آن چیزی پوشـــیده نشـــود؛ محقـــق. )رک: لغت‌نامـــه، دهخدا، واژۀ  3. جـــا و میدانی 
عراء( 

4. العین، ج 4، ص 11. 
5. مجمع البحرین، ج 6، ص 160. 

کلمات القرآن، ج 6، ص 18.  6. التحقیق فی 
7. یونس/98. 214

تفسیر سورۀ صــافّــات



ـــر عـــذاب ایشـــان شـــد،  ـــا ب ـــه بن هیـــچ جماعـــه‌ای از جوامـــع انســـانی، بعـــد از این‌ک
کـــه ایمـــان  ایمانشـــان ســـبب دوری عـــذاب از آن‌هـــا نبـــود، مگـــر قـــوم یونـــس. آن زمـــان 
ــذاب  ــا عـ «، مـ �نٍ لى‏ ح�ي اهُمْ �إِ عْ�ن

ا وَ مَ�تَّ �ي
�نْ

ُ
اة�ِ الدّ حَ�ي

ْ
ِي� ال

ي�ِ �ف ز�ْ �خِ
ْ
ا�بَ ال هُمْ عَذ� ا عَ�نْ �ن �فْ

َ �ش
َ
ــد، »ك آوردنـ

ا« یعنـــی در آخـــرت ایشـــان  �ي
�نْ

ُ
اة�ِ الدّ حَ�ي

ْ
ِي� ال

گرداندیـــم، »�ف را در ایـــن زندگانـــی از آن‌هـــا بـــاز 
ــد، و در  ــرآن مجیـ ــر از قـ ــای دیگـ «. در جـ �نٍ لى‏ ح�ي اهُمْ �إِ عْ�ن

ــم، »وَ مَ�تَّ ــبه می‌کنیـ را محساـ
 1.»

ً
ا �ب ا�ضِ هَ�بَ مُغ�

 ذ�َ
ذ�ْ ِ �إِ و�ن

ا ال�نُّ
ســـورۀ مبارکـــۀ »انبیـــاء«، مرفـــوده: »وَ ذ�َ

»ذا« و »ذو« بـه معانـی صاحـب و یـار اسـت. بـه معنـای دوسـت نیسـت بلکـه بـه 
کـه چیـزی بـا چیـزی همـدم باشـد. »نـون« نیـز بـه معنـای امهـی  معنـای ایـن‌ اسـت 
اتس،2 که جمع آن »نانون« اتس. البته استعمال این لغت در جمع، کم اتس. بر 
هِمْ  �ي �ت

أْ
� ذ�ْ �تَ که جمع آن، »حیتان« اتس. در قرآن آمده ا:تس »�إِ  وزن »حوت« می‌باشد 

هِم«. 3 �ي �ت
أْ
� و�نَ لا�تَ �تُ َسْ�بِ وْمَ لا �ي َ  وَ �ي

ً
عا رَّ ُ هِمْ �ش ِ �ت وْمَ سَ�بْ َ ا�نُهُمْ �ي �ت ح�ي

در آیه تعبیر به »ذاالنون« شده که به معنای صاحب امهی اتس. شاید ابتدا به 
که نام شخص اتس. اام اسم نیست، بلکه صفت اتس، یعنی   ذهن چنین بسرد 
آن کسـی کـه همـدم امهـی بـود. شـاهد بـر طملب این اسـت کـه داسـتان را در همین 
آیـات شـریفه نسـبت بـه جنـاب یونـس؟ع؟ حکایـت میامرف‌یـد. لـذا در می‌یابیـم که 

مقصـود از »ذاالنـون«، حضـرت یونس؟ع؟ اسـت.  

حُو�تِ 
ْ
�نْ كَصاحِ�بِ ال

ُ
ك كَ وَ لا�تَ ِ

مِ رَ�بّ
ْ
رْ لِحُك اصْ�بِ در ســـورۀ مبارکۀ قلـــم میامرف‌یـــد: »�فَ

ومٌ«.4 تـــو ای پیمابر ام، نســـبت به آن مرفـــان قطعی )حکم، امرفن  ظ�ُ
ْ
ادى‏ وَ هُوَ مَك ذ�ْ �ن �إِ

1. انبیاء/87. 
2. بـرای مطالعـۀ بیشـتر، )رک: المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج 14، ص 314؛ مجمع البیان فی 

تفسیر القرآن، ج 7، ص 96(
3. اعراف/163. 

يـش نيامـده بـود )از شـكم ماهـى( بيـرون افكنـده م‏ىشـد در  گـر رحمـت خـدا بـه يار 4. »و ا
قلـم/49.  بـود«،  مذمـوم  215حالك‌ىـه 

بخش شانزدهم، آیات بخشببخش:139-148 تبخش شانزدهم، آیا



 قطعـــی اســـت( پروردگارت شـــکیبا بـــاش و اظاهر للامـــت نکن. به عبـــارت دیگر،

ومٌ«، آن‌گاه پروردگار را خواند در حلای‌که  ظ�ُ
ْ
ادى‏ وَ هُوَ مَك  �ن

ذ�ْ   امنند یار امهی نباش. »�إِ

مُومٌ«.1 
عَراءِ وَ هُوَ مَذ�ْ

ْ
ال  �بِ

ذ�َ �بِ
�نُ
َ
هِ ل ِ

 مِ�نْ رَ�بّ
عْمَة�ٌ هُ �نِ

َ
دارَك �نْ �تَ

أَ
وْلا �

َ
سخت در فشار بودند. »ل

م«.  �ي عَراءِ وَ هُوَ سَ�قِ
ْ
ال اهُ �بِ �ن

ذ�ْ �بَ
�نَ
 همان مضمون در آیات سورۀ صافات نیز آمده اتس، »�فَ

که یونس اسم بوده و نام مبارک یکی از انبیاء   از مجموع این‌ آیات متوجه می‌شویم 

کـه زندگانی این رسـول اهلی در ایماـی که دعوت اهلی  و رسـل اهلـی اسـت. از آن‌جـا 

 می‌نمود با یک واقعه‌ای مقرون بود، لذا از ایشان با صفت ذواالنون یا صاحب الحوت 

که به معنای یار امهی اتس.    تعبیر شده 

هرچنــد در بــاد عــرب بــه خصــوص در شــمال عــراق و میــان اهــل موصل، بســیار 

کــه شــره  بــه ذاالنــون و یونــس نام‌گــذاری می‌کننــد، زیــرا عقیــدۀ ایشــان بــر ایــن اســت 

کــه رمکــز دعــوت حضــرت یونــس؟ع؟ بــوده، در اطــراف موصــل قــرار داشــت.2  نینــوی 

کربــا  کــه نینــوی در  یــم. در روایــات آمــده  البتــه مــا بحثــی در درســتیِ ایــن نظــر ندار

کــه کــدام صحیــح  اســت، آن‌ منطقــه را نیــز چنیــن می‌نمانــد، حــال بایــد بررســی شــود 

ــه تفســیر  اســت؟ ابتــدا داســتان حضــرت یونــس؟ع؟ را بیــان می‌کنیــم و در ادامــه ب

یم.   آیات می‌پرداز

دعوت حضرت یونس؟ع؟ 

جمعیــت قابــل توجهــی در آن عصــر وجــود داشــت، حــدود صــد هــزار نفــر یــا 

بیشــتر. توجــه داشــته باشــید کــه جمعیــت مکّــه در زمــان نــزول ایــن آیــات و بــا توجــه بــه 

1. همان/49. 
 2. علامه طباطبایی؟ره؟  نیز معتقد است که حضرت یونس؟ع؟ به سوی اهل نینوا مبعوث 

شد؛ محقق. )رک: الميزان في تفسير القرآن، ج‏14، ص 314.  216

تفسیر سورۀ صــافّــات



کثــر بیســت هــزار نفــر بــوده اســت. شــاید جمعیــت  کــه بیــان شــده، حدا خصوصیاتــی 

مدینــه بعــد از هجــرت حضــرت و در هنــگام رحلــت خاتــم انبیــاء؟ص؟ حــدود بیســت 

هــزار شــده بــود. در ســقیفۀ بنــی ســاعده کــه رسنوشــت اتم اســامی را نه در شــخص، 

کــه  کــرد، در مجمــوع پنجــاه نفــر جمــع شــده بودنــد،  بلکــه در روش حکومــت تعییــن 

رؤســای منفاقیــن هــم از آن جملــه هســتند. 

کـه ثابـت نبـوده و غیـر ثابـت بـود. لـذا بیـش از ایـن نیـز  در واقـع سـایبانی اسـت 

که  که با بلاد عرب آشـنا باشـد، می‌داند  گنجایش جمعیت را نداشـت. هر آن کس 

سـقیفه با امثال کوخ و صریفه تفاوت دارد. سـقیفه، سـایبانی اسـت که چند چوب 

گذاشـته و روی آن‌هـا مقـداری شـاخۀ درخـت خمرـا می‌اندازنـد تـا  و تنـۀ درخـت را 

سـایبان شود.1 

خداونـد حضـرت یونس؟ع؟ را سرفـتاد و آن‌هـا را دعوت کرد، اام گوش نکردند. 

کـرد. خـدا نیـز  آن قـدر دعـوت نمـود تـا مأیـوس شـد و از خداونـد درخواسـت عـذاب 

وعـدۀ عـذاب داد و طلایـع عـذاب نمایـان شـد. حضـرت یونـس؟ع؟ از بـاب این‌کـه 

رمحلـۀ وظیفـۀ دعـوت اهلـی او تمـام شـده اسـت، رفـت. با ایـن فکر که از آن سـختی 

نجـات یفاتـه و رها شـده اسـت. 

 در آن هنگام، رمدی پیدا شـــد و به ایشان آموخت با این‌که عذاب را می‌بینید،

ا  �ن �فْ َ �ش
َ
 اام دعا کنید. دعا کردند و خداوند میامرف‌ید ام این استثناء را قائل شدیم، »ك

که موجب  «،2 مـــا آن عذابـــی را  �ن لى‏ ح�ي اهُمْ �إِ عْ�ن
ا وَ مَ�تَّ �ي

�نْ
ُ

اة�ِ الدّ حَ�ي
ْ
ي�ِ �فِي� ال ز�ْ �خِ

ْ
ا�بَ ال هُمْ عَذ�  عَ�نْ

اسـت؛  موجـود  مفصلـی  توضیحـات  یـخ  تار در  آن  محـل  و  سـقیفه  معنـای  بـا  رابطـه  در   .1
محقـق. )رک: معجـم البلـدان، یاقـوت حمـوی، ج 3، ص 228؛ معجـم قبائـل العـرب، 

کحالـه، ج 2، ص 496(. رضـا 
2217. یونس/98. 

بخش شانزدهم، آیات بخشببخش:139-148 تبخش شانزدهم، آیا



بی‌آبرویی در دنیا می‌شود، از آن‌ها برداشتیم. در آخرت همه محسابه می‌شوند. 

 گویا خدای متعال نســـبت به این رســـول اهلی میامرف‌یـــد باید مظره رحمت ام 

 باشی، چرا هنگمای که احساس عذاب کردی، بیرون آمدی؟ بلکه باید میام‌ندی. 

کردیم تا روشن شود.  داستان این رسول اهلی را از مجموع آیات عرض 

تأدیب الهی 
«؛ یعنـی: وأذکـر ذاالنـون، ایـن وقایـع را بـه یـاد ایشـان 

ً
ا �ب ا�ضِ هَ�بَ مُغ�

 ذ�َ
ذ�ْ ِ �إِ و�ن

اال�نُّ
»وَ ذ�َ

کـه فـراوان آیـات اهلـی را بـر ایشـان می‌خوانـی امـا گـوش فـرا نمی‌دهنـد. مقصود  بیـاور 
لنـا«،  »مغاضبـاً  بـه  آیـه  نمـودن  معنـا  لنـا«.  »مغاضبـاً  نـه  اسـت،  لقومـه«  »مغاضبـاً 

اسـت.1 افحـش  اشـتباهی 

یم و نصب »ذا« به همین خاطر اتس. آن  پس این‌جا کلمۀ »واذکُر« محذوف دار
که به حال  صاحب و یار امهی را به یاد ایشان بیاور. »إِذْ ذَهَبَ مُغاضِباً«، آن هنگام 
  خشـم بـود و رفـت، نسـبت بـه قـوم خـود خشـمگین بـود نـه نسـبت بـه خـدا. بـه ایـن 
کرد و خداوند نیز   خاطر که دعوت بسیار نمود اام گوش نکردند و خسته شد. نفرین 

که عذاب به جتسا. کرد. دیگر صحبت از این بود  نفرین او را اجابت 

ه«، این چنین گمان کرد که ام او را در سختی قرار نمی‌دهیم.2  �ي
َ
دِرَ عَل �قْ �نْ �نَ

َ
�نْ ل

أَ
�نَّ � ظ�َ  »�فَ

ه«،3 کسی  �قُ هِ رِز�ْ �يْ
َ
دِرَ عَل نسبت به واژۀ »قدر«، قرآن مجید در جای دیگر میامرف‌ید: »وَ مَ�نْ �قُ

که در سـختی نمی‌افتد.  کرد  گمان   که روزیش در سـختی اسـت، در تنگنساـت. او 

که بودن در میان قوم، نسبت به آن تراخی بود.  سختی‌ای به او نشان دادیم 

1. مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 7، ص 96. 
2. أي لـن نضيـق عليـه عـن عطـا؛ یعنـی بـر او در بخشـش و عطـا تنـگ نمی‌گیریـم؛ محقـق. 

)رک: همـان، ج 7، ص 96( 
3. طلاق/7.  218

تفسیر سورۀ صــافّــات



ــن  ــه خــدا بدی ــنَ تأدِيبــي«.1 این‌ک ــي فأحسَ بِّ ــي رَ بَنِ ــد: »أدَّ رســول الله؟ص؟  میامرف‌ی

صورت انبیاء خویش را محساــبه می‌کند، به این خاطر اســت که به ســادگی رماتب و 

 
َ

مقــام پیــدا نمی‌شــود. بلکــه مقــام، تابع مســئولیت اســت.در حدیثــی میامرف‌ینــد: »إنّ

گــر خداونــد بنــده‌ای را دوســت داشــته باشــد،  ــهُ بلابــاءِ غَتّــا«.2 ا  اللّهَ  إذا أحَــبَّ عبــدا غَتَّ

گیــر او می‌نمایــد. بــه عبارتــی او را محــاط بــه بــا می‌کنــد. بایــد حدیــث را بــه  بــا را رفا

کــرد. خداونــد از دچــار ســختی شــدنِ بنــدگان خسرــند نمی‌شــود. بلکــه   درســتی معنــا 

 این بلا برای مســئولیتی اســت و نتیجۀ آن، بالارفتن‌ درجات اســت. تا در روز قیتما 

دیگر بی‌خردان ادعا نکنند چرا حضرت یونس دارای این مقام اتس؟ 

 گویا میامرف‌ید: ام یونس را در آن سختی قرار دادیم، آن همه رنج در دعوت اهلی

کـرد عـذاب اهلـی می‌رسـد و  کـه یقیـن   و دیگـر رنج‌هـا را تحمـل نمـود؛ امـا آن هنـگام 

لامئکـۀ عـذاب آمدنـد، چـرا بیـرون رفـت؟ مگر ام عاجز از نجات تـو در میان آن قوم، 

کـه عـذاب بـر ایشـان نـازل می‌شـد، بودیـم؟ تـو مظهـر رحمت ام هسـتی و نباید  آن‌گاه 

ـهُ بلابلاءِ غَتّـا« به این صورت اسـت.  بـروی. این‌کـه مرفودنـد: »غَتَّ

�تُ  ِي� كُ�نْ
�نّ كَ �إِ

حا�نَ �نْ�تَ سُ�بْ
أَ
� 

لاَّ لهَ �إِ �نْ لا �إِ
أَ
ما�تِ �

ُ
ل

ادى‏ �فِي� الظ�ُّ �ن هِ �فَ �يْ
َ
دِرَ عَل �قْ �نْ �نَ

َ
�نْ ل

أَ
�نَّ � ظ�َ »�فَ

کـه ایـن ظلمـات، ظلمـات خـزی نیسـت و مقصود،  «، در آن تاریکی‌هـا  �ن الِمِ�ي
مِ�نَ الظ�َّ

ظلمـات بطـن حـوت اسـت. ایـن آیـه و همچنیـن سـورۀ مبارکـۀ قلـم میامرف‌یـد: مـا 

1. پیامبـر خـدا؟ص؟  فرمودنـد: مـرا خداونـد تربيـت كرد و نكيو تربيتم نمـود؛ محقق. )رک: بحار 
الأنوار، ج 68، ص 382؛ نور الثقلین، ج 5، ص 392( 

ــهُ بالبــاءِ غَتّــا،   وَ عِنْــدَهُ سَــدِير: »إنَّ اللّهَ  إذا أحَــبَّ عبــدا غَتَّ
َ

ــهُ قَــال نَّ
َ
بِــي عَبْــدِ الِلَّه؟ع؟ أ

َ
2. عَــنْ أ

نُصبِــحُ بــهِ و نُمْســي«؛ امــام صــادق؟ع؟ در حضــور ســدیر فرمــود: 
َ
كُــم يــا ســديرُ ل ــا و إيّا و إنّ

ر م‌ىســازد. اى ســدير! مــا و  خداونــد هــرگاه بنــده اى را دوســت بــدارد او را در بــا غوطــه‌و
ز و شــبمان را بــا بــا ســپرى مك‌ىنيــم. چنیــن عباراتــی در حدیثــی از امــام باقــر؟ع؟  شــما رو

219نیــز نقــل شــده اســت؛ محقــق. )رک: الکافــی، ج 2، ص 253( 

بخش شانزدهم، آیات بخشببخش:139-148 تبخش شانزدهم، آیا



«، مـا این‌گونـه مؤمنـان را  �ن �ي مِ�نِ مُؤ�ْ
ْ
ي� ال ج�ِ �نْ لِكَ �نُ مِّ وَ كَذ� غ�َ

ْ
اهُ مِ�نَ ال �ن �يْ

َّ �ج
نجاتـش دادیـم. »و �نَ

نجات می‌دهیم. آیات سـورۀ قلم نیز شـاهد بر طملب اسـت. خداوند به پیمابر؟ص؟  

ک«.1  ِ
مِ رَ�بّ

ْ
رْ لِحُك اصْ�بِ

میامرف‌یـد: »�فَ

کردیــم؛  حدیــث پیمابــر؟ص؟  را در مــورد تأدیــب خــدا نســبت بــه ایشــان بیــان 

کــه بــر قلــب مبارکشــان نــازل  تأدیــب خــدا نســبت بــه رســول الله، آیــات اهلــی اســت 

گیــر بــود و فــرا می‌گفرــت و در ایشــان ظاهــر می‌شــد. امــا ایــن  مرفــود. قلــب ایشــان رفا

کــه رســول الله؟ص؟  در مــورد  آیــات نســبت بــه مــا، »لایبلــغ تراقینــا« اســت، همان‌گونــه 

کــه مرسســت  ــه ایــن  ــر نمــی‌رود، چــه رســد ب خــوارج نهــروان مرفــود.2 از حنجــره بالات

شوند و قرآن بخوانند. 

توصیه به �پیامبر؟ص؟ 

ک«؛ حکــم، آن امــر قطعــی اســت. نســبت بــه مرفــان قطعــی  ِ
مِ رَ�بّ

ْ
رْ لِحُك اصْ�بِ »�فَ

پــروردگارت شــکیبا بــاش و اظهــار ناراحتــی نکــن. ســخت اســت، امــا شــکیبا بــاش 

و دلســرد نشــو و درخواســت عــذاب نکــن. صاحــب حــوت را یــادآوری می‌کنــد. »وَ لا 

«، امننــد صاحــب حــوت نبــاش. مقصــود همــان ذاالنــون یــا  حُو�ت
ْ
�نْ كَصاحِ�بِ ال

ُ
ك �تَ

کــه در ســورۀ مبارکــۀ صفاــات ذکــر شــده اســت.  حضــرت یونــس؟ع؟ اســت 

کـه سـخت ناراحـت  کـه مـا را خوانـد، درحلاـی  »إِذْ نـادى‏ وَ هُـوَ مَكْظُـومٌ«، آن جـا 

و در فشـار بـود. »مَكْظُـومٌ«، بـه معنـای اندوهگیـن بـودن اسـت. »کَظـم« یعنـی به خود 

1. قلم/48. 
ز تراقيهم، يمرقون من الدين   2. »... فقال النبيّ؟ص؟: إنّ هذا و أصحابه يقرءون القرآن لا يجاو
كمـا يمـرق السـهم مـن الرميـة...«؛ پیامبـر؟ص؟  فرمودنـد:  او و یارانـش قـرآن را می‌خواننـد و 
تـر نمـی‌رود؛ محقـق. )رک: کتاب سـلیم بن قیس، سـلیم بن  از اسـتخوان ترقـوه ایشـان بالا

قیـس هلالـی، ج 2، ص 684(  220

تفسیر سورۀ صــافّــات



کـردن، چـارۀ ابـراز نداشـتن اسـت.  فشـار آوردن و غـم و غصـه را درونـی 

نعمـــت رحمـــت  گـــر  ا مُومٌ«، 
مَذ�ْ هُوَ  وَ  عَراءِ 

ْ
ال �بِ  

ذ�َ �بِ
�نُ
َ
ل هِ  ِ

رَ�بّ مِ�نْ   
عْمَة�ٌ �نِ هُ 

َ
دارَك �تَ �نْ 

أَ
� وْلا 

َ
»ل

پـــروردگارش بـــه فریاد او نمی‌رســـید و جبـــران وضـــع او را نمی‌کرد )تـــدارک، جبران 

عَراءِ« او مورد رحمت نبـــود و در جای بازی که هیچ 
ْ
ال  �بِ

ذ�َ �بِ
�نُ
َ
کـــردن اســـت(، »ل وضـــع 

گذاشـــته می‌شد.   کی نداشـــت، به جا  ســـایبان و پوشـــا

«،1 رحمت پروردگارش جبران کم و کساتی نمود.  �ن الِح�ي
َ

هُ مِ�نَ الصّ
َ
عَل َ �ج

فَ
هُ � اهُ رَ�بُّ �ب

�تَ ْ ا�ج
 »�فَ

ازین رو پروردگارش او را انتخاب کرد، برگزید و از صلاحان قرار داد. در ادامۀ آیۀ فوق 

رُوا«.2 نمونـــه‌ای از ناراحتی‌هـــای پیغمبـــر؟ص؟  را بیـــان  �نَ كَ�فَ �ي �ذ
َّ
كادُ ال �نْ �يَ  میامرف‌یـــد: »وَ �إِ

کـــه »کَفَـــروا« هســـتند،  کـــه قریـــش بـــه چشـــم تـــو را ناراحـــت می‌کننـــد. کســـانی  میامرف‌یـــد 

قَهُ« به معنای سُـــر دادن 
َ
کنند. »زَل  می‌خواهند تو را با چشـــم خویش از مســـیر منحرف 

کرد!  گویا می‌گویند: دوباره شروع  که  گونه‌ای نگاه می‌کنند  اتس. به 

گفتیـم  «، هـم م‌عنـای: »إن ارلجـل لیهجـر« اسـت. آن‌چـه  و�ن �نُ ْ مَج�
َ
هُ ل

�نَّ  �إِ
و�نَ

ُ
ول �قُ َ »وَ �ي

کـه از دیگـر آیـات اسـتفاده می‌شـود. خداونـد بـه پیمابـر؟ص؟  میامرف‌ید:  لاطمبـی بـود 

کـه نسـبت به تو بـد می‌گویند امـا باید صبـر کنی، تو  تـو شـکیبا بـاش. صحیـح اسـت 

مظهـر رحمـت مـا هسـتی. مظهـر رحمـت مـا نباید از ناراحتی اتم ناشـکیب باشـد. 

شتاب به سوی کشتی 

«، یونس از جمله سرفتاده �ن مُرْسَلِ�ي
ْ
مِ�نَ ال

َ
سَ ل

و�نُ ُ  �ي
�نَّ  در سورۀ صافات میامرف‌ید: »وَ �إِ

«، مقـــداری از داســـتان را این‌جـــا نقل  ِ حُو�ن ْ مَ�ش
ْ
كِ ال

ْ
ل �فُ

ْ
ى ال

َ
ل  �إِ

�قَ َ �ب
أَ
ذ�ْ �   شـــدگان اســـت. »�إِ

که حضرت یونس؟ع؟ از آن شره بیرون آمد.  می‌کند. می‌دانیم 

1. قلم/50. 
«؛ قلم/51.  و�نٌ �نُ ْ مَج�

َ
هُ ل

�نَّ  �إِ
و�نَ

ُ
ول �قُ َ كْرَ وَ �ي ِ

ا سَمِعُوا ال�ذّ مَّ
َ
صارِهِمْ ل �بْ

أَ
� كَ �بِ

و�نَ لِ�قُ ز�ْ �يُ
َ
رُوا ل �نَ كَ�فَ �ي �ذ

َّ
كادُ ال �نْ �يَ 2221. »وَ �إِ

بخش شانزدهم، آیات بخشببخش:139-148 تبخش شانزدهم، آیا



گویــا شــره در نزدیکــی رودی بــوده و بــرای ارتبــاط بــا خــارج، وســیلۀ نقلیــۀ ایشــان 

ــرای ایشــان آســان‌تر  ــی ب ــرا اســتفاده از راه آب ــود، زی ــا ب ــی همی ــا راه آب وســایل منساــب ب

بــوده اســت و تــا همیــن اواخــر نیــز ایــن چنیــن بــود؛ لــذا فُلک داشــتند. گمــان نکنید که 

گنجایــش پنجــاه تــن هــم  کشــتی‌های ســیصدهزار تنــی بــود. شــاید  مقصــود از فُلــک، 

نداشــت. مــا نمونه‌هایــی از آن را در همــان منطقــه مشــاهده نموده‌ایــم. می‌تــوان قایــق 

ــی  ــه دو صــورت بادبان ــه ب ک ــد  ــه »فُلکــه« می‌کنن ــر ب ــا تعبی گفــت ی ــزرگ را  و بلم‌هــای ب

»شُــراعی« و موتــوری وجــود دارد.  

کنـد تـا در هنـگام  کـرد بایـد از ایـن جـا فـرار  چـون عـذاب را مشـاهده نمـود، فکـر 

کنـاره رسـید و فُلکـی را  کنـد. بـه  عـذاب در آن‌جـا نباشـد و از سـختی نجـات پیـدا 

گوسـفند در آن بود و جا نداشـت. اام برای  گاو و  کالاسـت، شـاید  که پر از بار و  دید 

آن‌کـه از آن‌جـا بـرود، سـوار شـد. 

یادیِ آب بود، زیرا معمولًا این حوادث  مُدْحَضِين«؛ فصلِ ز
ْ
 »فَساهَمَ فَاكنَ مِنَ ال

کـه در اثـر پربـاری، نزدیـک بـود  یـادیِ آب رخ می‌دهـد. بـه جایـی رسـیدند  در فصـل ز

یـاده در آب فـرو رفتند.  غـرق شـوند. ز

ــر  ــه مقــدار فــرو رفتــن در آب، »غاطِــس« می‌گوینــد. عاملاتــی ب  در زبــان عــرب، ب

کــه بیــش از حــد معمــول در آب باشــد،   بدنــۀ خارجــی کشــتی وجــود دارد. در صورتــی 

گر به منطقۀ رسخ بسرد، مواظب هستند و از بار کشتی می‌کاهند.   منطقۀ زرد اتس. ا

 در اصلاطح می‌گویند: غاطس این کشتی، مثلًا ده هزار تن یا بیست هزار تن اتس. 

کــم کنند. ایــن کاری  یــاد شــد و بنــا بــود از آن  طبــق اصطــاح امــروز، غاطــس کشــتی ز

متعــارف بــود، حتــی تــا همیــن ســال‌های اخیــر نیــز انجــام می‌شــد. 

کرده باشند، که از ارفاد کم کنند، چه بسا از مقدار بار هم کم   »فَسَاهَمَ«. بنا شد 

کشـتی بـوده و حاضـر نیسـت بـار خـود را در آب بریـزد.  222 امـا بـار مربـوط بـه صاحـب 

تفسیر سورۀ صــافّــات



چـه بسـا گفتـه باشـد: بهتـر اسـت آن‌که اجرتـش را گفرتـه‌ام بیاندازم، تـا آن‌چه باهیش 

گفرتـم، انسـان اسـت، امـا از آن‌چـه باهیـش را پرداختـم  را داده‌ام. آن‌کـه اجرتـش را 

کننـد.  کـم  کساـته نشـود! سـنتی بـوده اسـت. »فَسَـاهم«، بنـا شـد از افـراد 

کردن برای تعیین رفدی   »اسهم، مساهمه«، از ریشۀ سَهم، به معنای تیراندازی 

کـردن بـه این معنساـت که  بـرای کاری می‌باشـد، قرعـه انداختـن اسـت. تیرانـدازی 

که به   به عدد هر رفد یک تیر تعیین می‌کنند، سپس آن را می‌اندازند. حال هر تیری 

کـرد، منتخب هموسـت. یـا از میان تیرها، تیـری را بمری‌دارند؛ آن‌که  هـدف اصابـت 

تیـر مـورد نظـر را برداشـت، منتخـب اسـت. بـه ایـن کار، »مسـاهمه« گوینـد. »فَسـاهَمَ 

کـرد و از آن‌ها بود که  مُدْحَضِيـن«، حضـرت یونس؟ع؟ در قرعه شـرکت 
ْ
فَـاكنَ مِـنَ ال

مغلـوب واقـع شـد. مجبور شـدند او را در آب بیاندازند. 

حُـوتُ وَ هُـوَ مُلِيـم«، حوت او را به کام خود برد. »مُلِیم« از »ألامَ یُلیمُ،
ْ
تَقَمَـهُ ال

ْ
 »فَلا

 أی: جَعلَ نَفسَهُ مَوضِعَ مَمَلاة« مشتق می‌شود. خودش سبب ایجاد این وضع شده 

 بـود کـه مـورد سـرزنش واقـع شـود و دیگـری مقصـر نبود. می‌بایسـت صبر می‌کـرد. مگر 

کنیم، همۀ اهل شـره را بکشـد   ام خدای علامیان عاجز بودیم از این‌که عذاب نازل 

و تو لاسم بمانی؟ چرا بیرون آمدی؟ تأدیب اهلی اتس. 

نجات از شکم ماهی 

گـــر این‌گونـــه  «. ا و�ن ُ عَ�ث �بْ ُ وْمِ �ي َ لى‏ �ي هِ �إِ طْ�نِ َ  �فِي� �ب
َ �ث �بِ

َ
ل

َ
، ل �نَ حِ�ي ِ

مُسَ�بّ
ْ
هُ كا�نَ مِ�نَ ال

�نَّ
أَ
وْ لا �

َ
ل »�فَ

که همـــۀ خلائق برانگیخته  کنندگان مـــا بود، تا روزی  که او از جملۀ تســـبیح  نبـــود 

که خـــارج نمی‌شـــد و آرامگاه  شـــوند در شـــکم امهـــی میام‌ند. مقصود این اســـت 
ابدیـــش آن‌جا بود.1

ز بعـث، در  یـد بـودن مکـث آن حضـرت در شـکم ماهـی تـا رو 1223. احتمـالات مختلفـی در جاو

بخش شانزدهم، آیات بخشببخش:139-148 تبخش شانزدهم، آیا



کــه در ســورۀ انبیــاء مرفــود:  م«، بعــد از ادامــه داســتان  �ي عَراءِ وَ هُوَ سَ�قِ
ْ
ال اهُ �بِ �ن

ذ�ْ �بَ
�نَ
»�فَ

 
َّ
لا �إِ لهَ  �إِ �نْ لا 

أَ
� ما�تِ 

ُ
ل

ِي� الظ�ُّ
�ف ادى‏  �ن

�فَ هِ،  �يْ
َ
عَل دِرَ  �قْ �نَ �نْ 

َ
ل �نْ 

أَ
� �نَّ  ظ�َ

�فَ  ،
ً
ا �ب ا�ضِ هَ�بَ مُغ�

 ذ�َ
ذ�ْ �إِ  ِ و�ن

ال�نُّ ا 
»وَ ذ�َ

ي�  ج�ِ �نْ لِكَ �نُ مِّ وَ كَذ� غ�َ
ْ
اهُ مِ�نَ ال �ن �يْ

َّ �ج
هُ وَ �نَ

َ
ا ل �ن �بْ َ ج� اسْ�تَ

، �فَ �ن الِمِ�ي
�تُ مِ�نَ الظ�َّ ِي� كُ�نْ

�نّ كَ �إِ
حا�نَ �نْ�تَ سُ�بْ

أَ
�

کــه یونــس را در  «. از شــکم حــوت مــا را خوانــد، مــا نیــز بــه امهــی مرفــان دادیــم  �ن �ي مِ�ن مُؤ�ْ
ْ
 ال

کنــون نیــز در کنــار شــریعه، مســجد و مقماــی منســوب به   کنــار شــریعه قــرار دهــد. هــم ا

حضرت یونس؟ع؟ موجود اتس. 

کــه در شــره نبــود، بلکــه در   »عــراء« بــه معنــای بیابــان اســت. مقصــود ایــن اســت 

 .» �ن طِ�ي �قْ َ رَة�ً مِ�نْ �ي َ ج�
َ هِ �ش �يْ

َ
ا عَل �ن �تْ �بَ

�نْ
أَ
مٌ، وَ � �ي عَراءِ وَ هُوَ سَ�قِ

ْ
ال اهُ �بِ �ن

ذ�ْ �بَ
�نَ
حاشیۀ نره بوده؛ »�فَ

ــوان پیــدا  ــرای آن‌کــه ت ــوان شــده بــود. ب ایشــان مدتــی در شــکم امهــی بــود، لــذا نات
کــدو رویاندیــم. »شــجرة« بــه معنــای »شــجر الشــیء بلاشــئ  کنــد، بــرای او یــک درخــت 
أو اشــتبک« می‌باشــد. »شِــجار« بــه معنــای بــه هــم خوردن بــوده و »مشــاجره« به معنای 
کــه  ســخن در ســخن رانــدن اســت. بــه ایــن خاطــر عــرب بــه درخــت، شــجر می‌گویــد 
کــه از ایــن ســنخ باشــد، در نــزد  شــاخه‌ و برگ‌هایــش درهــم فــرو مــی‌رود. لــذا هــر آن چیــز 

عــرب شــجره می‌نمانــد. 

کــدو برگ‌هــای بــزرگ و فــراوان دارد و درهــم مــی‌رود، لــذا ســایه می‌انــدازد و  بوتــۀ 
گیاهــان تــک بــرگ شــجره نیســتند. شــجره را بــه  بــه آن شــجرۀ یقطیــن می‌گوینــد، امــا 
انگلیســی و افرســی معنــا نمــودن اشــتباه اســت. زیــرا اصــل ایــن مــاده بــر اســاس درهــم 

گیــاه اســت.   بــودن 

ز قیامـت  صورتی‌کـه از تسـبیح‌کنندگان نبـود، مطـرح اسـت. از جملـه این‌کـه ایشـان تـا رو
در شـکم ماهـی زنـده می‌مانـد، یـا جنـازه‌اش در شـکم ماهی سـالم می‌ماند و شـکم ماهی 
ز قیامـت زنـده می‌مانـد و امثـال ایـن. در هـر صـورت آیـه  قبـر ایشـان بـود، یـا ماهـی تـا رو
لتـی بـر ترجیـح هیـچ کـدام از ایـن احتمـالات نـدارد؛ محقـق. )رک: المیزان فی  شـریفه دلا

تفسـیر القـرآن، ج 17، ص 164(  224

تفسیر سورۀ صــافّــات



بِّه«،  کــه »تَدارَکَــه رَحمــةٌ مِــن رَ حضــرت حــق جــلّ و علــی بــرای ایــن نبــیّ مکمرــش 
 ٍ �ف

ْ
ل

أَ
ة�ِ �

لى‏ مِا�ئَ اهُ �إِ �ن
ْ
رْسَل

أَ
کــه متنساــب باشــد. »وَ � ســایبانی ســاخت. ســایبانی طبیعــی 

کــه  کــه نــزد قومــش بــرود. همان‌هــا  «، میامرف‌یــد دوبــاره او را مأمــور نمودیــم  دُو�ن �ي ِ ز�
َ وْ �ي

أَ
�

«، ایــن »آمنــوا«، بعــد از ارســال دوم  �ن لى‏ حِ�ي اهُمْ �إِ عْ�ن
مَ�تَّ

وا �فَ مَ�نُ
آ
�

بنــا بــود عــذاب شــوند. »�فَ
حضــرت یونــس؟ع؟ اســت. 

 برخی مفسران به اشتباه می‌گویند:1 در این‌جا قرآن بازگشت به ابتدای داستان 
ناهُ«، همـان ارسـال اولین اسـت 

ْ
رْسَـل

َ
نمـوده، زیـرا قصـد قصه‌گویـی نـدارد. ل‌ـذا ایـن »أ

يـدُون«، امـا این‌ها ایمان نیاوردند، سـپس خداوند  وْ يَزِ
َ
ـفٍ أ

ْ
ل
َ
ناهُ إِلـ‏ى مِائَـةِ أ

ْ
رْسَـل

َ
کـه »وَ أ

کـرد. آقـای طباطبایـی نظر ایشـان را نقـد نموده‌اند.2  عذابشـان 

ید: حضرت یونس؟ع؟ مأمور شـد به سـوی اهل نینوی که مردمی  1. آلوسـی به اشـتباه می‌گو
یـت را سـنگین ‌دیـد و مسـتقیم بدان‌جـا نرفـت، بلکـه  بت‌پرسـت بودنـد، بـرود. امـا مأمور
مدتـی صبـر کـرد تـا شـاید خداونـد ایـن تکلیـف را از او بـردارد، در ایـن اثنـاء سـوار بر کشـتی 
گشـت و بعـد از نجـات از آن حالـت، بـرای بـار دوم مأمـور  گرفتـار بـه بطـن ماهـی  شـد و 
شـد و بدان‌جـا رفـت؛ محقـق. )روح المعانـی، شـهاب الدیـن آلوسـی، ج 23، ص 147( 

2225. المیزان فی تفسیر القرآن، ج 17، ص 165. 

بخش شانزدهم، آیات بخشببخش:139-148 تبخش شانزدهم، آیا





 بخش هفدهم، آیات 160 - 149: 
شماری از عقاید باطل مشرکان 

آیات مبارکه 

اٰهِدُو�نَ  ا وَهُمݨْ �ش
ً اٰ�ث ة�َ اِ�ن

َ
ِك ݫ ݘݫ ݩݩݧ ݣݣىݧ

مَلاٰݠٓ
ْ
ا ال ݩݩݐَ ںݧ �قݨْ

َ
ل مْ خ�َ

َ
و�نَ ١٤٩ ا �نُ �بَ

ْ
ُ ال مݧ ُ ݩݧ هݩݧ

َ
اٰ�تُ وَلݠ �ن �بَ

ْ
كَ ال ݭِ

ݓّ ݢٮݫ ݢ لِرݨَ
َ
هِمْ ا ِ �ت

�فْ اسْ�تَ �فَ

اٰ�تِ  �ن �بَ
ْ
ال ى  صْطَ�فَ

َ
ا ݩݩُو�نَ ١٥٢  ݧ �ب كاٰذ�ِ

َ
ل ݨْ  ݧ ݧمُݧ ݧ هݧ

هُ وَاِںݩݩݐَّ اللّٰ ݩَ  دݧ
ݦَ
وَل وُ�نَ ١٥١ 

ݩݩ ݩݧ ݩݧ ݧ ݧ ولݧ ݑُ ٯݨݧ َ ݔݧ ىݫ
َ
ل كِهِمْ  اِݐڡْ ْ مِ�نݨْ  مݨݨݧ ݩݩُ ݧ هݠݧ

اِ�نَّ  
ٓ

لاٰ
َ
ا  ١٥٠

طاٰ�نٌ 
ْ
مْ سُل

ُ ݧ
ك

ݦَ
مْ ل

َ
رُو�نَ ١٥٥ ا

َ
كّ

ذ�َ لاٰ �تَ
َ ݐڡݨݨݧ
َ
و�نَ ١٥٤ ا ُ ݧ مݧ

ُ
ك حݩْ

َ �تَ ݐݧ ْڡݧ ݨݧ مْ كَىݭݔݧ
ُ ݧ
ك

ݦَ
�نَ ١٥٣ ماٰ ل �ی ٖ �ن �بَ

ْ
ى ال

َ
عَل

 
ݦݦݦݩۚ

ا٭ �بݩً ݨَݡ ݧ سݧ
َݡ �نݧ ة�ِ 

�نَّ �جِ
ݨْ
ال ݨْ�نَ  ݧ �ی َ وَ�ب هُۥ  ݩݩݐَ ںݧ �یݨݨْ َ �ب وا 

ُ
عَل َ �نَ ١٥٧ وَ�ج �ی مْ صاٰدِ�قٖ ݩݑُ ٮݧ ݐݨْ مْ اِ�نْ كُںݩݧ

ُ
ك اٰ�بِ �ت ِ ݭݭݫ ݫ كݫ �بِ وُا  ݑݧ ٮݩݧ

ݩݘْ
ا �فَ ںݔىݨݐٌ ١٥٦  ݬٖ ݫ ݓٮݠݠݫ

ُ مݧ

هِ  اٰدَ اللّٰ اٰ عِ�ب
ّ
اِل و�نَ ١٥٩  صِ�فُ َ هِ عَمّاٰ �ی �نَ اللّٰ حاٰ و�نَ ١٥٨ سُ�بْ رݨُ ض�َ حݨْ ُ مݧ

َ
ْ ل مݨݨݧ ݩݩُ ݧ هݠݧ

اِ�نَّ ة�ُ 
�نَّ �جِ

ݨْ
ِ ال دْ عَلِمَ�ت َ ݧ ݑݧ ٯݧ

َ
وَلݠ

١٦٠ �نَ  صٖ�ی
َ
ل مُخ�ْ

ْ
ال

ترجمۀ آیات
 149- از آن‌هـا بپـرس: آيـا پـروردگار تـو دخترانـى دارد و پسـران از آن آنهـا اسـت؟! 
بودنـد؟! ناظـر  آن‌هـا  و  آفريديـم  دختـران  صـورت  بـه  را  فرشـتگان  مـا  آيـا   -150 
 151- بدانيـد آن‌هـا بـا ايـن تهمـت بزرگشـان م‏ىگوينـد:152- خداونـد فرزنـدى 
آورده! ولـى آن‌هـا قطعـا دروغ م‏ىگوينـد! 153- آيـا دختـران را بـر پسـران ترجيـح 
داده؟ 154- شـما چگونـه حكـم مك‏ىنيـد؟ )و هيچ م‏ىفهميد چه م‏ىگوئيد؟(. 
يـد؟  155- آيـا متذكـر نم‏ىشـويد؟ 156- آيـا شـما دليـل روشـنى در ايـن بـاره دار
او و جـن  اگـر راسـت م‏ىگوييـد! 158- آن‌هـا ميـان  يـد  بياور را  كتابتـان   -157
)خويشـاوندى و( نسـبتى قائل شـدند، در حالك‌ىه جنيان به خوبى م‏ىدانسـتند 

227



كـه ايـن بت‏پرسـتان در دادگاه الهـى احضـار م‏ىشـوند. 159- منـزه اسـت خداوند 
كـه آن‌هـا مك‏ىننـد.160- مگـر بنـدگان مخلـص خـدا. از توصيفـى 

معنای لغات 

»إفک« به معنای سخن نابجا و دروغ اتس.1 »سُلاطن« تسلط داشتن اتس.2 

عقیدۀ باطل مشرکان 

از  آیـات دیگـر، یکـی  از سـورۀ صفاـات و در  آیـات مبارکـه‌  ایـن  قـرآن مجیـد در 

ـم، 
َ
کـه خلاـق علا خصوصیـات مشـرکان را معفرـی می‌کنـد. عقیـدۀ آنـان بـر ایـن بـود 

موجوداتـی انتخابـی بـه نـام لامئکـه دارد. این‌هـا بـه صـورت رفشـته و دختـران بسـیار 

زیبـا هسـتند. 

 آیات بسیاری که مکّی هستند به این طملب اشاره می‌کنند. برای مثال خداوند 

 3،»
ً
ا ا�ث �ن ة�ِ �إِ

َ
ك مَلا�ئِ

ْ
 مِ�نَ ال

ذ�َ �خَ
�نَ وَ ا�تَّ �ي �ن �بَ

ْ
ال مْ �بِ

ُ
ك ُّ اكُمْ رَ�ب صْ�ف

أَ
� �فَ

أَ
 در سوره مبارکۀ ارساء میامرف‌ید: »�

کـه  آیـا خداونـد شـما را مخصـوص در ایـن جهـت قـرار داد و شـما را انتخـاب نمـود 

فرزنـد نرینـه و ذکـور بـرای شـما باشـد، امـا لامئکـه را بـه عنـوان جنـس مـادّه و زن برای 

کـرد؟  خـود انتخـاب 

کـه از سـور مکّـی اسـت، قـرآن مجیـد میامرف‌یـد: »وَ  در سـورۀ مبارکـۀ زخـرف نیـز 

از بنـدگان خـدا  کـه  را  «،4 آن‌هـا لامئکـه 
ً
ا ا�ث �ن �إِ حْم�نِ  الرَّ ادُ  عِ�ب �نَ هُمْ  �ي �ذ

َّ
ال ة�َ 

َ
ك مَلا�ئِ

ْ
ال وا 

ُ
عَل َ �ج

1. العین، ج 5، ص 416. 
2. مجمع البحرین، ج 4، ص 255. 

3. »آيـا خداونـد پسـران مخصـوص شـما قـرار داد و خـودش دخترانـى از فرشـتگان انتخـاب 
یيـد«؛ اسـراء/40.  كـرد؟! شـما سـخن بـزرگ )و بسـيار زشـتى( م‏ىگو

«؛  و�ن
ُ
ل ُسْ�ئَ �ي وَ  هادَ�تُهُمْ  َ �ش �بُ  �تَ

ْ
ك سَ�تُ هُمْ  �قَ

ْ
ل خ�َ هِدُوا  َ �ش  

أَ
�  

ً
ا ا�ث �ن �إِ حْم�نِ  الرَّ ادُ  عِ�ب هُمْ  �نَ  �ي ِ �ذ

َّ
ال ة�َ 

َ
ك مَلا�ئِ

ْ
ال وا 

ُ
عَل َ �ج 4. »وَ 

زخـرف/19.  228

تفسیر سورۀ صــافّــات



هسـتند، مـاده یـا از جنـس زن دانسـتند.1 

کمـال تأسـف وارد مسـیحیت  ایـن عقیـده‌ در میـان مشـرکان رواج داشـت و بـا 
که از لامئکه  شـد. از مسـیحیت نیز به مسـلمانان راه یتفا. تصاویر و نقاشـی‌هایی 
صـور  در  زیبـا  دختـری  صـورت  بـا  کـه  رفشـته‌ای  مثـال  بـرای  می‌کنیـد،  مشـاهده 
کلیسـاهای  کشـور رفانسـه و در  گفرته اسـت. در  اسـرافیل می‌دمد، از این‌جا نشـأت 

روم و نقاشـی‌های راافئـل چنیـن تصاویـری موجـود اسـت.  

نبود دلیل بر این عقاید باطل 

رسـول  میامرف‌یـد،  مبارکـه  سـورۀ  ایـن  در  کـه خداونـد  تسلای خاطـری  از  بعـد 

 الله؟ص؟  را مـورد خطـاب قـرار می‌دهـد، اام در واقع برای مؤمنان مکه اسـت که تحت 

 فشار بودند؛ حال اصل طملب را بیان نموده و می‌گوید: از آن‌ها نظرخواهی و استفتاء 

کـه هـم پسـر و هـم دختـر را آفریـده،  «؟ آیـا خدایـی  و�ن �نُ �بَ
ْ
هُمُ ال

َ
ا�تُ وَ ل �ن �بَ

ْ
كَ ال ِ

لِرَ�بّ
أَ
کـن؛ »�

دختـران را بـرای خـودش قـرار داده و پسـران را بـه آن‌هـا داده اسـت؟ 

کلـی لامئکـه را بـه صـورت زن آفریـده  در پساـخ این‌کـه بگوینـد خداونـد بـه طـور 

بـه  را  آیـا مـا رفشـتگان   » اهِدُو�ن هُمْ �ش وَ   
ً
ا ا�ث �ن �إِ ة�َ 

َ
ك مَلا�ئِ

ْ
ال ا  �نَ �قْ

َ
ل مْ خ�َ

أَ
اسـت، میامرف‌یـد: »�

گفتـن  صـورت زن آفریدیـم و آن‌هـا نیـز دیدنـد؟2 ایـن از بیهـوده و نسـنجیده سـخن 

ایشـان اسـت. 

و  دروغ  دارنـد  بنـا  چـون   » و�ن ُ �ب كاذ�ِ
َ
ل �نَّهُمْ  �إِ وَ  هُ 

َ
اللّ دَ 

َ
وَل  ، و�ن

ُ
ول �قُ �يَ

َ
ل كِهِمْ  �فْ �إِ مِ�نْ  �نَّهُمْ  �إِ لا 

أَ
�«

کـرد. از خـود موجـودی  کـه خـدا زاد و ولـد  سـخن بی‌جـا بگوینـد، چنیـن می‌گوینـد 

آفریـده و زایمـان نمـود! »إفـک« به معنای سـخن نابجا و دروغ اسـت. از نابجا سـخن 

1. المیزان فی تفسیر القرآن، ج 18، ص 90.
کاشـانی،  2. مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 718؛ زبـدة التفاسـیر، ملافتـح الله 

229ج 5، ص 581. 

بخش هفدهم، آیات بخشبخشبخشماش :149 - بخش هفدهم، آیات 061



دَ الُله«، خـدا از خـود فرزنـدی زاییـد، و 
َ
کـه می‌گوینـد: »وَل گفتـن ایشـان بـر خداسـت 

ایـن فرزنـدان هـم بـه صـورت دختـر هسـتند. 

گفتنــد.  کیــد می‌کنــد بــر این‌کــه آن‌هــا بــه قاطعیــت دروغ  « تأ و�ن ُ �ب كاذ�ِ
َ
هُمْ ل

�نَّ �إِ »وَ 

اعــراب میــان فرزنــد دختــر و پســر تفــاوت بســیار قایــل هســتند. قــرآن در این‌بــاره 

وْمِ مِ�نْ  �قَ
ْ
وارى‏ مِ�نَ ال �تَ َ مٌ، �ي �ي ا وَ هُوَ كَظ�

ً
هُهُ مُسْوَدّ ْ لَّ وَ�ج �‏ىث ظ�َ �نْ

أُ
�

ْ
ال حَدُهُمْ �بِ

أَ
رَ � ِ

ّ ُ�ش ا �ب ذ�  میامرف‌ید: »وَ �إِ

کســی  گــر  «،1 ا مُو�نَ
ُ
حْك َ لا ساءَ ما �ي

أَ
را�بِ �

ِي� ال�تُّ
هُ �ف دُسُّ مْ �يَ

أَ
� ٍ هُ عَلى‏ هُو�ن

ُ
مْسِك ُ �ي

أَ
هِ � رَ �بِ ِ

ّ ُ�ش سُوءِ ما �ب

ا«، شــب را بــه   وَجْهُــهُ مُسْــوَدًّ
َ

کــه زن تــو دختــری زاییــد، »ظَــلّ بــه آن‌هــا بشــارت مــی‌داد 

صبــح می‌رســاند، در حلای‌کــه صورتــش ســیاه شــده بــود. 

 یعنی این‌گونه خود را احساس می‌کرد. »وَ هُوَ كَظيمٌ«، خودخوری نموده و غیظش 
کـه می‌شنساـند خـود را  قَـوْمِ«، از آن‌هـا 

ْ
کنـد؟ »يَتَـوارى‏ مِـنَ ال کار  را فـرو می‌بـرد. چـه 

پنهـان می‌نمـود، بـه خاطـر بـدیِ آن چیزی که به او بشـارت داده شـده و خداوند به او 
دختـر داده اسـت. آیـا ایـن دختـر را بـا ذلـت نـگاه دارد یـا او را در خـاک کند؟2 

قـــرآن مجیـــد خصوصیاتـــی را از عرب بیـــان میامرف‌یـــد. در عرب عـــادتِ »وَأد 
بنـــات«  )دخترکشـــی( به ســـبب دو عمال بود. یک عمال بســـیار بســـیار نـــادر بوده 
کـــه دختـــران را بـــرای آهلۀ خـــود قربانی می‌کردنـــد. اام  و از دیگـــران آموختـــه بودنـــد 
که بســـیار محـــدود به این خاطر گفتۀ عده‌‌ای از مستشـــرقین، باید گفت   برخـــاف 

کاری شده‌اند.   رمتکب چنین 

کـه عـرب بـرای زن و دختـر ارزشـی  امـا آن‌چـه حقیقتـاً وجـود داشـت، ایـن اسـت 
قائـل نبـود، هرچنـد افتخـارش را بـه فرزنـد می‌دانسـت. شـاهد بـر طملب این‌کـه برای 
کـه قـرآن را وحـی اهلـی بداند یا نداند، مسـلم اسـت که وقتی  اعـراب قرآن را  هـر کـس 

1. نحل/58 و 59. 
2. المیزان فی تفسیر القرآن، ج 12، ص 276.  230

تفسیر سورۀ صــافّــات



که از عقاید رایج در میان ایشـان صحبت می‌کند، آن را تکذیب نکردند.  شـنیدند 

نگفتنـد قـرآن بـه مـا افترا بسـت، در این‌کـه دختران را می‌کشـتیم. 

کـــه نپذیفرتند ایـــن ســـخنان از جانب خداوند اســـت، بـــاز ادعا  حتـــی آن‌جـــا 

نکردنـــد که این نســـبتی ناروا به سامـــت. قـــرآن کریم صورت قاطعی از ب‌تپسرـــتیِ 

عـــرب آن عصـــر را بیان مرفود و رفاوان اشـــاره نموده که اساســـاً دختر داشـــتن نحس 

که فرزندشـــان دختر باشـــد.  کت خود می‌دانســـتند  بـــود. از لاف

گر به کســـی می‌گفتند زن تو دختری به دنیا آورده، احســـاس شـــرم می‌کرد.   لذا ا

گـــر نطفـــه  شـــاید در ذهنشـــان آن را ناشـــی از ضعـــف نطفـــه می‌دانســـتند، یعنـــی ا

 ،» ٍ هُ عَلى‏ هُو�ن
ُ
مْسِك ُ �ي

أَ
قـــوت لازم را داشـــته باشـــد فرزنـــد، پســـر خواهـــد شـــد. مرفـــود: »�

ت نـــگاه دارد یا در 
ّ
لـــذا صحبـــت از قربانی نمـــودن برای آهله نیســـت، آیـــا او را با ذل

کنـــد؟ از آن تعبیـــر به »وأد بنـــات« در جاهلیـــت می‌کننـــد. »وأد« یعنی قتل  خـــاک 

کور نمودن چشـــم ایشـــان نیســـت. بلکه یعنی امنع از رشـــد  کـــردن، مقصود  کـــور  و 

کنند.  آن‌هـــا بشـــوند و در خاک دفنشـــان 

ســـیرۀ رســـول الله؟ص؟  نیـــز در برخـــورد با ایشـــان موجود اســـت. یکـــی از جاهت 

 این‌که نســـل طیّب و طاهر و میمون شـــخص رســـول الله؟ص؟  از سیدۀ نساء علامین

کبـــری؟سها؟ بـــود، این اســـت که اینـــان در این مـــورد این خطـــا، درک پیدا   صدیقـــه 

گر بنا باشد خداوند  کنند و بفهمند. رســـول الله اشـــرف خلق و ســـید خلق اســـت، ا

به کســـی خوبـــی دهد، در درجۀ اول به رســـول خویـــش خواهد داد. 

کـــه بانویـــی والامقـــام اســـت، بـــه رســـول الله؟ص؟   ســـیدۀ نســـاء علامیـــن؟سها؟ را 

عطـــا مرفود. نســـل پـــاک پیمابر از یک بانو اســـت، نه فرزند پســـر. خداوند به رســـول 

که حضرت قدرت پســـردار  الله؟ص؟  ابراهیـــم؟ع؟ را عاط نمود و نشـــان بر این اســـت 

231شـــدن را داشـــتند. امـــا صدیقۀ طاهره )ســـام الله علیاه( مبدأ نســـل طیـــب و طاهر 

بخش هفدهم، آیات بخشبخشبخشماش :149 - بخش هفدهم، آیات 061



ایشـــان و از آن همم‌تر، اســـاس اتمام شـــد. صلوات خدا بر روح پدرش و شـــوهرش 
و اولاد طاهرینـــش باد. 

 حال آن عرب جاهل آن‌چه را برای خود نمی‌پسندیدند، به خدا نسبت می‌دادند.
« خداوند بدیشان میامرف‌ید: دختر برای شما تا این اندازه  �ن �ي ِ �ن �بَ

ْ
ى ال

َ
ا�تِ عَل �ن �بَ

ْ
ى ال صْطَ�فَ

أَ
�« 

یـد؛ ایـن را هـم از قـدرت خـدا می‌دانیـد؛ حال   ناخوشـایند اسـت و پسـر را دوسـت دار
 آیـا خداونـد بـه حـدّ شـما دارای عقـل نیسـت تـا دختران را بر پسـران ترجیـح دهد؟ در 
 پسر، کمال می‌بینید و دختر را دارای نقص می‌دانید؛ با این وصف خداوند در مقام 
کمال را به شما می‌دهد؟1  قدرت و انتخاب، برای خود ناقص را انتخاب می‌کند و 

؟« شـــما را چه شده، چگونه در قضایا داوری می‌کنید؟ مُو�ن
ُ
حْك

�فَ �تَ مْ كَ�يْ
ُ
ك

َ
 »ما ل

؟« آیا نمی‌اندیشـــید که دختر و پســـر تفاوتی ندارند. هر دو، نمونۀ وجود  رُو�نَ
َ

كّ
ذ�َ لا �تَ �فَ

أَ
�«  

کـــدام مکمّـــل نقص دیگـــری می‌باشـــند و نقص او بـــه اضفاۀ  نوع بشـــر هســـتند. هر 
 دیگـــری کمال می‌شـــود. به عبـــارت دیگر زن، مکمّل نقص رمد اســـت و نقص زن به 
کـــه در ارتباط با  اضفاـــۀ مـــرد برطرف می‌شـــود. نحوۀ وجودی ایشـــان این‌گونه اســـت 

کمال می‌شـــود.  یکدیگر 

در ادامه خداوند هشـــدار بیشـــتری جته بیداری عقل ایشـــان از خواب غفلت 
«. شـــما ایـــن لاطمـــب را می‌گوییـــد و  �ن �ي طا�نٌ مُ�بِ

ْ
مْ سُل

ُ
ك

َ
مْ ل

أَ
می‌دهـــد و میامرف‌یـــد: »�

که همۀ ایشـــان نیز زن هســـتند. آیا بـــرای این   این‌هـــا را اطرافیـــان خداونـــد می‌دانید 
بلاطم دلیل هم دارید؟2

كونه مالكا حيكم؛ معنای آیه  يكف يختار الله سبحانه الأدون على الأعلى مع  1.  و المعنی 
کم منزلت‌تر بود را بر  که چگونه خداوند سبحان برای خود آن‌چه پایین‌تر و  چنین است 
کرد با وجود این‌که خداوند  تر بود ترجیح داد و اختیار  آن‌چه منزلت بیشتری داشته و بالا

مالک دانایی است؛ محقق. )رک: مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 718( 
232 2. أي حجة بينة على ما تقولون و تدعون؛ آیه می‌فرماید آیا حجت و دلیل آشکاری بر آن‌چه 

تفسیر سورۀ صــافّــات



معیار سنجش حقیقت از نگاه بشر 
 همـواره انسـان حقایـق را از دیـد خـود میس‌ـنجد. در سـورۀ مبارکـۀ یوسـف؟ع؟، 
که ایشـان را فروختند و عزیز مصر خرید  داسـتان ایشـان تفسـیر و توضیح داده شـده 
کـرد. حضـرت یوسـف؟ع؟ از قومـی بیابـان نشـین و چوپـان بـود.  و بـه او علاقـه پیـدا 
بنـی اسـرائیل نیـز چوپـان بـود. شـاهد بـر طملـب این‌کـه بـرادران حضـرت او را از پـدر 

1.» و�ن ظ�ُ حا�فِ
َ
هُ ل

َ
ا ل

�نَّ عَ�بْ وَ �إِ
ْ
ل عْ وَ �يَ رْ�تَ َ  �ي

ً
دا

ا غ�َ هُ مَعَ�ن
ْ
رْسِل

أَ
گفتنـد: »� گفرتنـد و 

گوسـفندان می‌گردنـد و چـرا  کـه  »يَرْتَـعْ«، بـه معنـای چریـدن اسـت. همان‌گونـه 
کـه بـزرگ شـد، مـردی  کنـد و در صحـرا نمـو نمایـد تـا آن‌گاه  می‌کننـد، او نیـز بـازی 
گـردد. لـذا رنگـی نسـبتاً تیـره با عضلات قـوی پیدا خواهد کرد. مفسـرین در  نیرومنـد 
گـر از مـردی  ایـن خصـوص می‌گوینـد موازیـن جمـال در دیـد زن و مـرد تفـاوت دارد. ا
کـه زیبایـی چیسـت؟ زن در نظـر او خواهـد آمـد. یعنـی آن‌چـه را نیـاز  کننـد  سـؤال 

اوسـت و نـدارد، در ذهـن مـی‌آورد و همـان را میـزان زیبایـی می‌دانـد. 

کننــد زیبایــی چیســت؟ هیــچ‌گاه زیبایــی زنانــه را بیــان  گــر از زن ســؤال  امــا ا
نمی‌کنــد. زیــرا زیبایــیِ زن، مکمّــل نقــص زن نیســت. بلکــه از نظــر زن، زیبایــی در 
کــه زن بــدان احســاس  عضــات قــوی و اندامــی توانمنــد اســت و ایــن همــان اســت 
ــات مربوطــه، زیبایــی حضــرت یوســف؟ع؟ را  کــه در تفســیر آی ــان  ــاز می‌کنــد.  آن نی
زیبایــی زنانــه توصیــف می‌کننــد، در اشــتباهند. ایــن وصــف زیبایــی در نظــر مــردان 
کــه آن‌کــه دوســ‌تدار یوســف؟ع؟ شــد، زن بــود نــه مــرد. لــذا  جلاــب اســت. در حلاــی 
ک زیبایــی در نظــر زن چیســت؟ مــردی جــوان و توانــا بــا  در این‌جــا بایــد ببینیــد مــا
عضــات قــوی اســت. بــه همیــن خاطــر در دیــد زلیخــا جلاــب بــود، نــه آن‌کــه چهــرۀ 

کنیــد.  زنانــه بــرای ایشــان تسرــیم 

ید؟؛ محقق. )رک: همان، ج 8، ص 718(  یید و ادعا می‌کنید، دار می‌گو
1233. یوسف/12. 

بخش هفدهم، آیات بخشبخشبخشماش :149 - بخش هفدهم، آیات 061



 به طور کلی بشر حقایق را بر ااسس علایق و سلیقه خود بیان می‌کند و می‌بیند. 

 یعنی دیدگاه خود را حقیقت می‌داند. در دید شخص غذای خوب، لافن غذاتس.

کمـی بیـش از آن‌چـه ظفریـت آن را داشـت،  گـر   زیـرا بـه همـان علاقمنـد اسـت. امـا ا

بخـورد، دیگـر تمایـل بـه همـان غـذا نخواهـد داشـت و آن را طملـوب نمی‌بینـد. 

در منظـر ب‌تپسرـتان، پسـران بـرای ایشـان هسـتند و اطـراف خداونـد را دختـران 

ایـن  بـا  بودنـد.  زیبـا  زن  در طلـب  کـه  را می‌رسـاند  ایشـان  نقـص  گفرته‌انـد! عقـدۀ 

وصـف در اطـراف آن مقـام بـالا پسـران را خواهنـد پسـندید یـا رفشـتگانی آن‌چنانـی 

کـه در نقاشـی‌ها بـه تصویـر می‌کشـند؟

«.1 به این  دُو�ن
َّ
ل دا�نٌ مُخ�َ

ْ
هِمْ وِل �يْ

َ
طُو�فُ عَل َ  عجیب آن اتس که قرآن مجید میامرف‌ید: »�ي

کـه انسـان این‌گونـه می‌طلبـد و در غلام، چهـرۀ زنانـه می‌پسـندد و او مکمّـل  خاطـر 

گر انسـان رغبت به آشـمایدن  که ا نقصش اسـت. باید در سـاقی خصوصیتی باشـد 

 ، و�نَ صِ�فُ َ ا �ي
هِ عَمَّ

َ
حا�نَ اللّ نداشـت، از دسـت سـاقی بگیـرد. قـرآن مجیـد میامرف‌یـد: »سُ�بْ

«، خـدا منـزّه اسـت از آن چـه این‌هـا وصـف خـدا می‌داننـد.  �نَ صِ�ي
َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال

َ
ادَ اللّ  عِ�ب

َ
لاّ �إِ

ایشـــان خداوند را نسبت به خودشـــان توصیف می‌کنند، مگر بندگان مخلص 

کریمه‌ای  که او را با آن‌چه منساـــب با اوســـت، توصیف می‌کنند. توضیح آیۀ  خدا 

کـــه آن‌چه را خود می‌خواســـت،  که خواهد آمد. اساســـاً بشـــر این‌گونـــه بوده  اســـت 

داشـــته  دارم  دوســـت  مـــن  کـــه  را  شـــرایطی  آن  می‌گفـــت  و  مـــی‌داد  قـــرار   میـــزان 

باشم و ندارم، او دارد.  

لزوم ارائه دلیل بر مدعا

«، آیا قدرت واضحی در این نسبت دادن به خداوند دارید؟  �ن �ي طا�نٌ مُ�بِ
ْ
مْ سُل

ُ
ك

َ
مْ ل

أَ
�« 

گرد آن‌ها م‏ىگردند«؛ واقعه/17.  گردا 1. »نوجوانانى جاودانى )در شكوه و طراوت( پيوسته  234

تفسیر سورۀ صــافّــات



ط داشتن در کار، به این اتس که توانش را داشته 
ّ
ط داشتن اتس. تسل

ّ
 »سُلاطن« تسل

که دلیل داشته باشد.  ط بر سخن و نسبت دادن، به این اتس 
ّ
باشد. تسل

ط من بر این نسـبت دادن، 
ّ
بـرای مثـال می‌گویـم ایـن آقـا انسـان بدی اسـت. تسـل

کنند به چه  گر از من سؤال  که آدم بد چیست. ا که دلیل داشته باشم   به این اتس 

کـه می‌گویم آدم خوبی اسـت،  دلیـل بـد اسـت؟ بـرای سـخنم دلیـل بیاورم. یـا آن‌گاه 

ط دارم. 
ّ
بـرای ایـن ادّعـا بایـد دلیـل داشـته باشـم تا بتـوان گفت بر این سـخن تسـل

کـه ایـن چنیـن نسـبتی  یـد  طی دار
ّ
؟«، آیـا شـما چنیـن تسـل �ن �ي طا�نٌ مُ�بِ

ْ
مْ سُل

ُ
ك

َ
مْ ل

أَ
�«

«، آیـا خـدا دختـران  �نَ �ي ِ �ن �بَ
ْ
ى ال

َ
ا�تِ عَل �ن �بَ

ْ
ى ال صْطَ�فَ

أَ
کـه »� بـه خداونـد دهیـد؟ بـر ایـن سـخن 

را بـه جـای پسـران برگزیـد؟ ایشـان را بـر آن‌هـا برتـری دارد و دختـران را بـرای خـود بـه 

کـرد.  صـورت لامئکـه انتخـاب 

گـر  «، بایـد خداونـد از وضـع خـود خبـر دهـد. ا �ن �ي مْ صادِ�قِ �تُ �نْ كُ�نْ مْ �إِ
ُ
ك ا�بِ كِ�ت وا �بِ

�تُ
أْ
� »�فَ

یـد خبـر دهیـد، باید رابطه‌ای با خداوند داشـته باشـید تـا بگویید این  شـما قصـد دار
کـه می‌رسـاند  کـه در دسـت شمساـت  یـد  کتـاب و نوشـته‌ای را بیاور کـرد. آن  کار را 
خـدا مرفـوده ای مـردم بدانیـد کـه مـن لامئکـه را بـه صـورت زن آفریـدم. دلیـل ادعای 

یـد تـا از شـما بپذیریم.  کتـاب بیاور خـود را بـه صـورت 

گفتنـد، بلکـه جنّیـان  ب‌تپسرـتان و مشـرکان نـه تنهـا در مـورد لامئکـه چنیـن 
را نیـز بـه خداونـد نسـبت می‌دادنـد. می‌گفتنـد جنیـان هـم فرزنـدان خـدا هسـتند. 
یعنـی خداونـد دو نـوع فرزنـد دارد، فرزنـد درجـۀ یک که لامئکه‌انـد و فرزند درجۀ دوم 

ا«، اینـان میـان خداونـد و جنیـان  سَ�ب
ة�ِ �نَ

�نَّ �جِ
ْ
�نَ ال ْ �ي َ هُ وَ �ب �نَ �يْ َ وا �ب

ُ
عَل َ کـه جنیـان هسـتند. »وَ �ج

یـک رابطـه قـرار دادنـد.1 

1. در مــورد این‌کــه رابطــه میــان جــن و خداونــد چگونــه اســت، چهــار قــول مطــرح اســت. یــک 
235قــول میــان خــدا و ابلیــس رابطــه بــرادری مطــرح می‌کنــد، قــول دوم می‌گویــد ملائکــه، 

بخش هفدهم، آیات بخشبخشبخشماش :149 - بخش هفدهم، آیات 061



کــه غلابــا موجوداتــی نمرفاــان در  «، جنیــان  رُو�ن مُحْض�َ
َ
هُمْ ل

�نَّ  �إِ
ة�ُ

�نَّ �جِ
ْ
ِ ال دْ عَلِمَ�ت �قَ

َ
»وَ ل

کــه مــا آن‌هــا را بازآفرینــی می‌کنیــم. یعنــی دوبــاره زنــده  میانشــان هســتند، می‌داننــد 

کــردم  می‌کنیــم و بــه اجبــار بــرای حســاب می‌بریــم. در همیــن ســورۀ مبارکــه عــرض 

»مُحضَــر« یکــی از خصوصیــات غیــر مؤمنــان اســت. 

کـه  مؤمـن در روز قیماـت چشـم می‌گشـاید و متوجـه می‌شـود ایـن همان‌جساـت 

کسـی او را  بـه او وعـدۀ ثـواب ابـدی داده‌انـد. لـذا خـودش می‌شـتابد و نیـاز نیسـت 

کـه  «1 یـا آن‌طـور  �نِ �ي وْمُ الدِّ َ ا �ي ا هذ� �ن
َ
ل ا وَ�يْ وا �ي

ُ
ال بکشـاند. بلکـه کفاـر اسـت کـه می‌گویـد: »وَ �ق

حْم�نُ وَ  ا ما وَعَدَ الرَّ ا هذ� دِ�ن
ا مِ�نْ مَرْ�قَ �ن

َ عَ�ث َ ا مَ�نْ �ب �ن
َ
ل ا وَ�يْ وا �ي

ُ
ال در سـورۀ مبارکـۀ یـس مرفـود: »�ق

کـرد؟3  کسـی مـا را از ایـن خوابمـان بیـدار  «،2 وای بـر مـا چـه  و�ن
ُ
مُرْسَل

ْ
صَدَ�قَ ال

کــه خــدا بــه مــا وعــده داده بــود و  یک‌بــاره متوجــه می‌شــود ایــن همــان اســت 

سرفــتادگان خــدا راســت گفته‌انــد. مــا بیهــوده و از روی هــوای نفــس می‌گفتیم ایشــان 

کــه آن‌هــا  «، جنیــان می‌داننــد  رُو�ن مُحْض�َ
َ
�نَّهُمْ ل  �إِ

ة�ُ
�نَّ �جِ

ْ
ِ ال دْ عَلِمَ�ت �قَ

َ
 دروغ می‌گوینــد. »وَ ل

را به اجبار به حساب می‌کشانیم. بنابراین ایشان چه رابطه‌ای با ام دارند؟

دختــران خداینــد و از آن‌جــا کــه از دیده‌هــا مســتور و پنهــان هســتند بــه جنــة معروف شــدند. 
کــه ملائکــه حاصــل آن هســتند  قــول ســوم، میــان خــدا و جــن رابطــه خویشــی قائــل اســت 
و خداونــد منــزه از ایــن نســبت‌های باطــل اســت. قــول چهــارم می‌گویــد مشــرکان، شــیطان 
را در عبــادت خداونــد شــریک قــرار دادنــد؛ محقــق. )رک: مجمــع البیــان فــی تفســیر القــرآن، 

ج 8، ص 718( 
1. صافات/20. 

ى( ايـن همان  ينـد اى واى بـر مـا! چـه كسـى مـا را از خوابگاهمـان برانگيخـت؟ )آر 2. »م‏ىگو
اسـت كـه خداونـد رحمـان وعده داده و فرسـتادگان )او( راسـت گفتنـد«؛  یس/52. 

از  اسـتثناء  کـه  یـد  می‌گو  » �ن صِ�ي
َ
ل مُخ�ْ

ْ
ال هِ 

َ
اللّ ادَ  عِ�ب ا 

َّ
ل »�إِ آیـۀ  توضیـح  در  کاشـانی  الله  ملافتـح   .3 

 »مُحضَـرون« اسـت یعنـی بنـدگان مخلـص خـدا در زمـرۀ محضـرون نمی‌باشـند؛ محقـق. 
)رک: زبدة التفاسیر، ج 5، ص 583(  236

تفسیر سورۀ صــافّــات



فایدۀ دوستی با فرزند خدا 

کــه خداونــد را بــا خــود قیــاس می‌کنــد. نفاــذ در  یکــی از نقائــص بشــر ایــن اســت 

ابوســفیان، زن نابــکار او هنــد اســت. نفاــذ در هنــد نیز فرزنــد نمابارک او معاویه اســت. 

کــه ابوهلــب این‌چنیــن اســت.  ابوســفیان نیــز ادعــا می‌کــرد 

کســانی کــه بــا تاریــخ روم آشــنایی دارنــد، می‌داننــد کــه در ابتــدا جمهــوری بــود، امــا 

حوادثــی پیــش آمــد و اضطــراب پیــدا شــد و بــه دیکتاتــوری ختــم گردیــد. از امرفنــداری 

گــردد. بعــد از گذشــت چنــد  خواســتند تــا حکومــت را بــه عهــده بگیــرد و نظــم برقــرار 

روز متوجــه شــد بــه حــرف او گــوش نمی‌دهنــد، بنابرایــن او نیــز به ســخن دیگــران گوش 

نــداد و تبدیــل بــه دیکتاتــوری شــد. لــذا دیکتاتــوری ژنرال‌هــا در روم معــروف اســت. 

کم بر او چه کســی اســت؟ کودکی دوســلاه را نشان داد!  از ژنرالی ســؤال شــد که حا

 در توضیــح ایــن پساــخ گفــ:ت زیــرا مــادر او بــر مــن حکومــت می‌کنــد، او هــم بــر مــادرش 

حکوتم می‌نماید، پس حاکم حقیقی اوتس. 

کــه در ســورۀ  بــا خودشــان قیــاس می‌کردنــد. همان‌طــور  را  مشــرکان، خداونــد 

گذشــت.  مبارکــۀ زمــر آمــده، می‌گفتنــد خــدا یــک بچــه دارد. در آیــات پیشــین نیــز 

گر با فرزند خدا رابطه داشته باشیم و هماهنگ کنیم، دیگر  این‌ها قائل بودند که ا

کــرد. بگویــد نمــاز بخــوان، نمی‌خوانیــم، روزه نمی‌گیریــم   خــدا بــه مــا اشــکلای نخواهــد 

کنــد، فرزنــدش جلــوی او را  کاری  گــر خداونــد هــم بخواهــد  یــم. ا و شــراب می‌خور

می‌گیــرد. حتــی می‌توانــد مقابــل مخلافــت خــدا بایســتد و بــرای آزادی مــا از جهنــم و 

ــه بهشــت، واســطه شــود. ورود ب

گمانشـان   رابطـۀ خداونـد بـا موجـودات را بـا رابطـۀ میـان بشـر قیـاس می‌کردنـد. 

کـه فرزنـد در او مؤثـر اسـت، پـس فرزنـد خداونـد نیـز در خدا  بـر ایـن بـود کـه همان‌گونـه 

237مؤثر اسـت.  

بخش هفدهم، آیات بخشبخشبخشماش :149 - بخش هفدهم، آیات 061



«،1 ناظـر بـر ایـن عقیدۀ مشـرکان بود که 
ً
دا

َ
هُ وَل

َ
 اللّ

ذ�َ �خَ
وا ا�تَّ

ُ
ال آیـۀ شـریفه میامرف‌یـد: »وَ �ق

گـر بـا پسـر خـدا رابطـه داشـته باشـند و دل او را بـه دسـت آورنـد، دیگـر همـم نیسـت  ا

کنـد و اراده و رمکـز  کاری  کاری خوشـایند خـدا باشـد یـا نباشـد. زیـرا نمی‌توانـد  کـه 

تصمیمـات او فرزنـدش اسـت. 

 دربـارۀ جنیـان می‌گفتنـد مـا بایـد نسـبت بـه آن‌هـا نیـز خاضـع باشـیم، زیـرا فرزند 

خـدا هسـتند و فرزنـد در پـدر خویـش مؤثـر اسـت. پـس این‌هـا نیـز در ارادۀ خـدا مؤثـر 

گـر خداونـد هـم نخواهـد بـه مـا خوبـی دهـد، این‌هـا او را وادار خواهنـد کرد  هسـتند. ا

گـر بخواهـد مـا را در سـختی قـرار دهـد، این‌هـا امنـع می‌شـوند.  یـا ا

«، چه منزه اتس خداوند  و�نَ صِ�فُ َ ا �ي
هِ عَمَّ

َ
حا�نَ اللّ  در این‌جا خداوند میامرف‌ید: »سُ�بْ

ذکـر  بـرای خـدا  و خصوصیاتـی  توصیـف می‌کننـد  آن  بـه  را  او  بشـر  افـراد  آن‌چـه  از 

کـه خداوند ایشـان  ـص خـدا 
َ
«، مگـر بنـدگان مخل �نَ صِ�ي

َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال

َ
ادَ اللّ  عِ�ب

لاَّ می‌کننـد.2 »�إِ

ص هسـتند. آن‌هـا را مخصوص به خود قرار 
َ
 را بـرای خـود انتخـاب کرده اسـت. مخل

که هست، توصیف می‌کنند.  داده اتس. آن‌ها خداوند را آن‌گونه 

کـــه خداونـــد  گفتـــی  در نتیجـــه آیـــات فـــوق چنیـــن میامرف‌ینـــد: ای انســـان! 

کـــه در اطـــراف او هســـتند زن قـــرار داد، بـــرای این‌کـــه با خـــود قیاس  لامئکـــه‌ای را 

کـــه تو )انســـان و مـــرد( نقـــص داری و  نمـــودی. امـــا خـــدا برتـــر از توســـت. از آن‌جـــا 

1. بقره/116. 
یـج  2. خداونـد منـزه از ایـن‌ نسـبت‌های مشـرکان اسـت ‌کـه افعالـش در تقلیـد و تشـبیه و تدر
یج اسـت. حال آن‌که خداوند  مانند افعال بشـر باشـد. فرزند داشـتن نیازمند تربیت و تدر
گـر قضـای الهـی بـر تحقـق امـری باشـد و  نیازمنـد دسـت‌یابی بـه اسـباب و علـل نیسـت. ا
ارادۀ او بـر بـودن شـیئی تعلـق گیـرد آن شـئ می‌باشـد، یقـول له کـن فیکون؛ محقـق. )رک: 

المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ج 1، ص 261( 238

تفسیر سورۀ صــافّــات



 می‌خواهی کمال شـــود، لذا به دنبال زن هســـتی تا شـــهوت تو تأمین شـــود. خداوند

 منزه و برتر از این جاهت اتس. 

کـــه فرزند در تـــو اثرگذار اســـت. خداوند را  همچنیـــن در خـــود چنیـــن می‌بینی 

نیـــز همچـــون خـــود قـــرار داده ای و می‌گویـــی فرزنـــد دارد. پـــس بایـــد در فرزند خدا 

هِ 
َ
ادَ اللّ  عِ�ب

َّ
لا ، �إِ

و�نَ صِ�فُ َ ا �ي هِ عَمَّ
َ
حا�نَ اللّ کار شـــود. حـــال آن‌کـــه »سُ�بْ کنـــی تـــا چـــارۀ  نفـــوذ 

«، خـــدا منزّه اســـت از آن‌چـــه او را بدان توصیف می‌کننـــد، مگر بندگان  �نَ صِ�ي
َ
ل مُخ�ْ

ْ
ال

که  کرد و آنان خـــدا را آن‌گونه  ـــص خدا. خداوند ایشـــان را برای خـــود انتخاب 
َ
مخل

هست، شـــناختند. 

239

بخش هفدهم، آیات بخشبخشبخشماش :149 - بخش هفدهم، آیات 061





 بخش هجدهم، آیات 182 - 161: 
نصرت خدا و غلبۀ نهایی 

آیات مبارکه 

مِ ١٦٣ وَماٰ  َحٖ�ی ݧ �ج
ݨْ
اٰ مَ�نݨݨْ هُوَ صاٰݣݣلِ ال

ّ
�نَ ١٦٢ اِل �ی ݩݐٖ ںݧ ِ اٰ�تݫ �ف هِ �بِ

�یْ
َ
ْ عَل ُمݧ ݩݑݧ ٮݧ ْ �نݨݧ

َ
 ا

ٓ
و�نَ ١٦١ ماٰ ُ دݧ ُ �بݨݨݧ ْ عݧ مْ وَماٰ �تَ

ُ
ك

اِںݩݐݩّݦَ �فَ

حُو�نَ ١٦٦  ِ
مُسَ�بّ

ْ
�نُ ال ْ ݧ حݨݧ ݐَ ݧ ںݧ

َ
اٰ ل و�نَ ١٦٥ وَاِںݡݩݐّ

ُّ �فݧ
ٓ

�نُ الصّاٰ ْ ݧ حݨݧ ݐَ ݧ ںݧ
َ
اٰ ل ومٌ ١٦٤ وَاِںݡݩݐّ

ُ
ل ْ اٰݣݣمٌ مَعݧ ٯَݡݨݑ ۥ م ُ هݩݧ

َ
اٰ ل

ّ
 اِل

ٓ
اٰ  مِںݦݩݩݐّ

هِ  اللّٰ اٰدَ  عِ�ب اٰ  ݩݐّ ںݡݧ
ُ ݧ
ك

ݦَ
ل  ١٦٨ �نَ  ݢلٖ�ی ݢ َ ّݧ وݧ

اݦَ
ْ
ال مِ�نَ  رًا 

ْ
ك ذ�ِ اٰ  دَ�ن عِ�نْ �نَّ 

َ
ا وْ 

َ
ل  ١٦٧ وُ�نَ 

ݩݩ ݩݧ ݩݧ ݧ ݧ ولݧ ݑُ ٯݨݧ َ ݔݧ ىݫ
َ
ل ݐُوا  ݧ كاٰںݧ ݨݨْ  وَاِ�نݧ

ا  اٰدِ�نَ ݭݓ ٮݫ ِ عݫ ِ لݫ اٰ  ںݩݩݐ �تُ مݩَ ِ لݭݫ
كݦݨَ �تݨْ  �قَ سَ�بَ دْ  َ ݧ ݑݧ ٯݧ

َ
وَلݠ  ١٧٠ و�نَ  ݩُ مݧ

َ
ل ْ عݧ َ �ی ڡݨݦݐَ  سَوݦْ �فَ هٖ٭ݦݩݩݩݩݦۖ  �بِ رُوا  َ ݐڡݧ

ݦݨَ
ك

�فݦݨَ  ١٦٩ �نَ  صٖ�ی
َ
ل مُخ�ْ

ْ
ال

هُمݨݨݦْ  لَّ عَ�نݨْ وݨݨݦݨَ ٮݠݦݑَ
و�نَ ١٧٣ ڡݦݨݐَ ݩُ ݧ اٰلِ�بݧ غ�

ݨْ
ُ الݠ ݧ ݩُمݧ هݠݧ

َ
اٰ ل دَ�ن �نْ ُ  �ج

َّ صُورُوݤ�نَ ١٧٢ وَاِ�نݧ مَ�نْ
ْ
ُ ال ݧ ݩُمݧ هݠݧ

َ
ْ ل مݨݨݧ ݩݩُ ݧ هݠݧ

�نَ ١٧١ اِ�نَّ مُرْسَلٖ�ی
ْ
ال

لَ  رݦݩݐَ ݢاٰ ݐںݦَ ݢ اِذ�
و�نَ ١٧٦ �فَ

ُ
ل ج�ِ

ْ عݧ �تَ ْ َسݧ اٰ �ی �ن �بِ
اٰ عَذ� �بِ

َ �فݧ
َ
و�نَ ١٧٥ ا رݦݦُ ِ صݫ ݨْ ݓݧ ٮݫ ُ  �ی

ڡݨݦݐَ سَوݦْ
مْ �فَ ݩُ ݣݣهݧ صِرݦݦݨْ ݨْ ݧ �ب

َ
ا �نٍ ١٧٤ وݦَ ݩݩݩݧىٰ حٖ�ی ݧ ݩݩݩݧ ݧ ݧ حَ�تّݧ

ڡݨݦݐَ  سَوݦْ �فَ رݨݦْ  ِ ْصݫ ݧ ݭݓݨݧ ٮݫ
َ
ا وݦَ �نٍ ١٧٨  حٖ�ی ݩݩݩݧىٰ  ݧ ݩݩݩݧ ݧ ݧ حَ�تّݧ هُمݨݨݦْ  عَ�نݨْ لݩَّ  وݩَ

ٮݦݑَ وݦݩَ �نَ ١٧٧  رٖ�ی
ذ�َ مُ�نْ

ْ
ال اٰحُ  ءَ صَ�ب

ٓ
ساٰ �فَ هِمْ  ݨݑِ ساٰحَٮݧ �بِ

�نَ ١٨١  مُرْسَلٖ�ی
ْ
ى ال

َ
و�نَ ١٨٠ وَسَلاٰمٌ عَل صِ�فُ َ ة�ِ عَمّاٰ �ی

عِرݦݐَّ
ْ
ِ ال

كَ رَ�بّ ِ
�نَ رَ�بّ حاٰ و�نَ ١٧٩ سُ�بْ رݦݦُ ِ صݫ ݨْ ݓݧ ٮݫ ُ �ی

�نَ ١٨٢ مٖ�ی
َ
عاٰلݠ

ْ
الݠ  ِ

رَ�بّ هِ  لِلّٰ ݩُ  ْدݧ ݧ ݧ َݡمݧ حݧ
ݨْ
وَال

ترجمۀ آیات 
161- شــما و آن‌چــه پرســتش مك‏ىنيــد، 162- هرگــز نم‏ىتوانيــد كســى را )بــا آن( 
كــه م‏ىخواهنــد در آتــش دوزخ بســوزند.164-  فريــب دهيــد.163- مگــر آن‌هــا 
ــان  ــت فرم ــراى اطاع ــى )ب ــا همگ ــم. 165- و م ي ــى دار ــام معلوم ــا مق ــك از م ــر ي ه
خداونــد( بــه صــف ايســتاده‏ايم.166- و مــا همگــى تســبيح او م‏ىگوييــم.167- 

241



آن‌هــا پيوســته م‏ىگفتنــد: 168- اگــر كيــى از كتــب پيشــينيان نــزد مــا بــود، 169- 
كتــاب بــزرگ  مــا از بنــدگان مخلــص خــدا بوديــم! 170- )امــا هنگامك‌ىــه ايــن 
آســمانى بــر آن‌هــا نــازل شــد( آن‌هــا بــه آن كافــر شــدند ولــى بــزودى نتيجــۀ كار خــود 
را خواهنــد دانســت. 171- وعــده قطعــى مــا بــراى بنــدگان مرســل مــا از قبــل مســلم 
كــه آن‌هــا يــارى م‏ىشــوند.173- و لشــكر مــا )در تمــام صحنه‏هــا(  شــده.172- 
كــه فرمــان جهــاد  ى بگــردان تــا زمــان معينــى )تــا زمانــى  پيروزنــد.174- از آن‌هــا رو
ــه زودى  صــادر شــود(. 175- و وضــع آن‌هــا را بنگــر )چــه ب‏ىمحتــوا اســت( امــا ب
آن‌هــا )محصــول اعمــال خــود را( م‏ىبيننــد.176- آيــا آن‌هــا بــراى عــذاب مــا 
عجلــه مك‏ىننــد؟! 177- امــا هنگامك‌ىــه عــذاب مــا در صحــن خانه‏هاشــان 
ى بگــردان تــا  فــرود آيــد صبح‌گاهــان بــدى خواهنــد داشــت. 178- از آن‌هــا رو
زمــان معينــى. 179- و وضــع كارشــان را ببيــن، آن‌هــا نيــز بــه زودى )محصــول 
اعمــال خــود را( م‏ىبيننــد. 180- منــزه اســت پروردگار، پــروردگار عــزت )و قدرت( 
كــه آن‌هــا مك‏ىننــد. 181- و ســام بــر رســولان.182- و حمــد و  از توصيف‌هايــى 

كــه پــروردگار عالميــان اســت.  ســتايش مخصــوص خداونــدى اســت 

معنای لغات 

»صَلاهُ، یَصلِیـه، صَلیـاً« بـه معنـای »ذاقَـه بِجِسـمِهِ« اسـت. بـا جسـمش چشـید 

ـار، یَصلی  ـی النَّ
َ
ـو« مشـتق شـده اسـت. »صَل

ُ
ـی یَصل

َ
کـرد. از »صَل و حـسّ نمـود، درک 

بهـا، صَلاً و صِلیـاً« بـه معنـای »أحتـرق فیاه« اسـت.1 

أ« اتس. »جَنَدَ نَفسَهُ لِکذا«، یعنی خودش را فقط آامدۀ   »جَنَد«، به معنای »هَیَّ

کـرد؛ »جَنَـدَ نَفسَـهُ لِله« یعنـی خودش را آمـادۀ امرفن خدا کرد، هر آن‌چه خدا  ایـن کار 

گویند.2  کسـی را »جُند«  مرفوده انجام می‌دهد. چنین 

1. العین، ج 7، ص 154. 
2. همان، ج 6، ص 86.  242

تفسیر سورۀ صــافّــات



»رَأهُ«  معنـای  بـه  بـوده، همچنیـن  بَصِیـراً«  »وَجَـدَهُ  معنـای  بـه  أبصَـرَهُ«،  »أبصَـرَ، 

می‌آیـد.1 »سـاحة« در معنـای نزدیک‌تـر بـه زبـان افرسـی بـه معنـای میـدان و فضـای 

بـود.2  مقابـل منـزل خواهـد 

مجذوب نشدن مؤمن به کلام ناصواب 

آیــات ســابق، بعــد از آن‌کــه مظاهــر شــرک را بیــان نمــود:  خداونــد متعــال در 

ادَ  عِ�ب  
َّ
لا �إِ  ، و�نَ صِ�فُ َ �ي ا  عَمَّ هِ 

َ
اللّ حا�نَ  «، مرفــود: »سُ�بْ و�ن �نُ �بَ

ْ
ال هُمُ 

َ
ل وَ  ا�تُ  �ن �بَ

ْ
ال كَ  ِ

لِرَ�بّ
أَ
� هِمْ  ِ �ت

�فْ اسْ�تَ
»�فَ

کــه او را توصیــف می‌کننــد. البتــه  «، چــه منــزه اســت الله، از آن‌چــه  �نَ صِ�ي
َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال

َ
اللّ

کــردن، چنــدان بــه زبــان افرســی نزدیــک نیســت؛ عرضــه داشــتن  ترجمــه بــه توصیــف 

کــه آنــان از شــرح حــال او  گویاتــر اســت. یعنــی خداونــد منــزه از آن‌ چیــزی اســت 

کــه چیــزی در رمحلــۀ عبودیــت و  عرضــه می‌دارنــد؛ مگــر بنــدگان بی‌شــائبۀ خــدا 

اخــاص ایشــان راه نــدارد. مخلــص هســتند و خداونــد ایشــان را بــرای خــود انتخــاب 

ــد  کــه بای ــه  ــه درســتی شــناخته و میس‌ــتایند و او را آن‌گون ــد را ب کــرده اســت. خداون

باشــد، عرضــه می‌دارنــد. 

آمـده و  تفریـع دارد. »فـاء«  آیـه  آیـه میامرف‌یـد. یـک  قـرآن مجیـد سـه  در این‌جـا 

کسـی را  بـه معنـای زیـن رو اسـت. شـما و هـر آن چـه می‌پسرـتید، شـما نمی‌توانیـد 

کـه جهنمـی بوده و قطعاً چشـندۀ عذاب جهنم اسـت.  جـذب کنیـد مگـر آن کسـی 

»مـای نفایـه« اسـت. 

نْتُـمْ 
َ
أ »مـا  گفـ:ت  این‌گونـه  می‌تـوان  تعبـدون.3  مـا  علـی  یعنـی  يْـه« 

َ
عَل نْتُـمْ 

َ
أ »مـا 

1. لسان العرب، ج 4، ص 65.
2. همان، ج 2، ص 492. 

3. دو قـول در مرجـع ضمیـر هـاء وجـود دارد: یکـی این‌که به )ما تَعبُدون( باز می‌گردد و دوم، به )الله( 
243تعالی باز می‌گردد؛ محقق. )رک: مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 719 و 720( 

بخش هجدهم، آیات شخببخشبخشبخش هجدهم، آیات 281 - 161



جَحِيم«. به نظر می‌رسـد اسـتدراک بر آیه 
ْ
 مَـنْ هُـوَ صالِ ال

َ
افتِنِيـنَ عَلـی مَـا تَعبُـدُون إِلّا

کریـم عباراتـی  کـه پیغمبـر میمرف‌ـود شـما خـدا را نشـناختید. در قـرآن  چنیـن اسـت 

« بسـیار اسـت.  و�نَ صِ�فُ ا �تَ هِ عَمَّ
َ
حا�نَ اللّ « و »سُ�بْ و�نَ صِ�فُ َ ا �ي هِ عَمَّ

َ
حا�نَ اللّ چـون »سُ�بْ

پانیشـاد که به  شـرک نیـز دارای علـم ادبیـات اسـت؛ از قبیل ادبیـات هندویی او

افرسـی نیـز ترجمـه شـده اسـت. ادبیـات هندویـی و بودایی بـه بسـیاری از زبان‌های 

 غربی ترجمه شده و برای آن‌ها دارای جاذبه اتس. بسی شعر و قصاید غنایی در حوزۀ 

ادبیات مذهبی موجود اتس؛ امنند اشعار اسنسکریت در توصیف آهلۀ هندو.1 

کـه خدای خود را میس‌ـتایی و رمدم را  گویـی مشـرکان می‌گفتنـد تنهـا تو نیسـتی 

با بیان نیک به عبادت الله دعوت می‌کنی. ام نیز اشعار مذهبی در توصیف هُبل، 

یـد و جاذبـه  یـم. خداونـد در این‌جـا میامرف‌یـد شـما نیـز ادبیـات دار لات و عـزّی دار

 هـم دارد؛ امـا جهنمیـان را جـذب می‌کنـد نـه مؤمـن را. فـرد مؤمـن مجـذوب زیبایـیِ
 تعبیریِ صِرف نمی‌شود، بلکه صحّت و خاط را در نظر می‌گیرد. 

گر شـــعری خوب بود، پس طملب نهفته در آن نیز   بعضی چنین می‌پندارند که ا

گفتار، اصل حقیقت نیز چنین هســـت  که جدای از  صحیح اســـت. به این‌ نکتـــه 

 یـــا خیـــر، توجهـــی ندارند. چه بســـا شـــعری فـــرد را منحرف نمایـــد و صد پنـــد در او

 اثر نکند.

که هم‌اکنون در برخی نقاط آن  کهن در هندوسـتان اسـت  1. سانسـکریت یکی از زبان‌های 
کشـور رایـج اسـت. در برخـی لغـات و کلمـات، بـا زبـان فارسـی تشـابه دارد. سانسـکریت 
کتـاب مقـدس در سـنت‌های متفـاوت هنـدو، بودایـی و جیـن  یـج زبـان اصلـی  بـه تدر
شـد. به هنگام عبادت در معبدهای هندو، بودیسـم، نوار و مهایانا و بودیسـم تبتی مورد 
اسـتفاده قـرار می‌گیـرد. در ادبیـات منظـوم هندوسـتان جایـگاه دارد و براهمـه‌ در مناسـک 
برهمایـی  سـایه  در  بودایـی  )رک:  محقـق.  می‌کننـد؛  اسـتفاده  آن  از  نیایشـی  و  مذهبـی 

کتـاب راهنمـای مطالعـات شـرقی، یوهانـس برونخورسـت، ص 46- 47(  244

تفسیر سورۀ صــافّــات



يْهِ 
َ
نْتُـمْ عَل

َ
كُـم« شـما و آن‌چـه می‌پسرـتید، »وَ مـا تَعْبُـدُون« مِـن دُونِ الله، »مـا أ

َ
»فَإِنّ

بِفاتِنِيـنَ« شـما در آن‌چـه بـدان دلالـت می‌کنیـد، جـاذب کسـی نیسـتید مگـر کسـی 

جَحِيـم«، حتمـاً بـه جهنـم خواهـد رسـید و طعـم آن را خواهـد چشـید. 
ْ
کـه »صـالِ ال

»صَلاهُ، یَصلِیه، صَلیاً« به معنای »ذاقَه بِجِسـمِهِ« اسـت. با تن خود چشـید و حسّ 

ـارِ«، یعنـی آن‌قـدر  یتَـهُ بِلانَّ
َ
کـرد. مقصـود چشـیدن بـا زبـان نیسـت. »أصل نمـود و درک 

کـه از آتـش اثـر گفرـت.1  کـردم  او را بـه آتـش نزدیـک 

ـــار، یَصلی باه، صَـــاً و صِلیـــاً« به  ـــی النَّ
َ
ـــو« اســـت. »صَل

ُ
ـــی یَصل

َ
یشـــۀ »صَل از ر

ی می‌باشـــد. قرآن 
َ
«، مصـــدر صَل

َ
معنـــای »أحتـــرق فیهـــا« اســـت.2 بنابراین »صَـــال

ی«.3 بـــه معنـــای چشـــیدن اســـت، یعنـــی به خاطر  �قَ
ْ �ش

أَ
�

ْ
 ال

َّ
لا صْلاها �إِ َ میامرف‌یـــد: »لا �ي

ســـوخت.4  بدی‌هایش 

که منحرف هستند، در نتیجه جهنم  کنایه بوده و میامرف‌ید: آن‌ها  این عبارت 

 را خواهنـد چشـید، نـه این‌کـه شـما بعـد از چشـیدن جهنـم، آن‌هـا را جـذب ‌کنیـد.

 آن منحافرنـی کـه جـذب می‌کنیـد، جهنمـی هسـتند. او منحرف اسـت و شـما او را 

کـه روح انحـراف در وی وجود دارد. بـه خاطر زیبایی‌ای  جـذب می‌کنیـد، در حلاـی 

کشـانده می‌شـود.  که وجود دارد، او را بدین سـو 

پاسخ فرشتگان به منحرفان از توحید 

«، و از مـا  حُو�نَ ِ
مُسَ�بّ

ْ
حْ�نُ ال �نَ

َ
ا ل

�نَّ ، وَ �إِ و�نَ
ا�فُّ حْ�نُ الصَّ �نَ

َ
ا ل

�نَّ ومٌ، وَ �إِ
ُ
امٌ مَعْل هُ مَ�ق

َ
 ل

َ
لاّ ا �إِ

 »وَ ما مِ�نَّ

کـه بالاتـر از آن را ادّعـا  کـه بـرای او جـای مشـخصی اسـت  کسـی مگـر ایـن  نیسـت 

1. تهذیب اللغة، أزهری، ج 12، ص 167. 
2. مجمع البحرین، ج 1، ص 266. 

3. »كسى جز بدبخت‏ترين مردم وارد آن نم‏ىشود«؛ لیل/15. 
4245. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 490. 

بخش هجدهم، آیات شخببخشبخشبخش هجدهم، آیات 281 - 161



کمر خدتم بسته‌ایم  که به صف ایستاده‌ایم، به عبارت دیگر   نمی‌کند. ام همانیم 

که تسبیح و تنزیه خدا می‌کنیم.  و ام آن‌هایی هستیم 

، ما  دُو�نَ عْ�بُ مْ وَ ما �تَ
ُ
ك

�نَّ �إِ
 ایـــن ســـه آیـــه نیـــز رمتبط با هم اســـت. در آیات قبل مرفـــود: »�فَ

م«؛ ایـــن آیـــه مقـــول قـــولِ معبودانـــی همچـــون  حِ�ي َ �ج
ْ
 مَ�نْ هُوَ صالِ ال

َّ
لا ، �إِ �نَ �ي ِ �ن ا�تِ �ف هِ �بِ

�يْ
َ
مْ عَل �تُ �نْ

أَ
� 

 ،» دُو�ن عْ�بُ مْ وَ ما �تَ
ُ
ك

�نَّ �إِ
کـــه خـــود بریء از عِبادشـــان هســـتند. نـــه این‌کـــه »�فَ  لامئکـــه اســـت 

کـــه عـــده‌ای از آن‌هـــا چنیـــن می‌گوینـــد. بـــه عبـــارت   اســـتدراکی از »مـــا تَعْبُـــدُون« باشـــد 

وم«. 
ُ
امٌ مَعل هُ مَ�قَ

َ
ا وَ ل

و�ن وَ مَا مِ�نَّ
ُ
ول �قُ َ �ن �ی ودِ�ی  مِ�نَ المَع�بُ

ماعة�ٌ لا ج� گویی میامرف‌ید: »�إ دیگر 

کـه  «، شـمال دو دسـته می‌شـود: یـک عـده لامئکـه و امثـال ایشـان  دُو�نَ عْ�بُ »وَ ما �تَ

مشـرکان آن‌هـا را عبـادت می‌کردنـد. ایـن آیـات اخیـر اسـتدراک از آن اسـت. یعنـی 

کـه مقربنـد، از چنیـن  کـه مقـرّب درگاه خداونـد هسـتند. در واقـع آن‌هـا  مگـر آن‌هـا 

افـرادی بـریء‌ می‌باشـند. 

كَ   مِ�نْ دُو�نِ
ذ�َ خ�ِ

�تَّ �نْ �نَ
أَ
ا � �ن

َ
‏ي�غ� ل   �بَ

�نْ َ كَ ما كا�نَ �ي حا�نَ وا سُ�بْ
ُ
ال  به خداوند عرضه می‌دارند: »�ق

«،1 »قواًم بوراً«2 مقصود 
ً
ورا ُ  �ب

ً
وْما وا �قَ كْرَ وَ كا�نُ ِ

سُوا ال�ذّ
اءَهُمْ حَ�تىَّ �نَ �ب

آ
هُمْ وَ � عْ�تَ

اءَ وَ لكِ�نْ مَ�تَّ وْلِ�ي
أَ
مِ�نْ �

 

کار بیهوده  کساد،  کار بیهوده و بی نتیجه می‌کنند )بائر به معنای  که   کسانی اتس 

و بی‌نتیجه اتس( و سودی عاید ایشان نمی‌شود.3 

اوليائـى  تـو  از  كـه غيـر  نبـود  مـا شايسـته  بـراى  تـو،  منزهـى  ينـد:  پاسـخ( م‏ىگو »آن‌هـا )در   .1
برگزينيـم، ولـى آنـان و پدرانشـان را از نعمت‌هـا برخـوردار نمـودى تـا اينك‌ـه آن‌هـا )به جاى 

كردنـد، و هالك شـدند«؛ فرقـان/18.  شـكر نعمـت( يـاد تـو را فرامـوش 
ک می‌شوند؛ محقق. )رک: العین، ج 8، ص 285(  که هلا گمراهانی است  2. مقصود 

3. معبودیـــن کفـــار بـــه هنـــگام ســـوال از ســـبب گمراهـــی عبـــاد خویـــش، ایـــن گمراهـــی را بـــه آن‌هـــا 
کـــه از  کـــه ایشـــان قومـــی هـــاک شـــونده یـــا فاســـد هســـتند  نســـبت می‌دهنـــد بدیـــن ســـبب 
دنیـــا و نعمت‌هـــای آن برخـــوردار بودنـــد و نعمت‌هـــا بـــر ســـبیل ســـنت امتحـــان و ابتـــاء بـــر 
کـــه از یـــاد آن‌چـــه رســـولان الهـــی برایشـــان  ایشـــان پایـــدار بـــود امـــا چنـــان بدان‌هـــا مشـــغول شـــدند  246

تفسیر سورۀ صــافّــات



وم«، 
ُ
امٌ مَعْل هُ مَ�ق

َ
 ل

َّ
لا ا �إِ

 معبود شما هستند، اام از شما بریء‌اند و می‌گویند: »وَ ما مِ�نَّ

کـه از آن تعـدی  کـدام از مـا در جایـگاه خویـش اسـت و درجـۀ مشـخّصی دارد  هـر 

کـه هـر چـه شـما بگوییـد،   نمی‌کنـد و ادّعـای بیـش از آن هـم نـدارد. این‌گونـه نیسـت 

بپذیریم. همۀ ام برای خداوند خاضع هستیم.1 

«، همگـی مـا بـه عنـوان )مسـبّحون( در خدمـت اوامـر اهلـی  و�ن
ا�فُّ

َ
حْ�نُ الصّ �نَ

َ
ا ل

�نَّ »وَ �إِ

هسـتیم. مقصـود ایـن اسـت که لامئکه چنیـن می‌گویند، همچنیـن بندگان خاصّ 

گفته شود، همین را خواهد گفت. همان‌گونه که گر به پیغمبری نیز معبود  که ا  خدا 

کسانی  «، ام  حُو�ن ِ
مُسَ�بّ

ْ
حْ�نُ ال �نَ

َ
ا ل

�نَّ  برخی مدعی الوهیت امیرالمؤمنین؟ع؟ شدند. »وَ �إِ

که تنزیه خدا می‌کنیم.  هستیم 

بهانه‌ای دیگر از مشرکان

رُوا  �فَ
َ
ك ، �فَ �نَ صِ�ي

َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال

َ
ادَ اللّ ا عِ�ب

�نَّ
ُ
ك

َ
، ل �نَ لِ�ي وَّ

�أَ
ْ
 مِ�نَ ال

ً
را

ْ
ك ا ذ�ِ دَ�ن �نَّ عِ�نْ

أَ
وْ �

َ
، ل و�نَ

ُ
ول �قُ �يَ

َ
وا ل �نْ كا�نُ  »وَ �إِ

کردیـم یـک بـه یـک باهنه‌هـای آن‌هـا را ذکـر  «؛ جلاـب این‌کـه قـرآن  مُو�نَ
َ
عْل َ سَوْ�فَ �ي هِ �فَ �بِ

گـر قبـل از ایـن بـه مـا یـادآوری شـده بـود، مـا نیز  مرفـوده و جـواب می‌دهـد. می‌گوینـد ا
کـه در پساـخ دعـوت تـو بگوییم باطل  از بنـدگان مخلـص خـدا بودیـم. این‌گونـه نبـود 

اسـت و حقیقـت نـدارد. 

گر بشر دچار رسکشی و ستیزه‌جویی شود، برای ترویج باطل  طملب این اتس که ا
 و نپذیفرتـن حـق بـه متناقضـات تمسـک می‌کنـد. از جملـه باهنه‌های مشـرکان این 

گـر تـو سرفـتادۀ خدایی هسـتی کـه خلاق علامیـان و ام و آباء اولین سامـت،  کـه ا بـود 

کسـی را نفسرـتاد؟  چرا پیش از تو 

ـــه شـــرک عـــدول کردنـــد؛ محقـــق. )رک: المیـــزان فـــی تفســـیر  ـــد غافـــل شـــده و از توحیـــد ب آوردن
القـــرآن، ج 15، ص 191(  

1247. مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 720. 

بخش هجدهم، آیات شخببخشبخشبخش هجدهم، آیات 281 - 161



ِي� 
ا �ف هذ� ا �بِ مـــوارد دیگـــری از این ســـنخ ســـخنان در قـــرآن آمـــده اســـ:ت »ما سَمِعْ�ن

«؛2 قـــرآن مجیـــد بـــه  �ن ل�ي وَّ
أَ
�

ْ
ا ال �نَ ا�ئِ �ب

آ
‏ي� � ا �ف هذ� ا �بِ «،1 »ما سَمِعْ�ن لا�ق �تِ

 ا�خْ
َّ
لا ا �إِ

�نْ هذ� رَة�ِ �إِ �خِ
آ
�

ْ
ة�ِ ال

َّ
مِل

ْ
ال

طـــور مکـــرر ایـــن باهنۀ مشـــرکان را بیان مرفوده اســـت. مـــا در پدران پیشـــین خود از 

این ســـخنان نشـــنیدیم. چه طور خداوند ایـــن مدت طولانی صبر نمـــود تا در زامن 

مـــا، تـــو را سرفـــتاد؟ تا به تعبیـــر ابوجهل و ابوهلـــب، بلای جان ام شـــوی؟ چرا پیش 

کســـی را نفسرتاد؟  از این 

ا  �نْ هذ� «، ام در دسته‌های دیگر سخنی نشنیدیم، »�إِ رَة�ِ �خِ
آ
�

ْ
ة�ِ ال

َّ
مِل

ْ
ِي� ال

ا �ف هذ� ا �بِ »ما سَمِعْ�ن

« در سـورۀ مبارکـۀ »ص« خواهـد آمـد و باهنـه‌ای اسـت کـه خداوند در قرآن  لا�ق �تِ
 ا�خْ

َّ
لا �إِ

 حکایت میامرف‌ید. در جای دیگر میامرف‌ید: گفتند شرک ام به خواتس خداتس. 

هُ ما 
َ
اءَ اللّ وْ �ش

َ
وا ل

ُ
رَك ْ �ش

أَ
�نَ � �ي �ذ

َّ
الَ ال گـر خـدا نمی‌خواسـت مـا مشـرک نمی‌شـدیم. »وَ �ق زیـرا ا

گـر  ‏ءٍ«،3 در سـوره مبارکـه انعـام4 نیـز آمـده اسـت. می‌گوینـد ا ْ �ي
َ هِ مِ�نْ �ش ا مِ�نْ دُو�نِ دْ�ن عَ�بَ

خـدا می‌خواسـت مـا از ابتـدا موحـد بودیـم. 

که این باهنه را همۀ بدهای علام داشتند. یزید   اشاره به این طملب لازم اتس 

 نیز به وجود مقدس سـید العابدین؟س؟ گف:ت می‌دانی چرا پدرت کشـته شـد؟ »بل 

ِي� 
�ت ؤ�ْ كِ �تُ

ْ
مُل

ْ
هُمَّ مالِكَ ال

َّ
لِ الل کـه ایـن آیـه را از یـاد بـرد: »�قُ قـد نَسـیَ أبـوک«. بـه ایـن خاطـر 

كَ 
�نَّ رُ �إِ

�يْ
�خَ
ْ
دِكَ ال �يَ اءُ �بِ �ش

لُّ مَ�نْ �تَ ذ�ِ اءُ وَ �تُ �ش
عِز�ُّ مَ�نْ �تَ اءُ وَ �تُ �ش

�نْ �تَ كَ مِمَّ
ْ
مُل

ْ
عُ ال ِ ز�

�نْ اءُ وَ �تَ �ش
كَ مَ�نْ �تَ

ْ
مُل

ْ
ال

رٌ«.5 د�ي
‏ءٍ �قَ ْ �ي

َ عَلى‏ كُلِّ �ش

1. »ما هرگز چنين چيزى از پدران خود نشنيده‏ايم، اين فقط يك دروغ است«، ص/7. 
كان خود نشنيده‏ايم«، مؤمنون/24.  2. »... ما چنين چيزى هرگز در نيا

عبـادت  را  او  غيـر  مـا  پـدران  نـه  و  مـا،  نـه  م‏ىخواسـت  خـدا  گـر  ا گفتنـد:  »مشـركان   .3
نحـل/35.  نمك‏ىردنـد...«، 

شْرَكْنا وَ لا آباؤُنا...«، انعام/148. 
َ
وْ شاءَ الُلَّه ما أ

َ
شْرَكُوا ل

َ
ذينَ أ

َّ
 ال

ُ
4. »سَيَقُول

يـى، بـه هـر كـس بخواهـى، حكومت م‏ىبخشـى، و از  5. »بگـو: بارالهـا! مالـك حكومت‌هـا تو 248

تفسیر سورۀ صــافّــات



حضــرت ســجاد؟س؟ ناراحــت شــدند و جــواب مرفونــد: بلــه، خداونــد ایــن آیــه را 

کفاــر و مؤمــن می‌رســد خداونــد می‌خواهــد، امــا در عــوض بــرای  مرفــود و هــر چــه بــه 

ــرآن را تــاوت  ــه‌ای از ق ــرای مؤمــن درجــات آخــرت را؛ و آی ــرار داد و ب ــر جهنــم را ق کفا

مرفودنــد.1  

یـــک باهنـــه بـــرای همۀ رسکشـــان علام ایـــن بود که خواســـت خداســـت ام این 

چنیـــن باشـــیم. در ایـــن جـــا نیـــز دو آیـــه را در مقابـــل دعـــوت اهلـــی رســـول الله؟ص؟ 

ا 
�نَّ
ُ
ك

َ
ل  ، �نَ لِ�ي وَّ

أَ
�

ْ
ال مِ�نَ   

ً
را

ْ
ك ذ�ِ ا  دَ�ن عِ�نْ  

�نَّ
أَ
� وْ 

َ
ل  ، و�نَ

ُ
ول �قُ �يَ

َ
ل وا  �نْ كا�نُ �إِ »وَ  گفتنـــد:  و  نمـــوده  تلفیـــق 

گـــر از پیشـــینیان یـــادآوری می‌شـــدیم و یـــادآوری داشـــتیم،  «، ا �ن صِ�ي
َ
ل مُخ�ْ

ْ
هِ ال

َ
ادَ اللّ عِ�ب

 مـــا نیـــز از بنـــدگان مخلـــص خـــدا بودیـــم و شـــعرهای مـــا و ادبیـــات مـــا توحیـــدی 

محض بود.

کـه آمـده پـس چـرا  کنـون  کنـون طبیـب نیماـده، ا گفـ:ت شـما می‌گوییـد تا بایـد 

علـت  لفان  بـه  شـما  بیمـاری  می‌گویـد  شـما  بـه  طبیـب  کـه  کنـون  ا ه«؟  �بِ رُوا  �فَ
َ
ك »�فَ

یـد تـا بهبـود یابیـد،  کار را انجـام ندهیـد تـا بهبـود یابیـد یـا ایـن دارو را بخور اسـت، آن 

هـر كـس بخواهـى، حكومـت را م‏ىگيـرى، هـر كـس را بخواهـى، عـزت م‏ىدهـى، و هـر كـه 
ى«، آل  را بخواهـى خـوار مك‏ىنـى. تمـام خوبي‌هـا بـه دسـت توسـت، تـو بـر هـر چيزى قـادر

عمران/26. 
1. علـى بـن ابراهيـم در حديـث مرفوعـى )كـه سـندش بـه معصـوم می‌رسـد( حديـث میك‌نـد: 
يـن العابديـن عليهمـا السالم را نـزد يزيـد بـن  هنگامك‌ىـه حضـرت علـى بـن الحسـين ز
گفت: »و  ر باشـد(  يه بردند و در برابر او نگه داشـتند؛ يزيد )که از رحمت خداوند دو معاو
آن‌چـه بـه شـما مصيبـت رسـيد از چيـزى بـود كـه خـود كرديـد« )اين آيـه شـريفه را خواند(. 
حضـرت علـى بـن الحسـين عليهمـا السالم فرمـود: ايـن آيـه دربـارۀ مـا نيسـت، بلکـه ایـن 
گفتـار خـداى عزوجـل در مـورد ماسـت )كـه می‌فرمايـد:( هيـچ مصيبتـى در زميـن نرسـد 
كتابـى اسـت، پيـش از آنك‌ـه آ‌ن‌هـا را بيافرينيـم. بـه  و نـه بـه جان‌هـاى شـما جـز اينك‌ـه در 

249راسـتی ايـن بـر خـدا آسـان اسـت« حديـد/22؛ محقـق. )رک: الکافـی، ج 2، ص 450( 

بخش هجدهم، آیات شخببخشبخشبخش هجدهم، آیات 281 - 161



«. ایـن لاطمـب را باهنـه قـرار دادند  مُو�ن
َ
عْل َ  �ي

سَوْ�فَ
هِ �فَ رُوا �بِ �فَ

َ
ك

چـرا انجـام نمی‌دهیـد؟ »�فَ

کـه آیـات مـا را نپذیفرتنـد. 

پیـش  از  مـا   ،» صُورُو�ن مَ�نْ
ْ
ال هُمُ 

َ
ل هُمْ 

�نَّ �إِ  ، �نَ مُرْسَلِ�ي
ْ
ال ا  ادِ�نَ لِعِ�ب ا  �ن كَلِمَ�تُ �تْ  �قَ سَ�بَ دْ  �قَ

َ
ل »وَ 

کـه بـه عنـوان پیمابـر بـرای مـردم انتخـاب  تصمیمـی قطعـی را نسـبت بـه بندگانمـان 

هُـمْ«، همانـا، بـا قاطعیـت و حتماً ایشـان؛ ضمیـر »هُم« منفصل 
َ
گفرتیـم. »إِنّ نمودیـم، 

کیـد را می‌رسـاند. مبتـدا و خبـر نیـز بـه صـورت جملـه هسـتند و ایـن  نیـز در این‌جـا تأ

کیـد اسـت. یعنـی بـه یـاری آن‌هـا شـتفاته خواهـد شـد.  خـود نشـانۀ تأ

مَنْصُـورُون«، 
ْ
« بـه قاطعیـت، بـدون شـک، »هُـمُ ال َـ هُـمْ« حتمـاً، »لـ

َ
میامرف‌یـد: »إِنّ

کیـد سـوم اسـت. نبایـد ترجمـه به  کـه مـا یاریشـان می‌کنیـم؛ ایـن تأ آن‌هایـی هسـتند 

»پیـروز« نماییـد، زیـرا »منصـور« مرفـود و »قاهـر« نفمرـود؛ منصـور اسـم مفعـول اسـت، 

ایـن  پیـروزی لازمـۀ  یاریشـان خواهیـم شـتتفا.  بـه  مـا  کـه  آن‌هایـی هسـتند  یعنـی 

طملـب خواهـد بـود. 

طرح یک سؤال

کـه آیـا همـۀ انبیـاء اهلـی  از آن‌چـه بیـان شـد، ایـن سـؤال بـه ذهـن خطـور می‌کنـد 

در مسـیر دعـوت پیـروز شـدند؟ 

گفـت  در سـورۀ مبارکـۀ امئـده نسـبت بـه خصـوص یهـود، آیـه‌ نـازل شـده و بایـد 

یهودیـان سـرآمد ایـن انحـراف از دعـوت اهلـی بودنـد.1 

وا 
ُ
ال �نَ �ق �ي �ذ

َّ
وا ال مَ�نُ

آ
�نَ � �ي ذ�

َّ
ة�ً لِل

َ
َهُمْ مَوَدّ رَ�ب

�قْ
أَ
دَ�نَّ � ج�ِ

�تَ
َ
وا وَ ل

ُ
رَك ْ �ش

أَ
�نَ � �ي �ذ

َّ
هُودَ وَ ال �يَ

ْ
وا ال مَ�نُ

آ
�نَ � �ي ذ�

َّ
اسِ عَداوَة�ً لِل

 ال�نَّ
َ

دّ َ �ش
أَ
دَ�نَّ � ج�ِ

�تَ
َ
1. »ل

«، به طور مسلم يهود و مشركان  رُو�نَ �بِ
ْ
ك َسْ�تَ �نَّهُمْ لا �ي

أَ
 وَ �

ً
ا ا�ن �نَ وَ رُهْ�ب س�ي �ي سِّ هُمْ �قِ �نَّ مِ�نْ

أَ
� لِكَ �بِ صارى‏ ذ� ا �نَ

�نَّ �إِ
يند مسـيحى   را دشـمن‌ترين مردم نسـبت به مؤمنان خواهى يافت، ولى آن‌ها را كه م‏ىگو
كه در ميان آن‌ها   هستيم نزديك‌ترين دوستان به مؤمنان مي‏ىابى، اين به خاطر آن است 
رزند؛ مائده/82.  افرادى دانشمند و تارك دنيا هستند و آن‌ها )در برابر حق( تكبر نم‏ىو 250

تفسیر سورۀ صــافّــات



  1،» و�نَ
ُ
ل �تُ �قْ  �تَ

ً
ا �ق ر�ي

مْ وَ �فَ �تُ ْ �ب
 كَذ�َّ

ً
ا �ق ر�ي

�فَ
مْ �فَ رْ�تُ �بَ

ْ
ك مُ اسْ�تَ

ُ
سُك �فُ �نْ

أَ
هْوى‏ � ما لا�تَ مْ رَسُولٌ �بِ

ُ
اءَك ما ج�

َّ
ل
ُ
ك

�فَ
أَ
�« 

گاهـــی نیـــز بـــه صورت  در برخـــی آیـــات نســـبت بـــه یهودیـــان خطـــاب می‌شـــود و 

گذشـــته آمـــده اســـت. ایشـــان را توصیـــف می‌کنـــد بـــه این‌کـــه چنان‌چـــه خداوند 

کـــه پیام او با خواهش‌ها و خواســـته‌های آن‌ها ســـازگار نباشـــد،  پیمابـــری بفسرـــتد 

که دســـت از خواسته‌هایشـــان بردارند و تســـلیم حق  خـــود را بالاتـــر از آن می‌داننـــد 

کـــه خواســـته‌های آن‌ها شـــاخص حقایق اســـت.  شـــوند. بـــر ایـــن اعتقاد هســـتند 

»إسـتَکبَروا، اسْـتَكْبَرْتُمْ«، یعنـی خودتـان را بالاتر می‌دانیـد. می‌گویند: این‌که من 
تسـلیم شـوم یـا نشـوم، بـه ارادۀ مـن اسـت. هیـچ مقـام سرپسرـتی بالاتـر از سرپسرـتی 
مـن نیسـت، حتـی خداونـد نیـز بایـد تسـلیم امـر مـن شـود. خـدا حکـم نکـرده، اام من 
 
ً
ا �ق ر�ي

مْ وَ �فَ �تُ ْ �ب
 كَذ�َّ

ً
ا �ق ر�ي �فَ کنم و خداوند نیز باید بپذیرد. »�فَ که حکم   مصلحت می‌دانم 

کشتید.  کردید و عده‌ای را  «، عده‌ای را تکذیب  و�نَ
ُ
ل �تُ �قْ �تَ

مَنْصُورُون«، ام به یاری این‌ها خواهیم شتتفا. خداوند به انبیاء خویش 
ْ
هُمُ ال

َ
 »ل

کـه ایشـان در  وعـدۀ خـذلان نـداده اسـت، بالاخـره پیـروز خواهنـد شـد. رنج‌هایـی 

مسـیر خویـش متحمـل می‌شـوند، مقـام اهلی محسـوب می‌شـود. جـای‌گاه قضاوت 

که همه را مورد قضاوت قرار می‌دهند و خداوند قاضی عادلی اتس   نیز خواهد بود 

و اینان، رسل اهلی و مخلافین، اعداء اهلی هستند. 

رْض�َ 
�أَ

ْ
�نَّ ال

أَ
 رسانجام این زندگانی دنیا که در مقابل آخرت زندگانی پستی اتس، »�

گمان نکنید از آنِ ابرقدرت‌هساــت، بلکه  «2 خواهد شــد. لذا  الِحُو�ن َ
َ الصّ

ادِي� ها عِ�ب
ُ رِ�ث َ  �ي

كرديـد )و از ايمـان  1. »آيـا هـر زمـان پيامبـرى بـر خالف هـواى نفـس شـما آمـد در برابـر او تكبـر 
ى نموديـد و بـه ايـن قناعت نكرديد بلكـه( عده‏اى را تكذيب نموده،  ردن بـه او خـود دار آو

جمعـى را بـه قتل رسـانديد«؛ بقره/87. 
بور« بعد از ذكر  «؛ ما در »ز الِحُو�ن َ الصَّ

ادِي� ها عِ�ب
ُ رِ�ث َ  �ي

رْض�َ
�أَ

ْ
�نَّ ال

أَ
كْرِ � ِ

عْدِ ال�ذّ َ ورِ مِ�نْ �ب ُ �ب ا �فِي� الز�َّ �ن �بْ دْ كَ�تَ �قَ
َ
 2. »وَ ل

251)تورات( نوشتيم كه بندگان صالح من وارث )حكومت( زمين خواهند شد؛ انبیاء/105. 

بخش هجدهم، آیات شخببخشبخشبخش هجدهم، آیات 281 - 161



کار  کــه ایــن زمیــن در پایــان  کســانی هســتند  از آنِ خداســت. بنــدگان صلاــح همــان 

کار از آنِ ایشــان می‌گــردد. کــه در پایــان  از آنِ ایشــان خواهــد بــود. »يَرِثُهــا«، می‌رســاند 

وا«،1 الله ولیّ رســـولان خویش اســـت، لذا  مَ�نُ
آ
�نَ � �ي �ذ

َّ
ُّ ال هُ وَلِي�

َ
کـــه »اللّ بـــر ایـــن اســـاس 

کشته شـــدن، برای ایشان درجه‌ای اتس  آن‌چه از عذاب متحمل می‌شـــوند حتی 

کـــه حضرت حقّ جـــل و علا باشـــد، آن‌ها را بر    و در مقـــام قضـــاوت، قاضـــی عادل 

دشمنانشان پیروز می‌کند. 

 سلســـلۀ اهلیۀ انبیاء دعوت واحد دارند. البته رماحل دعوت متنبسا با میزان 

آامدگـــی بشـــر بوده اســـت، امـــا در پایان ایـــن دعوت، پیروز خواهند شـــد و اســـاس 

 پیـــروزی نیز به دســـت ولیّ عصر اامم زامن؟عج؟ اســـت، بعد از این‌کـــه زمین پر از 

ظلم و ستم شود. 

کمـــا این‌کـــه ابوجهـــل و  گـــر بشـــر نپذیـــرد،  ایـــن وعـــده محقّـــق می‌شـــود، حتـــی ا

کـــه  ابوهلـــب نیـــز آیـــات اهلـــی را نپذیرنـــد. خبـــر متواتـــر قطعـــی از رســـول الله؟ص؟  اســـت 

ـــر از عـــدل و داد می‌کنـــد پـــس  ـــوْراً«،2 زمیـــن را پ ـــتْ جَ ـــا مُلِئَ كَمَ  
ً

ـــدْل ـــا عَ هَ
ُ َ
مرفـــود: »يَمْل

کـــه از ظلـــم و ســـتم پـــر شـــده باشـــد. از ایـــن 

کید اتس، «، »سَبَقَتْ كَلِمَتُنا« دارای تأ �ن مُرْسَلِ�ي
ْ
ا ال ادِ�نَ ا لِعِ�ب �ن �تْ كَلِمَ�تُ �قَ دْ سَ�بَ �قَ

َ
 »وَ ل

کیـــد  « و »هُـــم« نیـــز تأ َـ کلمـــات »إنّ«، »لـــ  ،» صُورُو�ن مَ�نْ
ْ
هُمُ ال

َ
�نَّهُمْ ل ـــر آن، در »�إِ  امـــا عـــاوه ب

را می‌رســـاند. 

رده‏اند...«؛ بقره/257.  كه ايمان آو كسانى است  1. »خداوند، ولى و سرپرست 

ـــدِيَ اثْنَـــا 
ْ
 الِلَّه؟ص؟ : »مِـــنْ وُل

ُ
 رَسُـــول

َ
: قَـــال

َ
بِـــي جَعْفَـــرٍ؟ع؟ قَـــال

َ
بِـــي سَـــعِيدٍ رَفَعَـــهُ عَـــنْ أ

َ
2. عَـــنْ أ

ـــتْ  ـــا مُلِئَ كَمَ  
ً

ـــدْل ـــا عَ هَ
ُ

حَـــقِّ يَمْلَ
ْ
ـــمُ بِال قَائِ

ْ
ـــمُ ال مُـــونَ آخِرُهُ ـــونَ مُفَهَّ ثُ

َ
ـــاءُ مُحَدّ عَشَـــرَ نَقِيبـــاً نُجَبَ

جَـــوْراً«؛ محقـــق. )رک: الکافـــی، ج 1، ص 534(  252

تفسیر سورۀ صــافّــات



غلبۀ جُندالله 

که  کسـانی هسـتند  «، مقصود از »جُند«  و�ن الِ�بُ غ�
ْ
هُمُ ال

َ
ا ل دَ�ن �نْ ُ  �ج

�نَّ سـپس مرفود: »وَ �إِ

خودشـان را تنهـا در مسـیر آن‌چـه مـا می‌خواهیم قـرار دادند. 

أ« اسـت. »جَنَدَ نَفسَـهُ لِکذا«، یعنی خود را فقط آامده‌ی  »جَنَد«، به معنای »هَیَّ

نَفسَـهُ لِله«، خـود را آمـادۀ مرفـان خـدا نمـود، هـر آن‌چـه خـدا  کـرد. »جَنَـدَ  کار   ایـن 

مرفـوده انجـام می‌دهـد. فعلایتـش در این مسـیر اسـت. چنین کسـی »جُند« اسـت. 

که خودشـان را آامدۀ انجام اوارم سـلاطنی می‌کنند.  کسـانی   »جُند السـلاطن« یعنی 

»جنـد الله« یعنـی کسـانی کـه خود را در مسـیر انجام خواسـته‌های خدا قـرار داده‌اند؛ 

ـم 
َ
کـه »ل خـواه مؤمـن نـود و دو سـلاه امننـد حضـرت عمـار؟س؟ باشـد، خـواه جوانـی 

ـم« باشـد؛ خـواه بـه قیـام لیـل یـا به صیـام ناهر یـا در جاهد با اعـداءالله و در 
ُ
ـغُ الحُل

ُ
یَبل

صـف اولیـاء الله باشـد، تفاوتـی نخواهـد داشـت. همگـی جندالله هسـتند. 

که دو شمشـیر در دسـت دارد، با دسـت راسـت  گمان نکنید جُندالله آن اسـت 

پنجـاه تـن و بـا دسـت چـپ نیز پنجـاه تن را می‌کشـد. 

هُ اتس. 
َ
أ در معنای جُند، امدّه را معنا نمودیم، جَنَدَ نَفسَـــه لکذا، به معنای هَیَّ

کـــه وظیفۀ عبادتـــش را انجام کـــرد. پس عابدی  کار   خـــودش را آمـــاده‌ و وقـــف این 

 می‌دهـــد، جندالله اســـت. امیرالمؤمنین؟س؟ در محراب عبـــادت، در قیام لیل، در 

صیـــام نهـــار، جنـــدالله بـــود. صدیقـــۀ طاهـــره؟سها؟ در خطبـــۀ فدکیـــه میامرف‌یـــد که 

 امیرالمؤمنیـــن خویشـــتن را وقـــف در طاعت رســـول الله و خـــدا نمود. خـــود را میان 

رسول الله و دشمن سپر و حائل قرار داد. 

چنان‌کـه حضـرت سـجاد؟س؟ در عبـادات و ادعیه‌‌شـان، جندالله بـود. اامم باقر 

و امـام صـادق؟عهما؟  در تعلیـم احکام، جندالله بودند. حضرت موسـی بن جعفر؟ع؟ 

253در زنـدان جنـدالله بـود، هرچنـد این بزرگواران رئیـس اولیاء الله بودند. 

بخش هجدهم، آیات شخببخشبخشبخش هجدهم، آیات 281 - 161



کنـــون نیز امـــام زامن؟عج؟ قیـــام و دعوتی ندارنـــد، اام جُند الله هســـتند.  هـــم ا
که وجود شـــریف ایشـــان ظاهر می‌شـــود و دعوت اهلی را در زمین منتشـــر  آن روزی 
«، آن‌ها که خودشان را وقف و�ن الِ�بُ غ�

ْ
هُمُ ال

َ
ا ل دَ�ن �نْ ُ  �ج

�نَّ  میامرف‌ید نیز جندالله اســـت. »وَ �إِ
کردند؛ قطعا ایشان پیروز هستند.    ارادۀ او 

کشــته شــدند، حضــرت  ــا  کرب ــس چــرا وجــود مقــدس شــهدای  گفــت پ ــد  نبای
کشــته شــد یــا در جنــگ  حمــزه؟س؟ در اُحــد و حضــرت جعفــر؟س؟ در غــزوۀ موتــه 
ــن تیهــان و ذوالشــاهدتین شــهید  ــن یساــر؟س؟، اب ــی همچــون عمــار ب صفیــن بزرگان
کــه شــاهدت، بــا غلبــه تفــاوت دارد. غلبــه، ســرانجام و  شــدند؟ بایــد توجــه داشــت 

کار اســت.  ــان  پای

گـروه پیـروز بـود؟ وقایـع آن  کـدام  یـخ معاصـر و در حملـۀ ناپلئـون بـه روسـیه  در تار
کنیـد، خواهیـد دیـد بسـا شکسـ‌تها خورده‌انـد و رفارهـا نمودنـد.  جنـگ را لاطمعـه 

 شرههای بسیاری را آتش زدند. ارتش ناپلئون به روسیه و مسکو رسید؛ شره سوخته‌ای 

که در آن یک نقطۀ نیمس‌وخته و اردوگاه و پناه‌گاهی یتفا نمی‌شد. 

یـخ جنـگ جاهنـی اول و دوم، بایـد امتـداد حرکـت را سـنجید تـا  در لاطمعـه تار

کلـی شکسـت خـورده یـا پیـروز اسـت، نـه این‌کـه  گـروه در مسـیر  کـدام  هفمیـده شـود 

یـک واحـد حرکـت را در نظـر بگیریـم. 

در جریانـــات نظماـــی، ممکن اســـت ســـرداری در یک واقعه شکســـت بخورد، 

کار افتـــح باشـــد. او پیروز اســـت و شکســـت  کلـــی حرکـــت و پایـــان  امـــا در مســـیر 

گروه مقابـــل در مواضعـــی اینان را  گـــروه مقابـــل او خواهند بـــود، ولو این‌کـــه  خـــورده 

باشد.   شکســـت داده 

کلی حیات نیز، حضرت حق جلّ و علا ســـرانجام ســـعادت و شقاء  در مســـیر 

هُ  ا�بَ َ كِ�ت ِي�
و�ت

أُ
ا مَ�نْ � مَّ

أَ
� را بـــه پایان این مســـیر کلی می‌داند. مقصود از این‌کـــه مرفـــود: »�فَ

254

تفسیر سورۀ صــافّــات



مالِه« چنـــان خواهد شـــد،  �شِ هُ �بِ
ا�بَ َ كِ�ت ِي�

و�ت
أُ
ا مَ�نْ � مَّ

أَ
ه«، چنیـــن خواهـــد شـــد و »وَ � �نِ م�ي �يَ �بِ

همین طملب اســـت. 

کتاب‌هـا و حواله‌هـا  ه«، در دنیـا  �نِ م�ي �يَ �بِ هُ  ا�بَ َ كِ�ت ِي�
و�ت

أُ
حـال ممکـن اسـت آن‌کـه »�

مالِه« اسـت، در ایـن  �شِ هُ �بِ
ا�بَ کـه »كِ�ت مـردم را داشـته و بـه آن‌هـا هیـچ نـداده، یـا آن کـس 

دنیـا از یمیـن و شـمال و شـرق و غـرب اسـتفاده می‌نمـود و موجـب بدبختـی مـردم 
می‌شـد. ایـن مباحـث طملـوب نیسـت. 

دستوری برای �پیامبر؟ص؟  نسبت به مشرکان 
«، از این‌هـا روی بگـردان. رسـول الله؟ص؟  در حلاتـی بودنـد  �ن ى حِ�ي

هُمْ حَ�تَّ وَلَّ عَ�نْ �تَ
»�فَ

کـه بایـد خداونـد بـا ایـن مرفـان بـه ایشـان تسـلی دهـد. البتـه تـا مدتـی این‌گونـه باش؛ 
بعدهـا بـا تـو مواجـه خواهنـد شـد و در ناهیـت فتـح برای شمساـت.

کورنـد، امـا شـما این‌هـا را بینـا  کـه  «، صحیـح اسـت  صِرُو�ن �بْ ُ  �ي
سَوْ�فَ صِرْهُمْ �فَ ْ �ب

أَ
»وَ �

ببیـن یـا بینـا بـدان. أبصَـرَ، أبصَـرَهُ، بـه معنـای »وَجَـدَهُ بَصِیـراً« می‌آیـد، همچنیـن بـه 
معنـای رَأهُ می‌آیـد.1 بنـده بـه حسـب تنساـب معنـا بـا آیـه، معنـای »وَجَـدَهُ بَصِیـراً« را 

بمری‌گزینـم. 

ا  �ن �فْ َ �ش
َ
ك اولین رمحلۀ بیناییِ هر کس، هنگام رمگ اوتس. در سورۀ »ق« مرفود: »�فَ

وْمَ حَد�يد«،2 البتـــه این آیه در مورد مشـــرک اســـت. گاهی به  �يَ
ْ
صَرُكَ ال �بَ

طاءَكَ �فَ كَ غ�ِ عَ�نْ
 ایـــن آیـــه نســـبت بـــه مؤمنـــان اســـتدلال می‌کنند، حـــال آن‌کـــه مؤمنان محتـــاج به 

این آیه نیستند. 

لِ  �ي ‏ي� سَ�ب وا �ف
ُ
ل �تِ

�نَ �قُ �ي �ذ
َّ
�نَّ ال َ حْسَ�ب

«3 و »وَ لا�تَ مْوا�ت
أَ
هِ �

َ
لِ اللّ �ي ل �فِي� سَ�بِ

�تَ �قْ ُ وا لِمَ�نْ �ي
ُ
ول �قُ آیات »وَ لا�تَ

1. لسان العرب، ج 4، ص 65. 
كاملًا تيزبين است«؛ ق/22.  ز چشمت  كنار زديم، و امرو 2. »... و ما پرده را از چشم تو 

ييد...«؛ بقره/154.  كشته م‏ىشوند مرده مگو كه در راه خدا  3255. »و به آن‌ها 

بخش هجدهم، آیات شخببخشبخشبخش هجدهم، آیات 281 - 161



«1 کفای بر این طملب اتس. در وقت رمگ، ام پرده‌هایی که در مقابل چشم
ً
ا مْوا�ت

أَ
هِ �

َ
اللّ

 

یم. آن روز چشمت بسیار تیزبین اتس.   تو )رفد مشرک( هست، بمری‌دار

 ای پیمابر ام! این‌ها را بینا ببین، زیرا اینان به زودی بینا خواهند شد و حقایق 
نتیجه دارد.  باز هم  بینایی در هنگام رمگ باشد،  این  را می‌بینند. ممکن اتس 
کار، دتس از عناد بر می‌دارند، هرچند افیده‌ای به حلاش نخواهد  بالاخره در پایان 
 داشت. شاهد بر طملب، این آیه اتس که این‌ها را بینا ببین، زیرا این‌ها می‌بینند. 

 گفته بودند: تو هم‌اکنون گفتی و ام قبول نکردیم، اام می‌گویی به هنگام رمگ خواهیم 
 2،» و�ن

ُ
ل عْج�ِ َسْ�تَ �ي ا  �ن ا�بِ

عَذ� �بِ
�فَ
أَ
هفمید. پس زود عذاب را باسرن تا بدانیم چه خبر اتس. »�

این‌ها نسبت به عذاب ام شتاب می‌کنند و دلشان می‌خواهد زودتر بیاید؟ 

کـه عـذاب مـا در سـاحة  «، آن روزی  �ن ر�ي
ذ�َ مُ�نْ

ْ
ال احُ  ساءَ صَ�ب �فَ هِمْ  ِ ساحَ�ت �بِ لَ 

ز�َ �نَ ا  ذ� �إِ
»�فَ

کند. »سـاحة« در معنای نزدیک‌تر به زبان افرسـی، به معنای میدان و فضای  اتراق 
«. وه! چـه بـد بماـدادی اسـت از عذابـی  �ن ر�ي

ذ�َ مُ�نْ
ْ
احُ ال ساءَ صَ�ب  مقابـل منـزل اسـت. »�فَ

کـه از پیـش بـه آن‌هـا بیـم داده شـد! بـد روزی خواهنـد داشـت. 

کیـد میامرف‌یـد.  « دوبـاره خداونـد نسـبت بـه پیمابـرش تأ �ن هُمْ حَ�تَّى حِ�ي وَلَّ عَ�نْ »وَ �تَ
گـردان. کمـی روی  از آن‌هـا بـرای مـدت 

ایـــن آیات شـــاید در ســـال پنجم یا ششـــم بعثت رســـول الله؟ص؟  نازل شـــد. در 
گفرتند و در آن روز، هفتاد یاروی یکدیگر قرار   هفدهم رمضان ســـال دوم هجرت رو
  تن از رسان قریش کشته شدند و امیرالمؤمنین؟س؟ سی و پنج تن از آن‌ها را به تناهیی

کشتن سی و پنج تن دیگر شریک بود.  کشت و در   

یه یا مصر چاپ شـده  کـه بـه تازگـی در سـور در یکـی از کتاب‌هـای متـون قدیمـی 

كشته شده‏اند مردگانند...«؛ آل عمران/169.  كه در راه خدا  گمان مبر آن‌ها  1. »)اى پيامبر( هرگز 

2. شعراء/204.  256

تفسیر سورۀ صــافّــات



دیدم، شخصی به ابوسفیان گف:ت چرا با علی بد هستی؟ گف:ت می‌دانی این بچه 

کـرد؟ در یـک روز هفتـاد نفـر از صنادید قریش را کشـت که: »تَسـبِقَ اُنوفَهُم  بـا مـا چـه 

فوَاهَهُـمُ الإنَـاءَ«. هـر کـدام از آن‌هـا وقتـی می‌خواسـتند آب بخورنـد، ابتـدا دامغشـان 
َ
أ

بـدر اسـت. روز  او  کساـه می‌رسـید. مقصـود  بـر لـب  بعـد دهانـش  و  بـود  کساـه   در 

که با او بد هستیم.   حال اُحد و أحزاب بماند. طبیعی اتس 

یکـی از عملاـت نجابـت و شـراتف و بزرگ‌زادگـی در نـزد عـرب، داشـتن بینـی‌ 

کِبَرها«  کشـیده بـود.1 میـزان عـرب چنین بود. در برخی کتب مربـوط، »طول الأنف و 

را نـام می‌برنـد و مـورد دیگـر »کِبَـر بطـن« بـود. بزرگی شـکم از اوصاف الاشـراف اسـت. 

کـرده بودنـد تـا مسـلمانان از آن آب  مشـرکان چاهـی را در نزدیکـی بـدر خشـک 

برندارنـد. پیغمبـر؟ص؟  اجسـاد مشـرکان را در آن چـاه ریخـت. بعـد سـر مبـارک را در 

بّـی حَقـاً،  قَـد وَجَـدتُ مَـا وَعَـدَ رَ
َ
چـاه نمـود و مرفـود: »یـا عتبـة! یـا شـیبة! یـا أباجهـل! ل

کـه نصـرت و  کُـم حَقـاً«؛ آن‌چـه خـدا بـه مـن وعـده داده بـود  بُّ فَهَـل وَجَدتُـم مَـا وَعَـدَ رَ

پیـروزی اسـت، مـن حـق دیـدم. آیـا شـما هـم حـق دیدیـد؟ 

 الله. حضــرت 
َ

گفــ:ت أتُخاطِــبُ الأمــوات یــا رَسُــول ید و  بــه یک‌بــاره عمــر شــور

قَــد وَجَدنــا مَــا 
َ
گــر می‌شــنیدید آن‌هــا می‌گفتنــد: ل کُشِــفَ عَــن أســماعِکُم، ا ــو 

َ
مرفــود: ل

نــا.2 عمــر از این‌کــه پیمابــر آن‌هــا را مخاطــب قــرار داده ناراحــت شــد. فــرض  بَّ وَعَدَنــا رَ

یل الأنف،  1. در برخی منابع نیز از اوصاف ظاهری رسول الله؟ص؟ أقنی العرنین به معنای طو
 آمـده اسـت؛ محقـق. )بـرای مطالعـۀ بیشـتر، رک: إمتـاع الأسـماع بمـا للنبـی مـن الأحـوال

ئـل النبـوة،   و الأمـوال و الحفـدة و المتـاع، احمـد بـن علـی مقریـزی، ج 2، ص 181؛ دلا
أبوبکـر بیهقـی، ج 1، ص 215( 

کتب  که در  گفتن پیامبر؟ص؟ با اصحاب چاه قلیب اسـت  2. این جریان معروف به سـخن 
 اهـل سـنت نیـز نقـل شـده اسـت؛ محقـق. )بـرای مطالعـۀ بیشـتر، رک: مسـند، احمـد، 

257ج 4، ص 610؛ صحیح بخاری، بخاری، ج 5، ص 11(

بخش هجدهم، آیات شخببخشبخشبخش هجدهم، آیات 281 - 161



کــه  گفتــن بــا آن‌هــا  کــردن و ســخن  کنیــد آ‌ن‌هــا قــدرت شــنوایی هــم ندارنــد، درد دل 
اشــکال نداشــت. 

بْصِـرْ فَسَـوْفَ 
َ
ـى حِيـن، وَ أ  عَنْهُـمْ حَتَّ

َّ
کـه قـرآن مجیـد مرفـود: »فَتَـوَل همیـن اسـت 

کیدهـای قـرآن مجیـد بیش از هفت یا هشـت سـال طول نکشـید.  يُبْصِـرُون«، لـذا تأ

 عایشـه در این‌جا می‌گوید: این حدیث دروغ اسـت، زیرا قرآن مجید میامرف‌ید:
عُمْي�ِ عَ�نْ 

ْ
هادِي� ال  �بِ

�نْ�تَ
أَ
، وَ ما � �ن ر�ي وْا مُدْ�بِ

َّ
ا وَل ذ� عاءَ �إِ

ُ
مَّ الدّ

ُ
سْمِعُ الصّ

مَوْ�تى‏ وَ لا �تُ
ْ
سْمِعُ ال

كَ لا �تُ
�نَّ  »�إِ

هِم«.1  ِ �ت
َ
لال �ضَ

عده‌ای نیز گفتند عایشـه اشـتباه کرده اسـت. اام عایشـه از همان منبری سخن 

گفـت و  کـه چنـان  گفـت. از همیـن مقولـه اسـت  کـه عمـر آن روز سـخن  می‌گفـت 
یَهجُـر.2

َ
جُـلَ ل دیگـری تأییـد نمـود: إنّ ارّلَ

کـه بـه  کـه این‌هـا را بینـا بیـن  کیـد میامرف‌یـد  «، مجـدد تأ صِرُو�ن �بْ ُ  �ي
سَوْ�فَ صِرْ �فَ ْ �ب

أَ
»وَ �

کیـد دو بـار مرفوده اسـت.  زودی خواهنـد دانسـت. طملـب همـان اسـت و از بـاب تأ

تنزیه خداوند از گفتار مشرکان و تأی�ید مرسلین 
«، چــه منــزه اســت آن‌کــه تمماــی امــور تــو در  و�ن صِ�فُ َ ا �ي

ة�ِ عَمَّ عِز�َّ
ْ
ِ ال

كَ رَ�بّ ِ
حا�نَ رَ�بّ »سُ�بْ

کــه لامــک یــک شــیء می‌باشــد و  کســی اســت  ــه معنــای  دســت اوســت. »ربّ«، ب
تمماــی امــور وی در دســت اوســت. 

ِكَ« باشد. بعد از 
حا�نَ رَ�بّ سُبحان الله نفمرود، زیرا جای سبحان الله نیست، باید »سُ�بْ

1. نمل/ 80-81. 
کـرم؟ص؟  اسـت کـه از حاضران طلـب قلم و  2. اشـاره بـه سـاعات پایانـی عمـر شـریف پیامبـر ا
ید و کتاب  دوات نمـود تـا برایشـان وصیتـی بفرمایند، اما عمر گفـت این مرد هذیان می‌گو
 خدا برای ما بس است؛ محقق. )رک: صحیح، مسلم، ج 5، ص 76؛ الطبقات الکبری، 

ابن سعد، ج 2، ص 187(  258

تفسیر سورۀ صــافّــات



 ، �نَ مُرْسَلِ�ي
ْ
ا ال ادِ�نَ ا لِعِ�ب �ن �تْ كَلِمَ�تُ �قَ دْ سَ�بَ �قَ

َ
آن‌که خداوند در آیات قبل وعدۀ نصرت داد: »وَ ل

سَوْ�فَ 
صِرْهُمْ �فَ ْ �ب

أَ
، وَ � �نٍ ى حِ�ي

هُمْ حَ�تَّ وَلَّ عَ�نْ �تَ
، �فَ و�نَ الِ�بُ غ�

ْ
هُمُ ال

َ
ا ل دَ�ن �نْ ُ  �ج

�نَّ ، وَ �إِ صُورُو�نَ مَ�نْ
ْ
هُمُ ال

َ
هُمْ ل

�نَّ �إِ

«، اکنون میامرف‌ید:  �نَ رِ�ي
ذ�َ مُ�نْ

ْ
احُ ال ساءَ صَ�ب

هِمْ �فَ ِ لَ �بِساحَ�ت
ز�َ ا �نَ ذ� �إِ

، �فَ و�نَ
ُ
ل عْج�ِ َسْ�تَ ا �ي �ن ا�بِ

عَذ� �بِ
�فَ
أَ
� ، صِرُو�نَ �بْ ُ �ي

«؛ چه منزه اتس آن که امور تو در اختیار اوتس.  و�ن صِ�فُ َ ا �ي
ة�ِ عَمَّ

عِز�َّ
ْ
ِ ال

كَ رَ�بّ ِ
حا�نَ رَ�بّ »سُ�بْ

بـه »عِـزّت«  العـزّة اسـت. »رَبّ«  رَبُّ  کـه اختیـاردار عـزت اسـت،  کسـی اسـت 

گر کسـی قدرت  اضفاه شـده اسـت، یعنی تممایِ وسـایل قدرت در دسـت اوسـت. ا

«. آن‌هـا می‌گفتنـد خدا چه  و�ن صِ�فُ َ ا �ي
دارد نیـز از عطـای اوسـت. چـه منـزه اسـت، »عَمَّ

که این همه رنج و آزار به رسولش  رسول ضعیفی سرفتاد و چه مُسِرل أضعفی اتس 

 می‌دهیم و او عصبانی هم نمی‌شود. 

کـه بـا دُم شـیر بـازی می‌کنـد و می‌گویـد نمی‌توانـد  گاهـی بشـر این‌گونـه می‌شـود 

 کاری کند. اام وقتی که شیر تحریک شد، ده رمتبه شیون رس می‌دهد. نقطۀ تعبیریِ
کنیـد. این‌هـا می‌گفتنـد خـدا ذلیـل اسـت و رسـول ذلیلـی را   قـرآن مجیـد را لاطمعـه 

سرفـتاده اسـت. بـرای این‌کـه مـا به »سـیئة« او را سـنگ می‌زنیم، اام هیـچ نمی‌گوید. 

 َ ‏ي هِي� �ت�
َّ
ال عْ �بِ ة�ُ ادْ�فَ �ئَ ِ

�يّ
ة�ُ وَ لاَ السَّ حَسَ�نَ

ْ
وِي� ال سْ�تَ

کریم میامرف‌ید: »وَ لا�تَ خداوند در قرآن 

م«،1 این بیان برای رعایت ادب  ٌّ حَمِ�ي هُ وَلِي�
�نَّ
أَ
هُ عَداوَة�ٌ كَ� �نَ �يْ َ كَ وَ �ب �نَ �يْ َ ي� �ب ِ �ذ

َّ
ا ال ذ�َ �إِ

حْسَ�ن �فَ
أَ
�

 اتس، نه این‌که پیغمبر عاجز از مقابله به مثل با آن‌ها باشد. کار بد و کار خوب هرگز 

کار بد نخواهد داد.  کار خوب، اجازۀ  یکسان نیست. هیچ‌گاه خداوند در مسیر 

کنیـد،  بلـه، جنـاب امرکـس اجـازه می‌دهـد تـا دروغ بگوییـد، افتـرا بزنیـد، قهـر 

عْ  کار طملـوب مـا نیسـت. »ادْ�فَ بکشـید و اعمـال این‌چنینـی انجـام دهیـد. امـا ایـن 

کـن.  «، همیشـه شـرّ را بـا بهتریـن راه از خـود دور  حْسَ�ن
أَ
� َ ‏ي هِي� �ت�

َّ
ال �بِ

كـن، تـا دشـمنان سرسـخت  1. »هرگـز نكيـى و بـدى كيسـان نيسـت، بـدى را بـا نكيـى دفـع 
گـرم و صميمـى شـوند«، فصلـت/34.  259همچـون دوسـتان 

بخش هجدهم، آیات شخببخشبخشبخش هجدهم، آیات 281 - 161



م«، نتیجه چنین خواهد شد، آن‌که  ٌّ حَمِ�ي هُ وَلِي�
�نَّ
أَ
هُ عَداوَة�ٌ كَ� �نَ �يْ َ كَ وَ �ب �نَ �يْ َ ي� �ب ِ �ذ

َّ
ا ال

ذ�َ �إِ
 »�فَ

تو  به  بسیار علاقمند  و سرپتسر  امنند خویشاوند  او دشمنی هست،  و  تو   میان 
هُمْ«.1 

َ
�تَ ل هِ لِ�نْ

َ
ما رَحْمَة�ٍ مِ�نَ اللّ �بِ

می‌شود. این نتیجۀ اخلاق رسول الله؟ص؟  اتس. »�فَ

کــرم؟ص؟  بیــان  ســخن عبــث ایشــان را نســبت بــه خداونــد متعــال و پیمابــر ا
نمودیم. اینان حلم رســول الله؟ص؟  را نشــانۀ ضعف ایشــان می‌دانســتند. لذا خداوند 
«؛ نسبت �ن مُرْسَلِ�ي

ْ
ى ال

َ
، وَ سَلامٌ عَل �نَ مُرْسَلِ�ي

ْ
ى ال

َ
، وَ سَلامٌ عَل و�ن صِ�فُ َ ا �ي

ة�ِ عَمَّ
عِز�َّ

ْ
ِ ال

 میامرف‌ید: »رَ�بّ

 به سرملین آن‌چه هست از رحمت تسام. رحمت موافق با آن‌هتسا و هیچ‌گونه 

خشم و غضبی از ام نیست. 

کـه پـروردگار همـۀ  «، و حمـد و سـتایش از آنِ الله اسـت  �نَ مِ�ي
َ
عال

ْ
ِ ال

حَمْدُ لِله رَ�بّ
ْ
»وَ ال

گر چنین پروردگاری وعده داد، آیا عاجز اتس که در وقت منبسا  علامیان اتس. ا

کند؟ پس چرا تو )مشرک( رسکشی می‌کنی؟   وعدۀ خود را عملی 

1. »از پرتو رحمت الهى در برابر آن‌ها نرم )و مهربان( شدی...«، آل عمران/159.  260

تفسیر سورۀ صــافّــات



فهرست منابع

کریم.  قرآن 
نهج البلاغة )فیض الاسلام(. 

الصحیفة السجادیة )فیض الأسلام(. 
تقان فی علوم القرآن، سیوطی، جلال الدین، چاپ جدید.  الإ

الإحتجاج، طبرسی، احمد بن علی، مشهد، محقق: الخرسان، محمد باقر، نشر مرتضی، 1403ق. 

أسد الغابة فی معرفة الصحابة، ابن أثیر، عزالدین، دارالکتب العلمیة، 1415ق. 
الإفصـاح فـی فقـه اللغـة، موسـی، حسـین بن یوسـف، سـعیدی، عبدالفتاح، قاهـره، مطبعة 

المدنی، 1384ق. 
کتابچی، 1376ش.  یه، محمد بن علی، تهران،  الأمالی )للصدوق(، ابن بابو

 إمتاع الأسماع بما للنبی من الأحوال و الأموال و الحفدة و المتاع،  مقریزی، احمد بن علی، 
دارالکتب العلمیة، بیروت، 1420 ق. 

آراء المستشرقين حول القرآن الكريم و تفسيره، رضوان، عمر بن ابراهیم، ريـاض، دار الطيبة، 1992.

رهـا و اسـطوره‌های عـرب پیـش از اسالم، سـلیم الحـوت، محمـود، ترجمـۀ عبداللهـی،  باو
کیانـی، حسـین، انتشـارات علـم، 1394ش.  منیـژه، 

بحار الأنوار، مجلسی، محمد باقر بن محمد تقی، بیروت، دارالتراث، 1387ق. 
البحر المحیط فی التفسیر، الأندلسی، أبوحیان، بیروت، دارالفکر، 1420ق. 

کید بر آراء علامه طباطبایی و شیخ طنطاوی، بیابان  بررسی مفهوم سبع سموات در قرآن با تأ
پور مجتبی، خاری آرانی، مجید، اندیشه علامه طباطبایی، بهار و تابستان 1396.

البرهان فی تفسیر القرآن، بحرانی، سید هاشم، قم، مؤسسه بعثه، 1374ش. 
 البرهان في علوم القرآن‏، الزركشى، محمد بن عبد الله، بيروت‏، دارالمعرفة، 1410 هـ ق/1990 م،

 چاپ اوّل‏.

فهرست منابع

261



 بصائر الدرجات فی فضائل آل محمد )صلی الله علیهم(، الصفار القمی، محمد بن حسن، 
قم، منشورات مکتبة آیة الله العظمی المرعشی النجفی، 1404ق. 

بودایی در سایه برهمایی کتاب راهنمای مطالعات شرقی، یوهانس برونخورست، بی‌جا، بی‌تا. 
تاج العروس، الزبیدی، المرتضی، بیروت، دارالفکر، 1994م. 

یخ الأمم و الملوک، الطبری، أبوجعفر، محمد بن جریر، تحقیق محمد ابوالفضل ابراهیم،   تار
بیروت، دارالتراث، 1967/1387. 

یه، 1384ق.  یخ یعقوبی، ابن واضح یعقوبی، نجف، مکتبه حیدر تار
تأویل الآیات الظاهرة فی فضائل العترة الطاهرة، استرآبادی، علی، قم، مؤسسه النشر الاسلامی، 

1409ق. 
التبیان فی تفسیر القرآن، طوسی، محمد بن حسن، بیروت، دار احیاء التراث العربی، بی‌تا. 

نشـر  و  ترجمـه  بنـگاه  تهـران،  المصطفـوي، حسـن،  الكريـم،  القـرآن  كلمـات  فـي  التحقیـق 
ش.   1360 کتـاب، 

ترجمـه تفسـیر المیـزان، موسـوی همدانـی، سـید محمـد باقـر، قـم، دفتـر انتشـارات اسالمى 
جامعـه‏ى مدرسـين حـوزه علميـه قـم، 1374ش. 

کاشانی، ملامحسن، تهران، انتشارات الصدر، 1415ق.  تفسیر الصافی، فیض 
تفسیر القمی، قمی، علی بن ابراهیم، قم، دارالکتاب، 1367ش. 

تفسیر تسنیم، جوادی آملی، عبدالله، قم، مؤسسه أسراء. 
و  تهـران، سـازمان چـاپ  ابراهیـم،  بـن  فـرات  ابوالقاسـم  کوفـی،  فـرات  کوفـی،  فـرات  تفسـیر 

ق.   1410 اسالمی،  ارشـاد  زارت  و انتشـارات 
تفسـیر کنـز الدقائـق و بحـر الغرائـب، قمـی مشـهدی، محمـد بـن محمدرضا، تهران، سـازمان 

زارت ارشـاد اسالمی، 1368ش.  چاپ وانتشـارات و
تفسیر نمونه، ناصر مکارم شیرازی، تهران، دار الكتب الإسلامية، 1374ش. 

یزی، عبد علی بن جمعه، قم، اسماعیلیان، 1415ق.  تفسیر نور الثقلین، عروسی حو
تهذیب اللغة، أزهری، بیروت، دار إحیاء التراث العربی، 282- 370ق. 

جامع البیان فی تفسیر القرآن، طبری، ابوجعفر محمد بن جریر، بیروت، دارالمعرفة، 1412 ق. 
کتابخانه آیت الله مرعشی، 1404ق.   درّ المنثور، سیوطی، جلال الدین، قم، 

ئـل النبـوة و معرفـة أحـوال صاحب الشـریعة، أبوبکر بیهقی، دارالکتـب العلمیة، دارالریان  دلا
للتراث، 1408 )1988(. 

262

تفسیر سورۀ صــافّــات



العلمیـة،  دارالکتـب  بیـروت،  محمـود،  آلوسـی،  العظيـم،  القـرآن  تفسـير  فـي  المعانـي  روح 
1415ق. 

کاشانی، قم، بنیاد معارف اسلامی، 1423ق.  زبدة التفاسیر، ملافتح الله 
السنن الکبری، بیهقی، أبوبکر، بیروت، دارالکتب العلمیة، 1424ق. 

شرح نهج البلاغة، ابن ابی الحدید، قم، مکتبة آیة الله المرعشی النجفی، 1404ق. 
شـواهد التنزیـل لقواعـد التفضیـل، حسـکانی، عبیـد الله بـن احمـد، تهـران، سـازمان چـاپ 

زارت ارشـاد اسالمی، 1411ق.  وانتشـارات و
صحیح البخاری، بخاری، محمد بن اسماعیل، قاهره، لجنة إحیاء کتب السنة، 1410ق. 

الصواعق المحرقة، هیتمی السعدی الأنصاری، ابن حجر، لبنان، مؤسسة الرسالة، 1417ق. 
 الطبقـات الکبـری، ابن سـعد، تحقيق عطـا محمد عبدالقادر، بيـروت، دارالكتب العلمية،

1990/1410م.
کاظم، بیروت، مؤسسة الأعلمی للمطبوعات، 1409ق.  عروة الوثقی، یزدی، سید محمد 

ری، 1385ش/1966م.  کتاب‌فروشی داو علل الشرایع، صدوق، محمد بن علی، قم، 
العین، فراهیدی، خلیل بن احمد، تحقیق سامرائی، ابراهیم، قم، دارالهجرة، 1409ق. 

یه، محمد بن علی، تهران، نشر جهان، 1378ش.  عیون اخبار الرضا؟ع؟، ابن بابو
ینـی، ابراهیم بـن محمد، تحقیق محمودی، لبنان، موسسـه  فرائـد السـمطین، خراسـانی جو

المحمودی، 730ق.
فی الأدب الجاهلی، طه حسین، قاهرة، مؤسسة الهنداوی، 2012م.  

کلیة أصول الدین، 1424.  القرآن الکریم و روایات المدرستین، العسکری، السید مرتضی، 
کلینی، محمد بن یعقوب بن اسحاق، تهران، دارالکتب الإسلامیة، 1407ق.  الکافی، 

 کتاب سـلیم بن قیس، هلالی، سـلیم بن قیس، تحقیق انصاری زنجانی خوئینی، محمد، 
قم، الهادی، 1405ق. 

 الکشـف و البیان عن تفسـیر القرآن، ثعلبی نیشـابوری، احمد بن ابراهیم، بیروت، دار إحياء
 التراث العربی، 1422ق. 

کفایة الأصول، آخوند خراسانی، قم، مؤسسة آل البیت؟عهم؟ لإحیاء التراث، بی‌تا. 
الكشـاف عـن حقائـق غوامـض التنزيـل، زمخشـری، محمـود، بیـروت، دارالکتـاب العربـی، 

1407ق. 

فهرست منابع

263

بعانم تسرفه



لسان العرب، ابن منظور، بیروت، دار احیاء التراث العربی، 1405 ق. 
لغت‌نامه دهخدا، دهخدا، علی‌اکبر، دانشگاه تهران، 1377ش. 

مجمع البحرین، طریحی، فخرالدین، مکتب النشر الثقافة الإسلامیة، قم، 1408 ق. 
مجمع البیان فی تفسیر القرآن، طبرسی، فضل بن حسن، تهران، ناصرخسرو، 1372 ش. 

المستدرک علی الصحیحین، حاکم نیشابوری، حلب، مکتب المطبوعات الاسلامیة، بی‌تا. 
مسند الإمام أحمد بن حنبل، احمد بن حنبل، بیروت، مؤسسة الرسالة، 1416ق. 

 المسند الصحیح المختصر بنقل العدل عن العدل إلی رسول الله صلی الله علیه، القشیری
 النیسابوری، مسلم بن الحجاج، بیروت، دار إحیاء التراث العربی. 

مصبـاح الشـریعة، منسـوب بـه جعفـر بـن‌ محمـد الصـادق؟ع؟ ترجمـۀ مصطفـوی، حسـن، 
تهـران، انجمـن اسالمی حکمـت و فلسـفه ایـران، 1360ش. 

یاض، مکتبة الرشد، 1409ق.   المصنف، ابن ابی شیبه، ابوبکر، ر
المصنـف، صنعانـي، عبدالـرزاق بـن همـام، تحقیـق اعاظمـي، حبيـب الرحمـن، بیـروت، 

العلمـي،1983م/1403ق. المجلـس 
معجم البلدان، حموی، یاقوت، بيروت، دار صادر، 1995م. 

کحاله، عمر رضا، دمشق، مؤسسه الرسالة، 1949م.  معجم قبائل العرب، 
مفاتیح الجنان، قمی، شیخ عباس، قم، افق فردا، 1381ش. 

 المفـردات فـی غریـب القرآن، راغب اصفهانى، حسـين بن محمد‏، تهران، مرتضوى‏، تهران‏،
 1374ش. 

 الميزان في تفسير القرآن، طباطبایی، سید محمد حسین، دفتر انتشارات اسلامى جامعه‏ى 
مدرسين حوزه علميه قم، 1417ق. 

النحو الوافي، عباس حسن، قاهره، دارالمعارف، بی‌تا. 
یتس، سکسل، ترجمۀ هوشنگ  نظریۀ گرانش نیوتونی)مکانیک جسم صلب(، راب استریروو

گرمان، تهران، انتشارات آموزش انقلاب اسلامی، 1367ش.   
وقعة صفین، المنقری، نصر بن مزاحم، قم، مکتبة آیة الله المرعشی النجفی، 1404ق. 

264

تفسیر سورۀ صــافّــات


