
اصلاح 1401-06-15





ر  س�ی �ف  �ت

ارهای �ت ر اساس درس گ�ف  �ب
ری ع�ف ا �ج �خ محمدر�ض �ی ‌ة�الله علامه �ش �ی

آ
�

م:  �ی �ظ �ن �ق و �ت �ی ح�ق  �ت
کارودی ه صاد�قی س�ی م�ن

آ
�



جعفری، محمدرضا، 1389-1310.:‏سرشناسه

:‏عنوان و نام پديدآور
تفسـیر سـورۀ زمر: بر اسـاس درس گفتارهای آیةالله علامه شـیخ محمدرضا جعفری/ تحقیق و تنظیم: آمنه صادقی 

یرایش: محمد فرمهینی فراهانی. سـیکارودی؛ و
تهران: موسسه فرهنگی نبأ‏‫، 1401.‬:‏مشخصات نشر

176 ص.‏‬‫؛ 14/5 × 21/5 س‌م.:‏مشخصات ظاهری
یال:‏شابک 6-152-264-600-978:            500/000  ر

فیپا:‏وضعیت فهرست نویسی

یس.:یادداشت یرنو کتابنامه: ص. 171-176. همچنین به صورت ز

تفاسیر )سوره نبا(:موضوع
تفاسیر شیعه -- قرن14:موضوع

Qur'an--Shiite hermeneutics--20th century:موضوع:
صادقی سیکارودی، آمنه، 1362-:شناسه افزوده

کنگره BP 102/942:‏رده بندی 
297/18:‏رده بندی دیویی

کتابشناسی ملی 8928869:‏شماره 

تفسیر سورۀ زمــــر
ارهای  �ت ر اساس درس گ�ف  �ب

ری  ع�ف ا �ج �خ محمدر�ض �ی ة� الله علامه �ش �ی
آ
�

تحقیق و تنظیم: آمنه صادقی سیکارودی  |   ویرایش: محمدفرمهینی فراهـــانی

حروفچینــی: انتشارات نبأ   |  صفحــه‌آرائی: نادر برقی  |  چاپ: آریایی   |   صحـــافی: صالحــانی

چاپ اوّل:  1401   |   شمارگان: 1000 نسخه |  قیمت:  500/000 ریال

تر از خیابان بهار شیراز، کوچۀ مقدّم، نبش   ناشر: انتشارات نبأ | تهران، خیابان شریعتی، بالا

خیابان ادیبی، شمارۀ 26، طبقۀ سوم

تلفن: 775۰66۰2 |  فاکس:  775۰4683  |  صندوق پستی: 15655/377

7 8 6 0 0 29 6 4 1 5 2 6



5

فهرست مطالب

9 پیش‌گفتار �
چند نکته در شیوۀ تفسیری استاد: ����������������������������������������������������������������������������������������������11
11��������������������������������������������������������������������������������������������������������� شیوۀ تنظیم مکتوب مباحث

�پیش‌گفتار / 11   

بخش اول، آیات 2 - 1:  نزول کلام الله  / 13
13�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  محتوای سوره 
18���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
18���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
18������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
سخنی حق از سوی عزیز حکیم ����������������������������������������������������������������������������������������������������18
20������������������������������������������������������������������������������  دلیل بر صحیح بودن قول دوم در اعراب آیه 
24������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ تفاوت إنزال و تنزیل 

بخش دوم، آیه 3:   سودمندی عبادت بندگان /27
27� ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
27� ترجمۀ آیات ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
27� ماهیت عبادت عبد�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
31� ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� یان  سودی به دور از ز
لزوم اخلاص در عبادت ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������32
حُسن خضوع در برابر ولی امر خدا  �������������������������������������������������������������������������������������������35

بخش سوم، آیات 6-4:   مظاهر قدرت برای یگانۀ آمرزنده/ 39
39�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
39�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
40� معنای لغات ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������
40� ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� قدرت بی رقیب هستی 



6

تفسیر سورۀ زمـــر

دو معنا برای واو �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������42
مخلوقاتی عظیم و تحت فرمان ��������������������������������������������������������������������������������������������������������45
48���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آغاز از یک تن 
52� ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ظرف خلقت انسان 
55������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تسلط بر مخلوقات 

بخش چهارم، آیات 8 - 7:  ابطال افکار مشرکان /57
57����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
ترجمۀ آیات �����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������57
58������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات  
58����������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مخفی نمودن حقیقت  
بی‌نیازی خداوند از شکرگزاری����������������������������������������������������������������������������������������������������62
یان و راه سود جستن بندگان �����������������������������������������������������������������������������������63 پرهیز از ز
64��������������������������������������������������������������������������������������������� کلی در محاسبۀ اعمال  قاعده‌ای 
67������������������������������������������������������������������������������������������������������� کم بر جامعه  اصلاح تفکر حا
69������������������������������������������������������������������������������������������������������� چگونگی برتری نیت بر عمل 
72� بزنگاهی برای اعتراف مشرکان ��������������������������������������������������������������������������������������������������

بخش پنجم، آیات 8 - 7:   هدف از پنهان نمودن حقیقت /77
77���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  آیات مبارکه
77���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  ترجمۀ آیات
78���������������������������������������������������������������������������������� تلاش برای گمراه نمودن از مسیر صواب 
81�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تبادل لحظه با مدت بسیار 

بخش ششم، آیات 16 - 11: خسارتی جبران ناپذیر /83
83����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه 
ترجمۀ آیات �����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������83
84�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
84�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مروری بر آیات پیشین 
85��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� اولین عامل به اوامر الهی 
یان حقیقی�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������88 ز



7

﻿

93� گذرای دنیوی با سود جاودانه������������������������������������������������������������������������������������������ یان  ز
97� گیر ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� طبقاتی از آتش فرا

بخش هفتم، آیات 42 - 39:  رابطۀ پذیرش هدایت با عمل و مکانت هر 
فرد/99

99�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  آیات مبارکه 
99�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  ترجمۀ آیات 
100���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای لغات 
ک تمییز انسان‌ها��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������100 ملا
قلبی مهیای پذیرش حق����������������������������������������������������������������������������������������������������������������102
104������������������������������������������������������� عدم مسئولیت پیامبر؟ص؟ نسبت به پذیرش دیگران 
106���������������������������������������������������������������������������������������������������������������� روح، نشانه‌ای برای تفکر 
108������������������������������������������������������������������������������������ دانسته‌های فلسفه غرب از ابعاد آدمی

بخش هشتم، آیات 45 - 43:  اثر توحید بر قلوب مؤمنان و 
مشرکان/113

113��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه
113������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ ترجمۀ آیات 
معنای لغات������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������113
114�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای »أم« 
دقتی در معنای »شفیع«���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������115
تعریف قرآن از »شفیع«�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������119
بررسی »شفیع« از نظر مشرکان������������������������������������������������������������������������������������������������������������120
124� اساس نزاع مشرکان قریش با پیامبر؟ص؟ ��������������������������������������������������������������������������������������
125� �������������������������������������������������������������������������������������������� ط حقیقی بر آفرینش 

ّ
مالکیّت و تسل

126������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ارادۀ خدا در انتخاب شفیع 
شفاعت در قیامت �����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������128
130��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  » نکته‌ای در تعبیر به »ثُمَّ
131����������������������������������������������������������������������������������� عامل ایجاد نفرت و بشارت برای مشرکان 
132���������������������������������������������������������������������������������� وصف عدم ایمان به آخرت برای مشرکان 



8

تفسیر سورۀ زمـــر

بخش نهم، آیات 51 - 46:  فتنه‌ ای برای تنبه بشر/ 135
135������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ آیات مبارکه
135����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات 
معنای لغات�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������136
صورت دادن به عالم وجود ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������136
139������������������������������������������������������������������������������������������������������� آشکار شدن امور نهان از حسّ 
140� ����������������������������������������������������������������������������������������������������������� تفاوت توان و خواست آدمی 

بخش دهم، آیات 59 - 52:  امید دادن به نادمان از گ�ناه /143
143�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� آیات مبارکه
143�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ترجمۀ آیات
144����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  معنای لغات 
144����������������������������������������������������������������������  خلط نمودن توان خدادادی با خواست بشری
147������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� توصیه به امیدواری دائم
148����������������������������������������������������������������������������������������������� شرط برای مشمول مغفرت شدن 
151����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� »

َ
نْزِل

ُ
حْسَنَ ما أ

َ
مراد از »أ

154������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ محکم و متشابه در قرآن 
155������������������������������������������������������������������������������������������������������������� حسرت از افراط و تفریط‌ها

بخش یازدهم، آیات 65 - 60:  یگانه قدرت مسلط بر عالمیان /159
159������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ آیات مبارکه 
159������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ ترجمۀ آیات 
معنای لغات �����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������160
کبر در دوزخ �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������160 جایگاه اهل 
نجات اهل تقوا از حزن و بدی����������������������������������������������������������������������������������������������������������162
164������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ پدیدآورندۀ هر شئ 
167������������������������������������������������������������������������������������������ دلیل دیگر بر بیهودگی سخن مشرکان 
شمول احکام برای همگان ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������168
171��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فهرست منابع 



9

�پیش‌گفتار 

1> رْحَمُو�نَ مْ �تُ
ُ
ك

َّ
عَل

َ
وا ل �قُ

عُوهُ وَ ا�تَّ �بِ
ا�تَّ ارَكٌ �فَ اهُ مُ�ب �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

أَ
ا�بٌ � ا كِ�ت >وَ هذ�

که به فرمودۀ خدای متعال،  کتابی نازل شده بر پیامبر خاتم؟ص؟ است   قرآن، 

 دارای خیر و برکت فراوان است.2 طبق آیۀ شریفه بشر برای نیل به سعادت، موظف 
که در حقیقت، نیاز  به پذیرفتن آن و پیروی از دستوراتش می‌باشد. وظیفه‌ای 

بشر بوده و انجام آن، موجب جلب رحمت از جانب پروردگار می‌گردد.3 

در هر صورت آن‌چه از دل‌سپردن به قرآن، نصیب بشر می‌شود همگی سودی 
یان است. هرچند تلاوت و قرائت قرآن خود موجب آرامش و نورانیت  به دور از ز
کثیر را میسّر می‌نماید تنها  ضمیر آدمی است.4 اما آن‌چه دست‌یابی به آن خیر 
تلاوت آن نیست، بلکه تفکر در این حجت نورانی و فهم آموزه‌های آن است. 

کار بستن و سرسپردن به آن‌هاست. این تفکر و فهم، قدم اول برای به 

1. انعام / 155
2. مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 4، ص 596. 

3. التبیان فی تفسیر القرآن، ج 4، ص 323. 
مردم،  اى  )نساء/ 174(؛  ا<  �نً �ي مُ�بِ ورًا  �نُ مْ 

ُ
ك �ی

َ
ل �إِ ا  �نَ

ْ
ل ز�َ �نْ

أَ
وَ� مْ 

ُ
ك ِ

ّ رَ�ب مِ�نْ  رْهَا�نٌ  ُ �ب مْ 
ُ
اءَك �جَ دْ  �قَ اسُ 

ال�نَّ هَا  �ی
أَ
� ا  >�ی  .4

کرده‏‌‌ایم. همچنین  نازل  ى آشکار  براى شما نور و  آمد  بر شما حجتى  پروردگارتان  از جانب 
که  امیرالمؤمنین؟ع؟، در توصیف و تعریف قرآن چنین م‌‏ىگوید: »قرآن آن نور مطلق است 
یاى ژرف و  که به خاموشى نم‌‏ىگراید، آن در غروب و افول بر آن راه ندارد، چراغ روشنى است 
ى است که عمق آن پیدا نیست، آن راه راست و مستقیمى است که رهروانش را گمراه  پهناور

یکى به آن راه ندارد«. )نهج البلاغة، خ 198(  نم‏‌ىسازد، پرتو تابانى است که ظلمت و تار



10

تفسیر سورۀ زمـــر

کلام وحی  گرامی اسالم؟ص؟، اولین معلم و مفسـر برای مفاهیم عالی  پیامبر 

هسـتند و پس از ایشـان، امیرالمؤمنین؟س؟ به این مهم پرداختند. قرآن و تفسـیر 

گـردآوری نمودنـد، امـا مهجور مانـد و جهالت مردم، مانع از بهره‌مندی آنان  آن را 

شـد. تربیـت مفسـر و معلـم بـرای قـرآن عزیز، از جملـه اقدامات پیامبر اسالم؟ص؟ 

و امیرالمؤمنیـن؟ع؟ بـود. دیگـر امامـان معصـوم )سالم الله علیهـم أجمعیـن( نیـز 

همین شـیوه را حفـظ نمودند.

علمایـی از بـزرگان شـیعه و همچنیـن دیگر فرق اسالمی، در قرون مختلف، 

کلام  قـرآن را تفسـیر و توضیـح داده‌انـد و تـا بـه امـروز تفسـیرهای بسـیاری بـر ایـن 

کلامـی  گرایش‌هـای مختلـف نگاشـته شـده اسـت. برخـی صبغـۀ  آسـمانی، بـا 

دارد و برخـی اجتهـادی، روایـی یـا عرفانـی هسـتند. 

اسـتاد بزرگـوار، حضـرت آیـت‌الله علامـه شـیخ محمـد رضـا جعفـری؟ره؟، از 

کـه بـه این مهم توجه داشـته و در حیـات علمی بابرکت  جملـه علمایـی هسـتند 

یـج  تدر بـه  کـه  نموده‌انـد،  ارائـه  درس  قالـب  در  را  سـور  برخـی  تفسـیر  خویـش، 

مکتـوب شـده و ارائـه خواهـد شـد. از آن جملـه، سـورۀ »زمـر« اسـت و بـه حـق، 

اسـتاد بزرگـوار انتخـاب شایسـته‌ای نمودنـد. زیـرا ایـن سـوره، در بردارنـدۀ مفاهیم 

گزینـش مسـیر صحیـح در  کـه زیربنـای  عالـی اعتقـادی اسـت. پوشـیده نیسـت 

زندگـی، دارابـودن اعتقـاد و بـاور صـواب اسـت. در حقیقـت بـرای اصالح بشـر، 

بایـد باورهـای او را اصالح نمـود و دغدغـۀ بزرگانـی چـون ایشـان، تربیـت نسـل‌ها 

و رهنمـون شـدن بـه مسـیر حقیقـت اسـت. 

آیـه اسـت. مفاهیمـی  پنـج  و  و دارای هفتـاد  نـازل شـده  زمـر در مکّـه  سـورۀ 

سرنوشـت  پیامبـر؟ص؟،  نبـوت  مقـام  قـرآن،  اهمیـت  معـاد،  توحیـد،  هم‌چـون 



11

تار فپیشگ

اقتضـای  کـه  تبیـن می‌نمایـد  را  پـروردگار  توبـه و رحمـت  اقـوام پیشـین، مسـألۀ 

 سـوره‌های مکـی اسـت. نـام ایـن ‌سـوره، از آیـۀ هفتـاد و یـک و هفتاد و سـوم گرفته

 شـده، هرچند به »غرف« نیز نامیده می‌شـود، اما مشـهور نیست. 

چند نک�ته در شیوۀ تفسیری استاد: 
1- ایشان در توضیح و تفسیر آیات، از تلفیق چند روش بهره می‌گیرند.  

 2- در بیشــتر مــوارد، دیگــر آیــات مرتبــط بــا موضــوع را در شــرح و بیــان آیــۀ مــورد 
نظر می‌آورند. 

3- روایات را مبین حقایق قرآنی دانسته و به آن‌ها رجوع می‌کنند. 

ــار ایشــان  گفت ــا شــالودۀ  ــوارد روش اجتهــادی را برمی‌گزیننــد؛ ام  4- در برخــی م
کلام ائمه طاهرین؟سهم؟ استوار است.  بر رجوع به 

5- به فراخور نیاز، نظر بعض مفسران را بیان نموده، تأیید یا ردّ می‌کنند. 

کلام را توضیح می‌دهند.  گاه حوادث تاریخی مرتبط با   -6

 7- بــا توجــه بــه اشــراف ایشــان بــه مباحــث کلامــی، بــه جریانــات انحرافــی عصــر 
کــه در تضــاد بــا مفاهیــم عالــی قــرآن و آموزه‌هــای اصیــل تشــیع و اســام  حاضــر 
 اســت، اشــاره می‌نماینــد. شــاهد قرآنــی از آیــۀ مــورد بحــث را توضیــح داده و از عقایــد

 حقۀ شیعه دفاع می‌کنند. 

شیوۀ تنظیم مک�توب مباحث
کـه  کتـاب، پنـج حلقـه نـوار در تفسـیر سـورۀ »زمـر« اسـت  کار در ایـن  1- اسـاس 
 در مؤسسـۀ فرهنـگ جعفـری و مؤسسـۀ فرهنگـی نبـأ موجـود اسـت. نوارهـای موجـود
گرفته  که در دسترس بوده، مورد تحقیق قرار    شامل تمام سوره نمی‌باشد و تا حدی 
اسـت. نانوشـته مانـدن تفسـیر برخـی از آیـات بـه همیـن خاطـر اسـت و در صـورت 

یافتـن صـوت آن‌هـا، تکمیـل خواهـد شـد.

پیش‌گفتار 



12

تفسیر سورۀ زمـــر

کوشـش نمـوده تـا بـه عیـن مطالـب اسـتاد وفـادار  2- محقـق بـا رعایـت امانـت، 
کار اسـت.  کـه لازمـۀ ایـن  کتبـی  بمانـد. مگـر تبدیـل لحـن شـفاهی بـه 

3- در پاورقی‌ها، منابع بحث استخراج شده است. 

کـه بـرای فهـم بهتر مخاطب، توضیح بیشـتری حول موضوع داده  4-  در مـواری 
کلمـۀ »محقـق« در انتهـای مطلـب،  کـه بـا ذکـر  شـده، از سـوی ایـن بنـده می‌باشـد 

مشـخص است. 

5- علامـه جعفـری، غالبـاً ترجمـۀ فارسـی بـرای آیات بیـان نمی‌فرمایـد. اما برای 
یک‌دسـت شـدن کتـاب و نیـز بهره‌گیـری سـطح گسـترده‌تری از خواننـدگان محتـرم، 
ترجمه‌هـای دیگـر بـر آن افزودیـم. بدیـن ترتیـب، ترجمه‌هـای موجـود در متـن درس 
از مرحـوم اسـتاد می‌باشـد و بـرای ترجمه‌هـای موجـود در پاورقـی، از ترجمـۀ آیـت‌الله 

مکارم شـیرازی اسـتفاده شـده اسـت. 

 6- در تنظیـم ایـن مجموعـه، اسـاس بـر رعایـت امانـت و حفظ مطالـب، مطابق 
گر نقص  با گفتار علامه جعفری است. با کمال دقتی که در این زمینه به کار رفته، ا
 و نارسـایی و خللی در بیان مطالب باشـد، به این بنده برمی‌گردد و باید محسّـنات 

را، مربوط به بیان و دقت نظر علمی استاد دانست. 

کـه ایـن خدمـت، مـورد رضایـت و تأییـد اولیـن معلـم و مفسـر آیـات  امیـد اسـت 
روزگار،  ایـن  قـرآن در  تالـی  و  الأنبیـاء محمـد مصطفـی؟ص؟   وحـی، حضـرت خاتـم 

گیرد.  حضرت خاتم الأوصیاء؟عج؟ قرار 

لازم می‌دانـم از اسـتاد ارجمنـد، جنـاب آقـای دکتـر طالعـی و دسـت‌اندرکاران 
مؤسسـۀ فرهنگـی نبـأ و مؤسسـۀ فرهنـگ جعفـری که بـا عنایت و توجه خـود، ما را در 

انجـام ایـن پژوهـش یـاری رسـاندند، کمـال قدردانـی را داشـته باشـم. 

آمنه صادقی سیکارودی



13

 بخش اول، آیات 2 - 1:  
نزول کلام الله 

محتوای سوره 

 سورۀ زمر از سوره‌های مکی و سی و نهمین سوره از سور قرآن مجید، مطابق

 با ترتیب نسخۀ مصحف عثمانی می‌باشد.1 

یــن و کتابــت نمــود که این نســخه،  1. بعــد از رحلــت پیامبــر؟ص؟، امیرالمؤمنیــن؟ع؟ قــرآن را تدو
یژگی‌هــای خــاص و ممتــازی داشــت و آن را بــه مــردم عرضــه نمــود. امــا نپذیرفتنــد و  و
حضــرت فرمــود دیگــر آن را نخواهیــد دیــد.  لــذا نــزد ایشــان و فرزنــدان گرامــی‌اش باقــی مانــد.  
ــن جمع‏آوری‌هــا در  ــه یکــی از ای ک ــده  گردی ــع‌آوری  ــم در زمان‌هــای مختلفــی جم کری ــرآن  ق
ــا گســترش فتوحــات اســامی و  ــی معــروف شــد. ب ــه جمــع عثمان کــه ب ــود  زمــان عثمــان ب
کتابــت و استنســاخ  کتابــت، بســیاری بــا تــوان و امکانــات خویــش اقــدام بــه  افزایــش ســواد 
کــه باعــث شــد برخــی بــه  کریــم نمودنــد. بــه مــرور اختلافاتــی در قرائــت ایجــاد شــد  از قــرآن 
کــردن قرائــات از ســوی حذیفــه داده شــد و عثمــان بــا  چاره‌جویــی بپردازنــد. پیشــنهاد یکــی 
صحابــه در ایــن خصــوص مشــورت نمــود و بســیاری نظــر مثبــت دادنــد. عثمــان کمیتــه‌ای 
ــر،  بی ــن ز ــت، عبــدالله ب ــن ثاب ــد ب ی ــد از: ز کــه عبــارت بودن مرکــب از چهــار نفــر تشــکیل داد 
کــه بعدهــا مجمــوع آن‌هــا بــه دوازده نفــر رســید  ســعید بــن عــاص و عبدالرحمــن بــن حــارث 
کــه چــون قــرآن بــه زبــان قریــش نــازل شــده اســت، آن را بــه زبــان  و بــه ایشــان دســتور داد 
ــه  ــده و ب ــع‌آوری ش ــاف جم ــراف و اکن ــود از اط ــخه‌های موج ــی نس ــند. تمام ــش بنویس قری
دســتور خلیفــه ســوم ســوزانده یــا در آب جــوش انداختــه شــد. پــس از آن نســخه‌های تــازه 
نوشــته شــده را بــه همــراه یــک قــاری بــه مناطــق مهمــی هم‌چــون مکــه، کوفــه، بصــره، شــام، 
بحریــن و یمــن اعــزام کردنــد کــه معــروف بــه مصاحــب عثمانــی شــد؛ محقــق. )الکامــل فــی 



14

تفسیر سورۀ زمـــر

بـه یقیـن ترتیـب سـوره‌ها در زمـان پیغمبـر؟ص؟ بـه ایـن شـکل نبـود. در واقـع 

گفـت ‌در زمـان پیغمبـر؟ص؟ ترتیـب داده نشـده بـود و مرتـب نمـودن آن نیـز  بایـد 

اصال معقـول نبـود، زیـرا پیغمبـر؟ص؟ نمی‌دانسـتند چـه وقـت وحـی الهـی خاتمـه 

کـرد. خـود شـارع بایـد اثـر خویـش را ترتیـب دهـد و اساسـاً پیغمبـر  پیـدا خواهـد 

نمی‌توانسـتند ترتیـب دهنـد. این‌گونـه تفاصیـل در موضوعـات قرآنـی، مباحثـی 

کـرد. امـا در  گمـان می‌کردنـد دفـع اشـکال خواهـد  کـه بعدهـا مطـرح شـد و  اسـت 

حقیقـت دفـع اشـکالات، در واقع‌گویـی اسـت.

گفتـه می‌شـد، امـا معلـوم نیسـت مربـوط بـه پیغمبـر باشـد.  خـواص السـورة 

 البتـه سـوره‌ها در زمـان پیغمبر؟ص؟ مشـخص بودنـد، برای مثال سـورۀ بقره معلوم 

گفته می‌شـد. عباس در جنگ حنین، »اصحاب  بود و »اصحاب سـورة البقرة« 

که به معنای »ای مؤمنین خالص« بود.1  سـورة البقرة« خطاب نمود 

یخ، ابن اثیر، ج 3، ص 111؛ الاتقان، ســیوطی، ج 1، ص 59؛ مصاحف سجســتانی،  التار
یــخ یعقوبــی، ج 2، ص 159(  ص 21-35؛ تار

1. شـیخ مفیـد در این‌بـاره نقـل نمـوده: چون پيامبر خـدا؟ص؟ گريختن و پراكندگى مسـلمانان 
را از نـزد خـود ديـد، بـه عبّـاس بـن عبد المطّلب )كه صدایش بسـيار بلند بود و به جاهاى 
يـاد بـزن و عهـد و پيمانـى را كـه بـا مـن بسـته‌اند، به اين  ر دسـت مـى رسـيد(، فرمـود: »فر دو
يـاد زد: اى پيمـان بسـتگان  كـن«. پـس عبّـاس بـا بلندتريـن آواز خـود،  فر ى  ر مـردم يـادآو
كـه در صلـح حدیبیـه، مسـلمانان در پـاى آن بـا پيامبـر  شـجره! )مقصـود درختـى اسـت 
كننـد( و اى  ى  خـدا؟ص؟ پيمـان بسـتند تـا پـاى جـان در پيشـرفت هـدف ايشـان پايـدار
يد آن عهد و پيمانـى را كه با پيامبر  ر اصحـاب سـوره بقـره! بـه كجـا مـى گريزيد؟! به يـاد آو
بودنـد و م‌ىگريختنـد و شـبى  گردانـده  ى  از دشـمن رو خـدا بسـتيد. مـردم در آن حـال 
يـك بـود. پيامبـر خـدا؟ص؟ نيـز در وسـط درّۀ كوه قرار داشـت. مشـركان ]كه كمين  بسـيار تار
كـرده بودنـد[ از تنگه‌هـا و گوشـه و كنـار كوه با شمشـيرهاى برهنـه و نيزه و كمان‌هاى خود 

ر شـدند. يختنـد و بـه او حملـه و بيـرون ر



15

بخش اول، آیات ببخشب 2 آیات بخش اول،

کـه سـورۀ بقـره، بزرگتریـن  بـه ایـن خاطـر »اصحـاب سـورة البقـرة« می‌گفتنـد 

سورۀ قرآن است. افراد بسیار اندکی از مؤمنین خالص، این سوره را حفظ نموده 

بودنـد. لـذا خلیفـۀ دوم، عمـر بـن خطاب در اواخر خلافتش به این مطلب اشـاره 

کـه یکـی از آن‌ها، بـه نظر بنده  کـرده  می‌کنـد. البتـه دو مرتبـه بـه ایـن مطلـب ادعـا 

کـه جـزو آروزهـای خـود چنیـن  کـذب اسـت. یـک مـورد در هنـگام مرگـش اسـت 

م‌ىگويند: پيامبر خدا؟ص؟ در آن حال با يك طرف چهره خود، به مردم نگريست و در آن 
يك، مانند ماه شب چهارده درخشيد. سپس ]عبّاس بن عبد المطّلب[ خطاب  شب تار
كه با خدا بستيد«؟ و اين آواز را به گوش همه  به مسلمانان فرياد زد: »كجا شد آن پيمانى 
كه در پس. و هيچ مردى آن آواز را  كه پيش بودند و چه آنان  گريختگان رسانيد، چه آنان 
نشنيد، جز اين كه ]از فرار باز ايستاد و[ خود را به زمين افكند. پس همه مسلمانان به سوى آن 
ير شدند تا به دشمن رسيدند و با آنان جنگيدند.  درّه كه در آغاز جنگ، آن جا بودند، سراز
ص ج ۱،  الغمّة،  كشف  ح ۱۸۲؛  ص ۱۷۴،  اليقين،  كشف  ص ۱۴۲؛  ج ۱،   )الإرشاد، 
  ۴۰۶؛ بحار الأنوار، ج ۲۱، ص ۱۵6؛ مناقب آل أبی‌طالب، ابن شهر آشوب، ج 1، ص 166(.

یارت غدیریه با یادآوری روز حنین از لسان مبارک امام هادی؟ع؟ چنین آمده است:  در ز
جَرَةِ. )المزار 

ّ
هْلَ بَيْعَةِ الشَ

َ
بَقَرَةِ يَا أ

ْ
صْحَابَ سُورَةِ ال

َ
مُنْهَزِمِينَ: يَا أ

ْ
اسُ يُنَادِي ال عَبَّ

ْ
كَ ال وَ عَمُّ

یارت غدیریه( الکبیر، ز
مرحـوم مجلسـی؟ره؟ در توضیـح علـت خطـاب بـه »أصحـاب سـورة البقـرة« وجوهـی را 
کـه  شـرح می‌دهنـد. از جملـه این‌کـه شـايد مقصـود از »اصحـاب سـوره بقـره« ايـن باشـد 
يـد«! يـا آنـان را بـا ایـن خطـاب سـرزنش مك‌ىنـد بـه  كـه سـوره بقـره را در بـر دار كسـانى  »اى 
وْا 

َّ
وَل الُ �تَ �ت �قِ

ْ
هِمُ ال �يْ

َ
�بَ عَل ا كُ�تِ مَّ

َ
ل کـه می‌فرمایـد: »�فَ خاطـر ایـن قـول خداونـد متعـال در ایـن سـوره 

هُم‏؛ و گاهـى كـه برايشـان جنـگ نوشـته شـد، پشـت كردنـد، جـز اندكـى از ايشـان  لاً مِ�نْ لِ�ي ا �قَ
َّ
ل �إِ

وْمِ  �قَ
ْ
ى ال

َ
ا عَل صُرْ�ن ا�نْ کلمـات: »�فَ ...« )بقـره/ ۲۴۶( يـا بـه خاطـر ختـم شـدن آیـات سـوره بـا ایـن 

‏ن« )بقـره/ 286( یـا بـه جهـت شـمول ایـن سـوره بـر آیـات جهـاد، همچون آیـۀ 191: »وَ  � رِ�ي كا�فِ
ْ
ال

«. ایـن آیات  ة� �نَ �تْ و�نَ �فِ
ُ
ك وهُمْ حَ�تىَّ لا �تَ

ُ
ل ا�تِ مُوهُم‏« یـا آیـۀ 193 کـه می‌فرمایـد: »وَ �ق �تُ �فْ �قِ

َ ُ �ث �ث وهُمْ حَ�يْ
ُ
ل �تُ ا�قْ

و دیگـر آیـات موجـود در ایـن سـوره کـه ذم منافقیـن می‌کنـد را خوانـده و آموختـه بودند و باید 
موجـب عبـرت ایشـان می‌شـد؛ محقـق. )رک: بحارالأنـوار، همـان، ص 161(



16

تفسیر سورۀ زمـــر

گذشـته اسـت. یکـی این‌کـه معنـای  می‌گویـد: مـن می‌میـرم و چنـد چیـز بـر مـن 

کنم.  »کلالة« را نفهمیدم1، دیگر این‌که نتوانستم سورۀ بقره را حفظ 

کـه او پیـش از مـرگ  کردنـد  در مقابـل ایـن مطلـب، انصـار او مطلبـی را جعـل 
یـک مهمانـی بـه جهـت حفـظ سـورۀ بقـره برگـزار نمـود.2 از نظـر بنـده ایـن دومـی، 

دروغ اسـت. 

کـه تمام جاهلان مدافع تفکر سـلفی هم‌چون  در ایـن سـوره آیـه‌ای وجـود دارد 

که به صورت اسالم درآمده‌اند،  ابولهب و ابوجهل و عتبه و شـیبه و ولید و غیره 

کـــرده اســـت: »ثـــاث لأن یکـــون  1. بیهقـــی در »الســـنن الکبـــری« از عمـــر بـــن خطـــاب نقـــل 
گـــر  عَـــم: الخلافـــة، و الکلالـــة و الربـــا«؛ ا ــر النِّ رســـول الله؟ص؟ بینهـــنّ أحـــب إلـــیّ مـــن حمـ
ــن  ــرای مـ ــوی بـ ــرخ مـ ــتران سـ ــرد از شـ ــن می‌کـ ــن روشـ ــرای مـ ــم را بـ ــأله مهـ ــه مسـ ــر سـ پیامبـ
بـــا. )الســـنن الکبـــری، ج 6، ص 225( همچنیـــن  کلالـــه و ر محبوب‌تـــر بـــود: خلافـــت، 
کلالـــه ارث  کـــه بـــه  یشـــانی  بـــاره خو از مســـروق نقـــل شـــده اســـت: از عمـــر بـــن خطـــاب در
گفـــت:  کلالـــه! اندکـــی بعـــد  کلالـــه  گفـــت:  گرفتـــه و  یـــش خـــود را  می‌برنـــد پرســـیدم. او ر
گـــر مـــن آن را  »واللّه لأن أعلمهـــا أحـــبُّ إلـــیّ مـــن أن یکـــون لـــی مـــا علـــی الأرض مِـــن شـــئ«؛ ا
می‌فهمیـــدم از همـــه دارایـــی زمیـــن برایـــم بهتـــر بـــود. )جامـــع البیـــان، ج 6، ص 30؛ تفســـیر 

ــور، ج 2، ص 251( ــدرّ المنثـ الـ
یـــخ مدینـــه  کر در تار 2. بیهقـــی در شـــعب الإیمـــان، قرطبـــی در تفســـیر خـــود، ابـــن عســـا
یـــر الحوالـــک و الـــدر المنثـــور، و ... نوشـــته‌اند: ثنـــا مالک بن  دمشـــق،  ســـیوطی در تنو
مَ عمَرُ بـــنُ الخَطّاب رَضـــی الله عنـــهُ البَقَرَة فی 

َّ
 أنَـــس عـــن نافع عن ابـــنِ عُمَر، قـــال: »تَعَل

راً«؛ از عبـــدالله بـــن عمـــر نقـــل شـــده اســـت  هـــا نَحَـــرَ جَـــزُو اثنَتَـــی عَشـــرَةَ سَـــنَةً فلمّـــا أتَمَّ
گفـــت: عمـــر بـــن خطـــاب دوازده ســـال طـــول کشـــید تـــا ســـوره بقـــره را یـــاد بگیرد،   کـــه 
ص   ،2 ج  البیهقـــی،  الإیمـــان،  )شـــعب  نمـــود.  ذبـــح  را  شـــتری  کـــرد،  تمـــام   وقتـــی 
 ،44 ج  دمشـــق،  مدینـــه  یـــخ  تار 40؛  ص   ،1 ج  القـــرآن،  لأحـــکام  الجامـــع   1954؛ 
یـــر الحوالـــک شـــرح موطـــأ مالـــک، ج 1، ص 162؛الـــدر المنثـــور، ج 1،   ص 286؛ تنو

ص 54( 



17

بخش اول، آیات ببخشب 2 آیات بخش اول،

از تمامـی آیـات قـرآن، همیـن آیه را قبول دارند و در ادامه خواهیم گفت.  

کـه شـرک مشـرکین قریـش، شـرک در عبـادت بـود نـه  مطلـب مهـم ایـن اسـت 
شـرک در اعتقاد. ابولهب و ابوجهل و ابوسـفیان و امثال ایشـان در عقیده، قائل به 
خـدای واحـد بودنـد و شـرک اعتقادی نداشـتند. بلکه شـرک در عبادت داشـتند. 
کاری کند؛ خودمان  با آن‌که می‌دانسـتند غیر خدا، خدا نیسـت و هیچ نمی‌تواند 
از  اعظـم  اسالم،  در  را عبـادت می‌کنیـم. شـرک مشـرکین  آن  امـا  را سـاختیم  آن 
شـرک جاهلیـت اسـت. زیـرا آن‌هـا شـرک اعتقـادی دارنـد امـا ابولهـب و ابوجهـل 
و ابوسـفیان و هنـد و ماننـد آنـان، شـرک در عبـادت داشـتند و در اعتقـاد، موحـد 

کامـل و عـارف بـالله بودنـد.

گـر چیزی خوش‌آیند او بـود، همان چاه  که ا از نگون‌بختـی انسـان ایـن اسـت 

گـر از چیـزی بـدش آمـد، جـدای از این‌کـه حـق باشـد یـا  بدبختـی او می‌شـود. ا

کراهـت چـاه بدبختـی او می‌شـود.  ناحـق، بـاز ایـن 

 به عبارتی هرگاه خوش‌آیند داشت، بی‌میزان است و هرگاه مکروهی داشت،

 بی‌ضابطـه اسـت. محاسـبه نمی‌کنـد از چـه چیـز بدش آمد و چرا؟ یـا از چه چیز 

کـه  خوشـش آمـد و چـرا؟ انسـان‌ها بـه نحـو عمـوم چنین‌انـد. خـواص و افـرادی 

کار می‌کننـد مـورد بحـث مـا نمی‌باشـند.  طبـق ضابطـه 

هنگامی‌کـه از کسـی بدمـان آمـد، بـه معنـای این نیسـت که هر چـه او گفت، 

گفـت خـدا یکـی اسـت، بگوییـم خـدا دوتاسـت. ایـن  اشـتباه اسـت. ولـو وقتـی 

کـه چنـد جملـۀ بـد  معنـای بـد آمـدن از انسـان‌ها نیسـت. انسـان بـد آن اسـت 

دارد نـه اینکـه هـر چـه می‌گوید بی‌جاسـت. ولـو وقتی لاالـه الا الله گفت، بگوییم: 

هنـاک ألـف الله. 



18

تفسیر سورۀ زمـــر

آیات مبارکه 
مِ  �ی ٖ ݫ حݫ ݩٰ�نِ الݠرَّ ݩݧ ݧ مݧ ݨْ ݨݧ ݣݣحݧ َّ هِ الݠرݨݧ سْمݭِ اللّٰ �بِ

دِ  اعْ�بُ �فَ  ِ
حَ�قّ

ݨْ
ال �بِ اٰ�بَ  �ت ِ ݫ كݫ

ݨْ
ال كَ  ْ �یݧ

َ
اِل  

ٓ
اٰ �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

َ
ا  

ٓ
اٰ اِ�نّ  ١ مݭِ �ی ٖ ݫ حَكݫ

ݨْ
ال  ِ ز� �ی ٖ ز�َݡ

 عݧ
ْ
ال هِ  اللّٰ اٰ�بِ مِ�نَ  كِ�ت

ݨݦْ
ال لُ  �ی ٖ ز�

ݩݩݐْ ںݧ �تَ

�نَ ٢ �ی ُ الدّٖ هݩݧ
َ
ل لِصًا  هَ مُحݦݩݩݐݨْ اللّٰ

ترجمۀ آیات 
به نام خداوند بخشندۀ بخشايش‌گر 

كه از سوى خداوند عزيز و حيكم نازل شده است. كتابى است  1- اين 

كــن و ديــن خــود كرديــم، خــدا را پرســتش  كتــاب را بحــق بــر تــو نــازل   2- مــا ايــن 

گردان.  را براى او خالص 

معنای لغات 

کـه  یـم  »تَنْزِيـلُ« مصـدر نـزّل اسـت. از ریشـۀ )ن ز ل(، دو فعـل أنـزل و نـزّل دار

هـر دو بـه معنـای فـرود آوردن یـا فـرو فرسـتادن اسـت.1 )كَتـب( بـه معنـای چیـز 
مشـخص و ثبـت شـده اسـت.2

سخنی حق از سوی عزیز حکیم 

م« در تمـام سـور قـرآن نـزد اهـل بیت )سالم الله علیهم  حِ�ي حْم�نِ الرَّ هِ الرَّ
َ
سْمِ اللّ  »�بِ

کـه بسـمله جـزء آن  اجمعیـن(، اولیـن آیـه و جـزء سـوره اسـت مگـر سـورۀ برائـت 

م« در مصاحف، تنها  حِ�ي حْم�نِ الرَّ هِ الرَّ
َ
سْمِ اللّ  نیست و در آغاز آن نیامده است. »�بِ

به عنوان تیمن و تبرک نوشته نشده بلکه باید جزء سوره باشد. 

ل   و نَزَّ
َ

ل اسـت. أنزَل «، »تَنْزِيلُ« مصدر نَزَّ مݭِ �ی ٖ ݫ حَكݫ
ݨْ
ِ ال ز� �ی ٖ ز�َݡ

 عݧ
ْ
هِ ال اٰ�بِ مِ�نَ اللّٰ كِ�ت

ݨݦْ
لُ ال �ی ٖ ز�

ݩݩݐْ ںݧ  »�تَ

1. لسان العرب، ج 11، ص 656. 
2. المفردات، ج 1، ص 699. 



19

بخش اول، آیات ببخشب 2 آیات بخش اول،

 دو صورت ساختاری در زبان عربی از فعل نَزَل )ن  ز  ل( هستند. نُزول و نَزَل به معنای 

ل نیز  فـرود آمـدن اسـت. أنـزَل بـه معنـای فـرود آوردن یـا فـرو فرسـتادن می‌باشـد. نَـزَّ

گاهـی  کـه  بـه همـان معناسـت. تفـاوت ایـن دو تعبیـر در فارسـی چنیـن اسـت 

ید و  عامـلِ پاییـن آمـدن، پاییـن قـرار گرفتـه اسـت. ماننـد این‌کـه قالب را می‌انداز

میـوه را از درخـت، بـه پاییـن می‌کشـید. ایـن کار، فـرود آوردن اسـت. گاهی عامل 

کسـی بـالای درخـت مـی‌رود، میـوه را  کـه  در بـالا قـرار می‌گیـرد. بـه ایـن صـورت 

می‌چینـد و در سـبدی قـرار داده و پاییـن می‌فرسـتد.

در ایـن میـان، یـک تفـاوت معروفـی مطـرح اسـت از قبیل تفاوت میـان ملاء و 

 ناس که باید گفت از خیالات فردی است. در مورد تدریجی و دفعی بودن، شاهد 

کریمه اسـت. اما بیان تفاوت این  ب در رابطه با تنزیل و أنزل، خود این آیۀ 
ّ

 مکذ

دو مشکل و نیازمند توضیح است و بحث پیش رو اهمّ از آن می‌باشد.1   

كِتـابِ« اضافـه شـده و 
ْ
«، »تَنْزِيـلُ« بـه »ال مݭِ �ی ٖ ݫ حَكݫ

ݨْ
ِ ال ز� �ی ٖ ز�َݡ

 عݧ
ْ
هِ ال اٰ�بِ مِ�نَ اللّٰ كِ�ت

ݨݦْ
لُ ال �ی ٖ ز�

ݩݩݐْ ںݧ »�تَ

كِتـابِ« مضـاف اسـت. تنزیـل بـه دو صـورت معنـا شـده اسـت. یـک معنـا را 
ْ
»ال

 شماری از مفسران هم‌چون مرحوم طباطبایی در »المیزان« ارائه نموده‌اند که این

  خبر برای مبتدای محذوف باشد. یعنی هذا تنزیل الکتاب بوده است.2 به این 

کــه انــزال، نــزول دفعــی و یــک مرتبــه فــرود  1. برخــی تفــاوت انــزال و تنزیــل را در ایــن می‌داننــد 
یجــی اســت. فیــض کاشــانی، ابــو عبــداللّه زنجانــی  آمــدن چیــزی اســت و تنزیــل، نــزول تدر
و علامــه طباطبایــی ایــن نظــر را تأییــد کرده‌انــد؛ راغــب نیــز انــزال را اعــم از تنزیــل می‌دانــد و 
کــه قــرآن یــک مرتبــه  بــرد لفــظ )إنــزال( در آیــۀ ابتدایــی ســورۀ قــدر را ایــن می‌دانــد  کار علــت 
گشــت؛ محقــق.  یــج نــازل  بــه صــورت دفعــی بــر آســمان دنیــا نــازل شــده و ســپس بــه تدر

)المفــردات فــی غریــب القــرآن، ج 1، ص 800( 
2. المیزان فی تفسیر القرآن، ج 17، ص 233. 



20

تفسیر سورۀ زمـــر

کتاب از قِبَل و از سوی عزیز حکیم است.  معنا ‌که‌ این نحوۀ فرود آوردن 

معنــای دیگــر این‌کــه »تَنْزِيــلُ« مبتــدا بــوده و جــارّ و مجــرور خبــر آن باشــد.1 نــه 

این‌کــه جملــه، خبــر و جــارّ و مجــرور متعلــق بــه خبــر باشــد. زیــرا در نحــو چنیــن 

ــز  ــرد. شــبه فعــل نی ــا شــبه فعــل تعلــق می‌گی ــه فعــل ی ــه جــارّ و مجــرور ب ک اســت 

مصــدر، اســم فاعــل، اســم مفعــول، اســم زمــان و اســم و مــکان و امثــال اینهاســت. 

كَربــاء، جــارّ و مجــرور و متعلــق  کربــاء. فِــی  مثــال: مَقتــلُ الحُسَــین؟ع؟ فِــی 

کــه اســم مــکان یــا اســم زمــان اســت، می‌باشــد. مثــال دیگــر: مَقتَــلُ  بــه مَقتَــل 

م. مَقتَــل بــر وزن مَفعَــل و اســم مشــترک بیــن زمــان  الحُسَــین فِــی العَاشِــر مِــن مُحَــرَّ

و مکان است. 

دلیل بر صحیح بودن قول دوم در اعراب آیه 

کـه دومـی بعیـد اسـت امـا بـه نظـر مـن قریـب و  آقـای طباطبایـی می‌فرمایـد 

متناسـب بـا معنـا، همـان دومـی اسـت. بـه ایـن خاطـر که قـول اول، هذا اشـاره به 

م« بود، جمله سـهل و روان می‌شـد.  حَكِ�ي
ْ
ِ ال ز�ي � ِ عَز�

ْ
هِ ال

َ
لٌ مِ�نَ اللّ �ي ِ ز�

�نْ گر »�تَ کتاب اسـت. ا

زیـرا »هـذا« اشـاره بـه کتـاب دارد. مانند آن‌که گفته می‌شـود: ذلـك الكتاب، هذا 

الكتـاب و غیره. 

کتـاب، ثبـت شـده و تثبیـت شـده اسـت نه نوشـته شـده. توجه   معنـای هـذا 

کـه ایـن عبـارات بـر قلـب رسـول الله؟صل؟ القـا می‌شـد و پیغمبـر  داشـته باشـید 

کـــه تنزیل خبر  1. شـــیخ طوســـی همین ترکیـــب را، در اعراب آیـــه ارائه نمـــوده و این فرض را 
 بـــرای مبتدای محذوف باشـــد، جایز می‌داند. )التبیان فی تفســـیر القرآن، ج 9، ص 4(
  مرحـــوم طبرســـی نیـــز همین قـــول را برگزیده اســـت؛ محقـــق. )مجمع البیان فی تفســـیر

 القرآن، ج 8، ص 761( 



21

بخش اول، آیات ببخشب 2 آیات بخش اول،

کتـاب را معنـا نمـودم.  می‌نوشـتند. در آیـات قبلـی بـه مناسـبتی 

تــا اینجــا هــذا تنزیــل مــن الله العزیــز الحکیــم صحیــح اســت. بــه معنــای هــذا 

الکتــاب تنزیــل مــن الله العزیــز الحکیــم اســت. امــا در مــورد هــذا الکتــاب، تنزیــل 

گفــت ســطح قــرآن فراتــر از ایــن اســت. بــه نظــر می‌آیــد ایشــان؟ره؟  الکتــاب، بایــد 

کــرده و فرمــوده از قبیــل اضافــۀ صفــت بــه موصوفــش اســت. امــا  عبــارت را حــل 

کتــاب  اضافــۀ صفــت بــه موصــوف در عربــی نیســت. تعبیــر بــه جُــردُ قَطیفــة در 

کــه بــه تن  ســیوطی آمــده اســت. در قطیفــةٌ جُــرد، قطیفــة بــه معنــای چیــزی اســت 

انســان می‌اندازنــد. دو ســه مثــال عربــی نیــز از قبیــل اضافــۀ صفــت بــه موصــوف 

بیــان نموده‌انــد. 

یایــی و زبان‌هــای  البتــه در عربــی نیســت و در زبــان فارســی و زبان‌هــای آر

پایــی ایــن ‌چنیــن هســت که در ترکیب، صفت مقدم بر موصوف اســت  هنــدو ارو

 و صفــت اضافــه بــه موصــوف می‌شــود. ایــن اســلوب زبــان فارســی اســت. زبــان

گرفتــه شــده  کــه صفــت را بعــد از موصــوف می‌آورنــد، از عربــی   فارســی متعــارف 

 است. شاهد بر مطلب، ساختار و ترکیب لغت در زبان‌های انگلیسی و فرانسه 

و آلمانی و حتی هندی و امثال اینهاست. 

کـه صفـت، مقـدم و موصـوف مؤخر  در نتیجـه اسـلوب فارسـی چنیـن اسـت 

اسـت. در فارسـی ایـن ترتیـب اصیـل اسـت و در زبان‌هـای مـادر و مبـدأ اشـتقاق 

چنیـن بـوده اسـت. در عربـی برعکـس اسـت یعنـی ابتـدا موصـوف و بعـد صفت 

آن می‌آیـد. هرچنـد مـواردی موجـود اسـت کـه صفـت، مقـدم شـده و بـه موصوف 

اضافـه می‌شـود. 



22

تفسیر سورۀ زمـــر

هار لیل، بَیَاضُ النَّ
َّ
 »الکتاب« و »تَنزِیل«، صفت و موصوف نمی‌شود. سَوادُ ال

گفتـه می‌شـود، امـا از قبیـل اضافـۀ صفـت بـه موصـوف نیسـت. تاریکـی شـب،   

گفته می‌شـود. بلکه  روشـنایی روز، سـفیدی روز، درخشـندگی روز در فارسـی نیز 

کسـی در  اینجـا از موصـوف چیـزی انتـزاع شـده و بـدان اضافـه می‌شـود. وگرنـه 

زبـان عربـی لیـلٌ سـواد، یـا شـبِ سـیاهی نمی‌گویـد. 

 از صفتی که در شب هست، چیزی به عنوان حدث انتزاع می‌شود که اضافۀ 

گفتـه  حمـل بـر ذات نیسـت. اضافـۀ سـیاهی صحیـح نیسـت و شـبِ سـیاهی 

 نمی‌شود؛ بلکه شبِ سیاه صحیح است. در واقع از سیاهی، یک صفت انتزاع 

 می‌شود که صفت دیگر بوده و صفت به معنای لغوی است، نه صفت به معنای 

کـه سـیاهی اضافـه بـه شـب می‌شـود. ماننـد سـیاهی شـب،  دسـتوری. حـال آن 

 سـیاهی زغـال، سـیاهی آلـو سـیاه، سـیاهی مرکـب یـا سـفیدی روز، سـفیدی نـور،

 تابش آفتاب و امثال این‌ها. 

 اینجـا صفـت بـه معنـای لغـوی آن مـراد اسـت، نـه آن‌کـه صفـت بـه معنـای 

 اصطلاحی باشد. انزال و تنزیل صفت لغوی بوده و صحیح است و می‌پذیریم. اما 

کـه قطیفـةٌ  ایـن از قبیـل اضافـۀ صفـت بـه موصـوف و مشـابه جـردٌ قطیفـة نیسـت 

جردٌ باشـد؛ جرد مقدم شـده و به صورت اضافه آمده اسـت. عبارت مورد بحث 

از آیۀ شـریفه از آن قبیل نیسـت. علامه طباطبایی؟رضو؟ مسـامحه فرمودند. 

کـه ایـن  کـه سـالم از اشـکال باشـد ایـن اسـت  آن‌چـه بـه ذهـن مـا می‌رسـد 

م«،  حَكِ�ي
ْ
ِ ال ز�ي � ِ عَز�

ْ
هِ ال

َ
ا�بِ مِ�نَ اللّ كِ�ت

ْ
لُ ال �ي ِ ز�

�نْ مبتـدا بـوده و خبـر آن جـارّ و مجرور اسـت. »�تَ

فـرو فرسـتادن چیزهـای ثبـت شـده اسـت. آن‌گونه که مشـرکان می‌گفتنـد، از قبَل 

شـخص دیگـری نیسـت. 



23

بخش اول، آیات ببخشب 2 آیات بخش اول،

لا«،1  ص�ي
أَ
رَة�ً وَ �

ْ
ك ُ هِ �ب �يْ

َ
مْلى‏ عَل هِیَ �تُ ها �فَ �بَ

�تَ �نَ اكْ�تَ ل�ي وَّ
�أَ

ْ
رُ ال ساط�ي

أَ
وا �

ُ
ال این‌‌کـه فرمـود: »وَ �ق

 آنان از داستان‌های خرافی پیشینان در ذهن خویش ثبت کرده بودند. می‌گفتند 

لا«  ص�ي
أَ
رَة�ً وَ �

ْ
ك ُ هِ �ب �يْ

َ
مْلى‏ عَل هِیَ �تُ کـه بـه او املا می‌کننـد، »�فَ شـیاطین و جـنّ‌ای هسـتند 

هِ 
َ
کـه مشـخص اسـت و از او هـم نیسـت، بلکـه »مِ�نَ اللّ ایـن مطالـب ثبـت شـده 

ایـن معنـا  کـه مشـرکان خیـال می‌کننـد.  نیسـت  آن‌گونـه  م« اسـت.  حَكِ�ي
ْ
ال  ِ ز�ي � ِ عَز�

ْ
ال

بـرای آیـه روان اسـت.

کتـاب را ثبـت شـده معنـا نمودیـم نـه نوشـته شـده. »كَتب« بـه معنای  مـراد از 

امُ كَما  �ي مُ الصِّ
ُ
ك �يْ

َ
�بَ عَل �تِ

ُ
 چیـز مشـخص و ثبـت شـده اسـت. خداونـد فرمـود: »ك

ى 
َ
لاة�َ كا�نَ�تْ عَل �نَّ الصَّ م«،2 یـا در جـای دیگـر می‌فرمایـد: »�إِ

ُ
لِك �بْ

�نَ مِ�نْ �قَ �ي ذ�
َّ
ى ال

َ
�بَ عَل �تِ

ُ
ك

کـه اختیـاری  «،3 مـراد یـک چیـز قطعـی ثبـت شـده اسـت 
ً
ا و�ت  مَوْ�قُ

ً
ا ا�ب �نَ كِ�ت �ي مِ�ن مُؤ�ْ

ْ
ال

نیسـت تـا مـردّد باشـد. یـک زمـان مشـخصی دارد. وقـت تثبیـت شـده اسـت. در 

کنـون انجـام دادیـد اشـکالی  گـر ا کـه بایـد انجـام دهیـد، امـا ا کاری اسـت  مقابـل 

این‌گونـه  نمـاز  نـدارد.  اشـکالی  دادیـد،  انجـام  هـم  دیگـر  روز  دو  یـا  فـردا   نـدارد، 

نیست و یک وقت مشخص و از پیش تعیین شده‌ای دارد. 

ر«،4 از نیمــۀ روز تــا نیمــۀ  ْ ج� �فَ
ْ
�نَ ال

آ
رْ� لِ وَ �قُ �يْ

َّ
ِ الل سَ�ق

لى‏ غ�َ مْسِ �إِ
َّ وكِ ال�ش

ُ
لاة�َ لِدُل مِ الصَّ �قِ

أَ
�«

شــب، چهــار نمــاز بــر شــما اســت. یکــی قبــل از طلــوع می‌باشــد و در ایــن میــان نیز 

کــرده اســت.  کــه ســنّت آن را تعییــن  کــدام وقت‌هــای مشــخصی اســت  بــرای هــر 

1. فرقان/ 5. 
2. بقره/ 183. 
3. نساء/ 103. 
4. إسراء/ 78. 



24

تفسیر سورۀ زمـــر

ر« فرمــوده، لــذا نمی‌تــوان قــرآن فجــر را زودتــر، یعنــی پیــش از طلوع فجر ْ ج� �فَ
ْ
�نَ ال

آ
رْ�  »وَ �قُ

یم.   بجا آور

«، الفـاظ ثبـت شـده‌ای اسـت که پیغمبر؟ص؟  ا�ب كِ�ت
ْ
لُ ال �ي ِ ز�

�نْ بنابرایـن مـراد از »�تَ
کـه مخاطـب آن  یـک حـرف آن را نیـز نمی‌توانـد تغییـر دهـد. حتـی عبـارت »قُـل« 
 خود رسول الله؟صل؟ است را به  همان صورت ادا می‌فرماید و ابلاغ می‌کند. این 

که عزیز و حکیم است.  م«، از قِبَل خدایی است  حَكِ�ي
ْ
ِ ال ز�ي � ِ عَز�

ْ
هِ ال

َ
الفاظ »مِ�نَ اللّ

خـود خبـر، متعلـق بـه یکـی از افعال کائن اسـت. در علم صرف بیان شـد که 
کـون اسـت و ثبـوت اسـت و وجود اسـت  یکـی از افعـال عمـوم نـزد اربـاب عقـول، 
و حصـول. در زبـان عربـی چهـار لفـظ )کـون، ثبـوت، وجود، حصول( هسـتند که 
می‌تواننـد بـا هـر چیـز همـراه شـوند و می‌تـوان هـر پیرایـه‌ای را بـه آن‌ها بسـت.1 برای 

مثـال: حاصـلٌ مِـن الله و ثابـتٌ مِـن الله و امثـال این‌ها. 

تفاوت إنزال و تنزیل 
«، خداونــد در ایــن آیــات، تعبیــر بــه إنــزال و تنزیــل  ا�ب كِ�ت

ْ
كَ ال �يْ

َ
ل �إِ ا  �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

أَ
� ا 

�نَّ »�إِ
کتــاب را بحــق و بجــا بــر تــو فــرو فرســتادیم.  فرمــوده اســت. مــا 

 در ابتـدا، اشـاره بـه فـرض معنـا می‌کنیـم، هـر چند جای بحث نیسـت و فعلا 
که به معنای حرکت جسـم   مدعاسـت. تنزیل و انزال هر دو از مادۀ نزول هسـتند 
به طور عمودی اسـت. حرکت عمودی نیز به دو صورت اسـت. یک مرتبه آن‌که 
کـه   پاییـن اسـت، مبـدأ حرکـت اسـت و آن‌کـه بالاسـت منتهـای حرکـت اسـت 

در این صورت، صعود است. عکس این حرکت، نزول خواهد شد. 

 1. رک: عوامـــل، جرجانی، ســـید شـــریف علی؛ شـــرح العوامـــل فی النحو، گیلانـــی، ملانظر 
علی؛ محقق. 



25

بخش اول، آیات ببخشب 2 آیات بخش اول،

گر بیننـده بخواهد  نـوع تعبیـر، بسـته بـه آن اسـت که چگونه ملاحظـه کنید. ا

کنـد، انـزال اسـت.  گـر از بـالا لحـاظ  گفتـه می‌شـود. ا کنـد، تنزیـل  از پاییـن تعبیـر 

یعنـی وقتـی مـن پاییـن هسـتم و خرما را از بالای درخت برای من آوردند، نسـبت 

کـه از بـالا بـه پاییـن مـی‌آورد، إنـزال  بـه مـن تنزیـل اسـت. امـا نسـبت بـه عاملـی 

گرفتـه اسـت کار صـورت  اسـت. ولـو این‌کـه در نهایـت یـک 

لـذا در آیـۀ اول تعبیـر بـه »تَنزِیـل« فرمـوده و در دومـی تعبیـر بـه »إنـزال«. زیـرا آیۀ 

اول، پاسـخ بـه کسـانی اسـت کـه مدعـی بودنـد ایـن الفـاظ از جانب خدا نیسـت 

کـه بـر پیغمبـر امال می‌کنـد. لـذا »تَنزِیـل« فرمـود.  و العیـاذ بـالله از فالن جـنّ اسـت 

کـه می‌فرمایـد از سـوی ماسـت، »أنزَلنَـا« آمده اسـت.  در آیـۀ بعـد 

لنَـا« می‌فرمایـد و در مـواردی  بـا اینکـه معمـولا خداونـد در قـرآن، تعبیـر بـه »نَزَّ

کـه بخواهـد بگویـد: تـو از دیگـری نـدان. البتـه ایـن مطلب،  چنیـن تعبیـر می‌کنـد 

کـه  یـادی بـرای آن آورد  بسـیار مبهـم بـوده و در حـدّ مدعاسـت و بایـد شـواهد ز

اصـل بـاب تفعیـل و إفعـال در مـوارد مشـترک، ایـن جهـت را می‌رسـانند. در مـورد 

انـزال و تنزیـل نیـز همین‌طـور اسـت. پـس این فرضیـه که مراد از ایـن تفاوت تعبیر 

را تدریجی و دفعی بودن و از قبیل ملأ و ناس بدانیم، ادعایی بی‌اسـاس اسـت.

فـرود  آن‌کـه  نـه  فرسـتادیم  فـرو  مـا   ،» حَ�ق
ْ
ال �بِ ا�بَ  كِ�ت

ْ
ال كَ  �يْ

َ
ل �إِ ا  �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

أَ
� ا 

�نَّ فرمـود: »�إِ لـذا 

آوردیـم. اینجـا فـرو فرسـتادن مـراد اسـت، هـر چنـد از هـر دو عبـارت بایـد تعبیـر به 

کـه  کتـاب تثبیـت شـده‌،  يْـكَ« آمـده، یعنـی مـا بـر تـو ایـن 
َ
کـرد. »إِل فـرو فرسـتادن 

نمی‌توانـی هیـچ تغییـری در آن بدهـی را بجـا و بسـزا فـرو فرسـتادیم. 

کردیـم، تـو بایـد فقـط خـدا را بپرسـتی،  کار را  «، چـون ایـن 
ً
لِصا هَ مُخ�ْ

َ
دِ اللّ اعْ�بُ »�فَ



26

تفسیر سورۀ زمـــر

�نُ  �ي هِ الدِّ
َ
لا لِلّ

أَ
«. از این جا به بعد مطلب آغاز می‌شود و می‌فرماید: »� �ن �ي هُ الدِّ

َ
 ل

ً
لِصا  »مُخ�ْ

ی«.  �ف
ْ
ل هِ ز�ُ

َ
ى اللّ

َ
ل ا �إِ و�ن ُ �ب رِّ

�قَ  لِ�يُ
َ
لاّ دُهُمْ �إِ عْ�بُ اءَ ما �نَ وْلِ�ي

أَ
هِ � وا مِ�نْ دُو�نِ

ذ�ُ خ�َ
�نَ ا�تَّ �ي ِ ذ�

َّ
الِصُ وَ ال خ�

ْ
ال

گرفتـه تـا ابـن  ایـن آیـه بـرای برخـی بهانـه شـده اسـت، از ابوجهـل و ابولهـب 

کـه داعیـۀ جهالـت و صـورت اسالم داشـتند و میـان آن‌هـا تناسـب وجـود  تیمیـه 

ی«.  �ف
ْ
ل ز�ُ هِ 

َ
اللّ ى 

َ
ل �إِ ا  و�ن ُ �ب رِّ

�قَ کـه می‌گفتنـد: »لِ�يُ کسـانی  دارد. 

کـه ان شـاء الله در جلسـۀ بعـد بـدان  در اینجـا مطلبـی نیـاز بـه توضیـح دارد 

 » �ن �ي هُ الدِّ
َ
 ل
ً
لِصا هَ مُخ�ْ

َ
دِ اللّ اعْ�بُ « و »�فَ حَ�ق

ْ
ال  �بِ

ا�بَ كِ�ت
ْ
كَ ال �يْ

َ
ل ا �إِ �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

أَ
ا �

�نَّ یم. این‌که میان »�إِ  می‌پرداز

کـه فـاء آمـده اسـت؟ در صورتی‌کـه ایـن رابطه مشـخص  چـه رابطـه‌ای وجـود دارد 

شـود، اولیـن نکتـه بـرای واضـح شـدن یاوه‌گویـی آنان روشـن خواهد شـد.

کار را کردیم. نمی‌فرماید: فأعبدنا. بلکه  فاء تفریع آمده تا نشان ‌دهد، ما این 

گـر إنا أنزلنا الیك  لفـظ »الله« را آورده و ایـن از ظرافـت قـرآن مجیـد اسـت. با آن‌که ا

 الكتـاب بالحـق فأعبدنـا مخلصـاً الدیـن می‌فرمـود، عبـارت مختصرتـر می‌شـد.

که توهم ایجاد نشود. « فرمود به این خاطر  �ن �ي هُ الدِّ
َ
 ل

ً
لِصا هَ مُخ�ْ

َ
دِ اللّ اعْ�بُ  اما »�فَ



27

 بخش دوم، آیه 3:  
سودمندی عبادت بندگان 

آیات مبارکه 
ى 

َ
 اِل

ٓ
اٰ ݧوُ�ن ݧ ݓݧ ݢٮݫ ݢ ݪݭِ

رݨݨّ ٯݨݑَ ݭݔݨُ ݫ ݫ ىݫ ِ اٰ لݫ
ّ
مݨْ اِل هݩُ دݩُ ݨُ �بݧ

ݨْ عݧ ءَ ماٰ �نَ
ٓ

اٰ ݔ ݫ ىݫ ݬِ وْلݫ
َ
هٖٓ ا وا مِ�نݨْ دُو�نِ

ذ�ُ َ خ�ݧ
�نَ ا�تَّ �ی ٖ ݐ

دݩ
َّ
 وَال

ݦݩݩۚ
اٰلِصُ٭ خ�

ݨْ
�نُ ال �ی هِ الدّٖ لاٰ لِلّٰ

َ
ا

ݣݣی مَ�نݨݨْ هُوَ  دݬٖ ݩݩْ ݧ هݧ َ هَ لاٰ �ی  اِ�نَّ اللّٰ
ݩݩݦۗ
٭ وݐںݩَݡ �فُ ِ لݫ

َ ݩݑݧ ٮݧ
حݩݐݨْ َ ݧ هِ �ی �ی ݭٖی ماٰ هُمݨݦݨْ �فٖ

ْ ڡݨݐ مݨݧ ݩُ هݧ ݐَ ںݧ �یْ َ مُ �ب
ُ
ݩْك حݧ َ ݔݧ هَ ىݫ ى اِ�نَّ اللّٰ

ٓ ٰ ݧ ݩݧ ݩݩݩݩݧ ݧ ڡݦݐݧ
ْ
ل هِ ز�ݦُ  اللّٰ

اٰرݩٌ ٣ �بٌ كَ�فّ كاٰذ�ِ

ترجمۀ آیات 
گاه باشـــيد دين خالص از آنِ خدا اســـت، و آنها كه غير از خدا را اولياى   3- آ

كه اينها را نم‏ىپرستيم مگر به خاطر اينكه   خود قرار دادند، و دليلشان اين بود 

ز قيامت ميان آنها در آنچه اختلاف   مـــا را به خداوند نزديك كنند، خداوند رو

كفرانك‌ننده اســـت  كه دروغ‌گو و  كس را  ى مك‏ىند، خداوند آن  ر  داشـــتند داو

هرگز هدايت نمك‏ىند. 

ماهیت عبادت عبد

که سورۀ مبارکۀ زمر بر اساس ترتیب سور قرآن مجید، سی و نهمین   بیان شد 

 سـوره قرار گرفته اسـت. از سـوره‌هایی اسـت که در مکه نازل شـده و مضامین آن 

با سور مکی سازگار است. 

مِ«. فرو فرستادن  حَكِ�ي
ْ
ِ ال ز�ي � ِ عَز�

ْ
هِ ال

َ
ا�بِ مِ�نَ اللّ كِ�ت

ْ
لُ ال �ي ِ ز�

�نْ  در آیات ابتدایی می‌فرماید: »�تَ



28

تفسیر سورۀ زمـــر

ایـن کتـاب و ایـن الفـاظ، بـا ایـن نظـم و این معانـی، از جانب »الله« اسـت که هم 

کسـی  »عزیـز« و هـم »حکیـم« اسـت. »عزیـز« اسـت بـه ایـن معنـا ‌کـه تواناسـت و 

کـه  باشـد  و خداونـد عاجـز  از خداسـت  بگویـد  او  بنـدد.  افتـرا  او  بـه  نمی‌توانـد 

بگویـد از مـا نیسـت.

کـه نابجا سـخن نمی‌گویـد. خداوند بـار دیگر بر  »حکیـم« اسـت بـه ایـن معنـا 

کـه عامیانـه سـخن ‌گفتـن قـرآن، برای آن اسـت که  کیـد می‌فرمایـد  ایـن مطلـب تأ

کنند.  مخاطبیـن بـه خوبی فهـم 

کتاب را بر تو فرو فرستادیم.  «، ما بسزا و بجا این  ِ
حَ�قّ

ْ
ال  �بِ

ا�بَ كِ�ت
ْ
كَ ال �يْ

َ
ل ا �إِ �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

أَ
ا �

�نَّ »�إِ

کـن،  از ایـن رو خـدا را عبـادت  بعـد از آن، فـاء نتیجه‌گیـری آمـده و می‌فرمایـد 

اخالص  او  بـرای  دیگـر،  عبـارت  بـه  داری.  اخالص  دیـن  در  کـه  حالـی   در 

در دین خویش داری. 

کـه در ادامه خواهد  کـه عـرض خواهم کرد، مقدمه مباحثی اسـت  مطلبـی را 

آمـد. عبـادت، نوعـی خضـوع اسـت که شـخص بـرای موجـودی انجـام می‌دهد. 

گـر می‌توانـد بـه وی سـود رسـاند  کنـد تـا ا کـه خـود را بـه او نزدیـک  بـه ایـن خاطـر 

گـر  یـان نرسـاند. همچنیـن ا یـان بـه شـخص را دارد، بـه او ز گـر تـوان رسـاندن ز یـا ا

کنـد.  کنـد، از ایـن شـخص دور  کسـی دور  یانـی را از  می‌توانـد ز

کــه موجــودی خویشــتن را در اختیــار موجــود دیگــری قــرار  ایــن عبــادت اســت 

دهــد. از همیــن رو بــه بــرده و بنــده، عبــد می‌گوینــد. زیــرا خــود را در اختیــار ارادۀ 

گذاشــته اســت. بِنایــی باشــد یــا بــر اســاس ضوابــط و روابــط اجتماعــی  دیگــری 

که موجودی، مملوک موجود  این‌گونه قرارداد شــود. روزگاری جامعه می‌پذیرفت 



29

، آیه مبخش دوب مندیدآیه 3:  سو بخش دوم،

عَلى‏  دِرُ  �قْ َ �ي لا   
ً
وكا

ُ
مَمْل  

ً
دا عَ�بْ لاً  َ مَ�ث هُ 

َ
اللّ رَ�بَ  »�ضَ می‌فرمایــد:  خداونــد  باشــد.  دیگــری 

لْ  َ �ب هِ 
َ
لِلّ حَمْدُ 

ْ
وُو�نَ ال َسْ�تَ �ي  هَلْ 

ً
هْرا َ ا وَ �ج هُ سِرًّ �قُ مِ�نْ �فِ

�نْ ُ �ي هُوَ   �فَ
ً
ا  حَسَ�ن

ً
ا �ق رِز�ْ ا 

اهُ مِ�نَّ �ن �قْ رَز�َ ‏ءٍ وَ مَ�نْ  ْ ي�
َ �ش

‏ءٍ وَ هُوَ  ْ ي�
َ دِرُ عَلى‏ �ش �قْ َ مُ لا �ي

َ
ك ْ �ب

أَ
حَدُهُما �

أَ
�نِ � ْ �ي

َ
ل لاً رَ�جُ َ هُ مَ�ث

َ
رَ�بَ اللّ ؛ وَ �ضَ مُو�نَ

َ
عْل َ رُهُمْ لا �ي َ كْ�ث

أَ
�

عَلى‏  هُوَ  وَ  عَدْلِ 
ْ
ال �بِ مُرُ 

أْ
� �يَ مَ�نْ  وَ  هُوَ  وی  َسْ�تَ �ي هَلْ  رٍ  �يْ

خ�َ �بِ �تِ 
أْ
� �يَ لا  هْهُ  ِ

ّ وَ�ج ُ �ي ما  �نَ ْ �ي
أَ
� مَوْلاهُ  عَلى‏  كَلٌّ 

م«.1 �ي �ق مُسْ�تَ صِراطٍ 

جـزء  یعنـی  فرمـود.  ذکـر  را  مملـوک  بـرده‌‌‌‌ای  نمونـه،  بـرای  اینجـا  در  خداونـد 

دارایی اسـت و داراییِ دیگری محسـوب می‌شـود. او سـربار آقای خویش اسـت. 

زیرا مالک او علاوه بر آن‌که شـکم خویش را سـیر می‌کند، باید شـکم او را نیز سـیر 

کنـد. وضـع خـود را اداره کنـد و وضـع او را نیـز اداره نمایـد. از ایـن جهـت به عبد، 

عبـد می‌گوینـد. 

 عبـادت در دیـن نیـز، بـه معنـای خضـوع اسـت. پـس در عبـادت، دو مطلب 

 نهفته است: یک، خوش‌آیند کسی بودن. دو، کاری را انجام دهم که خوشایندیِ 

او را جلـب نمایـم. ایـن اسـاس عبـادت اسـت. در اصطالح علمـی می‌گوینـد 

کـه مـن قصد  قصـد تقـرب بـه دو چیـز محقـق اسـت: اول، محبـوب بـودن آن‌ چیـز 

تقـرب بـه آن را می‌کنـم. دوم، بـه آن جهـت آوردن اسـت. 

كـه قـادر بـر هيـچ چيـز نيسـت، و انسـان )بـا ايمانـى(  1. »خداونـد مثالـى زده: بـرده مملوكـى را 
را كـه رزق نكيـو بـه او بخشـيده اسـت، و او پنهـان و آشـكار از آن‌چـه خـدا بـه او داده انفاق 
و  نم‏ىداننـد!  آن‌هـا  كثـر  ا ولـى  اسـت،  را  كيسـانند؟ شـكر خـدا  نفـر  دو  ايـن  آيـا  مك‏ىنـد، 
خداونـد مثالـى )ديگـر( زده اسـت: دو نفـر را كـه كيـى از آن دو گنـگ مـادر زاد اسـت و قادر 
ى بفرسـتد عمل  كار ى نيسـت و سـر بار صاحبش م‏ىباشـد، او را به سـراغ هر  كار بر هيچ 
خوبـى انجـام نم‏ىدهـد، آيـا چنيـن انسـانى بـا كسـى كـه امـر بـه عـدل و داد مك‏ىنـد و بـر راه 

ى اسـت؟«. نحـل/ 76- 75 راسـت قـرار دارد مسـاو



30

تفسیر سورۀ زمـــر

کاری، قصـد تقـرب بـه خـدا را نمایـم. اولیـن  بـرای مثـال می‌خواهـم بـا انجـام 

گـر  کار محبـوب خداونـد باشـد. ا کـه آن  شـرط قصـد تقـرب بـه خـدا، ایـن اسـت 

محبـوب خـدا نیسـت، معنـا ندارد قصـد تقرب کنم. رسـول الله؟صل؟ می‌فرماید: 

معصیـت  کـه  راهـی  آن  از  نمی‌شـود  بـرده  فرمـان  نمی‌شـود،  اطاعـت  خداونـد 

کسـی را بـه جـای خـدا می‌گذارنـد.  خداسـت.1 عالوه بـر ایـن، برخـی افـراد 

کــه از مســاجد مســلمین  یکــی از نمونه‌هــای ایــن مطلــب، در مســجد دمشــق 

ــود.  ــه عنــوان عبــادت اســامی مجلســی تهیــه شــده ب کــه ب اســت، اتفــاق افتــاد 

گفــت. حضــرت در پاســخ  کــذب  ســخنران بــالا رفــت و مطالبــی ناصــواب و 

خَالِــق‏«.2 
ْ
ــوقِ بِسَــخَطِ ال

ُ
مَخْل

ْ
يْتَ مَرْضَــاةَ ال خَاطِــبُ اشْــتَرَ

ْ
هَــا ال يُّ

َ
ــكَ أ

َ
يْل فرمودنــد: »وَ

ى 
َ
رُوا عَل

َ
 الِلَّه؟ص؟: احْذ

ُ
 رَسُول

َ
 قَال

ُ
بِي طَالِبٍ؟ع؟ يَقُول

َ
: سَمِعْتُ عَلِيَّ بْنَ أ

َ
يْمُ بْنُ قَيْسٍ قَال

َ
1. »سُل

ى 
َ
رَهُ إِل يمَانِ غَيَّ نَّ رِدَاءً لِلِْ

َ
كَأ يْهِ بَهْجَتُهُ 

َ
ى إِذَا رُئِيَ عَل قُرْآنَ حَتَّ

ْ
 ال

َ
دِينِكُمْ ثَلَثَةَ رِجَالٍ: رَجُلٍ قَرَأ

ى 
َ
وْل

َ
هُمَا أ يُّ

َ
 الِلَّه، أ

َ
تُ: يَا رَسُول

ْ
رْكِ. قُل مُسْلِمِ وَ رَمَاهُ بِالشِّ

ْ
خِيهِ ال

َ
ى أ

َ
مَا شَاءَ الُلَّه اخْتَرَطَ سَيْفَهُ عَل

كَذِبٍ  حْدُوثَةُ 
ُ
مَا انْقَطَعَتْ أ

َّ
كُل حَادِيثُ 

َ ْ
تْهُ ال

َ
امِي بِهِ مِنْهُمَا. وَ رَجُلٍ اسْتَخَفّ : الرَّ

َ
رْكِ قَال بِالشِّ

نَّ طَاعَتَهُ طَاعَةُ 
َ
طَاناً فَزَعَمَ أ

ْ
 يَتْبَعْهُ. وَ رَجُلٍ آتَاهُ الُلَّه؟عز؟ سُل

َ
ال جَّ

َ
 مِنْهَا، إِنْ يُدْرِكِ الدّ

َ
طْوَل

َ
هَا أ

َ
ل مَثَّ

 طَاعَةَ لِمَنْ 
َ

خَالِقِ، ل
ْ
وقٍ فِي مَعْصِيَةِ ال

ُ
 طَاعَةَ لِمَخْل

َ
بَ، ل

َ
الِلَّه وَ مَعْصِيَتَهُ مَعْصِيَةُ الِلَّه، وَ كَذ

عُوا  طِ�ي
أَ
�« :

َ
هِ فَقَال ذِينَ قَرَنَهُمُ الُلَّه بِنَفْسِهِ وَ نَبِيِّ

َّ
مْرِ ال

َ ْ
ةِ ال

َ
اعَةُ لَِِّ وَ لِرَسُولِهِ وَ لِوُل مَا الطَّ عَصَى الَلَّه. إِنَّ

هُ  نَّ
َ
مَرَ بِطَاعَةِ رَسُولِ الِلَّه؟ص؟ لِ

َ
مَا أ نَّ الَلَّه إِنَّ

َ
مْ« )نساء/ 59( لِ

ُ
ك مْرِ مِ�نْ

�أَ
ْ
ولیِ ال

أُ
سُولَ وَ � عُوا الرَّ طِ�ي

أَ
هَ وَ �

َ
اللّ

 
َ

رُونَ ل هُمْ مَعْصُومُونَ مُطَهَّ نَّ
َ
مْرِ لِ

َ ْ
ولِي ال

ُ
مَرَ بِطَاعَةِ أ

َ
مَا أ مُرُ بِمَعْصِيَةِ الِلَّه، وَ إِنَّ

ْ
 يَأ

َ
رٌ ل مَعْصُومٌ مُطَهَّ

مُرُونَ بِمَعْصِيَةِ اللَّه. ...‏« )کتاب سلیم بن قیس، ج 2، ص 884(؛ حدیث دیگری با این 
ْ
يَأ

مْ يُطِعِ الَلّه«؛ محقق. )کنز العمّال، 14872(
َ
مضمون موجود است: »لا طاعةَ لِمَنْ ل

2. پس از حوادث دردناک کاخ یزید و رفتار نامناسب با خاندان و اهل بیت مطهر پیامبر؟ص؟، 
در روز جمعه‌ای نماز جمعه برپا شد و یزید به یکی از سخنرانان خود گفت که خطابه‌ای 
گویـد و اهـل بیـت پیامبـر؟ص؟ را تحقیـر نمایـد. امـام  یـه و یزیـد  بخوانـد و در آن مـدح معاو
کوبنـده در پاسـخ وی  کـه در مجلـس حضـور داشـتند، برخاسـته و خطبـه‌ای  سـجاد؟ع؟ 

ایـراد فرمودنـد؛ محقـق. )رک: بحـار الأنـوار، ج 45، ص 137(



31

، آیه مبخش دوب مندیدآیه 3:  سو بخش دوم،

کــه خــودش آفریــده شــدۀ دیگــری اســت را  تــو خوشــایندیِ موجــودی را خریــدی 

ــرار دادی.  خریــدی؛ بهایــش را غضــب آفریننــدۀ آن ق

گـر چیـزی محبـوب خدا نباشـد،  بنابرایـن اولیـن جهـت، محبوبیـت اسـت. ا

امـا  شـوم،  نزدیـک  او  بـه  می‌خواهـم  مـن  کنـم.  تقـرب  قصـد  بـدان  نـدارد  معنـا 

کسـی نزدیک شـوم  که بخواهم به  این‌گونه از او دور خواهم شـد. مانند آن اسـت 

کـور ‌کنـم یـا بـه او سـیلی بزنـم! لـذا چشـم او را 

کار را بـه داعـی دیگـری  کـه  دوم، آن را بـه جهـت نزدیکـی بیـاورم. معنـا نـدارد 

بیاورم و بگویم به او نزدیک شـدم. اسـاس عبادت همین اسـت. دین به معنای 

ه. 
َ
ـهُ، یعنـی خَضَعَ ل

َ
خضـوع اسـت. دانَ ل

پس خواسـته‌های معبود، اولین شـرط عبادت اسـت. تفاوتی ندارد و معبود 

ایـن،  بـرای مـن شـود و  بایـد خواسـته‌های او محـرک  کسـی می‌توانـد باشـد.  هـر 

اولیـن شـرط اسـت. 

سودی به دور از زیان 

بـه عبـارت  قبَـل »الله« عزیـز حکیـم اسـت.  از  کتـاب،  ایـن  فرمـود:  خداونـد 

کـه عزیـز اسـت. عزیـز، بـه معنـای تواناسـت. چنین  دیگـر، سـخن »الله«‌ای اسـت 

گفتـه و از  کـه دیگـری بگویـد خـدا چنیـن  نمی‌شـود و خـدا هـم موجـودی نیسـت 

لسـان او سـخنی را پخـش کنـد و خـدا عاجـز باشـد از این‌که بگوید: این شـخص 

دروغ می‌گویـد. ایـن یـک مطلـب اسـت. دیگـر این‌کـه حکیـم اسـت، به ایـن معنا 

کـه نابجـا سـخن نمی‌گویـد. 

گر قصد  که: ا  دانستیم خداوند دارای این وصف است. نتیجه این می‌شود 



32

تفسیر سورۀ زمـــر

 کنیم به کسی نزدیک شویم که در ارتباط با او، تنها و تنها سود ما مطرح باشد و او 

 هیچ سـودی نبرد؛ در واقع به جز سـود ما، نتیجۀ دیگر نداشـته باشـد، باید به چه 

کس نزدیک شویم؟ به کسی که تمام خواستۀ او به صلاح ما و نه دیگران باشد.  

خداونــد خواســتۀ نابجــا بیــان نمی‌کنــد. در واقــع او ســودی نمی‌بــرد و ســود، 

کــه بایــد عبــادت »الله« را انجــام دهیــد.  تنهــا بــرای ماســت. نتیجــه ایــن می‌شــود 

کــه در ایــن  ــه او نزدیــک شــوید  کنیــد و ب ــه موجــودی تقــرب  گــر بخواهیــد ب ــرا ا زی

ــه  ــا توجــه ب نزدیکــی جــز مصالــح و ســود شــما هیــچ نتیجــه‌ای نداشــته باشــد؛  ب

این‌کــه خــدا بی‌نیــاز اســت و بی‌جــا ســخن نمی‌گویــد، دیگــری هــم نمی‌توانــد از 

لســان او ســخن بگویــد؛ بایــد آن موجــود، »الله« باشــد. 

لزوم اخلاص در عبادت 

 ایــن یــک جنبــۀ عبــادت بــود که بیان شــد و جنبۀ دیگــر، »مخلصاً لــه الدّین«

بــرای خــدا خالــص باشــد.   اســت. خضــوع مطــرح شــد، یعنــی در حالی‌کــه 

کنیــد. زیــرا ممکــن اســت شــخص،  ــرای »الله«، خالــص و نــاب  خضوعتــان را ب

کنــد، امــا همــراه بــا عبــادت خــدای جامعــۀ او باشــد. بــرای مثــال،  عبــادت »الله« 

کدخــدای روســتا. بخشــی از نمــاز او بــرای خداســت و بخشــی نیــز بــرای کدخــدا. 

او عبــادت »الله« نمــوده، امــا خضوعــش تنهــا بــرای »الله« نیســت. بلکــه بــرای دو 

 نفــر، »الله« و کدخــدای ده اســت.1 شــخصی در ایــن زمینــه گفــت دیگــران به شــما 

کـه مرحـوم میـرزای شـیرازی بـزرگ بـود، از نجـف بـه سـوی  1. بزرگـی بـرای دیـدن اسـتادش 
گفـت:  گفتنـد: مـا در ایـن سـفر مشـرک بودیـم. ایشـان  گردانش  کـرد. شـا سـامراء حرکـت 
خیـر، مـن موحـد بـودم. تـا سـامرا بـرای دیـدن او آمـدم و ربطـی بـه خـدا نداشـت. از منـزل او 

کـدام شـرک نبـود.  بـه سـوی حـرم مطهـر بـرای خـدا مـی‌روم و هیـچ 



33

، آیه مبخش دوب مندیدآیه 3:  سو بخش دوم،

 گفتنــد موحــد باشــید، امــا مــن به شــما می‌گویم مشــرک باشــید. یعنی خــدا را نیز با 
که احوالش این‌گونه باشد.  کنید. اما وای به جامعه‌ای  سایر دواعی همراه 

کافــی نیســت  «، یعنــی خضــوع شــما تنهــا بــرای خــدا باشــد.  �ن �ي هُ الدِّ
َ
 ل

ً
لِصا »مُخ�ْ

کنــار خواســتۀ  گــوش فــرا دهیــد، بلکــه نبایــد در  کــه بــه خواســته‌های خداونــد 
کنیــد.  گــوش  خداونــد بــه خواســتۀ غیــر او 

در مرحلـه‌ای بنـدۀ دو چیـز بـودن، از قصـور جامعـه یـا از انحطاط شـخصیت 
 جامعه،‌ از جمله در جامعۀ اسالمی پیدا شـد. شـخص و اشـخاصی بندۀ منافع 
از اسالم  از پیغمبـر؟ص؟  بعـد  این‌کـه همـۀ مسـلمانان  نـه  و خـدا شـدند.  مـادی 
کارهایی را برای خدا انجام می‌دانند؛ برای   برگشتند. بلکه بندۀ دو کس بودند. 
مثـال نمـاز می‌خواندنـد امـا بـرای منافع مادی‌شـان، اطاعـت از ابوبکـر می‌کردند. 

چهره‌هایـی در ایـن خصوص معـروف بودند. 

کــه برخــی صوفیــان، ایشــان را از سلســۀ خویــش می‌داننــد  و در ایــام  کــس   دو 
 صفین نیز حضور داشتند، ابوالدرداء و ابوهریره هستند. در مورد هر دو نقل شده 
یــه و بــر ســفرۀ او می‌نشســتند و نمــاز را پشــت امیرالمؤمنین؟ع؟  کــه در خیمــۀ معاو
کــم بــوده اســت.  کــه فاصلــه،  می‌خواندنــد. از اینجــا ایــن نکتــه معلــوم می‌شــود 
ــه نیــز اقامــۀ جماعــت می‌کــرد. زمــان خــوردن غــذا در میــان عــرب، پیــش  ی معاو
ــر  ــد و بعــد از غــذا و نمــاز، در زی ــود. یعنــی قبــل از ظهــر ناهــار می‌خوردن از اذان ب
کــه چــرا  درختــی و بــه دور از معرکــه می‌خوابیدنــد. وقتــی بــه آن‌هــا اعتــراض شــد 
یــةَ أدسَــم،  ــفَ عَلِــیٍّ أفضَــل، وَ طَعــامُ مُعاوِ

ْ
لصــاةُ خَل

َ
گفتنــد: أ چنیــن می‌کنیــد؟ 

مُ.1 
َ
سْــل

َ
ــجَرَة أ

َ
وَ النّــوم تَحــتَ الشّ

1. مشـابه این تعبیر از ابوهریره نقل شـده در: الایضاح، فضل بن شـاذان، ص 537؛ الإصابة، 
ابن حجر، ج 1، ص 76؛ محقق. 



34

تفسیر سورۀ زمـــر

یـه اسـت.  گفـت نمـاز خوانـدن پشـت علـی، افضـل از نمـاز پشـت سـر معاو
کـه بگوییـم بوسـیدن دسـت پیغمبـر؟ص؟ بهتـر از   عجیـب اسـت، ماننـد آن اسـت 

دست بوسیدن ابوجهل و ابولهب است! آیا این‌ها از یک سنخ هستند؟

 هرچند به تعبیری، ابوجهل و ابولهب هم‌چون معاویه به اسلام ضربه نزدند. 
کسـانی  کشـته شـدند و بـه درک رفتنـد.  کردنـد و  آن‌هـا در برابـر اسالم مقاومـت 
کـه دارو را فاسـد می‌کننـد، تـا بـه جـای آن‌کـه مـرض را درمـان  خطرآفریـن هسـتند 
کنـد، مـرض ایجـاد کنـد. اسالم بـرای هدایـت بشـر بـود، امـا اینـان آن را تبدیـل بـه 
کـه در برابر   بدبختـی و گرفتـاری کردنـد. لـذا جنایـت ایشـان بیش از کسـی اسـت 
از  گروهـی  هرچنـد  اسـت.  رسـانده  یـان  ز خـودش  بـه  و  نمـوده  مقاومـت  اسالم 
کشـته شـدند و بـه سـعادت رسـیدند و موجـب  کار اینـان  مسـلمانان در نتیجـۀ 
عزت اسلام شدند. مقاومت و عناد ابوجهل و ابولهب، عامل تحرک مسلمانان 

یـان نرسـاند.  شـد و هم‌چـون آنـان بـه اسالم ز

گونـه‌ای ارائه کردند که نامش اسالم، اما باطنش مفاد  منافقیـن، اسالم را بـه 
جاهلیـت شـود. ضمـن آن‌کـه جاهلیت‌هـا و رنج‌هـا در دوران‌هـای مختلـف نیـز 

بـدان اضافه شـد. 

« یعنـی خضـوع شـما تنهـا بـرای »الله« باشـد؛ نـه آن‌کـه  �ن �ي هُ الدِّ
َ
 ل

ً
لِصا پـس »مُخ�ْ

بگوییـد مـن بـرای خـدا نمـاز می‌خوانـم و روزه می‌گیـرم. امـا بالاخـره ابوجهـل نیـز 
که شـتردار قریش اسـت!  آقای قریش اسـت! ابولهب فلان اسـت و ابوسـفیان نیز 
کار قریـش، شـترداری  کـه  پـس آن‌هـا را هـم اطاعـت و بندگـی میکنـم. می‌دانیـد 
؛  ْ�شٍ رَ�ي

ِ �قُ لا�ف �ي بـود و ابوسـفیان نیـز در رأس آن‌هـا مطـرح بـود. قـرآن می‌فرمایـد: »لِ�إ
1.» �ف �يْ

َ
الصّ وَ  اءِ  �ت ِ

ّ  ال�ش
ة�َ

َ
رِحْل هِمْ  لا�فِ �ي �إ

«. قریش/ 2- 1.  �ف �يْ
اءِ وَ الصَّ �ت ِ

ّ ة�َ ال�ش
َ
هِمْ رِحْل لا�فِ �ي ؛ �إِ ْ�شٍ رَ�ي

ِ �قُ لا�ف �ي 1. »لِ�إِ



35

، آیه مبخش دوب مندیدآیه 3:  سو بخش دوم،

حُسن خضوع در برابر ولی امر خدا  
الِص«؛ هان که خضوع فقط و فقط برای یک نفر و مخصوص  خ�

ْ
�نُ ال �ي هِ الدِّ

َ
لا لِلّ

أَ
�«

 خداست. برای احدی، به جز »الله« نیست. البته ما برای پیغمبر؟ص؟ نیز خاضع 
مطلـق هسـتیم، امـا بـرای این نیسـت که پیغمبر اسـت. بلکه خداونـد امر فرموده 
 برای ایشان خاضع باشیم. به عبارتی منشأ خضوع ما برای پیغمبر؟ص؟، خضوع

ه«.1 
َ
طاعَ اللّ

أَ
دْ � �قَ سُولَ �فَ طِعِ الرَّ ُ  ما برای »الله« است. »مَ�نْ �ي

کـه از رسـول فرمـان بـرد، از خـدا فرمـان برده اسـت. لـذا ما خاضع  هـر آن کـس 
بـرای رسـول هسـتیم و هـر آن کـس کـه خـدا بـه عنـوان ولیّ امـر تعیین کرده اسـت. 
خضـوع مـا بـرای ایشـان، منحصـر بـه ایشـان نیسـت بلکه بـرای خدا و شـعبه‌ای از 
گر  گر خـدا نهی می‌نمود، خاضـع نبودیم. ‌‌‌‌ا خضـوع خداسـت. بدیـن صـورت که ا
گر رسـول و فرسـتادۀ  خـدا ولـیّ امـر دیگـری را تعییـن می‌کـرد، بـر او خاضـع بودیم. ا
کـه چیـزی  دیگـری را می‌فرسـتاد، بـرای او خاضـع بودیـم. لـذا آن خضـوع خالـص 
از خضـوع بـرای غیـر در آن نباشـد، منحصـر بـه »الله« اسـت. معنای اسالم همین 
اسـت. اسالم، بـه معنـای خویشـتن را در اختیـار دیگـری قـرار دادن اسـت.2 در 
مْسَكَ  اسْ�تَ دِ  �قَ

�فَ مُحْسِ�نٌ  هُوَ  وَ  هِ 
َ
اللّ ى 

َ
ل �إِ هَهُ  ْ وَ�ج ُسْلِمْ  �ي مَ�نْ  »وَ  می‌فرمایـد:  لقمـان  سـورۀ 

گونـه،  گونـه‌اش را در اختیـار خـدا قـرار می‌دهـد.  کـه  کـس  ی«.3 هـر آن  �ق
ْ وُ�ث

ْ
عُرْوَة�ِ ال

ْ
ال �بِ

یعنـی رو بـه خـدا آورد. ایـن نشـانه‌ا‌ی از فرمـان بـردن مطلـق اسـت.

هاتف در آن ترجیع بند می‌گوید:

كرده است«. نساء/ 80.  كند اطاعت خدا  كه از پيامبر اطاعت  1. »كسى 
2.  و الإســـام: الاستســـام لأمـــر الله تعالـــى، و هو الانقيـــاد لطاعته، و القبول لأمره؛ اســـام به 
 معنای قبول تســـلیم در برابر امر خدای متعال اســـت و همان پذیرفتن به جهت اطاعت

 از او و قبول امر خداست؛ محقق. )العین، ج 7، ص 266( 
3. لقمان/ 22. 



36

تفسیر سورۀ زمـــر

گوش بر فرمان1 کـــف�    چشم بر حکـــم و          بندگانیــم جــــان و دل بر 

کــرد، می‌پذیرد و عمل  گر با اشــاره نیــز امری  صــورت، مقابــل شــخص اســت. ا
که خودش را در  کنایه از این است  هِ« صورت 

َ
ى اللّ

َ
ل هَهُ �إِ ْ ُسْلِمْ وَ�ج می‌نماید. »وَ مَ�نْ �ي

اختیار خدا قرار دهد. انســان نیکوکار چنین اســت. »وَ هُوَ مُحْسِــنٌ« در حالی‌که 
کــه از هــر جهــت گرهــی  ی«، بــه آن  �ق

ْ وُ�ث
ْ
عُرْوَة�ِ ال

ْ
ال مْسَكَ �بِ دِ اسْ�تَ �قَ  نیکــوکار باشــد. »�فَ

 قابل اطمینان است، چسبیده است. 

وقتـی شـخص بخواهـد خـود را بـه جایـی بچسـباند بایـد بـه آن وسـیله، جای 
کـه در دسـت انسـان نلغـزد.  گـره‌ای باشـد  دسـتگیری داشـته باشـد. در طنـاب، 
کرده و باز  گیر  گره‌ها باز می‌شـوند اما برخی محکم هسـتند و دسـت بدان  برخی 
گـره می‌زنند.2 لذا  کـه تـا می‌کننـد و  نمی‌شـود. »عُـروَة«، جایـی از طنـاب را گوینـد 
در زبـان عـرب، دسـتۀ پـارچ و امثال آن‌ها را »عُـروَة« می‌گویند. »عُروَة الإناء« جای 
کـرده  کـه طنـاب را تـا  کـه بـا دسـت می‌گیرنـد. بـه عبارتـی آنجـا  گوینـد  برگشـتی را 
گـره محکـم باشـد، دسـت انسـان می‌آویـزد. مطمئـن اسـت  گـر  گـره می‌زننـد و ا و 
الِص«؛  خ�

ْ
ال �نُ  �ي الدِّ هِ 

َ
لِلّ لا 

أَ
بـاز نمی‌شـود. »� گـره  زیـرا   کـه دسـتش جـدا نخواهـد شـد، 

خضوع، فقط برای خداست. 

کتاب  لذا رابطۀ فاء با قبل، معلوم می‌شود. خدا عزیز و حکیم است و این 
نیز از سوی خداست، پس باید عبادت برای خدا باشد. زیرا تنها از این راه سود 
که به طور تامّ و تمام منفعت است. در مورد غیر از خداوند  خواهید برد، سودی 
که باز  این‌گونه نیست. پس نباید اطاعت دیگری را با اطاعت خدا در آمیزید 
منفعت آن، برای انسان است، نه این‌که العیاذ بالله خدای متعال حسود باشد. 

1. دیوان اشعار هاتف اصفهانی 
2. لسان العرب، ج 15، ص 45. 



37

، آیه مبخش دوب مندیدآیه 3:  سو بخش دوم،

گاه، در ذهن ما موجودات پایین چنین  که  به این نکته توجه داشــته باشــید 

کــه خــدا حســود اســت! در دل می‌گویــد: دو رکعــت نماز بــرای غیر  خطــور می‌کنــد 

کــه ایــن آموزه‌هــا از روی حســد   خــدا بخوانیــم، چــه می‌شــود؟ امــا بایــد دانســت 

نیست؛ بلکه سودجویی من است.

کـه می‌گویـد بایـد تنهـا و تنهـا بـه نسـخۀ مـن عمـل  هماننـد کار طبیـب اسـت 

کنیـد و بـه حـرف دیگـران گوش نکنید. زیرا آن‌چه سـود می‌رسـاند، همین اسـت 

کـه علاقـه دارد بیمـارش شـفا پیدا  یـان می‌رسـانند. پزشـکی اسـت  و غیـر از ایـن ز

کنـد. لطـف و رحمـت خداونـد نسـبت بـه مـا چنین اقتضـا کرده که دسـتور دهد 

کـه خـود او اذن داده اسـت. خـدا  از غیـر خـدا سـخن نشـنویم. مگـر در مـواردی 

موجـود رئوفـی اسـت و از مـا و عبـادت مـا بی‌نیـاز اسـت. 

پزشـکی شـکایت داشـت از این‌کـه بـه بیمـار توصیـه‌ای می‌کنـد. بیمـار از نزد 

پزشـک بیـرون مـی‌رود و هـر کـس توصیـه‌ای به او می‌کنـد. این‌گونه رنـج طبیب را 

اضافـه می‌کنـد و مـرض خـود را نیـز ده چنـدان می‌نماید. 

اءَ«، در ایـن بخـش از سـوره خداونـد واقعیتـی را  وْلِ�ي
أَ
� هِ  دُو�نِ وا مِ�نْ 

ذ�ُ خ�َ
ا�تَّ �نَ  �ي ِ ذ�

َّ
ال »وَ 

کـه بـه صـورت اسالم منعکـس  بیـان می‌کنـد. ایـن آیـه دسـتاویز جاهلیتـی شـده 

گردیـد. یعنـی از حـدود شـش هـزار و دویسـت آیـۀ قـرآن، تنهـا همیـن آیـه را پیـدا 

کـه ربطی به آیه نـدارد بدان مربوط می‌کنند.  کردنـد و از روی خباثـت، معنایـی را 

ان شـاء الله خداونـد توفیـق تقـرب بـه خویـش و آن‌چـه بـه اولیـاء خاصـش از 

 حضرت آدم؟ع؟ تا حضرت رسول الله؟ص؟ و امیرالمؤمنین؟ع؟ و صدیقه کبری ؟سها؟

 عطا نموده، به ما نیز عنایت بفرماید. 





39

 بخش سوم، آیات 4-6:  
مظاهر قدرت برای یگانۀ آمرزنده

آیات مبارکه 
حِدُ  واٰ

ْ
ال هُ  اللّٰ هُوَ   

ݦݦݦݩۖ
ۥ٭ هݩݩُ �نَ حاٰ ْ سُ�بݧ  

ݦݩۚ
ءُ٭

ٓ
اٰ َ�ش �ی ماٰ  �قُ 

ُ
ل

حݩݐݨْ َ �ی اٰ  مِمݩݦّ ݩݩݩىٰ  ݧ ݧ ݧ اصْطَ�فݧ
َ
ل ا  ݩً دݧ

ݦَ
ل وݦَ  

ذ�َ حݩݐِ
ݩݑَّ ٮݧ َ �ی �نْ 

َ
ا هُ  اللّٰ دَ  راٰ

َ
ا وْ 

َ
ل

ى 
َ
هاٰرَ عَل

ݩݩݩُ ال�نَّ رݧ ِ
ݨّ وݧ

َ
ك ُ ݬݔݩݧ هاٰرِ وَىݫ

ى ال�نَّ
َ
لَ عَل �یْ

َّ
رݩݩُ الل ِ

ݨّ وݧ
َ
ك ݩُ ݧ ۖ �ی

ݩݩݩ
٭ ِ

حَݑٯّ
ݨْ
ال َݡ �بِ ݤصݦݦݩݐݧ ْ ݧ اَرݧ

ݨْ
�تِ وَال مٰواٰ �قَ الݠسَّ

َ
ل اٰرُ ٤  �خَ هݦّ �قَ

ْ
ال

اٰرُ ٥  �فّ غ�َ
ْ
ال ز�ُ  �ی ٖ ز�َݡ

 عݧ
ْ
ال هُوَ  لاٰ 

َ
ا  

ݦݩݩۗ
ى٭ ًّ ݩݧ مݧ َݡ مُسݧ لٍ  َ ݫاَِحݪݓ لݫ ی  رْݪٖ

ݧ ݧ ݓ حݫ
َ �ی  كُلݩٌّ 

ݦݩݩۖ
رَ٭ ݨَ مݧ َ ݑݧ ٯݧ

ݨْ
وَالݠ مْسَ 

َّ ال�ش رَ 
وَسَخ�َّ  

ݦݩۖ
لِ٭ �یْ

َّ
الل

ة�َ  َ �یݧ ماٰ�نِ
َ عاٰمِ �ث

ݐݨْ ݧ ںݧ
اݦݨَ

ݨْ
مْ مِ�نَ ال

ُ ݧ
ك

ݦَ
ݢلَ ل ݢ رݩݐَ

�نݨْ
ݦَ

هاٰ وَا َ وْ�ج هاٰ ز�َ عَلَ مِ�نݨْ َ مَّ �ج
ُ ة�َݡٍ �ث حِد سٍ واٰ ْ ݐݧ ڡݧ مْ مِ�نݨْ �نَ

ُ
ك �قَ

َ
ل �خَ

مُ 
ُ
لِك  ذ�ٰ

ݦݩݩۚ
٭ لاٰ�ثٍ

َ ماٰ�تٍ �ث
ُ
ل ݭٖی ظ�ُ

ڡݨݐ  ٍ �ق
ْ
ل دِ �خَ ݩْ عݧ َ ا مِ�نݨْ �ب �قً

ْ
ل مْ �خَ

ُ
ك هاٰ�تِ َّ مݧ

ُ
ِ ا طُو�ن ݨُ ݭٖی �ب

ڡݨݐ مْ 
ُ
ك �قُ

ُ
ل ݨْ حݐݧ َ ۚ �ی

ݦݩݩݩ
٭ حݪݬݓٍ واٰ ْ ز�ݨݧ

َ
ا

و�نَ ٦ �فُ صْرݦَ ݩݩݩݩىٰ �تُ
ݩݩݩݩ ݧ ݧ ݧ ّݧ ݐݧ ںݧ

َ
ا  �فَ

ݩݩۖ
٭ اٰ هُوݩَ

ّ
هَ اِل ݩݩݩݩݩݩٰ ݧ ݧ  اِلݡݧ

ٓ
 لاٰ

ݦݩۖ
كُ٭

ْ
مُل

ْ
ُ ال هݩݧ

َ
مْ ل

ُ
ك ُّ هُ رَ�ب اللّٰ

ترجمۀ آیات 
كنـد از ميـان  گـر )بـه فـرض محـال( خـدا م‏ىخواسـت فرزنـدى انتخـاب  4- ا

مخلوقاتـش آن‌چـه را م‏ىخواسـت بـر م‏ىگزيـد، منـزه اسـت، )از اينك‌ـه فرزندى 

داشـته باشـد( او خداونـد واحـد قهـار اسـت. 5- آسـمان‌ها و زميـن را بحـق 

ز را بـر شـب، و خورشـيد و مـاه را مسـخر  ز م‏ىپيچـد، و رو آفريـد، شـب را بـر رو

ادامـه  خـود  حركـت  بـه  معينـى  سـرآمد  تـا  كـدام  هـر  داد،  قـرار  يـش  خو فرمـان 

گاه باشـيد او قادر بخشـنده اسـت.  6- او شـما را از نفس واحدى  م‏ىدهند، آ

آفريد، و همسـرش را از )باقی‌ماندۀ گِل( او خلق كرد، و براى شـما هشـت زوج 

پايـان نـازل كـرد، او شـما را در شـكم مادرانتان آفرينشـى بعـد از آفرينش  از چهار



40

تفسیر سورۀ زمـــر

ردگار  كيي‌هـاى سـه‏گانه م‏ىبخشـد، ايـن اسـت خداونـد، پـرو ديگـر در ميـان تار

 شما، كه حكومت )در عالم هستى( از آن او است، هيچ معبودى جز او وجود 

يد؟ ندارد با اين‌حال چگونه از راه حق منحرف م‏ىشو

معنای لغات 

کـه  ـار« بـه ایـن معنـا  کـه »الله«، یکـی اسـت.1 »قَهَّ واحِـدُ« نشـانۀ آن اسـت 
ْ
»ال

ینـد و در مقابـل او قدرتـی نیسـت.2 معنـای أجَـل، مسـیر و مـدت  همـه مغلـوب او

ی«، نامیده شده و از پیش تعیین شده است.4 »عَزِیز«،   می‌باشد3 و مراد از »مُسَمًّ

کـه کسـی نمی‌توانـد بر او چیره شـود.5 »جَعَلَ« بـه معنای قرار  بـه معنـای آن اسـت 

دادن اسـت.6 »المُلک« به معنای تسـلط داشـتن است.7 

قدرت بی رقیب هستی 

کـه در دنیـا بـا چشـم خویـش می‌بینیـم منحصـرا از »الله«  گـر منتهـای قدرتـی  ا

کـه بـا »الله«، الـه دیگـری باشـد. در الـه، نوعـی قـدرت خیـر و  اسـت، معنـا نـدارد 

کـه وقتـی کسـی را الـه دانسـتند، بـه لحـاظ  شـرّ و قـدرت نفـع و ضـرر نهفتـه اسـت 

کـه در او مشـاهده می‌شـود.  قدرتـی اسـت 

1. العین، ج 3، ص 281. 
2. لسان العرب، ج 5، ص 121. 

3. مفردات، ج 1، ص 65. 
4. لسان العرب، ج 14، ص 397. 

5. العین، ج 1، ص 76. 
6. لسان العرب، ج 11، ص 111. 

7. العین، ج 5، 380. 



41

بخش سوم، آیات ببببر مظاهر قدرت ت 6-4: اآی ،مبخش سو

کـه می‌توانـد برسـاند، بـه شـخص  بـه ایـن سـبب خاضـع می‌شـود تـا خیـری را 

کـه  گـر می‌توانـد شـری رسـاند، بـه شـخص نرسـاند یـا از شـری  برسـاند. همچنیـن ا

بـه شـخص خواهـد رسـید ممانعـت نمایـد. به عبـارت دیگر برای نفع رسـاندن به 

کنـد. مقصـود از  کـرده، از قـدرت خویـش اسـتفاده  کار  کـه خوشـایند او  آن‌کـس 

کار، عبـادت اسـت. وقتـی از کسـی راضـی شـد، از قـدرت خویـش بـرای رسـاندن 

خیـر و شـرّ بـه او یـا دفـع شـرّ از او اسـتفاده می‌کنـد. 

 .» حَ�ق
ْ
ال �بِ رْض�َ 

�أَ
ْ
ال وَ  ماوا�تِ  السَّ �قَ 

َ
ل »�خَ اســتدلال می‌فرمایــد:  اینجــا  در  خداونــد 

واحِــدُ« نشــانۀ 
ْ
ار«. عبــارت »ال

َ
هّ �قَ

ْ
واحِدُ ال

ْ
هُ ال

َ
هُ هُوَ اللّ حا�نَ کــه »سُ�بْ »الله«، چنیــن اســت 

کــه »الله«، یکــی اســت. یعنــی در مــورد دیگــران، نــه نــام »الله« اســت و نــه  آن اســت 

واقــع الوهیــت در آن‌هــا وجــود دارد. 

او قدرتـی  ینـد و در مقابـل  او کـه همـه مغلـوب  بـه ایـن معنـا  ـار« اسـت،  »قَهَّ

کـه در مقابل خـدا قدرتی وجـود ندارد.  نیسـت. نشـان دهنـدۀ ایـن مطلـب اسـت 

آسـمان‌ها و زمیـن را بجـا آفریـد؛ یعنـی طبـق نظـام و بـا اتقـان صنـع آفریـد.1 

ل«. در مــورد  �يْ
َّ
ى الل

َ
هارَ عَل

رُ ال�نَّ وِّ
َ
ك ُ هارِ وَ �ي

ى ال�نَّ
َ
لَ عَل �يْ

َّ
رُ الل وِّ

َ
ك ُ در ادامــه می‌فرمایــد: »�ي

يــن علــى الآخــر، و تســخير  كلّ واحــد مــن الملو يــر   بخلــق »الســماوات و الأرض«، و تكو
ّ

1. دل
ى«، و بــثّ النّــاس على كثرتهم من نفــس واحدة، و خلق  جَــلٍ مُسَــمًّ

َ
النّيّريــن و جريهمــا »لِ

الأنعــام، علــى أنّــه واحــد لا ثانــى لــه فــى القدم، قهّار لا يغالــب؛ خداوند اشــاره می‌فرماید به 
ز بــر یکدیگــر و مســخر بــودن ماه و خورشــید و  یــر شــب و رو خلقــت آســمان‌ها و زمیــن و تکو
پایــان  حرکــت آن‌هــا در مســیر مشــخص و نشــر و ازدیــاد انســان‌ها از یــک تــن و خلقــت چهار
کــه مقدمــی بــرای او  ل می‌کنــد بــر این‌کــه یگانــه‌ای قدیــم اســت  و بــا ایــن امــور اســتدلا
کــه مغلــوب چیــزی نمی‌گــردد؛ محقــق. )جوامــع الجامــع،  نمی‌باشــد و قهّــاری اســت 

 ج 3، ص 447( 



42

تفسیر سورۀ زمـــر

«.1 »تکویر«  دَرَ�ت
َ
ك ومُ ا�نْ ُ ج�

ا ال�نُّ ذ�َ ، وَ �إِ رَ�ت مْسُ كُوِّ
َّ ا ال�ش ذ�َ تکویر، در دیگر آیات آمده: »�إِ

کــه ســوره‌ای بــا همیــن نــام در قــرآن هســت، بــه معنــای چیــزی را بــر روی چیــزی 

حــم یــا 
َّ
ــی الل

َ
رتُ الغِطَــاءَ عَل كَــوَّ کــه زیریــن پوشــیده شــود.2  آوردن اســت بــه نحــوی 

گــرد آن پیچیــدم و در نتیجــه مخفــی  ــی فُــان؛ آن را پوشــاندم، 
َ
رتُ الغِطَــاءَ عَل كَــوَّ

«، یعنی روی شــمس حالتی پیدا می‌شــود  رَ�ت مْسُ كُوِّ
َّ ا ال�ش ذ�َ می‌شــود. بنابراین »�إِ

 کــه دیگــر نــور آفتــاب بــه جایــی نمی‌رســد. در نتیجــه آفتــاب، نوردهــی خویــش را از

 دست می‌دهد. 

کـه شـب را بـر روز غلبـه می‌دهـد،  کاری می‌کنـد  هارِ« خـدا 
ى ال�نَّ

َ
لَ عَل �يْ

َّ
رُ الل وِّ

َ
ك ُ »�ي

ى 
َ
هارَ عَل

رُ ال�نَّ وِّ
َ
ك ُ در نتیجـه روز را می‌پوشـاند. می‌پوشـاند، یعنـی از بیـن می‌بـرد. »وَ �ي

کار را می‌کنـد.3 ل«، نسـبت بـه روز نیـز همیـن  �يْ
َّ
الل

دو معنا برای واو 

گر واو را عاطفه بدانیم، یک معنا دارد  البته نکته ظریفی لازم به ذکر اسـت. ا

گـر حالیـه باشـد، معنـای دیگـری خواهـد داشـت.4 واو عاطفـه یعنـی خداونـد  و ا

کار انجـام می‌دهـد. شـب را بـر روز پیـروز می‌کنـد و بعـد از آن، روز را بـر شـب  دو 

گذشـته از غروب آفتاب، شـب را آورد  پیروز می‌کند. مطابق با افق ما و در شـب 

و بـر روز پیـروز نمـود. از طلـوع آفتـاب نیـز روز را آورد و بـر شـب پیـروز کرد. 

كـه سـتارگان ب‏ىفـروغ  كـه خورشـيد درهـم پيچيـده شـود؛ و در آن هنـگام  1. »در آن هنـگام 
یـر/ 2 - 1 شـوند«. تکو

2. مجمع البیان، ج 8، ص 763؛ مصباح المنیر، ج 2، ص 543. 
3. جوامع الجامع، ج 3، ص 448. 

ر« را، حـال یا اسـتیناف می‌داند؛ محقق. )مجمـع البیان، ج 8،  4. مرحـوم طبرسـی نیـز »یُکـوِّ
 ص 761(



43

بخش سوم، آیات ببببر مظاهر قدرت ت 6-4: اآی ،مبخش سو

گـر واو حالیـه باشـد چنیـن معنـا می‌دهـد: خـدا در حالی‌کـه شـب را بـر روز  ا

کنایـه از  پیـروز می‌کنـد در همـان حـال، روز را بـر شـب پیـروز می‌کنـد. مطلـب، 

کـه شـب شـد،  کـروی اسـت. هـر جـا ملاحظـه نمودیـد  ایـن می‌شـود ‌کـه زمیـن، 

کـرۀ زمیـن، روز اسـت.  بدانیـد نقطـۀ مقابـل آن بـر 

بـه تفـاوت معنـای آیـه در صورتـی که واو عاطفـه یا حالیه باشـد، دقت کنید. 

معنـای واو حالیـه این‌گونـه می‌شـود که این حالت، با آن حالت مقرون هسـتند. 

خداونـد شـب را بـر روز پیـروز می‌کنـد و در همیـن حـال نیـز روز را بـر شـب پیـروز 

می‌نمایـد. یعنـی در آنِ واحـد و در دو نقطـه، دو کار متفـاوت انجـام می‌دهد. لذا 

گـر در جایـی پـس از روز، شـب می‌شـود در جـای دیگـر پـس از شـب، روز می‌آید.  ا

یـم و ممکـن اسـت  کافـی بـرای این‌کـه واو را حالیـه بدانیـم، ندار البتـه دلیـل 

کـه شـخص در آن مـکان  عاطفـه باشـد. می‌تـوان گفـت اشـاره بـه هـر افقـی اسـت 

هسـت و افـق متعـارف مـراد اسـت. بنابرایـن اشـکال نشـود در مناطقـی از دنیـا، 

شـش مـاه شـب و شـش مـاه روز اسـت. بشـر در افـق متعـارف محیـط نـزول آیـات 

بـه بیسـت و چهـار سـاعت  از آن تعبیـر  امـروزه  کـه  کریمـه، در یـک دورۀ زمانـی 

می‌کننـد امـا در آن روزگار، عـرب سـاعت بـه ایـن معنـا را اسـتفاده نمی‌کـرد و ایـن 

تقسـیمات در ذهنشـان نبـود، دو حالـت را مشـاهده می‌نمـود. نـام یـک حالت را 

شـب و نـام دیگـری را روز نهادنـد و بـه عبـارت دیگـر، لیـل و نهـار نامیدنـد.1 

1. بـه طـور کلـی می‌تـوان گفـت کـه سـه گونـه معنـا بـرای این عبـارت از قرآن ارائه شـده اسـت. 
کـه  ز و شـب یک‌دیگـر را می‌پوشـانند، همان‌طـور  یـد رو کـه می‌گو اول، قـول قتـاده اسـت 
کـه  اسـت  مجاهـد  قـول  دوم،  می‌شـوند.  پیچیـده  هـم  روی  دسـتار  و  عمامـه  لایه‌هـای 
کـه  رد. سـوم، قـول حسـن و مقاتـل اسـت  ز را در شـب آو رد و رو ز آو یـد شـب را در رو می‌گو
ز کاسـته می‌شـود به شـب افزوده شـود و آن‌چه از شـب  قائلنـد بـه این‌کـه آن‌مقـدار کـه از رو



44

تفسیر سورۀ زمـــر

بَاحِ  مُ عِنْدَ الصَّ
َ

ل يْهِ السَّ
َ
 در صحیفه سجادیه آمده است: )وَ كَانَ مِنْ دُعَائِهِ عَل

مَسَـاء( و در ادامـه حضـرت بـه طـور صریـح در جهت مورد بحـث می‌فرمایند: 
ْ
وَ ال

کـه  همان‌طـور  فِيـهِ«.1  صَاحِبَـهُ  يُولِـجُ  وَ  صَاحِبِـهِ،  فِـي  مِنْهُمَـا  وَاحِـدٍ   
َ

كُلّ »يُولِـجُ 

عـرض شـد ایـن جملـه، صریـح در ایـن مطلـب اسـت کـه هـر شـبی در هـر نقطه از 

 ُ ولِ�ج ُ زمیـن، مقـرون بـه روزی در نقطـۀ دیگـر از زمیـن اسـت. زیرا خـدا می‌فرمایـد: »�ي

ل«؛2 شـب را در بطن روز می‌راند و روز را در بطن  �يْ
َّ
هارَ �فیِ الل

ُ ال�نَّ ولِ�ج ُ هارِ وَ �ي
لَ �فیِ ال�نَّ �يْ

َّ
الل

کـه واو عاطفـه اسـت.  گفـت،  شـب می‌رانـد. در اینجـا می‌تـوان 

حضــرت ســید الســاجدین )صلــوات الله و ســامه علیــه( در مــورد ایــن دو، 

کــدام از ایــن دو، یعنــی شــب و   وَاحِــدٍ مِنْهُمَــا فِــي صَاحِبِــهِ«. هــر 
َ

كُلّ فرمــود: »يُولِــجُ 

لَ �فِی 
�يْ
َّ
ُ الل ولِ�ج ُ روز را در آن یــارش می‌رانــد. تفســیر ایــن جملــه چنیــن می‌باشــد: »»�ي

ل«.  �يْ
َّ
هارَ �فِی الل

ُ ال�نَّ ولِ�ج ُ هارِ وَ �ي
ال�نَّ

امـا جملـۀ بعـد، یعنـی »وَ يُولِـجُ صَاحِبَهُ فِيهِ« معنای حالیه را خواهد رسـاند. 

کـدام از این‌هـا را در آن یـار و همدمـش می‌رانـد؛ در همان حال همدمش را در  هـر 

کـروی اسـت. ای مـردم بدانیـد  کـه زمیـن  آن می‌رانـد. جـز ایـن معنـا را نمی‌رسـاند 

گمان نکنید همه جای دنیا شب  که مشاهده نمودید شب است،  هر مکانی را 

است. بلکه مکان دیگری که نقطه معکوس آن است، روز می‌باشد. به هر مقدار 

گـر  گذشـته اسـت. ا گذشـته اسـت، در آن نقطـه از روز  کـه در ایـن مـکان از شـب 

ز می‌افزایـد؛ محقـق. )روض الجنـان و روح الجنـان فـی تفسـیر القرآن،  کاسـته شـود، بـه رو
ج 16، ص 301( 

کاسـته باز می‌گرداند«.  1. »از هر یک از آن دو می‌کاهد و بر دیگری می‌افزاید و آن‌گاه آن‌چه را 
)صحیفه سجادیه، دعای ششم، فراز 4( 

ز را در شب داخل مك‏ىند«. حج/ 61 ز و رو 2. »خداوند شب را در رو



45

بخش سوم، آیات ببببر مظاهر قدرت ت 6-4: اآی ،مبخش سو

 اینجا ابتدای شـب باشـد، آنجا ابتدای روز اسـت. اینجا نیمۀ شـب است، آنجا
کروی در معرض نور واقع می‌شـود و نور از یک    نیمۀ روز اسـت. وقتی یک جسـم 

سمت به آن می‌تابد و حرکت هم دارد، به ناچار چنین خواهد شد.  

مخلوقاتی عظیم و تحت فرمان 
کـه آفتـاب و مـاه را تحـت فرمـان دارد.  مَر«؛ خداسـت  �قَ

ْ
ال وَ  مْسَ 

َّ رَ ال�ش
»وَ سَخ�َّ

مـاه  و  کـرات،  میـان  در  بزرگ‌تریـن مخلـوق خـدا  آفتـاب،  نیسـت ‌کـه  ایـن  مـراد 
نمایان‌تریـن آن‌هاسـت. در چشـم مـا چنیـن اسـت و در دیـد عمومـی، از مجمـوع 
سـتاره‌ها، مـاه و آفتـاب را می‌بینیـم. در ادبیـات، ضـرب المثلـی در بیـان نسـبت 
گـر می‌خواهید نسـبت کوچک  کوچـک و بـزرگ بـه کار مـی‌رود. بـا ایـن مضمـون، ا
کـه بـزرگ نباشـد.  کوچـک می‌درخشـد  و بـزرگ را بسـنجید، بایـد دانسـت زمانـی 

کـه سوسـو می‌کننـد، از بیـن می‌رونـد.  کـه بـالا آمـد، سـتاره‌های کوچکـی  آفتـاب 

آن شـاعر در مـدح عبدالملـک بـن مـروان چنیـن گفـت: 
كوكب«1 كواكب          اذا طلعت لم يبد منهنّ     »فانكّ شمس و الملـوك 

کـه آفتـاب ظاهـر  تـو آفتابـی و سـایر قدرتمنـدان سـتاره‌ها هسـتند. هـر وقـت 
شـد دیگـر سـایر سـتارگان نـوری ندارنـد. 

کـه  نیسـت  بـاب  ایـن  از  می‌فرمایـد،  مَر«  �قَ
ْ
ال وَ  مْسَ 

َّ ال�ش رَ 
سَخ�َّ »وَ  کـه  خداونـد 

شـمس، بزرگتریـن اسـت. زیـرا شـمس بـه همـراه منظومـه‌اش، جزئـی از میلیون‌ها 
کـه همگـی یـک واحـد کهکشـانی هسـتند. بشـر بـه تازگـی کشـف  منظومـه اسـت 

کـه عـدد بزرگـی از کهکشـان وجـود دارد. هرچنـد به معنای این نیسـت ‌که   نمـوده 

 1. شعری از نابغۀ ذبیانی است؛ محقق. )الأغانی، ابوالفرج اصفهانی، ج 11، ص 27؛ شرح ابن
 ابی الحدید، ج 20، ح 464(



46

تفسیر سورۀ زمـــر

 به پایان عالم خلقت رسیده باشد؛ زیرا این امور در مورد عالم مادّه است و خلقت 

مجردات علاوه بر این‌هاست. ملائکه و جن و اقسام ملائکه و اقسام موجودات 

کـه بـه  یـم. بلکـه مخلوقاتـی  مـورد بحـث مـا نیسـت، زیـرا بدان‌هـا دسترسـی ندار

چشـم دیـده می‌‌شـود دارای ایـن عظمت اسـت.

 در ذهن عموم و امثال ابوجهل چنین بود که ستاره‌ها را گل‌میخ‌هایی فرض 

کـه در صفحـۀ آسـمان تثبیـت شـده‌اند. از ملانصرالدیـن سـؤال شـد:  می‌کردنـد 

گفـت: دسـتگاهی  کهنـه را چـه می‌کنـد؟  وقتـی خـدا مـاه تـازه مـی‌آورد، ماه‌هـای 

کـرده و بـه تـن آسـمان  کهنـه را خـرد می‌کنـد و تبدیـل بـه سـتاره‌  کـه ماه‌هـای  دارد 

می‌زنـد. چنیـن تصـور می‌کردنـد و ‌بحـث هیئـت بطلمیوسـی نیـز این‌گونـه بـود، 

کـه در ایـن هیئـت آمـده بـود.  تصویـری بـود 

ک می‌فرمایـد: و الفلـک  رضـوان خـدا بـر شـیخ بهائـی بـاد، در تشـریح الأفال

التاسـع الأطلـس و هـو کإسـمه غیـر مکوکـب.1 ایـن فلـک مانند اسـمش سـتاره‌دار 

نیسـت. اشـاره بـه این‌کـه »اطلـس« نقطـه ندارد؛ و هو کإسـمه غیـر مکوکب. فلک 

کـب اسـت و تمامـی سـتارگان در آن فلـک هسـتند.  کوا هشـتم، فلـک 

کـه ماننـد پوسـت‌های پیـاز، روی یک‌دیگـر  ایشـان هفـت فلـک برشـمرده‌اند 

کـه  هشـتم  فلـک  و  سـتاره‌اند  هفـت  بـرای  فلک‌هـا  ایـن  کـدام  هـر  دارنـد.  قـرار 

کـب باشـد، شـامل همـه سـتاره‌هایی اسـت کـه شـما در زمین مشـاهده  فلـک کوا

می‌کنیـد و هم‌چـون گل‌میـخ بـر تـن آن جـا گرفته‌اند. فلک اطلسـی نیـز وجود دارد 

ک بـود.  کـه سـتاره‌ای در آن نیسـت. ایـن توضیـح عبـارت تشـریح الأفال

ک« مراجعه کنیـد؛ محقق. )تحفـة الأحباب،  1. بـرای مطالعـه بیشـتر بـه شـرح »تشـریح الأفال
ص 6(



47

بخش سوم، آیات ببببر مظاهر قدرت ت 6-4: اآی ،مبخش سو

بـه فرمـان آورده اسـت، این‌گونـه قـدرت خویـش را نشـان  را  خداونـد این‌هـا 

کُـم« فرمـوده، یعنـی بـه فرمـان آورده و بـه سـود شماسـت. 
َ
رَ ل

َ
می‌دهـد. »سَـخّ

‏ي�  �ف ایـن دو حرکـت می‌کننـد. »وَ كُلٌّ  از  کـدام  ی«، هـر  مُسَمًّ لٍ  �جَ
لِ�أَ رِی  ْ ج�

َ �ي »كُلٌّ 

کـه نـه تنـد  «،1 حرکـت دارد. »سـباحت« یـک حرکـت منظـم اسـت  حُو�ن َسْ�بَ كٍ �ي
َ
ل �فَ

جَـلٍ«، یعنـی معنای 
َ
باشـد و نـه کنـد. بـه عبارتـی یـک حرکـت مسـتمر اسـت.2 »لِ

ی«،  یـک مسـیری اسـت و معنـای أجَـل، مسـیر و مـدت می‌باشـد.3 مـراد از »مُسَـمًّ

نامیـده شـده و از پیـش تعییـن شـده اسـت.4 

گاه باشـید که خدا عزیز اسـت. یعنی کسـی نمی‌‌تواند  ار«، آ
�فَّ غ�َ

ْ
ز�يُ ال � ِ عَز�

ْ
لا هُوَ ال

أَ
�«

کـه ممکـن  بـر خـدا چیـره بشـود. چـرا خداونـد  چنیـن می‌فرمایـد؟ بـه ایـن خاطـر 

کند و آنان را با  کند و شـیطان به ایشـان القا  اسـت به ذهن امثال ابوجهل خطور 

گر تو ثابت کردی که خدا  این سخن فریب دهد که رسول الله؟ص؟ بگویند: حال ا

 چنیـن قدرتـی دارد، ایـن آلهـۀ ما کاری می‌کنند که قـدرت خدا را محدود کنند.

کارهـای بسـیاری را انجـام داده اسـت و خدایـان مـا آن  کـه خـدا   صحیـح اسـت 

کارهـا را نکرده‌انـد امـا از همـان خـدا اسـتفاده می‌کننـد؛ بخواهـد یـا نخواهـد! 

رند«. )یس/ 40( كدام از آن‌ها در مسير خود شناو 1. »و هر 
 2.  المـرّ السّـريع فـي المـاء، و فـي الهـواء، و اسـتعير لمـرّ النجوم في الفلـک ...؛ حرکت و گذار 
 با سرعت در آب و هوا و استعاره به حرکت ستارگان در فلک می‌شود؛ محقق. )المفردات 

فی غریب القرآن، ج 1، ص 392( 
3. مجمـع البیـان و التبیـان، شـیخ طوسـی و شـیخ طبرسـی مـراد از »أجـل« را، مـدت و وقـت 
می‌داننـد؛ محقـق. )التبيـان فـي تفسـير القـرآن، ج‏9، ص 6؛ مجمـع البيـان فـي تفسـير 

القـرآن، ج‏8، ص، 762( 
يـا إليـه؛ تـا وقتـی که خداونـد برای آن دو تعییـن فرموده که  4. إلـى مـدة قدرهـا الله لهمـا أن يجر

یـان و حرمت داشـته باشـند؛ محقق. )مجمـع البیان، همان(  بـه سـوی آن جر



48

تفسیر سورۀ زمـــر

کاری را انجـام دهـد و بـدو بگوینـد  کـه نخواهـد  کسـی باشـد  ممکـن اسـت 

کنـون  کـه تا کاری را  بایـد انجـام دهـی و ناچـار بـه انجـام دادن شـود. یـا بگوینـد 

خداونـد  امـا  شـود.  تـرک  بـه  ناچـار  و  دهـی  انجـام  نبایـد  دیگـر  داده‌ای،  انجـام 

نیسـت.  این‌گونـه 

ار«، خدا عزیز است. قدرت دارد و قدرتش به گونه‌ای است 
�فَّ غ�َ

ْ
ز�يُ ال � ِ عَز�

ْ
لا هُوَ ال

أَ
�« 

ار« فرمود تا شخص را مأیوس نکند. مشرک
َ
 که کسی نمی‌تواند بر او چیره شود. »غَفّ

کرد؟  که بسـیار نابجا اسـت، حال چه خواهید  کنون بر شـما ثابت شـد  بودید و ا

کـه  کـه قـدرت در دسـت اوسـت، دشـمن شُـدید و معلـوم شـد آن‌هـا  بـا خدایـی 

عبادتشـان می‌کردیـد نیـز هیـچ قدرتـی ندارنـد. چـه باید کرد؟ به این معنا نیسـت 
کـه مأیـوس شـوید، بلکـه خداوند »غَفّار« اسـت. هـرگاه بازگردید، شـما را می‌آمرزد.1

آغاز از یک تن 

 خداوند بار دیگر برای این‌که مطلب را به خوبی برای آنان و داعیانی هم‌چون 

ابـن تیمیـه و محمـد بـن عبدالوهـاب )کـه ایـن تفکـر و ذهنیـت باطـل را بـه نـام 

کـه مظاهر خلقت خداونـد نه تنها در  توحیـد و اسالم رواج دادنـد( تفهیـم نمایـد، 

که شـما محتاج به غیر  گمان نکنید  آسـمان و زمین، بلکه در شـما نیز هسـت و 

«؛ شـما را از یـک تـن آفریـد. به  سٍ واحِدَة�ٍ �فْ مْ مِ�نْ �نَ
ُ
ك �قَ

َ
ل خـدا هسـتید؛ می‌فرمایـد: »�خَ

عبارتـی آغـاز خلقـت شـما یـک تـن بود. 

1. اللَّه الـــذي لا يقهـــر و لا يغالـــب، الغفـــار لمعاصـــي عبـــاده إذا تابـــوا و اقلعـــوا عـــن ذنوبهم؛ 
کـــه مقهـــور و مغلـــوب کســـی نمی‌شـــود. آمرزنـــده‌ای بـــرای گناهـــان  خداونـــدی اســـت 
 بندگان اســـت هنگامی‌که توبه کنند و از گناهانشـــان جدا شـــوند؛ محقق. )التبیان فی

 تفسیر القرآن، ج 9، ص 6( 



49

بخش سوم، آیات ببببر مظاهر قدرت ت 6-4: اآی ،مبخش سو

گـر بنـا  ها«؛ و از جنـس آن تـن جفتـش را قـرار داد.1 یعنـی ا َ وْ�ج ها ز�َ عَلَ مِ�نْ َ مَّ �ج
ُ »�ث

شـد نوعـی از یـک موجـود آغـاز شـود، بـه تناسـل هـم آغـاز شـود و جفت نیز داشـته 

باشـد، یگانه راه این اسـت. نه تنها راه سـومی نیسـت، بلکه راه دومی نیز ندارد.

کـه ابتـدا آن موجـود آفریـده شـود و بعـد یـک جفـت برای  یگانـه راه ایـن اسـت 

او آفریـده شـود. آمیـزش پیـدا کننـد و نسـل از ایـن دو باشـد.2 نسـل‌ها نیـز در میان 

خـود آمیـزش داشـته باشـند. لـذا محقـق شـدن ایـن مقصـود، منحصـر در همیـن 

«؛ خـدا شـما را از  سٍ واحِدَة�ٍ �فْ مْ مِ�نْ �نَ
ُ
ك �قَ

َ
ل شـیوه اسـت. لـذا خداونـد می‌فرمایـد: »�خَ

ها«؛ و از جنـس او، از او، نـه آن‌کـه از تن او باشـد  َ وْ�ج ها ز�َ عَلَ مِ�نْ َ مَّ �ج
ُ یـک تـن آفریـد. »�ث

1.  »ثُــمَّ جَعَــلَ مِنْهــا زَوْجَهــا« يعنــي حــواء أي مــن فضــل طينتــه؛ مرحــوم طبرســی در اینجــا 
گِل حضــرت آدم؟ع؟ می‌دانــد و  یــادی )باقی‌مانــده(  خلقــت حضــرت حــواء؟سها؟ را از ز
کــه حضــرت حــواء از ضلعــی از اضــاع  کــه قــول ضعیفــی موجــود اســت  متذکــر می‌شــوند 
حضــرت آدم؟ع؟ خلــق شــده امــا ایشــان، ایــن قــول را مــردود می‌داننــد. هرچنــد ایــن قــول 
دوم را از برخــی مفســران، ذیــل آیــۀ ابتدایــی ســورۀ نســاء و در ضمــن حدیثــی بیــان نموده‌انــد. 
البیــان ارائــه نکرده‌انــد؛ محقــق. )مجمــع  یــا نادرســتی آن   امــا نظــری در مــورد درســتی 

 فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 765( 
مرحوم مجلسـی نیز روایتی از امام صادق؟ع؟ نقل نموده که قول اول را تأیید می‌کند و این 
نظـر را کـه خلقـت حضـرت حـوا از دنـدۀ پاییـن و سـمت چـپ حضـرت آدم خلق شـده، رد 
ونَ إِنَّ الَلَّه عَزَّ وَ 

ُ
نَاسـاً عِنْدَنَا يَقُول

ُ
هُ إِنَّ أ

َ
اءَ وَ قِيلَ ل قِ حَوَّ

ْ
رَارَةُ ثُمَّ سُـئِلَ ع عَنْ خَل  زُ

َ
می‌نماید:  »قَال

كَبِيراً  وّاً 
ُ
ى عَنْ ذَلِكَ عُل

َ
 سُـبْحَانَ الِلَّه وَ تَعَال

َ
قْصَى قَال

َ ْ
يْسَـرِ ال

َ ْ
عِ آدَمَ ال

ْ
اءَ مِنْ ضِل قَ حَوَّ

َ
 خَل

َّ
جَل

ـقُ لِآدَمَ زَوْجَةً مِنْ غَيْرِ 
ُ
قُدْرَةِ مَا يَخْل

ْ
هُ مِنَ ال

َ
مْ يَكُنْ ل

َ
ـى ل

َ
ا إِنَّ الَلَّه تَبَـارَكَ وَ تَعَال

َ
 هَـذ

ُ
 مَـنْ يَقُـول

ُ
يَقُـول

كَانَ يَنْكِحُ بَعْضُهُ   إِنَّ آدَمَ 
ُ

كَلَمِ يَقُول
ْ
ى ال

َ
شْـنِيعِ سَـبِلًي إِل هْلِ التَّ

َ
مٍ مِنْ أ ِ

ّ
عِهِ وَ جَعَلَ‏ لِمُتَكَل

ْ
ضِل

ءِ حَكَمَ الُلَّه بَيْنَنَا وَ بَيْنَهُم‏«. )بحارالأنوار، ج 11، ص 221( 
َ

عِـهِ مَا لِهَؤُل
ْ
بَعْضـاً إِذَا كَانَـتْ مِـنْ ضِل

« بـرای تراخی و طول  « بحثـی مطـرح شـده که آیا ایـن »ثُمَّ 2. در میـان مفسـران حـول کلمـۀ »ثُـمَّ
مـدت اسـت و خلـق پـدر و مـادر بایـد پیـش از خلقـت فرزنـدان باشـد؟ و سـه قـول در ایـن 

خصـوص بیـان می‌کننـد. )التبیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 9، ص 7( 



50

تفسیر سورۀ زمـــر

کـرد و یـک نیمه، جفت او شـد. بلکـه از جنس  تـا گفتـه شـود خـدا او را بـه دو نیـم 

کـه اولـی را آفریـد، زوج دومـی را  او، جفتـش را قـرار داد. بـه عبارتـی از همـان نـوع 

کـه جفت او باشـد.  آفریـد 

در اینجـا نمی‌تـوان گفـت که از حضـرت آدم؟ع؟، حضرت حوا؟سها؟ را آفرید. 

ـقَ« آمـده اسـت امـا در اینجـا »جَعَـلَ« فرمـود. معنـای جَعـل، 
َ
در جـای دیگـر، »خَل

صریـح در قـراردادن اسـت. »مِـن« در عربـی دارای چند معنی اسـت که در اینجا 

بـه معنـای نَشـویه یـا جنسـیّه بـوده و تبعیضیه نمی‌باشـد. مانند: خَاتَـمٌ مِن فضّةٍ. 

ـةٌ و 
َ

یـا بـرای مثـال شـش انگشـتری موجـود اسـت: هـذه الخوَاتیـمُ الثَلاثَـة مِـن فِضّ

هـذه الثَلاثَـة مِـن ذَهَبٍ.

کـه از جنـس او آفریـده شـده اسـت را از  عبـارت »جَعَـلَ« و »مِن«  ایـن مطلـب 

اسـتنباط می‌کنیـم. مقصـود از »مِـن«، جنسـیه اسـت نه این‌کـه حضرت آدم؟ع؟ 

کردنـد و یـک نیـم، جفت ایشـان بود.  را بـه دو نیـم 

سٍ واحِدَة�ٍ  �فْ مْ مِ�نْ �نَ
ُ
ك �قَ

َ
ل ی �خَ ذ�

َّ
مُ ال

ُ
ك َّ وا رَ�ب

�قُ
اسُ ا�تَّ

هَا ال�نَّ ُّ �ي
أَ
ا �  در جای دیگر می‌فرماید: »�ي

ها«؛1 تعبیـر بـه »خَلـقَ« فرمـود و مقصـود، خلـق ابتدایـی اسـت.2  َ وْ�ج ها ز�َ �قَ مِ�نْ
َ
ل وَ �خَ

ق« وجود ندارد.3 »جَعَل« به معنای قرار دادن است 
َ
 منافاتی میان »جَعَل« و »خَل

ردگارتـان بپرهيزيـد كـه همـه شـما را از يـك انسـان آفريد، و همسـر او را )نيز(  1. »اى مـردم از پرو
از جنس او آفريد«. نسـاء/ 1

كلام العـرب: ابتِـداع الشـي‏ء علـى مِثـال لـم يُسـبق إِليـه؛ )خلـق( در زبـان  ـقُ فـي 
ْ
2. و الخَل

ردن چیزی اسـت، به نحوی که پیش از آن وجود نداشـته باشـد؛  عـرب بـه معنـای پدیـدآو
محقـق. )لسـان العـرب، ج 10، ص 85( 

قَ( معنا می‌کنند؛ محقق. )لسان العرب، ج 11، ص 111( 
َ
( را به )خَل گاهی )جَعَلَ  .3



51

بخش سوم، آیات ببببر مظاهر قدرت ت 6-4: اآی ،مبخش سو

ـقَ« فرمـود، »مِـن« 
َ
کـه قـرآن تعبیـر بـه »خَل نـه این‌کـه تکـه‌ای از آن را بردارنـد. آنجـا 

جنـس آمـده اسـت نـه »مِـن« تبعیـض.1 

کـه آفریـد، جفـت ایشـان را نیـز از همـان آفریـد.  حضـرت آدم؟ع؟ را از هـر چیـز 

یـادی طینـت نیـز همین اسـت.  مـراد از خلـق شـدن از ز

لَ  ز�َ �نْ
أَ
در ادامـه خداونـد بشـر آن روزگار را تنبیـه دوبـاره می‌دهـد و می‌فرمایـد: »وَ �

پایان را برای شما فرود آورد.  «؛ هشت جفت از چهار واج� ز�ْ
أَ
ة�َ � �يَ ما�نِ

َ عامِ �ث �نْ
�أَ

ْ
مْ مِ�نَ ال

ُ
ك

َ
ل

گوسـفند و بـز اسـت.2  گاو،  مـراد از أنعـام؛ إبـل، بقـر، ضـأن و معـز بـه معنـای شـتر، 

که حمار الشریعه در آن روز مطرح نبوده است. حمار الشریعه در   معلوم می‌شود 

گفت از جنس اسب است.  آن روز اصطلاحی بود و نمی‌توان 

زْواج« فرمـود؛ نـه این‌کـه هشـت 
َ
بـا احتسـاب جفـت ایـن حیوانـات، »ثَمانِيَـةَ أ

که جمع آن‌ها شانزده شود. یعنی چهار حیوان به همراه جفتشان   جفت باشند 

کـه  کـه هشـت عـدد می‌شـوند. در مـورد ایـن سـبک از تعبیـر، توضیـح داده شـده 

که  که اصل در تعبیر این‌گونه اسـت  کسـائی و سـایر علمای لغت، قائل هسـتند 

ضِعـف بایـد دو عـدد باشـد و ضَعفَیـن، چهـار عـدد باشـد.3 امـا از آنجـا که عرب 

کرده اسـت، ظاهر تعبیر  ین معنا 
َ
به دفعات بسـیار، ضِعفین را، به اشـتباه در مثل

که »مِن« در   1. مرحوم علامه طباطبایی نیز ضمن بررسی آیۀ اول از سورۀ نساء، قائل هستند 
 اینجـــا بـــرای بیـــان نوع و جنس بوده و تبعیضیه نیســـت. ســـایر مفســـرین در آیـــۀ مد نظر، این 
ــرار نداده‌انـــد؛ محقـــق. )المیـــزان فـــی تفســـیر القـــرآن، ج 4، ص  مقولـــه را مـــورد بحـــث قـ

 )136
2. مجمع البیان، ج 8، ص 766. 

3. و ضِعْـفُ الشـي‏ء: مِثْاله؛ ضِعـف شـیئ بـه معنـای دو تـا مانند آن اسـت؛ محقق. )لسـان 
العـرب، ج 9، ص 204( 



52

تفسیر سورۀ زمـــر

قرآنـی نیـز چنیـن اسـت. وگرنـه ضِعـف بـه معنـای دو برابـر و ضِعفیـن بـه معنـای 

چهـار برابـر اسـت. »ثَلاثَـةِ أضعَـاف« بـه معنـای شـش برابـر اسـت نـه این‌کـه سـه 

برابر باشـد. أزواج نیز از سـنخ همان ضِعف اسـت و الا زوج در مقابل فرد اسـت. 

ظرف خلقت انسان 

«؛ خدا شما را در  لا�ث
َ ما�تٍ �ث

ُ
ل ٍ �فِی ظ�ُ �ق

ْ
ل عْدِ �خَ َ  مِ�نْ �ب

ً
ا �ق

ْ
ل مْ �خَ

ُ
ك ها�تِ مَّ

أُ
� ِ طُو�ن ُ مْ �فِی �ب

ُ
ك �قُ

ُ
ل خ�ْ َ  »�ي

«؛ آفرینش پس از آفرینش. آفرینش،  ٍ �ق
ْ
ل عْدِ �خَ َ  مِ�نْ �ب

ً
ا �ق

ْ
ل  شکم مادرانتان می‌آفریند. »�خَ

 بــه معنــای شــکل خــاص پــس از شــکل خــاص اســت. خداونــد در آیــات دیگــر از 

قــرآن مجیــد مراحــل آفرینــش انســان را در شــکم مــادر بیــان می‌کنــد. در هــر مرحلــه‌ 

کــه بــا مرحلــۀ بعــدی تفــاوت دارد.1 خلقــت بشــر بعــد از ولادت  گونــه‌ای اســت  بــه 

کیفیــت تغییــر می‌کنــد. نــه این‌کــه چیــزی دارد  تــا ســن پیــری، بــه لحــاظ حجــم و 

گرفتــه می‌شــود یــا چیــزی نــدارد و بــه او افــزوده می‌شــود. بــه خــاف مراحــل  و از او 

مَّ مِ�نْ 
ُ ة�ٍ �ث

طْ�فَ مَّ مِ�نْ �نُ
ُ را�بٍ �ث اكُمْ مِ�نْ �تُ �ن �قْ

َ
ل ا �خَ

�نَّ �إِ
کــه فرمــود: »�فَ تکامــل جنیــن اســت 

 2.» ة�ٍ �قَ
َّ
ل رِ مُخ�َ �يْ

ة�ٍ وَ غ�َ �قَ
َّ
ل ة�ٍ مُخ�َ غ�َ مَّ مِ�نْ مُض�ْ

ُ ة�ٍ �ث �قَ
َ
عَل

کــرد. حــال  ــد: در ســه تاریکــی شــما را خلــق  ــاث« می‌فرمای مــاتٍ ثَ
ُ
ــي ظُل »فِ

کــه »فِــی« در اینجــا، ظرف خلق اســت یا ظــرف مخلوق؟ ظرف  ســوال ایــن اســت 

یکــی بودیــد. نــه این‌کــه خــدا در حالی‌کــه  مخلــوق اســت. یعنــی شــما در ســه تار

یکــی بودیــد، شــما را آفریــد. بــه عبــارت دیگــر، وقتــی در شــکم مــادر قــرار  در ســه تار

1. مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 766؛ التبیان فی تفسیر القرآن، ج 9، ص 10. 
2. »ما شـــما را از خاك آفريديم، ســـپس از نطفه، و بعد از خون بســـته شده، سپس از مضغه 
يده( كه بعضى داراى شـــكل و خلقت است و بعضى بدون  )چيزى شـــبيه گوشـــت جو

شكل«. حج/ 5



53

بخش سوم، آیات ببببر مظاهر قدرت ت 6-4: اآی ،مبخش سو

گرفتیــد، ســه تاریکــی داشــتید و خــدا شــما را آفریــد و آفرینــش شــما بــه صــورت 

 »خَلقــاً بَعــدَ خَلــق« بــود. هــر مرحلــه‌ای نســبت بــه مرحلــه قبلــی، در نــوع و کیفیــت

  تفاوت داشت. نه آن‌که قد بلند شد، یا دست داشت و بعد، نیرومند شد. چشم 

داشت و بعد، حجم چشم بزرگ‌تر شد. خیر، مراد این نیست. 

مجمع البیان در مورد چیستی این ظلمات، روایت مرسلی را بیان نموده که 

 مقصود، ظلمت شـکم، ظلمت رحم و ظلمت مشـیمیه اسـت.1 چنان‌که ثبوت

 این حدیث مرسل ثابت شود، می‌پذیریم. 

 اما تعبیری ذوقی از این مطلب ارائه می‌دهیم که خداوند می‌خواهد بفرماید

 شما در شکم مادر بودید و سه تاریکی داشتید. یک، ظلمت مکان به این معنا 

 کـه نـوری در آن نبـود. دوم، ظلمـت جهـل و سـوم، ظلمـت جبـر. جبـر بـه معنـای 

بی‌اراده بودن و قدرت نداشتن است. 

کمــک ســه نیروســت. یکــی،  آن‌چــه بشــر در ایــن دنیــا انجــام می‌دهــد، بــه 

کــه محیــط طبیعــی فعالیــت  نیــروی بینایــی یــا دیــدن اســت. وجــود نــور اســت 

گاهــی اســت و ســوم، نــور اراده  بــرای بشــر ایجــاد می‌کنــد. نیــروی دوم، نــور علــم و آ

گاهی  یم، آ کاری را دار و قدرت داشتن و اختیار است. چه بسا قدرت بر انجام 

کــه دیــدن اســت را بــرای آن‌کــه اســباب  یــم، امــا چــون محیــط طبیعــی   هــم دار

کار را انجام نمی‌دهیم.  و مقدماتش را پیوند دهیم نداریم، پس 

 گاهــی نیــز روز بــوده و محیــط روشــن اســت. چشــممان  بــه خوبــی می‌بینــد اما 

کار انجــام نخواهــد شــد. یــا در برخــی  یــم و چــون جاهــل هســتیم، آن  گاهــی ندار آ

 1. مشابه این توضیح نسبت به آیۀ شریفه، در مجمع البیان و التبیان موجود است؛ محقق.
 )مجمع البیان، ج 8، ص 767؛ التبیان، ج 9، ص 9( 



54

تفسیر سورۀ زمـــر

کاری بــرای بشــر  گاهــی دارد امــا قــدرت نــدارد. می‌خواهــد  مــوارد، عالــم اســت و آ

کنــد امــا قــدرت بــر انجــام آن نــدارد. 

کـه ایـن تعبیـر را از روی ذوق ارائـه نمودیـم و مـراد مـا بیـان  البتـه بیـان شـد 

مـاتٍ ثَالث« را معنـا و تعبیـر بـه ظلمـت عـدم نـور، ظلمـت 
ُ
تفسـیر نیسـت. »ظُل

جهـل و ظلمـت جبـر کردیـم. در مقابـل سـه نـوری کـه خـدا در ایـن دنیا بـه ما عطا 

فرمـوده و بـر مـا منـت نهـاده اسـت. آن سـه نـور بـر طبـق قـرآن مجیـد چنیـن اسـت: 

کنایـه از  «؛1 روز را بینایی‌دهنـده آفریـد. روز، 
ً
صِرا هارَ مُ�بْ

یـک نـور روز اسـت: »وَ ال�نَّ

وجـود نـور اسـت. علـم نیـز منّـت و عطـای خداونـد بـر ماسـت. اراده‌، بـه ایـن معنا 

کـه می‌توانیـم انجـام دهیـم یـا ندهیـم نیـز منّتـی از سـوی خـدا بـر ماسـت. 

جنس انســان در این دنیا و بعد از زاییده شــدن این‌گونه اســت. اما در شــکم 

گفتــه شــده نیــاز   مــادر در ســه ظلمــت قــرار دارد. تعبیــر ظلمــات ثــاث بــه آن‌چــه 

به اثبات دارد. 

ــه آن اشــکال می‌کنــد و  ــی ب ــه مرحــوم علامــه طباطبای ک ــی مطــرح اســت  قول

کــه قــول نادرســتی اســت. این‌کــه مــراد از ســه ظلمــت،  نمی‌پذیــرد. قائــل هســتند 

ظلمــت رحــم، ظلمــت صلــب پــدر و ظلمــت دیگــری اســت. بــه ایــن خاطــر 

یــد و در  کــه خــدا می‌فرمایــد در شــکم مــادر، ســه ظلمــت دار نادرســت اســت 

آن جایــگاه، دیگــر از صلــب پــدر جــدا شــده اســت.2 هرچنــد در ایــن مقــام قصــد 

1. یونس/ 67
حـمِ و المَشـیمیةِ و هـو خطـأ فـإن قَولـه: »فِـی بُطـوُنِ  لـب و الرَّ 2. وَ قیـل: المُـرادُ بهـا ظلمـةُ الصُّ
لمات الثلاث ما فی بطونِ النساءِ دونَ أصلاب الرِّجال؛

ُ
هاتِکُم« صریحٌ فی أنَّ المرادَ بالظّ مَّ

ُ
 أ

 محقق )المیزان فی تفسیر القرآن، ج 17، ص 238( 



55

بخش سوم، آیات ببببر مظاهر قدرت ت 6-4: اآی ،مبخش سو

یم، اما باید گفت مشیمیه نیز ظلمت دهنده نیست. لایه و پرده‌ای   مناقشه ندار

به دور بچه است و مانع از نفوذ نور نمی‌باشد. 

تسلط بر مخلوقات 

کــه اداره‌کننــده‌ و تربیت‌دهنــدۀ  ك«؛ ایــن اســت »الله«‌ 
ْ
مُل

ْ
هُ ال

َ
مْ ل

ُ
ك ُّ هُ رَ�ب

َ
مُ اللّ

ُ
لِك »ذ�

کــه در  کــه شــما را از آن ســه ظلمــت  کــردن ایــن اســت  شماســت. معنــای تربیــت 

م« بــود، نجــات داد. 
ُ
ك ها�تِ مَّ

أُ
� ِ طُو�ن ُ »�فیِ �ب

که می‌توان  ك«؛ »المُلک« به معنای تســلط داشــتن اســت. در اموری 
ْ
مُل

ْ
هُ ال

َ
»ل

در آن‌هــا تصــرف نمــود. قدرتمنــد متصــرف خداســت.1 در ادامــه می‌فرمایــد: »لا 

گــر بــود، مخلــوق مطلــق معبــود بــود و بــه یقیــن هــو   هُو«. الهــی نیســت و ا
َ
لاّ لهَ �إِ �إِ

گر هم باشــد،   المعبــود بــود. دیگــری شایســتۀ عبادت نیســت، زیــرا قدرتی ندارد. ا

وجود عاجزی است. 

کــدام  کجــا توجــه داده می‌شــوید، درمانــده می‌شــوید؟ بــه  «، بــه  و�ن
صْرَ�فُ ى �تُ

ن�َّ
أَ
� »�فَ

گــر ابوجهــل در غیــر »الله«، قدرتــی قائــل نبــود معنــا  ســمت روگردانــده می‌شــوید؟ ا

کــدام ســمت می‌برند؟ چرا قدرتی را که در دســت  نداشــت بــه او بگوینــد: تــو را بــه 

گــر چنین عقیده‌ای نداشــت، معنا نداشــت   خداســت، در دیگــری می‌جوییــد؟ ا

آیه چنین بفرماید. 

كم و هداكم و يملك التصرف فكيم )له الملك(  1. يعني الذي خلق ما ذكره هو الذي أنشـا
كنـون شـمرده شـد، همـان كسـی اسـت   علـى جميـع المخلوقـات؛ یعنـی خالـق آن‌چـه تا
كـه آن‌هـا را ایجـاد نمـوده و هدایـت میك‌نـد و مالكیت دخل و تصـرف در همۀ مخلوقات 

برای اوسـت؛ محقق. )التبیان فی تفسـیر القرآن، ج 9، ص 10( 





57

 بخش چهارم، آیات 8 - 7:  
ابطال افکار مشرکان 

آیات مبارکه 
 
ݦݩݩۗ
مْ٭

ُ
ك

ݦَ
هُ ل َݡ رْ�ضݧ ݦَ وا �ی ُ رݧ

ُ
ك

ݨْ �ش
ݨݨْ �تَ  وَاِ�نݧ

ݩݩۖ ݧ
٭ رݩَ ݐْ ڡݧ

ُ
ك

ْ
اٰدِهِ ال ݓ ٮݫ ِ ݫ عݫ ِ ݩݩݩݩٰى لݫ ݧ ݧ ݧ رْصݩݐݧ ݦَ  وَلاٰ �ی

ݦݦݩۖ
مْ٭

ُ
ك یٌّ عَ�نْ �نِ

هَ غ�َ اِ�نَّ اللّٰ وا �فَ رݦُ �فُ
ْ
ك اِ�نْ �تَ

 
ݦݦݦݩݩۚ

٭ وںݩݐَ
ُ
ل َ مݧ ْ عݧ �تَ مْ  ݩݑُ ٮݧ ݐݨْ ماٰ كُںݩݧ �بِ مْ 

ُ
ك �ئُ ِ

�بّ
�نَ �یُ

�فَ مْ 
ُ
ك عݦُ ݓِ ݫ ݫ حݫ ْ رݨݧ مݨَݡ مْ 

ُ
ك ِ

ّ رَ�ب اِلىٰ  مَّ 
ُ �ث رٰى٭ݦݦݦݩݩݩۚ 

ݩݐݨْ حݧ
ُ
ا ݢرَݤ  ݢ وِز�ݨْ ݑٌ  هݧ رݦݩَݡ ݪِ ݦݐ

رݩݩ واٰ رُ  ِ ز�
�تَ وَلاٰ 

ݢاٰ  ݢ مَّ اِذ�
ُ هِ �ث ْ �یݧ

َ
ا اِل �بً �ی ٖ ݩݩݐݫ ۥ مُںݧ ُ هݧ رݦّݨݨٌ دَعاٰ رَ�بَّ ساٰ�نَ �ضُ

ݐݨْ اِںݧ
ݨْ
ݢاٰ مَسݩَّ ال ݢ دُورِ ٧ وَاِݣݣدݩݩݐ �تِ الصُّ اٰ ذ� مٌ �بِ ۥ عَلٖ�ی ُ هݧ

اِ�نَّ

لݩَّ عَ�نْ  ِ ݫ ݭݫ
ݐ ݨُصݧ ݧ ݔݧ ݭݫ ݫ ِىݫ ا لݠݫ

دݨًݡ ݨْداٰݠ ݩݐݧ ںݧ
َ
هِ ا عَلَ لِلّٰ ݓَ لُ وَحݫ ْ �بݧ

هِ مِ�نݨْ �قَ ْ �یݧ
َ
ݢا اِل دْعُوٓݢ سِیݦَ ماٰ كاٰ�نَ �یَ

هُ �نَ ة�َݡً مِںݩݩݐݨْ ݨ مݧ ِعݨْ ݫ هُۥ ںݨݨݐݫ
َ
ل وَّ �خَ

اٰرِ ٨ �بِ الںݦݩݩݐݨّ صْحاٰ
َ
كَ مِ�نݨْ ا

ا اِ�نَّ
ݩً
ل لٖ�ی رِكَ �قَ �فْ

ُ
ك عْ �بِ

�تَّ َ مݧ لْ �تَ ۚ �قُ
لِهٖ٭ݩݩݩݦݩ ٖىݪݔ ݫ سَ�بݫ

ترجمۀ آیات 
ــراى  ــران را ب كف ــز  ــت، و هرگ ــاز اس ــما ب‏ىني ــد از ش ــد خداون كني ــران  كف ــر  گ 7- ا
يــد آن را بــراى شــما م‏ىپســندد،  ر گــر شــكر او را بجــا آو بندگانــش نم‏ىپســندد، و ا
گنــاه ديگــرى را بــر دوش نمك‏ىشــد، ســپس بازگشــت همــه  ى  گنــهك‌ار و هيــچ 
گاه  ــد آ ــام م‏ىدادي ــه انج ــما را از آن‌چ ــت، و ش ــان اس ردگارت ــوى پرو ــه س ــما ب ش
گاه اســت. 8- هنگامك‌ىــه  كــه بــه آن‌چــه در سينه‏هاســت آ م‏ىســازد، چــرا 
ردگار خــود را م‏ىخوانــد، و بــه ســوى او بــاز م‏ىگــردد،  يانــى رســد پــرو انســان را ز
كنــد آن‌چــه را بــه خاطــر آن قبــا  امــا هنگامك‌ىــه نعمتــى از خــود بــه او عطــا 
خــدا را م‏ىخوانــد بــه فراموشــى م‏ىســپرد، و بــراى خداونــد شــبيه‏هاىي قــرار 
كفــرت بهــره  ى از  ز ــا مــردم را از راه او منحــرف ســازد، بگــو چنــد رو م‏ىدهــد، ت

زخــى!  كــه از اصحــاب دو گيــر 



58

تفسیر سورۀ زمـــر

معنای لغات  

بـه سـختی حمـل می‌کنـد.  بـوده و انسـان  کـه سـنگین  بـاری اسـت  »وِزر«،1 

کارهـای ما دسـت اوسـت و اداره کنندۀ ماسـت. »نِدّ«،3  کـه  »ربّ«2 یعنـی کسـی 

بـه معنـای هماننـد و شـریک اسـت، یعنـی آن‌که کارش مانند اوسـت. »مسّ«4 به 

معنـای بـه تـن خـوردن اسـت، کنایـه از این‌کـه به درسـتی با انسـان تمـاس بگیرد. 

مخفی نمودن حقیقت  

مْ«؛ 
ُ
ك

َ
هُ ل رْ�ضَ َ رُوا �ي

ُ
ك ْ �ش

�نْ �تَ رَ وَ �إِ �فْ
ُ
ك

ْ
ادِهِ ال ى‏ لِعِ�ب رْض� َ مْ وَ لا �ي

ُ
ك ٌّ عَ�نْ ي� �نِ

هَ غ�َ
َ
�نَّ اللّ �إِ

رُوا �فَ �فُ
ْ
ك �نْ �تَ »�إِ

 آیۀ شریفه، ادامۀ حقایق بیان شده در آیات قبل است. در آیات پیشین حضرت 

کـه می‌گفتنـد معبودهـای  حـق جـلّ و عال ایـن ادعـای مشـرکان را ابطـال می‌کنـد 

کـه بـر طبـق آن می‌تواننـد ارادۀ الهـی را تغییـر دهنـد.  مـا رابطـه‌ای بـا خـدا دارنـد 

بـرای مثـال خداونـد به کسـی وعدۀ نیکویـی داده و آن‌ها جلوگیری کنند یا وعدۀ 

بـدی داده و آن‌هـا مانـع شـوند. یـا وعـدۀ حرمـان داده ‌کـه بهشـت نخواهد بـرد، اما 

کـه فرزنـد خداونـد هسـتند و چنیـن قدرتـی دارنـد.  این‌هـا ببرنـد. بـه ایـن خاطـر 

خداونـد می‌فرمایـد همگـی دروغ می‌گوینـد. بلکـه آن‌ها را به طور مسـتقل، در 

مقابـل مـا می‌داننـد. بـه عبارتـی اعتنا و توجهی بـه خداوند ندارند. 

گمان  که ایشـان  اءُ«؛5 آن‌گونه  َ�ش �قُ ما �ي
ُ
ل خ�ْ َ ا �ي ‏ى مِمَّ  لاَصْطَ�ف

ً
دا

َ
 وَل

ذ�َ خ�ِ
�تَّ َ �نْ �ي

أَ
هُ �

َ
رادَ اللّ

أَ
وْ �

َ
»ل

1. لسان العرب، ج 5، ص 283. 
2. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 336. 

3. لسان العرب، ج 3، ص 420. 
4. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 767. 

5. زمر/4



59

بخش چهارم، آیات ببخشب ت 8 - 7:ابخش چهارم، آی

کنیـم،  انتخـاب  فرزنـدی  بـه  را  کسـی  گـر بخواهیـم  ا فـرض  بـر  می‌کننـد نیسـت، 

کـه برخالف ارادۀ ما، مُلـک را به  کـرد  هیـچ‌گاه فرزنـد ناخلـف انتخـاب نخواهیـم 

کشـاند.  بیراهـه 

عالوه بـر ایـن، مگـر مشـاهده نمی‌کننـد که همۀ قدرت‌ها به دسـت ماسـت؟ 

�نْ  « و در ادامـه می‌فرمایـد: »�إِ سٍ واحِدَة� �فْ مْ مِ�نْ �نَ
ُ
ك �قَ

َ
ل «، »�خَ رْض�

�أَ
ْ
ماوا�تِ وَ ال �قَ السَّ

َ
ل »�خَ

هَ 
َ
�نَّ اللّ �إِ

یـد، خـدا بی‌نیـاز از شماسـت. »�فَ کفـر بورز گـر  م«؛ ا
ُ
ك ٌّ عَ�نْ ي� �نِ

هَ غ�َ
َ
�نَّ اللّ �إِ

رُوا �فَ �فُ
ْ
ك �تَ

م«؛ خـدا بی‌نیـاز از شماسـت.
ُ
ك ٌّ عَ�نْ ي� �نِ

غ�َ

کَفَـرَ بـه  کَفَـرَ الشـیء، أی اخفـاه؛  کفـر نمـود؟  امـا چـرا چنیـن فرمـود و تعبیـر بـه 

کرده‌انـد، امـا آن  کـردن اسـت. بـه عبارتـی آن‌هـا حقیقتـی را درک  معنـای مخفـی 

را مخفـی می‌نماینـد. 

کـردن، دو مصـداق دارد. بـه تعبیـر  کـه مخفـی  توضیـح ایـن نکتـه لازم اسـت 

کـردن، دو مظهـر و مصـداق وجـود دارد. یـک مـورد اظهـار  دیگـر در مقابـل مخفـی 

کـه از آن تعبیـر بـه ایمـان، اسالم، اقـرار و اعتـراف  کـردن حقیقـت اسـت  بـه درک 

گـر ایـن معنـا را در نظر بگیریم ایمـان، در مقابل کفر قرار خواهد گرفت.  می‌شـود. ا

کـردم را مخفـی و پنهـان  کَفَرتُـم بـالله، آمنتُـم بـالله اسـت. زیـرا آن‌چـه درک  مقابـل 

ننمـودم. یکـی از مصادیـق مخفـی نکـردن، اظهـار نمودن اسـت. لذا در بسـیاری 

از آیـات و اصطلاحـات مذهبـی در مقابـل کفـر، اسالم یـا ایمـان آمـده اسـت.

کار بـردن آن اسـت. بـرای  کفـر می‌باشـد، بـه  کـه در مقابـل  مصـداق دیگـری 

گر نخواهم   مثال، شخصی به من مبلغی پول داده است و آن را مخفی می‌کنم. ا

کـرد: یـا بیـان می‌کنم که  آن را مخفـی نمایـم، بـه دو صـورت شـما را مطلـع خواهـم 

کرد.  پـول دارم و یـا آن را خـرج خواهـم 



60

تفسیر سورۀ زمـــر

ــز شـــکر اســـت.1  ــر نیـ کفـ ــرار دارد. در مقابـــل  در مقابـــل صـــورت دوم، شـــکر قـ

مْ 
أَ
رُ �

ُ
ك ْ �ش

أَ
�
أَ
‏ي�ن� � وَ

ُ
ل �بْ آیـــات بســـیاری بـــه ایـــن مطلـــب اشـــاره دارنـــد. می‌فرمایـــد: »لِ�يَ

رُ«.2   كْ�فُ
أَ
�

کــردن هر یک  شــکر نمــودن تنهــا بــه زبــان آوردن نعمت نیســت، بلکه مصرف 

ــر ایــن اســاس، یــک مــورد از  ــد در جــای مناســب اســت. ب از نعمت‌هــای خداون

کردن نعمت خواهد  کردن آن اســت و در مقابل آن اظهار  کفران نعمت، مخفی 

«؛4  �ث حَدِّ
كَ �فَ ِ

عْمَة�ِ رَ�بّ ِ �ن ا �بِ
مَّ
أَ
ــد: »وَ � ــه ایــن معنــا چنیــن می‌فرمای ــه شــریفه ب ــود.3 در آی  ب

کن.  این را اظهار 

ـــى عَبْـــدِهِ بِنِعْمَـــةٍ 
َ
نْعَـــمَ الُلَّه عَل

َ
در روایـــات چنیـــن ســـفارش شـــده اســـت: »إِذَا أ

ـــه بنـــده‌ای نعمتـــی عطـــا نمـــود، خشـــنود  ـــد ب ـــر خداون گ ـــهِ«؛5 ا يْ
َ
ـــا عَل نْ يَرَاهَ

َ
ـــبَّ أ حَ

َ
أ

ـــار آن نعمـــت را در بنـــده ببینـــد. وقتـــی شـــرایط مالـــی شـــما خـــوب  کـــه آث می‌شـــود 

کـــه آثـــار نعمـــت در  کنیـــد  گونـــه‌ای عمـــل  اســـت، نســـبت بـــه بســـتگان خـــود بـــه 

آن‌هـــا ظاهـــر شـــود. 

نبـودن  و شـکرگزار  الهـی  نعـم  در  بـه معنـای جحـد  اینجـا  در  را  کفـر  نیـز  1. مرحـوم طبرسـی 
می‌دانـد.  می‌فرمایـد: »إِنْ تَكْفُـرُوا« أي تجحـدوا نعمـة الله تعالـى و لـم تشـكروه؛ محقـق. 

القـرآن، ج 8، ص 767(  فـی تفسـیر  البیـان  )مجمـع 
رم يـا  ردگار مـن اسـت، تـا مـرا بيازمايـد كـه آيـا شـكر نعمـت او را بجـا مـ‏ىآو 2. »ايـن از فضـل پـرو

كفـران مك‏ىنـم؟«. نمـل/ 40
ید:   3. تفسیر قمی نیز معنای کفر را در این آیۀ شریفه، کفر نسبت به نعمت‌ها دانسته و می‌گو

كفر النعم؛ محقق. )تفسیر القمی، ج 2، ص 246( فهذا 
كن«. ضحی/ 11 ردگارت را بازگو  4. »و اما نعمت‌هاى پرو

حَبَّ 
َ
ى عَبْدِهِ بِنِعْمَةٍ أ

َ
نْعَمَ الُلَّه عَل

َ
: إِذَا أ

َ
بِي عَبْدِ الِلَّه؟ع؟  قَال

َ
نْ رَوَاهُ عَنْ أ سْبَاطٍ عَمَّ

َ
 5. »عَنْ عَلِيِّ بْنِ أ

«؛ محقق. )الکافی، ج 6، ص 438( 
َ

جَمَال
ْ
هُ جَمِيلٌ يُحِبُّ ال نَّ

َ
يْهِ لِ

َ
نْ يَرَاهَا عَل

َ
أ



61

بخش چهارم، آیات ببخشب ت 8 - 7:ابخش چهارم، آی

کافــی،1 از مولــی موســی بــن جعفــر؟س؟  کتــاب شــریف اصــول  همچنیــن در 

ــد در  ــرا دی ــد: حضــرت م ــرد محترمــی اســت. می‌گوی روایتــی نقــل شــده و راوی ف

کنــم. حضــرت فرمــود:  حالی‌کــه در دســت خــود زنبیــل داشــتم تــا در بــازار خریــد 

ــی غــام  ــه عبارت ــو نعمــت داده اســت. ب ــه ت ــد ب کار را می‌کنــی؟ خداون چــرا ایــن 

کــردم: بــه خاطــر تواضــع لله  و فرزنــد داری، چــرا خــود بــه بــازار می‌آیــی؟ عــرض 

ــبَّ أن  کســی نعمتــی داد، أحَ ــه  ــد ب ــر، وقتــی خداون ــود: خی اســت. حضــرت فرم

یــهِ. 
َ
یَــرَی أثَرَهَــا عَل

این اثر نعمت اســت. بنابراین معنای شــکر لفظی، تنها گفتن شــکر نیســت. 

شــکر لفظــی، صَــرف نمــودن »مــا أنعــم الله« در مســیری اســت که خــدا می‌خواهد. 

وگرنــه صِــرف اظهــار شــکر لفظــی، هماننــد توبــۀ لفظــی اســت. توبــۀ حقیقــی، 

گذشــته و تصمیــم و عــزم کراهــت از وضــع   تصمیــم قلبــی اســت یعنــی ندامــت و 

گناه.   بر تکرار نشدن 

در رابطـه بـا گفتـن اسـتغفرالله و دیگـر ذکرهـا به طـور لفظی، روایتـی صحیح از 

گفتن  حضرت ابی‌جعفر باقر؟س؟ وارد شـده اسـت.2 ذکر خدا و یاد خدا، تنها به 

ـرِيِّ  جُلِ السَّ  يُكْرَهُ لِلرَّ
َ

حْمِلُ بَقْلً فَقَال
َ
نَا أ

َ
بُو عَبْـدِ الِلَّه؟ع؟ وَ أ

َ
: رَآنِـي أ

َ
يَـةَ بْـنِ وَهْـبٍ قَـال  1. عَـنْ مُعَاوِ

يْهِ؛ محقق. )الکافی، ج 6، ص 439( 
َ
 عَل

َ
نِيَّ فَيُجْتَرَأ

َ
يْ‏ءَ الدّ َ

 الشّ
َ

نْ يَحْمِل
َ
أ

مَرْءِ مِنْ نَفْسِــهِ وَمُوَاسَــاةُ 
ْ
عِبَادُ اِنْصَافُ ال

ْ
شَــدِّ مَا عَمِــلَ ال

َ
2. امــام باقــر؟ع؟ می‌فرماینــد: »ثَــاث مِــنْ أ

ــا  ــمُّ بِهَ ــةِ یَهُ مَعْصِیَ
ْ
ــدَ ال  عِنْ

َّ
ــزَّ وَجَــل ــرَ الَلَّه عَ كُ

ْ
نْ یَذ

َ
ــوَ أ كُلِّ حَــالٍ وَهُ ــی 

َ
ــرُ الِلَّه عَل خَــاه وَ ذِكْ

َ
ــرْءِ أ مَ

ْ
ال

ــهُمْ  قَــوْا اِذا مَسَّ ذِیــنَ اتَّ
َّ
 اِنَّ ال

َ
 الِلَّه عَــزَّ وَجَــلّ

ُ
مَعْصِیَــةِ وَهُــوَ قَــوْل

ْ
ــكَ ال

ْ
بَیْــنَ تِل  ذِكْــرُ الِلَّه بَیْنَــهُ وَ

ُ
فَیَحُــول

ــرُوا فَــاِذا هُــمْ مُبْصِــرُونَ«؛ ســه چیز اســت که از ســخت ترین اعمال 
َ
كّ

َ
ــیْطانِ تَذ طائِــفٌ مِــنَ الشَّ

ــر  ــرادر دینــی و ذک ــا ب ــر حقــوق مــردم(، مواســات ب بنــدگان می‌باشــد: انصــاف دادن )در براب
خداونــد در هــر حــال و حقیقــت ذکــر آن اســت کــه وقتــی قصــد معصیتــی کنــد )بلافاصلــه( 



62

تفسیر سورۀ زمـــر

لاالـه الا الله نیسـت. هرچنـد ذکـر اسـت، امـا ذکـر لسـانی اسـت. بلکـه ذکـر ایـن 

که وقتی با معصیت مواجهه می‌شـوید، به یاد خدا باشـید و خدا را بالاتر   اسـت 

از معصیت و هوای خود بدانید. 

بی‌نیازی خداوند از شکرگزاری

در آیـــات مـــورد بحـــث، حضـــرت حـــق نعمت‌هایـــی را نـــام بـــرده اســـت: 

ل«. همگـــی از  �يْ
َّ
ى الل

َ
هارَ عَل

رُ ال�نَّ وِّ
َ
ك ُ هارِ وَ �ي

ى ال�نَّ
َ
لَ عَل �يْ

َّ
رُ الل وِّ

َ
ك ُ ؛ �ي رْض�

�أَ
ْ
ماوا�تِ وَ ال �قَ السَّ

َ
ل  »�خَ

 نعمت‌هایی هســـتند که نحوۀ حیات و زندگی ما را آماده می‌ســـازند. همچنین 

ها«، همچنیـــن در مورد انعام،  َ وْ�ج ها ز�َ عَلَ مِ�نْ َ مَّ �ج
ُ سٍ واحِدَة�ٍ �ث �فْ مْ مِ�نْ �نَ

ُ
ك �قَ

َ
ل فرمـــود: »�خَ

 هُوَ 
َ
لاّ لهَ �إِ كُ لا �إِ

ْ
مُل

ْ
هُ ال

َ
مْ ل

ُ
ك ُّ هُ رَ�ب

َ
مُ اللّ

ُ
لِك مطالبـــی فرمود. در ادامه چنین می‌فرماید: »ذ�

«؛ بـــه کجـــا روگردانده می‌شـــوید؟ چرا روی خود را به ســـوی دیگران  و�ن صْرَ�فُ ى �تُ
ن�َّ
أَ
� �فَ

می‌گردانید؟

ــن،  ــود و ای ــل ش ــت حائ ــان او و آن معصی ــد، می ــر خداون ــد و ذک ــال افت ــد متع ــاد خداون ــه ی ب
ــار  گرفت ــزکاران  ــه پرهی ــود: هنگامی‌ک ــد فرم ــرآن مجی ــد در ق ــه خداون ک ــت  ــزی اس ــان چی  هم
گهــان بینــا  کیفــر او( می‌افتنــد؛ و نا وسوســه‌های شــیطان شــوند، بــه یــاد )خــدا و پــاداش و 
ــر ایــن پیامبــر اکــرم؟ص؟ در  ــوار، همــان، ج 90، ص 151، ح 6(؛ عــاوه ب می‌گردنــد. )بحارالان
ــاةُ  مُوَاسَ

ْ
ــةُ ال مَّ

ُْ
ــذِهِ الا ــا هَ ــاث لا تُطِیقُهَ ــی ثَ ــا عَلِ ــد: »یَ ــه امیرالمؤمنیــن؟ع؟ فرمودن وصیتــی ب

یْــسَ هُــوَ سُــبْحَانَ الِلَّه 
َ
كُلِّ حَــالٍ وَل ــی 

َ
ــاسِ مِــنْ نَفْسِــهِ وَذِكْــرُ الِلَّه عَل خِ فِــی مَالِــهِ وَاِنْصَــافُ النَّ

َ
لِــاْ

 
َ

یْــهِ خَــافَ الَلَّه عَــزَّ وَجَــلّ
َ
ــی مَــا یَحْــرُمُ عَل

َ
رَدَ عَل كِــنْ اِذَا وَ

َ
كْبَــرُ وَل

َ
 الُلَّه وَالُلَّه أ

َّ
ــهَ اِلا

َ
حَمْــدُ لَِِّ وَلا اِل

ْ
وَال

عِنْــدَهُ وَتَرَكَــهُ«؛ ای علــی! ســه چیــز اســت کــه ایــن امــت ]بــه آســانی[ تــوان انجــام آن را ندارنــد: 
ــرادر دینــی در امــوال و رعایــت انصــاف )در حقــوق النــاس( و ذکــر  ــه ب مواســات و کمــک ب
خداونــد در هــر حــال. امــا ایــن ذکــر بــه معنــای ســبحان الله و الحمــدلله و لا الــه الا الله و الله 
اکبــر نیســت. بلکــه ایــن اســت کــه وقتــی مقدمــات حرامی نــزد او فراهــم می‌شــود، از خداوند 

گویــد )بحارالأنــوار، ج 90، ص 151، ح 4(؛ محقــق.  متعــال بترســد وآن را تــرک 



63

بخش چهارم، آیات ببخشب ت 8 - 7:ابخش چهارم، آی

گر خداوند نعمتی به شما داد و آن را مخفی  م«؛ ا
ُ
ك ٌّ عَ�نْ ي� �نِ

هَ غ�َ
َ
�نَّ اللّ �إِ

رُوا �فَ �فُ
ْ
ك �نْ �تَ »�إِ

گــر آن را مخفــی  گمــان نکنیــد ا نمودیــد، بایــد بدانیــد خــدا بی‌نیــاز از شماســت. 

گــر ظاهــر نمودیــد، بــه خــدا بهــره‌ای  کردیــد دیگــر بــه خــدا چیــزی نمی‌رســد و ا

کــه خــدا بــه شــما پــول دهــد امــا نــه خودتــان  خواهــد رســید. این‌گونــه نیســت 

گرســنه بمانــد. خیــر، بلکــه یــد و نــه بخورانیــد، در نتیجــه العیــاذ بــالله خــدا   بخور

م«. 
ُ
ك ٌّ عَ�نْ ي� �نِ

هَ غ�َ
َ
�نَّ اللّ  »�إ

پرهیز از زیان و راه سود جستن بندگان 

ر«؛ بـرای معنـا نمـودن آیـه، ابتدا دو  �فْ
ُ
ك

ْ
ادِهِ ال ى‏ لِعِ�ب رْض� َ در ادامـه می‌فرمایـد: »وَ لا�ي

ی فُلانٍ 
َ
یم؛ به تفاوت معنای آن‌ها دقت کنید. مثال اول: دَخَلتُ عَل  مثال می‌آور

رضَ لـه 
َ
ـم أ

َ
ـم، فَخَرجـتُ. مثـال دوم: فَل

َ
ـم أرضَ لِنَفسِـی أن أتَأل

َ
فَوَجَدتُـه مریضـاً، فَل

یتُـهُ. هـر دو، تعبیـری فصیـح در زبـان عربی اسـت.  ـم فَدَاوَ
َ
أن یَتَأل

می‌گویــد مــن وارد شــدم و ملاحظــه نمــودم فــان شــخص مریــض اســت. 

کنــد، می‌گویــد: مــن بــرای خــودم  گــر بخواهــد اثــرش را بــه ســود خــود حســاب  ا

گفــت:  گــر  کــه از وضــع او ناراحــت شــوم پــس دیگــر آنجــا نمانــدم. امــا ا نپســندیدم 

کــه در ایــن قضیــه ســود و  ــهُ؛ بــرای او نپســندیدم، بــه ایــن معناســت 
َ
ــم أرضَ ل

َ
فَل

کــه درد نکشــد،  یــان او مطــرح اســت  یــان خــودش مطــرح نیســت. بلکــه ســود و ز ز

ــهُ 
َ
ــم أرضَ ل

َ
ــد: فَل کنــد و بگوی ــدارد »فَخَرَجــتُ« اســتفاده  ــهُ. اینجــا معنــا ن یتُ فَداوَ

ــم فَخَرَجــتُ. زیــرا خــروج او در تألــم بیمــار تأثیــری نخواهــد داشــت، بلکــه 
َ
أن یَتَأل

یتُــه« بگویــد. بایــد »فَدَاوَ

م«؛ 
ُ
ك ٌّ عَ�نْ ي� �نِ

هَ غ�َ
َ
 اللّ

�نَّ �إِ
در آیۀ مورد بحث نیز بعد از آن‌که حضرت حق فرمود: »�فَ



64

تفسیر سورۀ زمـــر

خـدا بی‌نیـاز از شماسـت، معنـا نـدارد بفرمایـد: )وَ لایَـرضَ الکُفـر(. بلکـه فرمـود: 

کـه نعـم الهـی را مخفـی کنند.1  ر«. بـه سـود بنـدگان نیسـت  �فْ
ُ
ك

ْ
ادِهِ ال ى‏ لِعِ�ب رْض� َ »وَ لا�ي

کننـد،  اعتـراف  نـه  کـه:  کـردن چنیـن اسـت  کـه معنـای مخفـی  ایـن خاطـر  بـه 

یـان  کفـر نعمـت الهـی ز کننـد و نـه بـه صـرف رسـانند. خودشـان از  نـه مصـرف 

می‌برنـد، خـدا بی‌نیـاز از ایـن جهـت اسـت. 

گر شکر خدا کنید. شکر نعمت خدا کنید، یعنی  م«؛ ا
ُ
ك

َ
هُ ل رْ�ضَ َ رُوا �ي

ُ
ك ْ �ش

�نْ �تَ »وَ �إِ

آن‌چـه را خـدا عطـا فرمـوده در مسـیری کـه متناسـب بـا آن نعمت اسـت، مصرف 

کنیـد. خـدا ایـن را بـرای شـما و بـه سـود شـما می‌پسـندد. زیـرا بهره‌بـردن، سـود 

 ‌جسـتن و بـه سـود رسـاندن شـما بـه ایـن اسـت کـه، نعـم الهـی را در مسـیر درسـت

م«.2 
ُ
ك

َ
هُ ل رْ�ضَ َ رُوا �ي

ُ
ك ْ �ش

�نْ �تَ کنید. به همین خاطر فرمود: »وَ �إِ  آن صرف 

قاعده‌ای کلی در محاسبۀ اعمال �

ری«. این جمله در پنج  �خْ
أُ
رَ � رَة�ٌ وِز�ْ ِ رُ واز� ِ ز�

 در ادامه جملۀ دیگری می‌فرماید: »وَ لا �تَ

 مورد دیگر در قرآن مجید آمده است. تکرار کردن مطلبی از جانب خداوند، نشانۀ 

کید الهی و عظمت این مطلب در نظر حضرت حق است. تأ

1. لاسـتضرارهم بـه رحمـة عليهـم، چـون بنـدگان با ایـن کار به خود ضرر می‌رسـانند، خداوند 
یـش چنیـن فرمـود؛ محقـق. )الأصفـی فی تفسـیر القـرآن، ج  از روی رحمـت بـر بنـدگان خو

2، ص 1079(
يـــده منكـــم  م«، أي ان تشـــكروا نعمـــه و تعترفـــوا بهـــا يرضـــه لكـــم و ير

ُ
ك

َ
هُ ل رْ�ضَ َ رُوا �ي

ُ
ك ْ �ش

�نْ �تَ 2. »وَ �إِ
ییـــد  گو ـــد را ســـپاس  گـــر نعمت‌هـــای خداون کـــه ا ـــه ایـــن معناســـت  ـــه ب و يثيبكـــم عليـــه، آی
کنیـــد، خداونـــد بـــر شـــما می‌پســـندد و از شـــما  و آن‌هـــا را بشناســـید و بـــدان اعتـــراف 
می‌پذیـــرد و بـــه خاطـــر آن نیـــز بـــه شـــما پـــاداش می‌دهـــد؛ محقـــق. )التبیـــان فـــی تفســـیر 

القـــرآن، ج 9، ص 10( 



65

بخش چهارم، آیات ببخشب ت 8 - 7:ابخش چهارم، آی

 در سورۀ مبارکۀ انعام،1 إسراء،2 فاطر،3 نجم4 و زمر این عبارت آمده است. لذا 

کـه ایـن قاعـده، یـک اصـل اساسـی الهـی اسـت که هیـچ بارکشـی، بار  می‌رسـاند 

که سـنگین بوده و انسـان  دیگری را به پشـت خود نمی‌کشـد. »وِزر«، باری اسـت 

کنایه از انحرافات و عقوبت‌های آن‌هاست.5   به سختی حمل می‌کند. 

الِهِم«؛6 این‌هـا  �ق
ْ �ث
أَ
� مَعَ  الاً  �ق

ْ �ث
أَ
� وَ  هُمْ 

َ
ال �ق

ْ �ث
أَ
� �نَّ 

ُ
حْمِل �يَ

َ
ل در جـای دیگـر می‌فرمایـد: »وَ 

 عده‌ای را گمراه می‌کنند تا بارهای ایشان را به دوش بکشند. اما ایشان باید علاوه 

کرده‌اند را نیز به دوش بکشند. که اضلالشان  بر خویش، بارهای دیگران را 

کـه بـا خـود داشـته  کـه انسـان ناچـار اسـت  »وِزر«، بـه معنـای چیـزی اسـت 

کنایـه از عقوبت‌هـا و آثـار  گـران اسـت. همـراه داشـتن آن، آسـان نیسـت.  باشـد و 

انحرافـات اسـت.

ةً حَسَـنةً  فریقیـن، حدیثـی را از رسـول الله؟صل؟ نقـل می‌کننـد: »مَـن سَـنَّ سُـنَّ

ـهُ أجـرُهُ ومِثـلُ اُجُورِهِـم مِـن غَيـرِ أن يَنقُـصَ مِـن اُجُورِهـم 
َ
كانَ ل عُمِـلَ بهامِـن بَعـدِهِ 

يـهِ وِزرُهُ ومِثـلُ أوزارِهِـم مِـن 
َ
كانَ عل ئَةً فَعُمِـلَ بهـا بَعـدَهُ  ةً سَـيِّ شـيئا ، ومَـن سَـنَّ سُـنَّ

ری«. انعام/ 164 �خْ
أُ
رَ � رَة�ٌ وِز�ْ ِ رُ واز� ِ ز�

1. »وَ لا �تَ
رى‏«. إسری/ 15 �خْ

أُ
رَ � رَة�ٌ وِز�ْ ِ رُ واز� ِ ز�

2. »وَ لا �تَ
ری«. فاطر/ 18 �خْ

أُ
رَ � رَة�ٌ وِز�ْ ِ رُ واز� ِ ز�

3. »وَ لا �تَ
رى‏«. نجم/ 38 �خْ

أُ
رَ � رَة�ٌ وِز�ْ ِ رُ واز� ِ ز�

 �تَ
َ
لاّ

أَ
�« .4

5. أي لا تحمـل حاملـة ثقـل أخـرى و المعنـى لا يؤاخـذ بالذنـب إلا مـن يرتكبـه و يفعلـه؛ 
یعنـی هیـچ حمل‌کننـده‌ای بـار سـنگین دیگـری را حمـل نمی‌کنـد و به این معناسـت که 
بـه خاطـر گنـاه عقوبـت نمی‌شـود، مگـر کسـی کـه آن را مرتکب شـده و انجام داده اسـت؛ 

محقـق. )مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 767( 
6. عنکبوت/ 13



66

تفسیر سورۀ زمـــر

غَيـرِ أن يَنقُـصَ مِـن أوزارِهِـم شـيئا«.1

کار خوبـــی را بـــه عنـــوان یـــک روش  کـــه  کـــس  رســـول الله؟صل؟ می‌فرمایـــد: هـــر 

کار و اجـــر هـــر  کنـــد، خـــدا بـــه او اجـــر عمـــل بـــه ایـــن  و ســـنت در جامعـــه ایجـــاد 

کـــه تـــا روز قیامـــت بـــدان عمـــل نمایـــد، می‌دهـــد، بـــدون اینکـــه از اجورشـــان  کـــس 

کاســـته شـــود. 

کــه مبلــغ پــول معینــی را بــرای  پــاداش، در مــورد خداونــد این‌گونــه نیســت 

ــر  کنــد. بلکــه واقعیت‌هــای خارجــی ب نتیجــه شــرکت و ورود در مســابقه تعییــن 

یــد. چهارصــد هــزار  ایــن منــوال اســت. بــرای مثــال، ابتــدا بایــد چهــل تومــان بپرداز

کــدام ایــن چهارصــد هــزار نفــر، ایــن مبلــغ  نفــر در مســابقه شــرکت می‌کننــد و هــر 

را می‌پردازنــد و پول‌هــا جمــع می‌شــود. در ایــن میــان نیــز پنجــاه هــزار تومــان 

صــرف مســابقه می‌شــود. می‌گوینــد باقی‌مانــده نیــز خــرج آن‌هــا می‌شــود. لــذا 

ــرا ســایر  کننــد، ممکــن نیســت. زی ــان خــرج  چنان‌چــه بخواهنــد صــد هــزار توم

کافــی نیســت. حــال  مخــارج ســیصد و پنجــاه هــزار تومــان اســت و ایــن مقــدار 

آن‌کــه خداونــد این‌چنیــن محاســبۀ ثــواب نمی‌کنــد. این‌چنیــن محاســبۀ ثــواب 

گــر بــه کســی ثواب اضافــی داد، از دیگــری بکاهد. محاســبۀ عقاب  کــه ا  نمی‌کنــد 

گر برای یک نفر مــدت زمان اضافه  نیــز از جانــب خــدا، چنیــن محدود نیســت تــا ا

کرد، جا برای دیگری نباشد.  برای زندان تعیین 

1. کنزالعمـــال، 43079؛ ایـــن حدیـــث با اندکی تفاوت در مجمع البیان نقل شـــده اســـت: 
ى يَومِ القِيَامَةِ

َ
 بِهَا إل

َ
هُ أجرُهَا وَ أجرُ مَن عَمِل

َ
ةً حَسَنَةً فَل بِي؟ص؟ مَن سَـــنَّ سُنَّ  »»رُوِي عَنِ النَّ

ى يَومِ القِيَامة« )مجمع البیان، 
َ
زرَ مَن عَمِلَ بِهَا إل زرَهَا وَ وِ ةً سَيِئَةً كَانَ عَليهِ وِ  وَ مَن سَنَّ سُنَّ

رده‌اند  ج 1، ص 209(. مرحـــوم مجلســـی نیز با همیـــن مضمون حدیثی از پیامبـــر؟ص؟ آو
)بحارالانـــوار، ج 74، بـــاب 14، ص 204، ح 41(؛ محقق. 



67

بخش چهارم، آیات ببخشب ت 8 - 7:ابخش چهارم، آی

کار خــوب در جامعــه، چنیــن حســاب خواهــد شــد  روش و ســنت قــرار دادن 

کــه ایــن روش هســت، ولــو یــک نفــر ادامــه دهنــده‌اش باشــد، در اجر او  کــه تــا روزی 

شــریک خواهــد بــود. امــا نــه این‌کــه اجــر او نصــف شــود. بلکــه خــدا معــادل اجر آن 

کار بــد نیــز همین‌طــور اســت. بنابرایــن  کننــده، بــه آن بنیان‌گــذار می‌دهــد.  عمــل 

کــس بــار دیگــری را  کــه هیــچ   در آیــۀ مذکــور، خداونــد ایــن اصــل را می‌فرمایــد 

کشید.  به دوش نخواهد 

اصلاح تفکر حاکم بر جامعه 

کـم بـر جامعـۀ آن  خداونـد متعـال در ایـن آیـات، چنیـن فرمـود زیـرا نظـام حا

‏ي�  رُوا �ف �نَ كَ�فَ �ي ذ�
َّ
لِ ال َ روز چنیـن بـود. طبـق آن‌چـه در سـورۀ مبارکـۀ »ص« فرمـود: »�ب

که در ترکیب جامعه، زن وابسـتگی به شـوهر داشـت،  کردیم  «؛1 بیان  ٍ ا�ق �ق ة�ٍ وَ �شِ
 عِز�َّ

پسـر وابسـتگی بـه پـدرش داشـت و افـراد عشـیره نیـز بـا شـیخ خویـش وابسـتگی 

 داشـتند. بـه عبـارت دیگـر، چشـم بـه دهـان او داشـتند. می‌گفتنـد گـوش دهید و 

گر می‌گفتند: بروید، اطاعت می‌کردند.   اینان نیز، گوش سپرده و انجام می‌دادند. ا

خداوند می‌خواهد این رابطۀ غلط در مسیر اشتباه را، از بین ببرد. 

گمــان نکنیــد چنان‌چــه پــدر شــما مســیری را رفــت، شــما نیــز ملــزم بــه رفتــن 

یــد، کراهتــی از راه اشــتباه پــدر، به  گــر نرو کــه ا در آن مســیر هســتید. چنیــن نیســت 

گــر پســر شــما منحــرف اســت و شــما وظیفــۀ خویــش را انجــام  شــما می‌رســد. یــا ا

ری«. ایــن یــک  �خْ
أُ
رَ � رَة�ٌ وِز�ْ ِ رُ واز� ِ ز�

کدورتــی می‌رســد؛ بلکــه »وَ لا �تَ داده‌ایــد، بــه شــما 

ــه در تشــریع الهــی مراعــات شــده اســت. در اصــل لطــف و  ک ــوده  اصــل الهــی ب

كه آن‌ها را از قبول حق باز داشـته، و عداوت  ى هسـتند  ر گرفتار تكبر و غرو كافران  1. »بلكه 
و عصيانـى كـه آن‌هـا را از پذيرش دعوت تو مانع م‏ىشـود«. ص/ 2



68

تفسیر سورۀ زمـــر

کــه خــدا پــدر را بــه عقوبــت فرزنــد، طــرد نمی‌کنــد.  عطــف الهــی، مراعــات شــده 

کــرد. در اصــل جــزا و  هم‌چنان‌کــه فرزنــد را بــه عقوبــت پــدرش، عقوبــت نخواهــد 

عقــاب الهــی نیــز، ایــن قاعــده جریــان دارد. 

«؛1 آیـا جـز ایـن  و�ن
ُ
عْمَل مْ �تَ �تُ  ما كُ�نْ

َ
لاّ  �إِ

وْ�نَ ز�َ ْ ج�
گفتـه می‌شـود: »هَلْ �تُ  در روز قیامـت 

کارکرد  کارکرد شماست به عنوان پاداش به شما داده می‌شود؟  که آن‌چه   است 

که   2،» اعَة�ٌ �ف َ عُها �ش �فَ �نْ ها عَدْلٌ وَ لا �تَ لُ مِ�نْ �بَ
�قْ ُ دیگری پاداش شما نیست. در آنجا »وَ لا �ي

پیش از این معنا نمودیم. بنابراین در مقام حساب، هر انسانی حساب خودش 

نـه دیگـری می‌توانـد  و  آمـد  نـه عمـل دیگـری جـای عمـل شـما خواهـد  را دارد. 

 بگویـد حسـاب او را بـرای مـن و حسـاب مـرا بـرای او قـرار دهیـد. یـا بگویـد فعال 

 حساب او را بررسی نکنید. بلکه وضعیت هر انسانی مشخص خواهد شد. بعد 

کـه چنان‌چـه دیگـری، إذن بـه شـفاعت داشـت و او نیـز  نوبـت بـه ایـن می‌رسـد 

گـر دیگـری إذن بـه  یافـت شـفاعت اسـت، شـفاعت می‌شـود. امـا ا مسـتحق در

شـفاعت نـدارد و ایـن نیـز اسـتحقاق نـدارد، شـفاعتی نخواهـد بـود. 

اصل عدل الهی در استجابت دعا، در تفضلات، در بردن به بهشت و جهنم 

کـه خداونـد بـه طـور یکسـان  و دیگـر امـور، مراعـات حـق اسـت. این‌گونـه نیسـت 

یـه بدهـد. در بـاب اسـتجابت دعا، هر چه شـخص  بـه پیامبـرش و یزیـد بـن معاو

  مقرب‌تر باشـد، اسـتحقاق اسـتجابت دعایش بیشـتر است. آیات مربوط به این 

مطلب در جای خویش مطرح شد. 

1. نمل/ �90
گـردان آن‌هـا باشـد پذيرفته نم‏ىشـود؛ و هيچ  2. »و چيـزى بـه عنـوان غرامـت و يـا فديـه كـه بلا

ردگار( او را سـود ندهـد«. بقره/ 123 شـفاعتى )جـز بـه اذن پـرو



69

بخش چهارم، آیات ببخشب ت 8 - 7:ابخش چهارم، آی

ری« را بیــان می‌فرمایــد،  �خْ
أُ
رَ � رَة�ٌ وِز�ْ ِ رُ واز� ِ ز�

کلــی »وَ لا �تَ خداونــد در اینجــا اصــل 

کنــد. شــخص نگویــد دیگــر امیــدی نیســت. پــدر و مــادر و  تــا ایــن رابطــه را قطــع 

 برادرانــم از اهــل جهنم‌انــد، عموهــای مــن نیــز از اهــل جهنــم هســتند، بــا ایــن حال 

 من به بهشت نمی‌روم. جمع ما را به جهنم خواهند برد! همین قاعده برای کسی 

که عکس این مطلب را بگوید و نتیجه بگیرد نیز، صادق است. 

«؛ شرایط زمانی و مکانی  و�ن
ُ
عْمَل مْ �تَ �تُ ما كُ�نْ مْ �بِ

ُ
ك �ئُ ِ

�بّ
�نَ �يُ

مْ �فَ
ُ
عُك مْ مَرْ�جِ

ُ
ك ِ

ّ لى‏ رَ�ب  �إِ
مَّ

ُ »�ث

اقتضا می‌نمود که خداوند این اصل را به دفعات گوشزد کند. زیرا در آن مرحله، 

گــر ایمانــی بــود بــه ناچــار، مقــداری از آن مخفــی بــود. زیــرا مرحلۀ فشــار بــر مؤمنین  ا

کــه اظهــار ایمــان گــر شــما بــه لحــاظ ظاهــری می‌ترســید   بــود. خداونــد می‌فرمایــد ا

کنید، چرا باطن خویش را تغییر نمی‌دهید؟   

گــر در باطــن مؤمــن و بــریء از اعمــال شــرک باشــید، هرچنــد امــروز نمی‌توانید  ا

کار همــۀ شــما بــا پروردگارتــان  از مشــرکین جــدا شــوید، امــا در قیامــت ســرانجام 

کار شــما  «؛ بــه شــما خبــر می‌دهــد و می‌گوید  و�ن
ُ
عْمَل مْ �تَ �تُ ما كُ�نْ مْ �بِ

ُ
ك �ئُ ِ

�بّ
�نَ �يُ

اســت. »�فَ

کــه کار دیگــری بــد بــود، بــه ایــن خاطــر   خــوب بــود، زیــرا نیــت شــما خــوب بــود. یــا 

 نیت او بد بود. 

کسان خویش  که چون نمی‌توانید از  دُور«، شرط نیست  ا�تِ الصُّ ذ� مٌ �بِ هُ عَلِ�ي
�نَّ  »�إِ

کارها و حتی در نیت‌ها نیز با آن‌ها شریک باشید.  جدا شوید، پس در 

چگونگی برتری نیت بر عمل 

مُؤْمِـنِ خَيْـرٌ 
ْ
ـةُ ال کـه می‌فرمایـد: »نِيَّ حدیـث دیگـری از رسـول الله؟صل؟ اسـت 



70

تفسیر سورۀ زمـــر

كَافِـرِ شَـرٌّ مِـنْ عَمَلِـهِ«.1 ایـن حدیـث، موعظـه‌ای بـرای ماسـت. 
ْ
ـةُ ال مِـنْ عَمَلِـهِ وَ نِيَّ

کـه شـخص انجـام می‌دهـد، نتیجـۀ اجتمـاع دو عامـل، بـه  کاری  انجـام هـر 

اضافـۀ اراده اسـت. یکـی قـدرت و تـوان اسـت و دیگری، دانسـتن. بدانـد که این 

کار خوبـی اسـت و بتوانـد. بعـد از آن، بایـد اراده نمایـد. 

کار نیکـی انجـام دهـد، امـا بـه هنـگام  کـه  چـه بسـا نیـت مؤمـن بـر ایـن اسـت 

 عمـل، لامحالـه محـدود می‌شـود. زیـرا تـوان نامحـدود نـدارد، علـم نامحـدود نیـز 

 ندارد. در دل می‌خواهد هر نیازمندی را بی‌نیاز کند، اما آن‌چه می‌تواند به لحاظ 

عمـل، محـدود اسـت. بـرای مثال هر چه پول داشـته باشـد، بالاخـره حدی دارد. 

گذشـته از ایـن، بـه لحـاظ علم‌داشـتن نیـز نمی‌دانـد آن شـخص نیازمنـد اسـت، 

تـا نیـازش را برطـرف نمایـد. لذا همیشـه نیـت مؤمن، بهتر از عمل اوسـت. به این 

دلیـل کـه، دایـرۀ نیـت مؤمـن وسـیع‌تر از عمل او می‌باشـد. 

کــه خواندیــد، نیت نماز  رســول الله؟ص؟ قصــد ندارنــد بفرماینــد در ایــن نمــازی 

شــما، بهتــر از نمــاز شــما بــود. بلکــه می‌فرمایــد همیشــه خیرخواهــی مؤمــن بیــش از 

کارش اســت. زیــرا خیرخواهــی او نامحــدود اســت، بــرای مثــال صــد هــزار تومــان 

ــون داشــته باشــد  ــه مصــرف رســانده اســت و در دل می‌طلبــد صدمیلی دارد و ب

کــرده، امــا در دل می‌خواهــد  کنــد، امــا نــدارد. بــه صــد نفــر رســیدگی  تــا مصــرف 

کنــد. اســاس حــبّ خیــر چنیــن اســت و ایــن، بــه خــاف  بــه هــزار نفــر رســیدگی 

کافر است.  

نیـت شـر داشـتن نیـز، همیشـه بدتـر از خـود شـر اسـت. توسـعه در نیـت شـر، 

كَافِرِ شَـرٌّ 
ْ
ةُ ال مُؤْمِـنِ خَيْـرٌ مِـنْ عَمَلِـهِ وَ نِيَّ

ْ
ـةُ ال  الِلَّه؟ص؟ نِيَّ

ُ
 رَسُـول

َ
: قَـال

َ
بِـي عَبْـدِ الِلَّه؟ع؟ قَـال

َ
1. عَـنْ أ

تِـهِ؛ محقـق. )الکافـی، ج 2، ص 84(  ـى نِيَّ
َ
 عَامِـلٍ يَعْمَـلُ عَل

مِـنْ عَمَلِـهِ وَ كُلُّ



71

بخش چهارم، آیات ببخشب ت 8 - 7:ابخش چهارم، آی

گـر بـدی را مرتکـب  بیـش از واقـع شـر اسـت. بـرای مثـال فـردی هم‌چـون صـدّام، ا

کار  کـه مرتکـب نشـده اسـت. و الا هـر  نشـده، یـا نمی‌دانسـته و یـا نمی‌توانسـته 

بـدی را کـه صـدام بـا آن مواجـه شـود و احسـاس کنـد می‌توانـد و می‌داند و چیزی 

مانـع از انجـام نشـود، انجـام خواهـد داد. اما در نهایت نیت او أوسـع از عمل وی 

اسـت. بالاخـره در مـواردی محدودیت‌هـای عملـی دارد. 

گناهـی ماننـد زنـا،  کـه در  رٌّ مِ�ن عَمَلِهِ«؛ بـه معنـای ایـن نیسـت  َ رَ �ش ة�ُ الكَا�ف �یَّ »�نِ

کافـر مهم‌تـر از خـود زناسـت. زنـا بـا یـک مـورد اسـت امـا نیـت، بـا صـد  نیـت زنـای 

هـزار مـورد اسـت.  

ایـن ‌چنیـن  ائمـه؟عهم؟  و  الله؟صل؟  رسـول  روایـات  کـه  اسـت  عجـب  جـای 

گـر شـما  کرده‌انـد، تـا خـود را بشناسـد.1 ا ظرافت‌هـای قلـب آدمـی را بـه او معرفـی 

خـوب باشـید، توسـعۀ روحـی و عظمـت روحـی شـما بـه مراتـب، أقـوی و أوسـع از 

محـدودۀ عملکـرد جسـم شماسـت. محـدودۀ کار جسـم محـدود اسـت. وسـعت 

گـر بـد باشـید، بُعـد  و بعـد روح بـه مراتـب، أوسـع و أعظـم از محـدودۀ عمـل اسـت. ا

بـدی روح بـه مراتـب، أوسـع از بُعـد بـدی شـما در خـارج اسـت. در عالـم خـارج، 

محدودیت‌هـا از برخـی بدی‌هـای شـما جلوگیـری می‌کنـد. نمی‌توانیـد آن فـرد را 

 کتک بزنید اما در دل، آرزو می‌کنید که ای کاش می‌توانستم بزنم. نمی‌توانید کسی

 را بکشـید، بـا عامـل أقـوی مواجـه شـده‌اید، امـا بدخـواه او هسـتید و آرزو می‌کنیـد 

دُور«.  ا�تِ الصُّ ذ� مٌ �بِ هُ عَلِ�ي
�نَّ کاش او را می‌کشـتید. در ادامـه فرمـود: »�إِ ای 

یـش بابـی را بـه وجـوب نیـت در عبـادات واجـب  کتـاب خو 1. مرحـوم شـیخ حـرّ عاملـی در 
کراهـت نیـت شـر، اخالص در نیـت و غیـره  و شـرط بـودن آن، اسـتحباب نیـت خیـر، 
ری نموده‌انـد؛ محقـق.  اختصـاص داده و احادیـث بسـیاری را در ایـن خصـوص جمـع‌آو

)وسـائل الشـیعة، ج 1، ص 46( 



72

تفسیر سورۀ زمـــر

بزنگاهی برای اعتراف مشرکان 

 
ً
ا �ب �ي هُ مُ�نِ رٌّ دَعا رَ�بَّ سا�نَ �ضُ

�نْ �إِ
ْ
ا مَسَّ ال ذ� آیــۀ بعــد نیــز بــرای نفــی شــرک اســت. »وَ �إِ

کــه مؤثــر در ایــن عالــم تنهــا  ه«؛ خداونــد بــرای این‌کــه از مشــرکان اعتــراف بگیــرد  �يْ
َ
ل  �إِ

خداست؛ چنین می‌فرماید. 

ــه این‌کــه آن را تماشــا  ــا انســان تمــاس بگیــرد، ن در صورتی‌کــه یــک ســختی ب

ــا فــرد تمــاس بگیــرد،  ــهُ نفرمــود. ب ــهُ، واجَهَ
َ
ــهُ باشــد. تعبیــر بــه قابَل کنــد؛ بلکــه مَسَّ

طوری‌کــه بــه تَنَــش برســد. مــسّ، همــان بــه تــن خــوردن اســت. البتــه در برگــردان 

گرفتن مناســب‌تر اســت. ممکن اســت روحی هم باشــد.   فارســی تعبیر به تماس 

تن‌خوردن، کنایه از این اســت که به درســتی با انســان تماس بگیرد. 

کــه کارهایــش بــه دســت اوســت، می‌خوانــد.  ه«؛ آنجــا کســی  �يْ
َ
ل  �إِ

ً
ا �ب �ي هُ مُ�نِ »دَعا رَ�بَّ

کننــدۀ ماســت.  کارهــای مــا بــه دســت اوســت و اداره  کســی‌که   »ربّ« یعنــی 

 کســی‌که اداره‌کننــده‌اش هســت را می‌خوانــد، در حالی‌کــه خاضــع اســت و دیگر، 

به احدی توجه ندارد. 

َ ما  سِي�
گر پس از آن نعمتی را در اختیار او بگذارد، »�نَ ه«؛ ا عْمَة�ً مِ�نْ هُ �نِ

َ
ل وَّ ا �خَ ذ�  �إِ

مَّ
ُ »�ث

ل«، آن‌کـه را پیـش از ایـن حـال می‌خوانـد؛ از یـاد می‌بـرد.1 »وَ  �بْ
هِ مِ�نْ �قَ �يْ

َ
ل دْعُوا �إِ كا�نَ �يَ

1. شــیخ طوســی، نســیان و فراموشــی انســان را بــه معنــای تــرک نمــودن دعــا و خوانــدن خــدا 
کــه جایــز اســت »مــا« در اینجــا بــه معنــای )مَــن( باشــد.  می‌دانــد و قولــی را مطــرح می‌کنــد 
کــه می‌خوانــد، فرامــوش می‌کنــد. مرحــوم طبرســی قائــل اســت آن  یعنــی خداونــدی را 
گرفتــارش  کــه بــه خاطــر آن خداونــد را می‌خوانــد و پیــش از ایــن نعمــت  پیشــامد بــدی را 
یــش را را یــاد  کــه تضــرع و دعــای خو بــود، فرامــوش می‌کنــد. بعــد قولــی را مطــرح می‌کنــد 
کــه بــه ســوی  کــه خداونــدی را  کنیــم  می‌بــرد و در آخــر می‌فرمایــد: جایــز اســت چنیــن معنــا 
او تضــرع می‌نمــود، از یــاد می‌بــرد. مرحــوم اســتاد علامــه جعفــری، در اینجــا قائــل هســتند 



73

بخش چهارم، آیات ببخشب ت 8 - 7:ابخش چهارم، آی

داد«، برای »الله«، الندّ قرار می‌دهد. النِدّ، به معنای همانند و شـریک �نْ
أَ
هِ �

َ
عَلَ لِلّ َ  �ج

کارش مانند اوست.   است، یعنی آن‌که 

کنـون بارهـا بیـان نمودیـم، جاهلیـت ابولهـب و ابوجهـل و  کـه تا همان‌گونـه 

کـه شـیخ کفراسـت و محمـد  عتبـه و ولیـد و شـیبه، بـه صـورت افـکار ابـن تیمیـه 

کـه ابولهـب و ابوجهل  کـرده اسـت. امـا نکتـه این اسـت  بـن عبدالوهـاب، تجلـی 

کـه بـه طـور معمول تصـور می‌کنید. بلکـه این‌ها  و امثـال این‌هـا مشـرکانی نبودنـد 

کـه بت‌هـا قادر بـه انجام کاری نیسـتند؛ اما  خـدا را قبـول داشـتند و می‌دانسـتند 

کنیـم.1 صحبـت از ایـن نیسـت  کـه آن‌هـا را عبـادت  می‌گفتنـد دل‌خـواه ماسـت 

کاری برای ما می‌کنند.  که 

بـه لحـاظ شـرک،  کـه مشـرکین در عصـر اسالم  بـه همیـن خاطـر می‌گوییـم 

اعظـم از آن‌هـا هسـتند. اینـان شـرک در اعتقـاد دارنـد، امـا آن‌هـا شـرک در اعتقـاد 

کـه ایـن آیـه، معنـا نداشـت. آیـه می‌فرمایـد وقتی به  گـر غیـر از ایـن بـود  نداشـتند. ا

گرفتــاری می‌خوانــد، فرامــوش می‌کنــد. ایــن تفــاوت در  کــه بــرای رفــع  کــه خداونــدی را 
گرفتــه می‌شــود، مؤثــر  کــه از آیــه  کــه مطــرح شــد، در فهــم مطلــب و نتیجــه‌ای  معنــای »مــا« 
ــی تفســیر  ــی تفســیر القــرآن، ج 9، ص 13 ؛ مجمــع البیــان ف اســت؛ محقــق. )التبیــان ف

القــرآن، ج 8، ص 766( 
1. متکلمــان اقســام مختلفــی بــرای کفر شــمرده‌اند. گاهــی در دل می‌دانســتند کلام پیامبر؟ص؟ 
گاهــی نیــز در دل قبــول دارنــد و بــه زبــان اقــرار  حــق اســت امــا در زبــان انــکار می‌کننــد. 
می‌کننــد امــا بنــا بــه دلایلــی چــون عنــاد یــا حســد، ایمــان نمی‌آوردنــد. طبــق روایتــی از امــام 
بِــي عَبْــدِ الِلَّه؟ع؟ 

َ
بَيْــرِيِّ عَــنْ أ بِــي عَمْــرٍو الزُّ

َ
گونــه اســت. عَــنْ أ کفــر در قــرآن پنــج  صــادق؟ع؟ 

كِتَــابِ الِلَّه  كُفْــرُ فِــي 
ْ
 ال

َ
 قَــال

َ
كِتَــابِ الِلَّه عَــزَّ وَ جَــلّ كُفْــرِ فِــي 

ْ
خْبِرْنِــي عَــنْ وُجُــوهِ ال

َ
ــهُ أ

َ
ــتُ ل

ْ
: قُل

َ
قَــال

مَــرَ الُلَّه وَ 
َ
كُفْــرُ بِتَــرْكِ مَــا أ

ْ
ــى وَجْهَيْــنِ وَ ال

َ
جُحُــودُ عَل

ْ
جُحُــودِ وَ ال

ْ
كُفْــرُ ال وْجُــهٍ فَمِنْهَــا 

َ
ــى خَمْسَــةِ أ

َ
عَل

عَــم‏ ...«؛ محقــق. )الکافــی، ج 2، ص 389(  كُفْــرُ النِّ بَــرَاءَةِ وَ 
ْ
كُفْــرُ ال



74

تفسیر سورۀ زمـــر

شـما سـختی می‌رسـد، موحـد هسـتید. امـا وقتی‌کـه سـختی برطـرف می‌شـود، 

گـر بـت قـادر بـه کاری نیسـت و مـن در همـۀ احوال، انجـام امور  مشـرک هسـتید. ا

را بـرای خـدا بدانـم، سـختی و غیـر سـختی تفاوتـی نخواهـد داشـت. 

ل«، آن حالت انحصاری  �بْ
هِ مِ�نْ �قَ �يْ

َ
ل دْعُوا �إِ َ ما كا�نَ �يَ سِي�

هُ �نَ عْمَة�ً مِ�نْ هُ �نِ
َ
ل وَّ ا �خَ ذ�  �إِ

مَّ
ُ  »�ث

که این سختی را از ما برطرف می‌کند؛   که در شما بود و می‌گفتید تنها خداست 

 چنان‌چه خدا این سختی را برطرف کرد و نعمتی در اختیار شما گذاشت، یا فقر 

کرد و مال به شما داد؛ فراموش می‌کنید.   شما را برطرف 

گــر ابولهــب نمی‌گفــت هُبــل، ایــن‌ مــال را بــه مــن داده اســت،  نکتــه‌ این‌کــه، ا

«؛ 
ً
دادا �نْ

أَ
هِ �

َ
عَلَ لِلّ َ لُ وَ �ج �بْ

هِ مِ�نْ �قَ �يْ
َ
ل دْعُوا �إِ َ ما كا�نَ �يَ سِي�

معنا نداشت خداوند بفرماید: »�نَ

کــه آن‌هــا بــرای بت‌هــای   بــرای خداونــد هماننــد قــرار می‌دهــد. بــه ایــن معناســت 

کــردن فقــر و خشک‌ســالی  خویــش آثــاری از جملــه دادن روزی، فرزنــد، برطــرف 

قائــل بودنــد. 

کــه او بــه   بــه عبــارت دیگــر، وقتــی محیطــی از زندگــی انســان را در نظــر بگیریــم 

که باید برطرف  یان‌هایی مواجه باشــد   داشــتن اموری احســاس نیاز نماید، یا با ز

کــه غیــر از خداونــد کســی نــه نیازی  شــوند و در عیــن حــال ایــن انســان قائــل باشــد 

یانــی را دور می‌کنــد، دیگــر معنــا نخواهــد داشــت آیــه  از او برطــرف می‌کنــد و نــه ز

چنیــن بفرماید. 

�نَ  �ي ِ ذ�
َّ
الِصُ وَ ال خ�

ْ
�نُ ال �ي هِ الدِّ

َ
لا لِلّ

أَ
مضـاف بـر این‌کـه در آیـات پیشـین چنیـن فرمـود: »�

ی«.  �ف
ْ
ل هِ ز�ُ

َ
ى اللّ

َ
ل ا �إِ و�ن ُ �ب رِّ

�قَ  لِ�يُ
َ
لاّ دُهُمْ �إِ عْ�بُ اءَ ما �نَ وْلِ�ي

أَ
هِ � وا مِ�نْ دُو�نِ

ذ�ُ خ�َ
ا�تَّ

کــه بیــان نمودیــم ابولهــب و ابوجهــل و ابوســفیان و میــراث‌دار  همان‌طــور 



75

بخش چهارم، آیات ببخشب ت 8 - 7:ابخش چهارم، آی

کفــر، محمــد بــن عبــد الوهــاب،  کفــر، ابــن تیمیــه و امــام مجــدد  آن‌هــا، شــیخ 

از مجمــوع آیــات قــرآن، ایــن آیــه را بــرای ایــن مدّعــای باطــل خویــش انتخــاب 

کردنــد تــا بگوینــد مشــرک نیســتند. می‌گوینــد: شــما بیهــوده بــه مــا نســبت شــرک 

کــه میــان پیغمبــر و مــا بعــد از مــرگ تفــاوت  می‌دهیــد. بلکــه شــما مشــرک هســتید 

 قائــل هســتید! در حالی‌کــه هــر دو در ایــن دنیــا نیســتیم، پــس تفاوتــی میــان 

ما نیست!

ــد  ــدر دســتور دادن کــه رســول الله؟صل؟ در جنــگ ب ــات بســیاری هســت  روای

آب  آن  از  نتواننــد  مشــرکین  تــا  کننــد  کــور  اســت  مــکان  آن  در  کــه  را  چاهــی 

ــن را  کــه ســی و پنــج ت کشــته شــدند  ــن از مشــرکین در جنــگ  ــد.1 هفتــاد ت بردارن

امیرالمؤمنیــن؟ع؟ بــه تنهایــی کشــت و در ســی و پنــج تــن دیگــر نیــز، شــریک بــود. 

کشــته را در چــاه بریزنــد.  کــه آن هفتــاد  پیغمبــر؟صل؟ دســتور دادنــد 

پیامبـــر بـــا ایشـــان شـــروع بـــه صحبـــت فرمـــود: »ثـــمّ وقـــف عليهـــم وناداهم 

بأســـمائهم وأســـماء آبائهـــم واحـــداً واحـــداً، ثمّ قـــال: »قد وجدنـــا ما وعدنـــا ربّنا 
حقّـــاً، فهـــل وجدتم مـــا وعـــد ربكم حقّـــاً«.2

کـــرد: یا رســـول الله! اتخاطـــب الموتـــی؟ حضرت پاســـخ این  کســـی عـــرض 

اشـــکال‌کنندگان را داد و فرمـــود: آن‌هـــا آن‌چه شـــما می‌شـــنوید را، می‌شـــنوند و 

ــب  ــان قلی ــروک در بیاب ــواره و مت ــدون دی ــاه ب ــه چ ــت ب ــت. در لغ ــب اس ــاه قلی ــود، چ 1. مقص
ینــد )لســان العــرب، ج1، ص 689(. چــه بســا علــت نام‌گــذاری چــاه بــه ایــن نــام  گو
کــه در چــاه افکنــده شــدند نیــز  توســط پیامبــر؟ص؟ همیــن باشــد. همچنان‌کــه مشــرکانی 
ــرار  ــدر ق ــد. ایــن چــاه در خــارج از مکــه و مدینــه و در ســرزمین ب اصحــاب قلیــب خواندن

دارد؛ محقــق.  
2. إعلام الوری بأعلام الهدی، ج 1، ص 172. 



76

تفسیر سورۀ زمـــر

گـــر گوش‌های شـــما قـــادر بـــه شـــنیدن می‌شـــد، می‌فهمیدید آن‌ها چه پاســـخ  ا

 1 می‌دهند.

در ایـن میـان عایشـه قائل اسـت که این روایت، کذب بـوده و راویان حدیث 

گفـت: اول این‌کـه عایشـه در آنجـا نبـود. دیگـر  کرده‌انـد. در پاسـخ بایـد  اشـتباه 

عاءَ«.2 تعبیـر قـرآن 
ُ

مَّ الدّ سْمِعُ الصُّ
مَوْ�تى‏ وَ لا�تُ

ْ
سْمِعُ ال

كَ لا�تُ
�نَّ این‌کـه قـرآن می‌فرمایـد: »�إِ

مَوْ�تى«، تشـبیه اسـت نـه آن‌کـه حقیقتـاً این‌گونـه باشـد.3 
ْ
سْمِعُ ال

کریـم بـه »لا �تُ

قَلِيــبِ 
ْ
 ال

َ
هْــل

َ
 يَــا أ

َ
ــى بِبَــدْرٍ وَ قَــدْ جَمَعَهُــمْ فِــي قَلِيــبٍ‌. فَقَــال

َ
قَتْل

ْ
ــى ال

َ
 الِلَّه؟ص؟ عَل

ُ
1. وَ وَقَــفَ رَسُــول

مُنَافِقُــونَ: إِنَّ 
ْ
 ال

َ
ــا. فَقَــال

ً
كُــمْ حَقّ بُّ ــا فَهَــلْ وَجَدْتُــمْ مــا وَعَــدَ رَ

ً
نــا حَقّ بُّ ــا قَــدْ وَجَدْنــا مــا وَعَدَنــا رَ إِنَّ

ــوا نَعَــمْ وَ إِنَ‌ خَيْــرَ 
ُ
قَال

َ
ــكَلَمِ ل

ْ
هُــمْ فِــي ال

َ
ذِنَ ل

ُ
ــوْ أ

َ
: ل

َ
يْهِــمْ فَقَــال

َ
مَوْتَــى. فَنَظَــرَ إِل

ْ
ــمُ ال ِ

ّ
 الِلَّه يُكَل

َ
رَسُــول

یداد در سيرة ابن هشام، ج ٢،  قْوى‌. )من لایحضره الفقیه، ج 1، ص 180( این رو ادِ التَّ الزَّ
ئــل النبــوة للبيهقــي، ج ٣، ص ٤٨ بــا اندکــی  يــخ الطبــري، ج ٢، ص ٤٥٦ و دلا  ص٩٢؛ تار

اختلاف نقل شده است؛ محقق. 
 2. »تو نم‏ىتوانى سخنت را به گوش مردگان برسانی، حتى كسانى كه زنده‏اند اما گوش‌هاى 

كر است نم‏ىتوانى سخن خود را به آن‌ها برسانى«. نمل/ 80 آن‌ها 
 3. مقصود، کفار هستند که در آن‌چه پیامبر؟ص؟ ایشان را بدان دعوت می‌نماید، تفکر نمی‌کنند 
 و از این لحاظ، همانند مردگان هسـتند که نمی‌شـنوند و مانند کران هسـتند که صداها 
را درک نمی‌کننـد؛ محقـق. )التبیـان فی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 118؛ مجمع البیان فی 

تفسیر القرآن، ج 7، ص 365( 



77

 بخش پنجم، آیات 8 - 7: 
 هدف از پنهان نمودن حقیقت 

آیات مبارکه
 
ݦݩݩۗ
مْ٭

ُ
ك

ݦَ
هُ ل َݡ رْ�ضݧ ݦَ وا �ی ُ رݧ

ُ
ك

ݨْ �ش
ݨݨْ �تَ  وَاِ�نݧ

ݩݩۖ ݧ
٭ رݩَ ݐْ ڡݧ

ُ
ك

ْ
اٰدِهِ ال ݓ ٮݫ ِ ݫ عݫ ِ ݩݩݩݩٰى لݫ ݧ ݧ ݧ رْصݩݐݧ ݦَ  وَلاٰ �ی

ݦݦݩۖ
مْ٭

ُ
ك یٌّ عَ�نْ �نِ

هَ غ�َ اِ�نَّ اللّٰ وا �فَ رݦُ �فُ
ْ
ك اِ�نْ �تَ

 
ݦݦݦݩݩۚ

٭ وںݩݐَ
ُ
ل َ مݧ ْ عݧ �تَ مْ  ݩݑُ ٮݧ ݐݨْ ماٰ كُںݩݧ �بِ مْ 

ُ
ك �ئُ ِ

�بّ
�نَ �یُ

�فَ مْ 
ُ
ك عݦُ ݓِ ݫ ݫ حݫ ْ رݨݧ مݨَݡ مْ 

ُ
ك ِ

ّ رَ�ب اِلىٰ  مَّ 
ُ �ث رٰى٭ݦݦݦݩݩݩۚ 

ݩݐݨْ حݧ
ُ
ا ݢرَݤ  ݢ وِز�ݨْ ݑٌ  هݧ رݦݩَݡ ݪِ ݦݐ

رݩݩ واٰ رُ  ِ ز�
�تَ وَلاٰ 

ݢاٰ  ݢ مَّ اِذ�
ُ هِ �ث ْ �یݧ

َ
ا اِل �بً �ی ٖ ݩݩݐݫ ۥ مُںݧ ُ هݧ رݦّݨݨٌ دَعاٰ رَ�بَّ ساٰ�نَ �ضُ

ݐݨْ اِںݧ
ݨْ
ݢاٰ مَسݩَّ ال ݢ دُورِ ٧ وَاِݣݣدݩݩݐ �تِ الصُّ اٰ ذ� مٌ �بِ ۥ عَلٖ�ی ُ هݧ

اِ�نَّ

لݩَّ عَ�نْ  ِ ݫ ݭݫ
ݐ ݨُصݧ ݧ ݔݧ ݭݫ ݫ ِىݫ ا لݠݫ

دݨًݡ ݨْداٰݠ ݩݐݧ ںݧ
َ
هِ ا عَلَ لِلّٰ ݓَ لُ وَحݫ ْ �بݧ

هِ مِ�نݨْ �قَ ْ �یݧ
َ
ݢا اِل دْعُوٓݢ سِیݦَ ماٰ كاٰ�نَ �یَ

هُ �نَ ة�َݡً مِںݩݩݐݨْ ݨ مݧ ِعݨْ ݫ هُۥ ںݨݨݐݫ
َ
ل وَّ �خَ

اٰرِ ٨ �بِ الںݦݩݩݐݨّ صْحاٰ
َ
كَ مِ�نݨْ ا

ا اِ�نَّ
ݩً
ل لٖ�ی رِكَ �قَ �فْ

ُ
ك عْ �بِ

�تَّ َ مݧ لْ �تَ ۚ �قُ
لِهٖ٭ݩݩݩݦݩ ٖىݪݔ ݫ سَ�بݫ

ترجمۀ آیات
بـراى  را  كفـران  هرگـز  و  اسـت،  ب‏ىنيـاز  شـما  از  خداونـد  كنيـد  كفـران  اگـر   -7

يـد آن را بـراى شـما م‏ىپسـندد، و  بندگانـش نم‏ىپسـندد، و اگـر شـكر او را بجـا آور

ى گنـاه ديگـرى را بـر دوش نمك‏ىشـد، سـپس بازگشـت همۀ شـما  هيـچ گنـهك‌ار

گاه م‏ىسـازد،  بـه سـوى پروردگارتـان اسـت، و شـما را از آن‌چـه انجـام م‏ىداديـد آ

يانـى  گاه اسـت. 8- هنگامك‌ىـه انسـان را ز چـرا كـه بـه آن‌چـه در سينه‏هاسـت آ

رسـد پـروردگار خـود را م‏ىخوانـد، و بـه سـوى او بـاز م‏ىگـردد، امـا هنگامك‌ىـه 

كنـد آن‌چـه را بـه خاطـر آن قبال خـدا را م‏ىخوانـد بـه  نعمتـى از خـود بـه او عطـا 

فراموشـى م‏ىسـپرد، و بـراى خداونـد شـبيه‏هاىي قـرار م‏ىدهـد، تـا مـردم را از راه 

كـه از اصحـاب دوزخـى!  كفـرت بهره‌گيـر  ى از  او منحـرف سـازد، بگـو چنـد روز



78

تفسیر سورۀ زمـــر

تلاش برای گمراه نمودن از مسیر صواب 

دْعُوا  َ ما كا�نَ �يَ سِي�
هُ �نَ عْمَة�ً مِ�نْ هُ �نِ

َ
ل وَّ ا �خَ ذ�  �إِ

مَّ
ُ هِ �ث �يْ

َ
ل  �إِ

ً
ا �ب �ي هُ مُ�نِ رٌّ دَعا رَ�بَّ سا�نَ �ضُ

�نْ �إِ
ْ
ا مَسَّ ال ذ� »وَ �إِ

 عَـــنْ 
َ

«؛1 بـــرای خـــدا همانندهایـــی قـــرار دهـــد، »لِيُضِـــلّ
ً
دادا �نْ

أَ
هِ �

َ
عَلَ لِلّ َ لُ وَ �ج �بْ

هِ مِ�نْ �قَ �يْ
َ
ل �إِ

سَـــبِيلِهِ«.2 این عبارت یکی از ظرافت‌های قرآن مجید اســـت. همانند قرار دادن 

1. در رابطــه بــا شــأن نــزول آیــه شــریفه آمــده اســت: عــن عمــار الســاباطي قــال: ســألت أبــا عبــد 
هِ«. قــال: نزلــت  �يْ

َ
ل  �إِ

ً
ا �ب �ي هُ مُ�نِ رٌّ دَعا رَ�بَّ سا�نَ �ضُ

�نْ �إِ
ْ
ا مَسَّ ال ذ� الله؟ع؟ عــن قــول الله عــز و جــل: »وَ �إِ

كان رســول الله عنــده ســاحرا، فــكان إذا مســه الضــر يعنــى الســقم،  فــي أبــي الفصيــل انــه 
ــهُ 

َ
ل دعــا ربــه منيبــا اليــه يعنــى تائبــا اليــه مــن قولــه: فــي رســول الله؟ص؟ مــا يقــول »ثُــمَّ إِذا خَوَّ

كان يدعــو اليــه يعنــى نســي التوبــة إلــى الله عــز و جــل  نِعْمَــةً مِنْــهُ«، يعنــى العافيــة نســي مــا 
لاً  لِ�ي رِكَ �قَ �فْ

ُ
ك عْ �بِ

مَ�تَّ لْ �تَ كان يقــول فــي رســول الله؟ص؟ انــه ســاحر و لذلــك قــال الله؟ع؟: »�قُ ممــا 
ارِ«. يعنــى امرتــك علــى النــاس بغيــر حــق مــن الله عــز و جــل و مــن 

صْحا�بِ ال�نَّ
أَ
كَ مِ�نْ �

�نَّ �إِ
ــى را  گفتــار خــداى تعال ــد: از امــام صــادق )تفســير(  ي گو رســوله؟ص؟ ...؛ عمــار ســاباطى 
يــش را  ردگار خو پرســيدم )كــه فرمايــد(: »و چــون انســان را ناراحتــى و ســختى رســد پــرو
بخوانــد و بــه‌ ســوى او بازگــردد ...«. فرمــود: ايــن آيــه دربــارۀ ابوفصيــل )يعنــى ابوبكــر( نــازل 
يــرا رســول خــدا؟ص؟ در نظــر او مــردى ســاحر و جادوگــر بــود، و هــرگاه ناراحتــى بــه او  شــده. ز
يش بــاز مي‌گشــت  ردگار خــود را مي‌خوانــد و بــه ســو مي‌رســيد )يعنــى بيمــار مي‌شــد( پــرو
ــپس  ــرد(. س ــه ميك‌ ــت توب ــدا؟ص؟ داش ــول خ ــارۀ رس ــه درب ك ــى  ــدۀ باطل ــى از آن عقي )يعن
هنگامك‌ىــه خداونــد نعمتــى بــه او ارزانــى مي‌نمــود )يعنــى تندرســتى  مــي‌داد(، »آن‌چــه را 
پيــش از آن بــه درگاه خــدا خوانــده بــود از يــاد م‏ىبــرد«. يعنــى توبــه‏اى را كــه بــه درگاه خــداى 
ــود و او را ســاحر و  گفتــه ب كــه در مــورد رســول خــدا؟ص؟  كــرد، در مــورد ســخنى  عــز و جــل 
كفــر اندكــى بهــره  جادوگــر دانســت. از ايــن رو خداونــد )بــه دنبــال آن( فرمايــد: »بگــو تــو بــه 
كــه بــه  زخيــان هســتى«. مقصــود ایــن فرمانروائــى و امارتــى اســت  كــه بــه راســتى تــو از دو ببــر 
كــرد؛ محقــق.  ى از خــداى عــز و جــل و از رســول او، بــر مــردم بــر پــا  ناحــق و بــدون دســتور

)الروضــة مــن الکافــی، ج 1، ص 289( 
2. طبــری در مــورد ایــن تعبیــر آیــۀ شــریفه  می‌گویــد: ليزيــل مــن أراد أن يوحــد الله و يؤمــن بــه 
کــه می‌خواهنــد  قــرار بــه، و الدخــول فــي الإســام؛ بــرای این‌کــه کســانی را  عــن توحيــده، و الإ
توحیــد را برگزیننــد و بــه خداونــد واحــد ایمــان بیاورنــد و بــدان اقــرار نماینــد و داخل در اســام 



79

، آیات مبخش پنجببخشباز فده بخش پنجم، آیات 8 - 7: 

کـــه ایـــن انســـان بـــا خـــود بگویـــد صحیـــح اســـت   بـــرای خـــدا از ایـــن جهـــت نیســـت 

ـــا  ـــال عطـــا نمـــود. ام ـــز م ـــد نی ـــودم و منحصـــرا از خـــدا خواســـتم و خداون ـــر ب ـــه فقی ک

ــا  ــز( یـ ــای بی‌چیـ ــه معنـ ــا لات )بـ ــل و یـ ــدای هبـ ــا خـ ــد بـ ــم بایـ ــر می‌کنـ ــون فکـ کنـ ا

کـــه خـــدا نخواهـــد ایـــن روزی را  منـــات رابطـــه داشـــته باشـــم؛ بـــه خاطـــر مواقعـــی 

ـــداد،  گـــر خـــدا ن ـــا ا ـــان داشـــته باشـــم ت ـــا ایـــن خدای ـــه مـــن دهـــد. یعنـــی رابطـــه‌ای ب ب

کنـــم. النّـــد قـــرار دادن بـــرای خـــدا، بـــه خاطـــر ایـــن حســـاب‌گری  از آن‌هـــا طلـــب 

 عَـــنْ سَـــبِيلِهِ«؛
َ

 و پذیـــرش قـــدرت بـــرای آن خدایـــان نیســـت. بلکـــه »لِيُضِـــلّ

ــا  ــه در آن‌هـ ــه این‌کـ ــد. نـ کنـ ــراه  گمـ ــدا  ــران را از راه خـ ــه دیگـ کـ ــن اســـت  ــرای ایـ  بـ

ــد.  ــی ببینـ قدرتـ

کـه بگویـد روزی فقیـر بـودم و چشـم  حتـی ایـن مطلـب را هـم در ذهـن نـدارد 

کنـون  بـه دیگـری نداشـتم و خـدا را مؤثـر می‌دانسـتم. او نیـز دفـع فقـر نمـود، امـا ا

کـه قدرتـی دارند. پس بـا آن‌ها ارتباط داشـته  می‌بینـم کسـان دیگـری نیـز هسـتند 

گـر خـدا نخواسـت، از آن‌هـا طلـب کمـک نمایـم. بلکـه تنهـا می‌خواهـد  باشـم تـا ا

کـه خـود پیمـود و سـود جسـت و منحصـراً از آن راه نعمـت بـدو  مـردم را از راهـی 

رسـید، بـازدارد. دیگـران بـه آن مسـیر نرونـد. 

گردنــد، گمــراه نمایــد )جامــع البیــان فی تفســیر القــرآن، ج 23، ص 128(. اما شــیخ طوســی 
تفصیــل جالــب و دقیقــی در خصــوص ایــن تعبیــر ارائــه می‌دهنــد و می‌فرماینــد: فمــن ضــم 
اليــاء أراد ليضــل بذلــك غيــره عــن ســبيل الحــق. و مــن فتــح اليــاء أراد ليضــل هــو عــن 
ــد  ــا می‌ده ــن معن ــم چنی ــوم بخوانی ــل را مضم ــاء در لیض ــر ی گ ــة؛ ا ــام لام العاقب ــك، و ال ذل
گــر یــاء را مفتــوح  کار غیــر خــود را از مســیر حــق منحــرف ســازد و ا کــه می‌خواهــد بــا ایــن 
گردیــده اســت  یافتــه منحــرف  کــه در کــه خــودش از مســیر حــق  بخوانیــم، بدیــن معناســت 
کار ایشــان چنیــن خواهــد  و در این‌صــورت لام بــه معنــای لام عاقبــت می‌باشــد. عاقبــت 

شــد، )التبیــان فــی تفســیر القــرآن، ج9، ص 13(؛ محقــق.



80

تفسیر سورۀ زمـــر

ــۀ شــریفه پوچــی و یاوه‌گویــی برخــی در خصــوص موضــوع شــرک و  نتیجــۀ آی

گونه اســت: شــرک  که شــرک بر دو  که پیش از این بیان شــد. دانســتیم  کفر اســت 

در اعتقــاد و شــرک در عبــادت. مشــرکین در زمــان جاهلیــت، شــرک در اعتقــاد 

نداشــتند، بلکه شــرک در عبادت داشــتند. همچنین بیان شــد که مشــرکین این 

امــت، بــه لحــاظ شــرک اعظــم از آن‌هــا هســتند. زیــرا اینان شــرک اعتقــادی دارند. 

 یعنــی ولــو یــا محمــد، یــا علــی، یــا حســن و یــا حســین؟عهم؟ می‌گوینــد، یــا لات و یــا 

عزی نمی‌گویند، اما مشرک هستند. 

کــه ابوســفیان در روز احــد ‌گفــت: أعْــلُ هُبَــلْ؛ بــه این معنــا که هبل  همان‌گونــه 

کــه تــو مــا را پیــروزی دادی و ایــن پیــروزی  برفــراز بــاد. برفــراز بــاش و بــالا بــاش هبــل 

کــه بگوییــد: »الُلَّه  از آنِ توســت. رســول الله؟صل؟ نیــز در مقابــل دســتور دادنــد 

«؛1 یعنــی خــدا بالاتــر و بالاتــر اســت. ایــن شــعار و پاســخ آن، شــاهد
َ

 أعْلــی‏ وَ أجَــلّ

 بر مدعاست. 

که  که قدرت تنها به دســت خداســت و آنجا  لذا از این آیه فهمیده می‌شــود 

کفــر اســت. یعنــی چیــزی را مخفــی می‌کنــد؛2 تنهــا بــه ایــن  داعیــۀ شــرک می‌شــود، 

کــه معتقــد اســت دیگری هم  لِه«. بــه ایــن دلیــل نیســت  �ي لَّ عَ�نْ سَ�بِ ض�ِ کــه »لِ�يُ خاطــر 

کنــون انجــام نــداده، امــا لازم اســت بــا او نیــز رابطــه  کنــد. ولــو ا کار خــدا را  می‌توانــد 

کــه در آن زمــان درک نموده نیــز، مخفی می‌کند.   داشــت. بلکــه حتــی حقیقتــی را 

 عَنْ سَبِيلِه« است. 
َ

زیرا هدف او، »لِيُضِلّ

یخ، ج 2، ص 49.  1. الکامل فی التار
که یکی از مصداق‌های شـکر، اظهار نعمت  2. اسـتاد در درس‌های پیشـین، بیان فرمودند 

اسـت و خالف آن مخفـی نمـودن نعمـت بوده که مصداق کفر اسـت؛ محقق. 



81

، آیات مبخش پنجببخشباز فده بخش پنجم، آیات 8 - 7: 

تبادل لحظه با مدت بسیار 

که  کریـم اسـت. این‌گونـه نیسـت  لا«؛ بـه او بگـو: خداونـد  لِ�ي رِكَ �قَ �فْ
ُ
ك عْ �بِ

مَ�تَّ لْ �تَ »�قُ

گیـرد. خداونـد بنـا نـدارد در  کـه داد از شـما بـاز پـس  کافـر شُـدید آن نعمتـی  گـر  ا

کفـر، از شـما باز پس  کنـد. نعمـت می‌دهـد و بـه خاطر  ایـن دنیـا، چنیـن عقوبـت 

ار«؛ تـو 
صْحا�بِ ال�نَّ

أَ
كَ مِ�نْ �

�نَّ کـرد.1 »�إِ نمی‌گیـرد، امـا مـدت کمـی کام‌جویـی خواهیـد 

از یـاران آتـش هسـتی. 

کـه خداونـد سـهمیه‌ای  کام‌جویـی بسـیار موقـت اسـت. چنیـن نیسـت  ایـن 

دهـد و بعـد بگویـد چـرا در آن مجلـس شـرکت نکردیـد؟ لـذا بایـد آن‌چـه را دادیم، 

کافـر و مؤمن  پـس دهیـد. خـوان نعمـت پـروردگار در ایـن جهان، گسـترده اسـت. 

از ایـن خـوان نعمـت اسـتفاده می‌کننـد. امـا عاقبـت، چنیـن خواهـد شـد و شـما 

کنـون، یـاران آتـش هسـتید و سـرانجام شـما بـا آتش اسـت. از هـم ا

نـکات دقیـق و ظرافت‌هـای بسـیاری در آیـات موجـود اسـت و سـخن گفتـن 

در سـطح قـرآن مجیـد، در فهـم مـا نیسـت و هـر چـه بگوییـم، بـاز معانـی دقیقـی 

کـه آن آیـه را  گمـان می‌کنـد بـرای اولیـن بـار اسـت  کـه انسـان  را متذکـر می‌شـود 

کـه در آن آیـه تأمـل می‌کنـد. می‌شـنود، یـا بـرای اول بـار اسـت 

کام‌جویـی آنـان اسـت.  ـعْ«،  ـعْ« بـوده و مـراد از »تَمَتَّ »قَلِاًلي«، متعلـق بـه »تَمَتَّ

می‌خواهـد بفرمایـد ‌نهایـت عمـر ایشـان چقـدر می‌شـود؟ پنجـاه سـال، صد سـال 

یـا بیشـتر. در هـر صـورت، در مقایسـه بـا مدتـی که بـا عذاب مواجه خواهند شـد و 

1. و المعنـــى أن مـــدة تمتعـــه فـــي الدنيا بكفـــره قليلة زائلة؛ بـــه معنای این اســـت که مدت 
بهره‌گیـــری ایشـــان در دنیـــا کم و گذراســـت؛ محقق. )مجمـــع البیان فی تفســـیر القرآن، 

ج 8، ص 767( 



82

تفسیر سورۀ زمـــر

ار«،  صْحابِ النَّ
َ
كَ مِـنْ أ

َ
کـه حضرت حـق در مورد آن می‌فرماید: »إِنّ نحـوه عذابـی 

گـذرا در مقابـل آن عـذاب، محسـوب می‌شـود. ایـن  چیـزی نیسـت. لحظـه‌ای 

کمـی صـد سـال نیـز نسـبت بـه آن، نـه این‌کـه قلیـل باشـد، بلکـه لحظـه  ـت و 
ّ
قِل

است. 

یم.  که بدان می‌پرداز آیات بعد از این مطلع مطالب جدیدی است 



83

 بخش ششم، آیات 16 - 11: 
خسارتی جبران ناپذیر 

آیات مبارکه 
�نَ  مُسْلِمٖ�ی

ْ
لَ ال ݢوَّ ݢ

َ
كُو�نَ ا

َ
ْ ا ںݩݐݨݧ ِاݦَ  لݫ

�تُ رݦݨْ مݪِ
ُ
�نَ ١١ وَا �ی ُ الدّٖ هݩݧ

َ
لِصًا ل هَ مُحݦݩݩݐݨْ دَ اللّٰ عْ�بُ

َ
�نْ ا

َ
�تُ ا مِرݦْ

ُ
ٖیٓ ا

لْ اِن�ّ �قُ

لِصًا  مُحݦݩݩݐݨْ دُ  عْ�بُ
َ
ا هَ  اللّٰ لِ  �قُ مٍ ١٣  �ی ٖ عَظ� ݭٍ  ݫ ݢمݫ ݢ ْ وݨݧ ݦَ �ی �بَ  اٰ عَذ� ݬیٖ  ݬݫ ݫ ݫ

ّ ݨݧ
ݢٮݭݓ ݢ
َ رݨݧ �تُ  عَصَ�یْ اِ�نْ  �فُ  اٰ �خ

َ
ا ٖیٓ 

اِن�ّ لْ  �قُ  ١٢

مݨْ  هݩُ َݡ سݧ ݐڡُ ںݩݐݨْ
ݨَ
وٓا ا سِرݦݦُ �نَ �خَ �ی ٖ ذ�

َّ
�نَ ال رٖ�ی اٰسݭِ خ�

ݨْ
لْ اِ�نَّ ال هٖ٭ݦݦݦݩݩݩۗ �قُ مْ مِ�نݨْ دُو�نِ ݑُ ٮݧ

�ئݨݨْ وا ماٰ �شِ ُ دݩݧ ُ �بݨݧ
اعݨْ ی ١٤ �فَ �نٖ ۥ دٖ�ی ُ هݩݧ

َ
ل

لٌ مِ�نَ 
َ
ل مْ ظ�ُ هݪِ ݑِ وْٯݧ ݨْ مِ�نݨْ �فَ ُمݨݧ هݠݩݧ

َ
�نُ ١٥ ل ݔ ݬٖىݫ ݫ ݫ مُ�بݫ

ْ
�نُ ال راٰ ْ سݧ

ُ ݐݧ حݧ
ݨْ
لِكَ هُوَ ال لاٰ ذ�ٰ

َ
 ا

ݦݦۗ
٭ ة�َݡِ  اٰمݧ �ی ݨݑِ ٯݧ

ݨْ
مݩݩَ الݠ وݨْ ݦَ مݨݦْ �ی هݠݔݭِ ىݭ ٖ لݫ

ْ هݨݧ
َ
وَا

و�نِ ١٦ ݑُ ٯݧ
ا�تَّ

اٰدِ �فَ اٰ عِ�ب ۚ �ی
ݩݩݦݩ
ۥ٭ اٰدَهݩُ هٖ عِ�ب هُ �بِ ڡݨݐُ اللّٰ ݪِ

ّ وݧ خ�َ ُ لِكَ �ی  ذ�ٰ
ݩۚ ݧ
٭ لݩݩݩݩٌ

ݩَ
ل هِمْ ظ�ُ ݑݭݪِ ݧ ٮݧ

حݨْ
اٰرِ وَمِ�نݨْ �تَ الںݦݩݩݐݨّ

ترجمۀ آیات 
كنـم در حالك‌ىـه دينـم را بـراى او  كـه خـدا را پرسـتش  11- بگـو: مـن مامـورم 
خالص نمايم. 12- و مامورم كه نخستين مسلمان باشم. 13- بگو: من اگر 
 نافرمانـى پـروردگارم كنـم از عـذاب روز بـزرگ قيامت )او( م‏ىترسـم.14- بگو: 
مـن تنهـا خـدا را م‏ىپرسـتم، در حالك‌ىـه دينـم را بـراى او خالـص مك‏ىنـم. 
يـانك‌اران واقعـى  كـس را جـز او م‏ىخواهيـد بپرسـتيد، بگـو: ز 15- شـما هـر 
كسـانى هسـتند كـه سـرمايه وجـود خويـش و بستگانشـان را در روز قيامـت از 
يـان آشـكار هميـن اسـت. 16- بـراى آن‌هـا از  گاه باشـيد ز دسـت داده‏انـد، آ
ير پايشـان نيز سـايبان‌هاىي از آتش  بالاى سرشـان سـايبان‌هاىي از آتش و در ز



84

تفسیر سورۀ زمـــر

اسـت. ايـن چيـزى اسـت كه خداوند با آن بندگانـش را تخويف مك‏ىند، اى 
بنـدگان مـن از نافرمانـى مـن بپرهيزيـد. 

معنای لغات �

کـه خـودش را در اختیار خـدا قرار می‌دهد.1»خاسِـر«،  »مسـلم«، کسـی اسـت 

یـان‌کار اسـت.2 »ظُلـل«، به معنای طبقات اسـت.3  بـه معنـای ز

مروری بر آیات �پیشین 

كَ  �يْ
َ
ل ا �إِ �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

أَ
ا �

�نَّ مِ، �إِ حَكِ�ي
ْ
ِ ال ز�ي � ِ عَز�

ْ
هِ ال

َ
ا�بِ مِ�نَ اللّ كِ�ت

ْ
لُ ال �ي ِ ز�

�نْ  در آیـات ابتدایـی فرمـود: »�تَ

الِص«. به قدر فهم، توضیح  خ�
ْ
�نُ ال �ي هِ الدِّ

َ
لا لِلّ

أَ
� ، �نَ �ي هُ الدِّ

َ
 ل

ً
لِصا هَ مُخ�ْ

َ
دِ اللّ اعْ�بُ ِ �فَ

حَ�قّ
ْ
ال  �بِ

ا�بَ كِ�ت
ْ
ال

 آیـات را بیـان نمودیـم. خداونـد می‌فرمایـد این کتاب، این آیات ثبت شـدۀ الهی 

کتـاب را بسـزا فـرو فرسـتادیم. فقـط »الله«  از جانـب خداونـد و بجاسـت. مـا بـر تـو 

را بپرسـت و تنهـا بـرای خـدا خاضـع بـاش. بـه عبارتـی خضـوع شـما بـرای خـدا 

خالـص باشـد و بـرای دیگـری، هیـچ خضوعـی نداشـته باشـید. 

خضـوع مخصـوص خداسـت و بـرای هر کسـی که خدا دسـتور فرمـوده، برای 

کـه از حضـرت  او خاضـع باشـید. در کتـاب شـریف »اصـول کافـی« روایتـی آمـده 

هَا 
َ
ـوَاةِ إِنّ  لِلنَّ

َ
در مـورد کمتریـن مراحـل شـرک به خدا سـوال شـد و فرمودند: »مَنْ قَال

هَـا نَوَاةٌ ثُـمَّ دَانَ بِه«.4‏
َ
حَصَـاةِ إِنّ

ْ
حَصَـاةٌ وَ لِل

1. لسان العرب، ج 12، ص 290. 
2. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص282. 

3. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 536. 
 

َ
عَبْدُ بِهِ مُشْـرِكاً قَال

ْ
دْنَـى مَا يَكُونُ ال

َ
تُهُ عَنْ أ

ْ
ل

َ
: سَـأ

َ
بِـي جَعْفَـرٍ؟ع؟ قَال

َ
عِجْلِـيِّ عَـنْ أ

ْ
يْـدٍ ال  4.َ  عَـنْ بُرَ

هَا نَوَاةٌ ثُمَّ دَانَ بِه‏. )الکافی، ج 2، ص 397(  حَصَاةِ إِنَّ
ْ
هَا حَصَاةٌ وَ لِل وَاةِ إِنَّ  لِلنَّ

َ
 مَنْ قَال

َ
فَقَال



85

بخش ششم، آیات بخبخشبخ آیات 61 - 11: بخش ششم،

کــه بگویید ســنگریزه،  می‌فرمایــد کمتریــن مراحــل شــرک بــه خــدا، این اســت 

 هسته است و هسته، سنگریزه است. به این معنا که خلاف حقیقتی را بگویید 

و بعــد ادعــا کنیــد، ایــن وظیفــۀ الهــی اســت. بــه مــن گفتــه بــدان ســنگریزه گویم با 

این‌که هســته اســت، یا به آن دیگری با این‌که ســنگریزه اســت، هســته بگویم. در 

 ایــن ‌صــورت بــرای شــیطان خاضع شــده‌ایم و در کنار خدا، فرمانــدۀ دیگری را که

 شیطان باشد، قرار داده‌ایم. 

الِص«؛ هــان خضــوعِ خالــص، بــرای خداســت. خضــوع، بایــد  خ�
ْ
�نُ ال �ي هِ الدِّ

َ
لا للِّ

أَ
�«

اء«؛ کسانی‌که بدون خدا و منهای  وْلِ�ي
أَ
هِ � وا مِ�نْ دُو�نِ

ذ�ُ خ�َ
�نَ ا�تَّ �ي ِ ذ�

َّ
تنها برای خدا باشد. »وَ ال

گــر آن‌هــا نیــز دســتور   خــدا سرپرســت‌هایی را بــرای خــود قــرار دادنــد؛ می‌گوینــد ا

 دهنــد، بایــد اطاعــت کنیــم. آن‌هــا را نیز پرســتش می‌کنیــم. در توجیه ایــن کار خود 

 می‌گوینــد: آن‌هــا کاری می‌کننــد کــه بــه خدا نزدیک گردیم و هر ســودی که بخواهد 

گــر بنــا باشــد  کســی رســد، این‌هــا بــه مــا می‌رســانند. هم‌چنیــن ا از جانــب خــدا بــه 

کســی رســد، از آن جلوگیــری نمــوده، بلکــه آن را جبــران  یانــی از جانــب خــدا بــه  ز

می‌کننــد. معتقدنــد بــا ایــن اعتقــاد خــود، بیــش از دیگــران ســود خواهنــد بــرد. زیــرا 

رابطــۀ ایــن خدایــان بــا خــدا، هم‌چــون رابطــۀ آقــازاده بــا آقــا می‌باشــد. در عــرف نیــز 

یــان  کســی منفعــت رســاند یــا ز کــه آقــازاده، بیــش از آقــا می‌توانــد بــه  چنیــن اســت 

کنــد. ایــن خلاصــه‌ای از آیــات قبــل بــود.  کســی دور  آقــا را از 

اولین عامل به اوامر الهی 

در ادامــه، خداونــد آیــات خویــش را بــه صــورت خطــاب بــه رســول الله؟ص؟ و 

تعیین وظیفۀ ایشان بیان می‌فرماید. یک مطلب در ذهن عموم مردم وجود دارد 

 کــه متأثــر از ســوء رهبــری جامعــه اســت و آن، ســوء ظــن جامعــه نســبت بــه افــرادی 



86

تفسیر سورۀ زمـــر

کــه نســبت بــه آنــان موعظــه می‌کننــد. چنیــن در ذهــن می‌گذرانند که شــما   اســت 

 این سخن را می‌گویی که من انجام دهم اما خود، به گونۀ دیگری عمل می‌کنید. 

حافظ می‌گوید: 

کاین جلوه در محراب و منبر می‌کنند واعظان 

کار دیگر می‌کنند  چون به خلوت می‌روند آن  �

پـــرس، مشکلی دارم ز دانشمنـــدِ مجلس باز
کمتر می‌کنند؟1                                                     توبه‌فرمایان چرا خود توبه 

کـــه در  البتـــه توبه‌فرمایـــان در ســـطح اســـتخدامی چنیـــن هســـتند، نـــه آنـــان 
گـــر توبه‌فرمـــا از انبیـــاء الهـــی باشـــد ‌کـــه نیـــازی بـــه توبـــه  ســـطح وظیفـــۀ الهی‌انـــد. ا
نـــدارد و همیشـــه تائـــب الـــی الله می‌باشـــد. غیـــر از ایشـــان، برخـــی بـــر اســـاس 
این‌کـــه توصیـــه بـــه توبـــه، وظیفـــۀ اجتماعـــی بـــوده یـــا مراســـم ســـنتی ایشـــان اســـت، 
کار اســـتخدام می‌شـــوند. البتـــه در جـــای خـــود، لحـــاظ ایـــن مطلـــب  بـــرای ایـــن‌ 
کـــه ســـخنش خوشـــایند  گونـــه‌ای باشـــد  توصیـــه می‌شـــود ‌کـــه بایـــد فـــرد نیـــز، بـــه 

گـــردد.  دیگـــران 

 خداوند متعال در اینجا، این توهم را از ذهن بشـر خارج می‌کند و می‌فرماید 

در رأس مطالبـی کـه مـا گفتیـم، خـود رسـولان الهـی هسـتند. لـذا آیـات را به چند 

گـر مـا  کـه ا گونـه تکـرار می‌کنـد، تـا دفـع ایـن توهـم شـود. می‌فرمایـد چنیـن نیسـت 

کردیـم و بـر زبـان رسـول مـا جـاری شـد و آن وظیفـه را بـه مـردم  وظیفـه‌ای را مقـرر 

رسـاند؛ چـون وظیفـۀ رسـالت دارد، خـود را بی‌نیـاز از انجـام وظایـف در احـکام 

ببینـد. بلکـه اولیـن عامـل بـه رسـالت، خـود رسـول اسـت. 

1. دیوان حافظ، ش 199. 



87

بخش ششم، آیات بخبخشبخ آیات 61 - 11: بخش ششم،

«؛ بـــه اینـــان بگـــو بـــه مـــن فرمـــان داده  �ن �ي هُ الدِّ
َ
 ل

ً
لِصا هَ مُخ�ْ

َ
دَ اللّ عْ�بُ

أَ
�نْ �

أَ
مِرْ�تُ �

أُ
ِی �

ن�ّ لْ �إِ
»�قُ

کـــه خـــدا را بپرســـتم، »الله« را بپرســـتم، در حالی‌کـــه خضـــوع مـــن بـــرای  شـــده 

«؛ بـــا قاطعیـــت و همـــراه بـــا  �ن مُسْلِمِ�ي
ْ
لَ ال وَّ

أَ
كُو�نَ �

أَ
�نْ �

مِرْ�تُ لِ�أَ
أُ
او باشـــد و بـــس.1 »وَ �

کـــه اولیـــن تســـلیم شـــوندۀ کیـــد، می‌فرمایـــد: بـــه مـــن فرمـــان داده شـــده   لام تأ

 خدا باشم.2 

 »مُسلم« یعنی کسی که خودش را در اختیار خدا قرار می‌دهد. در آیۀ دیگری 

که خودش را در اختیار  کسـی  «؛3  هِ وَ هُوَ مُحْسِ�ن
َ
هَهُ لِلّ ْ مَ وَ�ج

َ
سْل

أَ
لى‏ مَ�نْ � َ می‌فرماید: »�ب

کـه خـودم را در  کسـی باشـم  خـدا قـرار می‌دهـد. بـه مـن فرمـان داده شـده اولیـن 

اختیـار خـدا قـرار می‌دهـم. هـر چـه را خدا بفرماید انجـام دهم، انجـام خواهم داد 

کنـد، انجام نخواهـم داد.  وهـر چـه را منـع 

کــه اول بــودن بــه لحــاظ زمــان مــراد  ممکــن اســت اینجــا ســوال مطــرح شــود 

اســت یــا خیــر، تــا نســبت بــه انبیاء پیشــین بســنجیم؟ پاســخ نیــاز به ذکــر نکته‌ای 

ــازل  ــر ایشــان ن ــام وحــی ب ــه ن ــه هنــگام دعــوت رســول الله؟ص؟، آن‌چــه ب کــه ب دارد 

کــه بــر  شــد، در زمــان حضــرت ابراهیــم؟ع؟ نبــود. لــذا نســبت بــه آن وحــی الهــی 

کــه تســلیم مضمــون وحــی بود، نهی باشــد  رســول الله؟ص؟  نــازل شــد، اولیــن کســی 

1. أي موحدا له لا أعبد معه سواه و العبادة الخالصة هي التي لا يشوبها شي‏ء من المعاصی؛ 
عبـادت  و  نپرسـتم  او  همـراه  را  خداونـد  از  غیـر  کسـی  و  باشـم  خـدا  بـرای  موحـد   یعنـی 
خالـص آن اسـت کـه چیـزی از گناهـان بـا آن آمیختـه نشـود؛ محقـق. )مجمـع البیان فی 

تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 770( 
 2. أي المستسلمين  لما أمر اللَّه به و نهى عنه؛ یعنی تسلیم شوندگان در آن‌چه خدا بدان امر 

فرموده و از آن نهی نموده است؛ محقق. )التبیان فی تفسیر القرآن، ج 9، ص 15( 
3. بقره/ 112



88

تفسیر سورۀ زمـــر

ــه لحــاظ  ــی الله اســت، ب ــد. مقصــود، مســلم إل ــر، خــود رســول الله؟ص؟ بودن ــا ام  ی

ــازل می‌شــود.1  ــر خــود ایشــان ن ــه ب ک ــری  وحــی‌ و اوام

ــه  ــبت بـ ــم نسـ ــر و هـ ــه اوامـ ــبت بـ ــم نسـ ــودن، هـ ــدا بـ ــلیم خـ ــه تسـ ــر این‌کـ دیگـ

نواهـــی مطـــرح اســـت. رســـول الله؟ص؟ می‌خواهـــد بـــه مـــردم بفهمانـــد خوفـــی 

�نْ   �إِ
ا�فُ �خ

أَ
ِی �

ن�ّ لْ �إِ
ــود دارد. »�قُ ــز وجـ ــن نیـ ــم، در مـ کنـ ــاد  ــما ایجـ ــم در شـ ــه می‌خواهـ کـ

ـــی دارم  ـــم از عـــذاب روز بزرگ ـــن بی ـــان بگـــو م ـــه این م«؛ ب �ي ِ وْمٍ عَظ� َ ا�بَ �ي ِی عَذ�
ّ
�تُ رَ�ب عَصَ�يْ

ــا  ــۀ مـ ــوم. در آن روز همـ ــار شـ ــدان دچـ ــم، بـ کنـ ــود  ــروردگار خـ ــی پـ ــر نافرمانـ گـ ــه ا کـ

ـــات الهـــی می‌خواهـــم در  ـــه توســـط آی ک ـــس بیمـــی را  ـــا عـــذاب هســـتیم. پ مواجـــه ب

کنـــم، در مـــن نیـــز هســـت. شـــما ایجـــاد 

لِ  کیــد، تکــرار می‌فرمایــد: »�قُ  بــار دیگــر، جملــه را تغییــر می‌دهــد و بــا حصــر و تأ

ی«. می‌رســاند در مقابــل خداونــد، یــک مــورد اطاعــت از  �نِ هُ دِ�ي
َ
 ل

ً
لِصا دُ مُخ�ْ عْ�بُ

أَ
هَ �

َ
 اللّ

عْبُــدُ« حصــر 
َ
بــه مقــدم اســت و »أ دیگــری، عیــن شــرک اســت. »الله« مفعــول 

ی«، همــراه بــا یــاء  �نِ هُ دِ�ي
َ
 ل

ً
لِصا را می‌رســاند. فقــط »الله« را عبــادت می‌کنــم. »مُخ�ْ

اضافــه، یعنــی یــاء متکلــم وحــده آمــده اســت. یعنــی مــن در حالی‌کــه فقــط و 

کــه  هِ«؛ هــر چــه را  مْ مِ�نْ دُو�نِ �تُ
�ئْ دُوا ما �شِ اعْ�بُ

فقــط خضوعــم را بــرای او قــرار داده‌ام. »�فَ

کــه ســرانجام ســعادت  کنیــد، امــا بدانیــد  جــز خــدا دلخــواه شماســت عبــادت 

ــرای شماســت.  ــان ب ی ــرای مــن و ز ب

كثيـرون لأن المـراد بـه أول  كان قبلـه مسـلمون  1. و إنمـا أمـر بـأن كيـون أول المسـلمين و إن 
المسـلمين مـن هـذه الأمـة؛ پیامبـر؟ص؟ امـر شـدند به این‌کـه اولین مسـلمان باشـند اگرچه 
 پیش از ایشان مسلمانان بسیاری بودند. مراد اولین مسلمان از این امت می‌باشد؛ محقق. 

)التبیان فی تفسیر القرآن، ج 9، ص 15( 



89

بخش ششم، آیات بخبخشبخ آیات 61 - 11: بخش ششم،

زیان حقیقی

سْرا�نُ  خ�ُ
ْ
لِكَ هُوَ ال لا ذ�

أَ
امَة�ِ � �ي �قِ

ْ
وْمَ ال َ هِمْ �ي هْلِ�ي

أَ
سَهُمْ وَ � �فُ �نْ

أَ
سِرُوا � �نَ �خَ �ي ِ ذ�

َّ
�نَ ال اسِرِ�ي خ�

ْ
�نَّ ال لْ �إِ

»�قُ

یان‌کاران کسانی هستند  یان‌کاران چه کسانی هستند؟ ز «؛ بگو می‌دانید ز �ن �ي مُ�بِ
ْ
 ال

کسانشـان را در روز قیامـت، از دسـت  کـه هـم خودشـان را از دسـت دادنـد و هـم 

یـان ایـن نیسـت ‌کـه در دنیـا یـک  یـان بـزرگ و واضـح آن اسـت. ز خواهنـد داد. ز

سـود مـادی بـه ایشـان یـا کسانشـان نرسـد. 

 سـخن‌گویانی از قبیـل ابـن تیمیـه و محمـد بـن عبدالوهـاب کـه بـه نام اسالم و 

قریـش دعـوی دارنـد،  و سـایر مشـرکان  ابولهـب  و  ابوجهـل  کلام  افـکار و  در ظـلّ 

می‌گوینـد توحیـد مشـرکین قریـش، از شـما مسـلمانان بهتر اسـت. هیـچ نقصی در 

آن‌هـا نسـبت بـه خـدا و توحید اعتقـادی نبود و تنها در عبـادت، عبادت غیر خدا 

می‌نمودنـد. شـرک ایشـان، شـرک در عبـادت بـود. توضیـح ایـن مطلـب را در آغـاز 

تفسـیر سـوره بیـان نمودیـم کـه می‌گوینـد مشـرکان قریـش می‌گفتنـد همـۀ قـدرت به 

دسـت خداسـت و دیگر خدایان، قدرتی ندارند. دلخواه ما باشـد، آنان را عبادت 

گـر نباشـد، عبـادت نمی‌کنیـم. از مجمـوع آیات قرآن مجیـد، فقط این  می‌کنیـم و ا

آیـه را بـا ایـن معنـا و تعبیـر اشـتباه قبـول دارنـد و حـدود ده وجـه بـرای ایـن عقیـدۀ 

باطـل ایشـان نقـل کردیـم کـه یکـی از وجـوه ابطـال، همیـن اسـت کـه مطرح شـد. 

گر عبادت غیر خدا کردید، در روز قیامت،  در این آیه می‌فرماید: به ایشان بگو ا

قیامـت روز  کـه  هسـتند  کسـانی  سَهُم«. خاسـرین،  �فُ �نْ
أَ
� سِرُوا  »�خَ هسـتید؛   خاسـر 

کسان خویش را از دست می‌دهند.   خودشان و 

 به این بیان که آنان در مقام بهانه‌ تراشیدن برای شرک خود در مقابل توحید، 

کـه بـا خـدا رابطـه دارنـد و خـدا نمی‌توانـد ایـن رابطـه  می‌گفتنـد خـدا کسـانی دارد 



90

تفسیر سورۀ زمـــر

کنـد. فرزنـدان خـدا هسـتند. خداونـد پسـر دارد. شـاهد بـر مطلـب نیـز آیـۀ  را قطـع 
اءُ«.  َ�ش �قُ ما �ي

ُ
ل خ�ْ َ ا �ي ‏ى مِمَّ  لاَصْطَ�ف

ً
دا

َ
 وَل

ذ�َ خ�ِ
�تَّ َ �نْ �ي

أَ
هُ �

َ
رادَ اللّ

أَ
وْ �

َ
کـه فرمـود: »ل شـریفه بـود 

گر خدا بخواهـد فرزند انتخاب  خداونـد جـواب ایشـان را چنیـن می‌دهـد که ا
کسـی را  کنـد، بـا توجـه بـه این‌کـه فرزنـد زایمانـی نبـوده و فرزنـد انتخابـی اسـت؛ 
کـه نافرمانـی خـدا نکنـد. بشـر نباید با خویشـتن، قیـاس نماید.  انتخـاب می‌کنـد 
گـردن  کاری ‌کنـد و او بـه ناچـار  ممکـن اسـت فرزنـد ابولهـب، بـر خالف ارادۀ او 
آن‌هـا می‌گفتنـد  امـا  کـرد.  نخواهـد  انتخـاب  را  فرزنـدی  ایـن چنیـن  نهـد. خـدا 
گـر بـرای مثـال بـا فالن خـدا رابطـه داشـته  کـه ا رابطـۀ اینـان بـا خـدا، چنـان اسـت 

یـم.  کـه بـا پسـر شـیخ قبیلـه ارتبـاط دار باشـیم، ماننـد ایـن اسـت 

خلفا فرزند یا زنی نداشتند که کسی از طریق آن‌ها، کسب قدرت کند. برای 
 این ارتباط فرزند و پدر، مثالی از صدر اسلام عرض ‌کنیم. از امام معصوم؟ع؟ نقل 
شده بود که بنی العباس به قدرت خواهند رسید تا این‌که فرزندانشان و زن‌های‌ 

کنیزانشان با خلافت بازی می‌کنند. این مطلب، شاهد قطعی دارد.  آنان و 

کـــه: ابوجعفر منصـــور، دومین خلیفۀ عباســـی از  مورخیـــن چنین نوشـــته‌اند 
که ابراهیم   امـــام صادق؟ع؟ این مطلب را شـــنیده بـــود. زمانی به او خبر دادنـــد 
کرده   بن عبدالله بن حسن بن حسن بن علی بن ابی‌طالب؟سهما؟ در بصره، خروج 

کوفه نیز در اختیار اوست. لذا بسیار مضطرب شد.  و 

کـه تکـرار می‌کـرد: فأيـن لعـب صبياننـا بهـا علـى المنابـر ومشـورة  گفتـه شـده 
النسـاء ما انی لذلك؟1 قول صادق ایشـان چه شـد؟ راسـتگوی ایشان به من خبر 

1. أن جعفـر بـن محمـد قـال لعبـد الله بـن الحسـن: إن هـذا الأمـرِ، و الله لیـس إلیـک و لا إلـی 
ـفاح( ثـم لهـذا )یعنـی المنصـور(، ثم لولده مـن بعده،  ابنَیـک، و إنمـا هـو لهـذا )یعنـی السَّ
روا النسـاء؛ امـام صـادق؟ع؟ بـه عبـد الله بـن  بیـان، و یُشـاو لا یَـزال فیهـم حتـی یُؤمَـر الصِّ



91

بخش ششم، آیات بخبخشبخ آیات 61 - 11: بخش ششم،

کـه چنیـن خواهـد شـد. کجاسـت مرحلـه‌ای که بچه‌ها و زنـان و کنیزان ما با  داد 
خلافـت بـازی می‌کننـد؟ مدتـی کمـی گذشـت و ابراهیم کشـته شـد. حـدّ ایمان 
آنـان بـه قـول امـام صـادق؟ع؟ ایـن بـود، امـا چـون همیـن ایمـان بـا هـوی و هـوس 
همـراه بـود، بایـد ایـن شـخص کشـته شـود تـا چنین سـخن‌گویی نباشـد که لعب 
امـام صـادق؟ع؟ فرمـود خلافـت  گویـد.   صبیاننـا ونسـائنا و أمائنـا بالخلافـة را، 
شما به مرحله‌ای خواهد رسید که بچه و زن و کنیز شما در خلافت بازی می‌کنند. 
بـرای مثـال، شـما خلیفـه‌ هسـتی امـا فرزنـد تـو امـارت جایـی را به کسـی می‌دهد، 
یـد.  بـدون آن‌کـه بـا شـما در میـان بگـذارد، یـا می‌دانیـد امـا جـرأت مخالفـت ندار

کنیزان ایشان نیز، همین مطلب صادق بود.   در مورد زن و 

بعـد از مـرگ ابوجعفـر منصـور، مهـدی عباسـی روی کار آمـد. او دو پسـر به نام 
 موسی هادی و هارون الرشید از زنی به نام خیزران داشت. بعد از منصور، موسی 
هـادی پسـر بزرگ‌تـر خلیفـه شـد امـا خلافـت او تنهـا یـک سـال بـه طـول انجامیـد. 
زیـرا در ابتـدای خلافـت، همـۀ امرای لشـکر خود را جمع کرد و گفت از شـما یک 
کاری داشـت؛ بـرای مثـال بـا  کسـی بـا شـما در محیـط قدرتتـان  گـر  سـوال دارم. ا
کوفـه هسـتید، امـا بـه جـای آن‌کـه بـه  کـه فرمانـدۀ لشـکری یـا والـی بغـداد یـا  شـما 
کنـد. آیـا خوشـایند شماسـت؟  کنـد، بـه زن یـا مـادر شـما مراجعـه  شـما مراجعـه 

حاضـران گفتنـد: خیـر، اصال مـورد پسـند نیسـت.

گفـت: پـس چـرا در هـر پیشـامدی، نزد مادر من، خیـزران می‌روید؟‌ چنان‌چه 

کرده، او را خواهم کشـت.  پس از این مطلع شـوم کسـی از شـما به مادرم مراجعه 

حسـن فرمـود: همانـا ایـن امـر خلافـت بـه تـو و بـه پسـرانت نمی‌رسـد، خلافـت ابتـدا به این 
مـرد »سـفاح« و پـس از او بـه ایـن مـرد »منصـور« و بعـد بـه فرزندانـش خواهد رسـید و در این 
رت قـرار خواهند گرفت.  سلسـله کـودکان سـلطنت خواهنـد یافـت و زنـان در مقام مشـاو

یـخ طبـری، ج 6، ص 220(  )مقاتـل الطالبیـن، ج 1، ص 185؛ تار



92

تفسیر سورۀ زمـــر

که هنوز یک سـال نگذشـته  خبر به مادر او رسـید و در تاریخ، مسـلم آمده اسـت 

یه‌های خود، به موسـی هـادی در حال خواب حمله کردند و متکا  کـه بـا جار  بـود 

بر دهانش گذاشـته و روی آن نشسـتند. آن‌قدر دسـت و پا زد تا خفه شـد.1 

کرســی خلافــت نشــاند و خیــزران در خلافــت او تــا وقــت  هــارون الرشــید را بــر 

کاره بــود. بعــد از او زبیــده، در امــور حکومــت عباســی نفــوذ  زنــده بــودن، همــه 

که  که این ترکیب فرمانروایی برای مسلمانان، از روزی  گفت  داشت. البته باید 

 عایشــه سقیفه‌ســاز و خلیفه‌ســاز شــد، پیــش آمــد. لــذا گمــان نکنیــد که شــروع آن

 از هارون الرشید بود؛ بلکه هارون دنباله‌روی اینان بود. 

از همان روز که بنا شـد عایشـه و حفصه، سـقیفه را بسـازند، چنین شـد. این 

سَرَّ 
أَ
ذ�ْ � مطلـب را از جانـب خـود نمی‌گویـم بلکه قرآن در مورد ایشـان می‌فرمایـد: »وَ �إِ

«.2 آب از بالادست آلوده شد و به اینان رسید. البته 
ً
ا �ث هِ حَد�ي وا�جِ ز�ْ

أَ
عْض�ِ � لى‏ �بَ ُّ �إِ ي� �بِ

ال�نَّ

کـه بـه لطـف خـدا و از طریق أئمۀ اهل بیت؟عهم؟ به ما رسـیده اسـت.  نـه آن آبـی 

یدنـد، و هم اجازه  در مـورد مشـرکین چنیـن بـود کـه هم خودشـان عناد می‌ورز

گـوش فرادهنـد. می‌گفتنـد چـرا  کـه زن و فرزندشـان بـه سـخن حـق  نمی‌دادنـد 

گر   می‌خواهید خود را به سختی بیاندازید؟ او می‌گوید من پیغمبر خدا هستم. ا

 ما به کلام او گوش فرا ندهیم، خدا در روز قیامت چه خواهد کرد؟ پسر خدا مانع 

خواهد شد و خدا نمی‌تواند در مقابل پسر خود مخالفت نماید. 

که نپسندد،  کسانی   پسر خدا بر درب بهشت می‌ایستد و حتی به یک نفر از 

یخ طبری، ج 2، ص 1182. 1. تار
يد هنگامى را كه پيامبر؟ص؟ ىكي از رازهاى خود را به بعضى از همسرانش  ر 2. »به خاطر بياو

ى نكرد و به ديگران خبر داد«. تحریم / 3 گفت، ولى او رازدار



93

بخش ششم، آیات بخبخشبخ آیات 61 - 11: بخش ششم،

اجــازۀ ورود بــه بهشــت نخواهــد داد ولــو آن‌کــه خــدا، بــه آن شــخص حوالــۀ بهشــت 

داده باشــد. ایــن مطلــب بــه جــدّ در ذهــن ایشــان بــود و قــرآن بیــان می‌فرمایــد. 

گمــان می‌کنیــم  یــم،  بــه ســبب آن‌کــه مــا بــا محیــط عصــر نــزول فاصلــۀ زمانــی دار

ایــن قبیــل از مفاســد، مختــص بــه عصــر حاضــر و جامعــۀ ماســت. امــا از ابتــدای 

کــه در جامعــۀ  خلقــت بشــر، دامن‌گیــر او بــوده اســت. تنهــا شــکل مفاســد اســت 

انســانی تغییــر می‌کنــد. جوامــع انســانی بــه خاطــر ایــن ســنخ از برداشــت اشــتباه 

در خضــوع بــرای غیــر خــدا، دچــار بدبختــی اســت. 

«؛ بگو  امَة� �ي �قِ
ْ
وْمَ ال َ هِمْ �ي هْلِ�ي

أَ
سَهُمْ وَ � �فُ �نْ

أَ
سِرُوا � �نَ �خَ �ي ِ ذ�

َّ
�نَ ال اسِرِ�ي خ�

ْ
�نَّ ال لْ �إِ

خداوند فرمود: »�قُ

یان‌کاران کســانی هســتند که خود و خویشــان و خانواده‌شــان را در روز قیامت از  ز

کــه دیگــر جبــران نــدارد. در دنیــا نیــز ممکن اســت  یانــی اســت  دســت می‌دهنــد. ز

کــه جبــران یانــی  یــان وجــود داشــته باشــد، امــا جبــران داشــته و موقــت اســت. ز  ز

یان در روز قیامت است.   ندارد، ز

زیان گذرای دنیوی با سود جاودانه

یان  یان واضح و آشکار همان است، نه ز «؛ هان، ز �ن �ي مُ�بِ
ْ
سْرا�نُ ال خ�ُ

ْ
لِكَ هُوَ ال لا ذ�

أَ
�« 

 در دنیا. فرض کنید در دنیا همۀ اموال شما از دست برود؛ اما عمر محدود است 

گر مال  و همین‌کـه چشـم بـر هـم نهادید، دیگـر به مال احتیاج نخواهید داشـت. ا

گفت همۀ آن تعویض شـده اسـت  که باید   شـما در راه حق از دسـت رفته باشـد 

گر فرزند از دست رفته باشد.  یانی در میان نیست. حتی ا و ز

 مانند جریان معروفی که معاویه به جناب عَدی بن حاتم طائی؟رضوت؟ گفت: 

 ما فعلت الطرفات؟ آن طرفات چه شــدند؟ او ســه پســر به نام‌های طریف، طرفه 
و زید داشت. 



94

تفسیر سورۀ زمـــر

پاســخ داد: قتلــوا مــع علــی؟ع؟. قــال: مــا انصفــك علــی قتــل أولادك و بقــی 

کــه فرزندانــش )دو پســرش( را نگــه داشــت و  کــرد  گفــت: علــی بــه تــو ســتم  أولاده؛ 

کشــتن داد. فقــال عــدی: مــا أنصفــت علیــاً، إذ قتــل و بقیــتُ  بچه‌هــای تــو را بــه 

کشــته شــد و مــن  کــه او  گفــت: مــن بــه علــی ســتم نمــودم  بعدَه.1عــدی در پاســخ 

بعــد از او مانــدم. ایــن، معنــای ایمــان اســت. 

کنون  گر تشیع، چنین افرادی نداشت، محال بود از چهار نفر شروع شود و ا  ا

به این عدد برسـد. چهار تن در روز وفات رسـول الله؟ص؟ شـیعه بودند. همان‌گونه 

کـرم؟ص؟ در امر  هـم؛2 همۀ مـردم از فرمایـش پیامبر ا
ّ
کل کـه گفتـه شـده:‌ أرتـد النـاس 

خلافـت مرتـد شـدند، نـه از توحید. بلکه همگی، مدعـی توحید بودند. 

گواهـی می‌دهـد.  یـخ ثبـت نمـوده و  ایـن مطلـب جدیـدی نیسـت، بلکـه تار

امـا برخـی می‌گوینـد آن چهـار نفـر مفتری هسـتند و دروغ می‌گوینـد. حق با همان 

مـردم بـود. پیغمبـر تعییـن نکـرد؛ نـه این‌کـه مـردم معتقـد بـه خلافـت علـی بودند!

کـه وقتـی ثابـت  امـا مـا می‌گوییـم آنـان مرتـد شـدند. واقعیـت چنیـن اسـت 

شـد پیغمبـر؟ص؟، علـی؟ع؟ را بـه عنـوان خلیفـه بـر مـردم تعییـن فرمود، پـس آن‌ها 

مرتـد هسـتند. امـا عامـۀ مسـلمین، بنـا بـه عواملـی ایـن سـخن پیغمبـر را نادیـده 

گرفتنـد، لـذا إرتَـد النّـاس یـک واقعیـت تاریخـی اسـت. 

کـه امـروز بتوانیـم  گـر آن چهـار شـخص و امثـال ایشـان نبودنـد، محـال بـود  ا

چنیـن سـخن بگوییـم. رنـج بسـیاری را متحمـل شـدند تـا مـا بـه آسـانی بگوییـم 

1. مروج الذهب، ج 3، ص 4. 
2. )سـلیم بـن قیـس الهلالـی، ج 2، ص 862(؛ در برخـی منابـع نیـز سـه نفـر ذکر شـده اسـت: 

ارتـدّ النـاس إلا ثلاثـة )الکافـی، ج 2، ص 244( ؛ محقـق. 



95

بخش ششم، آیات بخبخشبخ آیات 61 - 11: بخش ششم،

کـه یـک  پـدر و مادرمـان شـیعه بودنـد و حـق بـه مـا رسـید. و الا بنـده اقـرار می‌کنـم 
کـه در نتیجـۀ تحقیـق شـخصی خویـش، بـه مذهـب  درصـد عقلایـی نمـی‌دادم 
کـه تشـیع از طریـق پـدر و مـادر  شـیعه مشـرّف شـوم. بلکـه ایـن لطـف الهـی بـود 
کنـون بعـد از آن‌کـه در محیـط تشـیع چشـم بـاز  و محیـط شـیعه بـه مـن رسـید. ا
نمـودم، در حالی‌کـه بـرای دسـتیابی بـدان رنـج و زحمتـی متحمـل نشـده‌ام، بـا 
فراهـم بـودن امکانـات و محیـط بـرای تحقیـق و تفحـص، در مـورد تشـیع تفکـر 

نمـودم و بـه اندکـی از ادلـه‌اش دسـت یافتـم. 

یـا در جامعـۀ  پـدر و مـادری سـنّی مذهـب  از  و  گـر در محیـط اهـل سـنت  ا
که تحقیق نمایم. محیط، پدر و مادر،   مسـیحیت زاده می‌شـدم، توفیق نداشـتم 
سـابقه ذهنـی و ارتـکازات ذهنـی چنیـن به مـن می‌آموخت که بهشـت دو پیرمرد 

بـه نـام ابوبکـر و عمر دارد. سـیّدا کهول اهل الجنة هسـتند!1

در حالی‌کـه پیغمبـر؟ص؟ فرمـود در بهشـت پیـر نیسـت، آنـان می‌گوینـد ایـن 
دو سـیدا کهـول اهـل الجنـه هسـتند. در واقع خواسـتند در مقابل »سـیّدا شـباب 

بـه علـی فرمـود:  اهـل الجنـة« چیـزی بسـازند.2 جالـب آن‌کـه می‌گوینـد پیغمبـر 

1. عــن علــیّ بــن ابــی طالــب ان رســول الله قــال: »ابوبکــر وعمــر ســیدا کهــول اهــل الجنــة ومــا خلا 
النبییــن والمرســلین«. ایــن روایــت در کتــب اهــل ســنت از قبیــل مســند احمــد بــن حنبــل، 
ینــی، الموضوعــات ابــن جــوزی و غیــره موجــود اســت.  ســنن ترمــذی، ســنن ابــن ماجــه قزو
امــا بخــاری و مســلم از نقــل آن خــودداری نموده‌انــد کــه جــای تأمــل دارد. هیثمــی در کتــاب 
خویــش آن را نقــل نمــوده و در نقــد آن می‌گویــد: رواه البــزار والطبرانــی فــی الاوســط وفیــه علــی 
کــه از  ابــن عابــس وهــو ضعیــف، )مجمــع الزوائــد، ج 9، ص 53(. حتــی ابــن جــوزی نیــز 
کــه بــه پیامبــر؟ص؟  بــزرگان اهــل ســنت اســت ایــن حدیــث را جعلــی دانســته و قائــل اســت 
نســبت داده‌انــد، )الموضوعــات، ج 1، ص 398(. در ســند و محتــوای ایــن روایــت حتــی 

در میــان خــود اهــل ســنت اشــکالات قابــل توجهــی مطــرح اســت؛ محقــق. 

 2. در مناظـره‌ای کـه میـان امـام جـواد؟ع؟ و یحیـی بـن اکثـم صـورت گرفـت، حضـرت بـه ایـن 



96

تفسیر سورۀ زمـــر

ولاتُخبرهمـا بذلـک یـا علـی! یعنـی ایـن دو آقـای پیرمردهـای بهشـتی هسـتند از 

کـه خـود ابوبکـر و عمـر نمی‌گفتنـد  اولیـن و آخریـن، امـا بـه آنهـا خبـر نـده. از آنجـا 

کـه  گونـه‌ای جعـل شـود  کهـول اهـل جنـة هسـتیم، پـس بایـد حدیـث بـه  مـا سـید 

گـر کسـی بگویـد خـود آن دو نفـر چنین ادعایی نداشـتند، پس این حدیث دروغ  ا

اسـت؛ جـای توجیـه داشـته باشـد. 

معـــروف اســـت مریـــدی می‌گفت: مـــراد من هر شـــب با خدا در عرش شـــام 

کردیم و گفت دروغ است. گفت از  گفته شد: ما از خود او، سؤال   می‌خورد! به او 

گفته و من می‌دانم هر شب در عرش با   شکســـته نفسی و تواضع اوست. اشتباه 

خدا شام می‌خورد، اما شکسته نفسی می‌کند!

 ،» امَة� �ي �قِ
ْ
وْمَ ال َ هِمْ �ي هْلِ�ي

أَ
سَهُمْ وَ � �فُ �نْ

أَ
سِرُوا �  بنابراین مطابق این آیۀ شریفه که فرمود: »�خَ

لـــذا حضـــرت عَدی بن حاتـــم طائی لم یخســـر و لاأهله و لا أبنائـــه. بلکه اهلش 

زودتر از او به سوی رحمت الهی رفتند. تنها تأثر از این است که چند روزی آن‌ها 

که پســـرانش رفتند، خواهد رفت  را نمی‌بینـــد. والا بعد از این به همان بهشـــتی 

 و با هم در نعیم الهی هستند. 

یان واضح در قیامت است؛ نه این‌که در دنیا چند سیلی یا لگد از ابوسفیان   ز

خَبَرُ 
ْ
ا ال

َ
روایـت پاسـخ دادنـد و بـه خوبـی علـت جعل آن را روشـن سـاختند. فرمودنـد: »وَ هَـذ

خَبَرُ وَضَعَهُ بَنُو 
ْ
ا ال

َ
 یَکُونُ فِیهِمْ کَهْلٌ وَ هَذ

َ
اناً وَ ل هُمْ یَکُونُونَ شُبَّ

َّ
ةِ کُل جَنَّ

ْ
نَّ اَهْلَ ال

َ
 اَیْضاً لِ

ٌ
مُحَال

دَا  هُمَا سَـیِّ حُسَـیْنِ؟عهما؟ بِاَنَّ
ْ
حَسَـنِ وَ ال

ْ
 اللَّه؟صل؟ فِی ال

ُ
هُ رَسُـول

َ
ـذِی قَال

َّ
خَبَـرِ ال

ْ
ةِ ال ـةَ لِمُضَـادَّ  اُمَیَّ

یرا بهشتیان همگی جوان هستند و اصلًا  ة«؛ این خبری محال است. ز جَنَّ
ْ
 شَبَابِ اَهْلِ ال

در میـان آن‌هـا شـخص پیـر وجود ندارد. این روایـت را بنوامیّه وضع کردند، در مقابل روایتی 
کـه رسـول خـدا؟صل؟ در حـق امـام حسـن و امـام حسـین؟عهما؟ فرمـود: امـام حسـن و امـام 
حسـین؟عهما؟، دو آقـای جوانـان اهـل بهشـت هسـتند؛ محقـق. )الاحتجـاج، ج 2، ص 246( 



97

بخش ششم، آیات بخبخشبخ آیات 61 - 11: بخش ششم،

که مسلمین صدر اسلام، آزار دیدند.  و ابوجهل و ابولهب بخورد. آن‌گونه 

طبقاتی از آتش فراگیر 

گونــه‌ای اســت که طبقاتی از آتش بالای ســر  وضعیــت اهــل دوزخ در آتــش بــه 

لٌ«؛1 از زیــر ایشــان نیــز 
َ
ل هِمْ ظ�ُ ِ حْ�ت

کــه حرارت‌هــا بــه هــم داده می‌شــود، »وَ مِ�نْ �تَ دارنــد 

 ســایبان‌ها، یعنــی طبقــات آتــش اســت. نــه این‌کــه یــک طبقــه آتــش بــالا و یــک

 طبقه آتش در زیر باشد.2 

کـه بشـر مـورد خطـاب آیـات در  بـه ایـن خاطـر خداونـد متعـال چنیـن فرمـود 

کـه سـه  آن زمـان، نمونـۀ آتـش طبـخ خـود را می‌دیـد. طبـخ بـه ایـن صـورت اسـت 

کـه دیـگ را بـر روی  سـنگ بـه نـام »اُثفِیَة«3می‌گذارنـد. مقصـود، پایـۀ دیـگ اسـت 

آن می‌گذاشـتند و در زیـر دیـگ، آتـش روشـن می‌کردنـد.4 

لٌ«؛ بـراى آن‌هـا در بـالاى سرشـان سـايبان‌هاىي 
َ
ل هِمْ ظ�ُ ِ حْ�ت

ارِ وَ مِ�نْ �تَ
لٌ مِ�نَ ال�نَّ

َ
ل هِمْ ظ�ُ وْ�قِ هُمْ مِ�نْ �فَ

َ
 1. »ل

ير پايشان نيز سايبان‌هاىي از آتش است.  از آتش، و در ز
2. مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 770. 

3. یک پایه از سه پایۀ دیگ‌دان؛ محقق. )لغت‌نامۀ دهخدا( 
که برخی از شخصیت‌های صدر اسلام در آن مؤثر بودند، شماری از وقایع  یخ اسلام  4.  تار
را شـاهد بـوده کـه آدمـی از بیـان کـردن آن شـرم می‌کنـد. از جمله جریان جنـاب مالک بن 
یـره؟رضوت؟ اسـت کـه رئیـس قبیلـۀ خـود بـود. ایشـان نـزد پیغمبـر؟ص؟ آمـد و عرض کـرد: یا  نو
کسـی خواهد بود؟ حضرت فرمودند: علی بن ابی طالب؟ع؟  رسـول الله بعد از شـما چه 
کـه ابوبکـر  اسـت. او نیـز پذیرفـت و رفـت. بعـد از رحلـت پیغمبـر؟ص؟، بـه او خبـر رسـید 
کـه زکات را بـه او دهیـم.  یـم  گفـت مـا دسـتور ندار خلیفـه شـده اسـت امـا نپذیرفـت و 
ینـد. معلـوم  خالـد بـن ولیـد از جانـب حکومـت بـه سـوی قبیلـۀ او رفـت و دیـد اذان می‌گو
یبـا داشـت کـه  یـره زنـی ز شـد مسـلمان هسـتند و نبایـد بـا آن‌هـا بجنگـد. امـا مالـک بـن نو
چشـم خالـد بـه او افتـاد و راغـب شـد. مالـک فهمیـد چه خواهد شـد و به زن خـود گفت: 
قَتلتینـی، تـو مـن را بـه کشـتن خواهـی داد. خالـد اذان ایشـان را بیهـوده دانسـت و دسـتور 



98

تفسیر سورۀ زمـــر

داسـتان‌هایی را از پـی هـم ذکـر می‌نمایـد و انسـان بایـد ایـن قصه‌هـا را بشـنود 

کـه آتش جهنم با آتش دیگ شـما  کنـد  و در ذهـن بسـپارد. خـدا می‌خواهـد بیـان 

تفـاوت دارد. طبقاتـی آتـش از بـالا و طبقاتـی آتـش از زیـر اسـت و این‌گونـه با آتش 

احاطه شـده‌اند. 

ار«؛ سایبان‌هایی از آتش در بالای سرشان است. 
لٌ مِ�نَ ال�نَّ

َ
ل هِمْ ظ�ُ وْ�قِ هُمْ مِ�نْ �فَ

َ
 »ل

گذشـتند، بـه مرحلـۀ دیگـر آتـش مواجـه می‌شـوند. »وَ مِ�نْ  کـه  از ایـن مرحلـه آتـش 

ا  ادَهُ �ي هِ عِ�ب هُ �بِ
َ
�فُ اللّ وِّ

خ�َ ُ لِكَ �ي ل«، و از زیر ایشان نیز طبقاتی از آتش است. »ذ�
َ
ل هِمْ ظ�ُ ِ حْ�ت

�تَ

«؛ ایـن اسـت کـه خـدا بندگانـش را بـه خاطر آن، بـه بیم وامی‌دارد. ای  و�ن �قُ
ا�تَّ ادِ �فَ  عِ�ب

که با این شرایط، مواجه خواهید شد.  بندگان من! از من باک داشته باشید 

که توضیح خواهیم داد.  آیۀ بعد، رحمت الهی را بیان می‌فرماید 

بـه کشـتن آن‌هـا داد و همـان شـب نیـز زنـان را صیغـه نمودند. دسـتور داد غـذا طبخ کنند 
و بـه جهـت تشـفی، سـر مالـک را بـه جـای یکـی از سـه پایـه بـرای دیـگ قـرار دهنـد. سـر 
مالـک پـر مـو بـود و از افتخـارات او می‌شـمارند کـه غـذا طبـخ شـد و هنـوز آتـش به پوسـت 
یـخ، ج 2، ص 357؛   سـر نرسـیده بـود. )اسـدالغابة، ج 4، ص 295؛ الکامـل فـی التار
رام  یـا  دادن  فریـب  بـرای  گاهـی  کـه  اسـت  پذیرفتنـی   .)1362 ص   ،3 ج  الاسـتیعاب، 
کـه  کسـی، بـه او القابـی دهنـد. بـه خالـد نیـز، سـیف الله می‌گفتنـد. همان‌گونـه  نمـودن 
چنگیـز تیمـور خـود را، صاعقـۀ خدا یا شمشـیر خدا می‌دانسـت. اما مصیبت آن‌جاسـت 
کـه بـه عنـوان دیـن، معرفـی می‌کننـد. بـه زن او راغـب شـد و سـرش را بریـد، چـه تشـفی 

کـه سـر او را پایـۀ دیـگ قـرار دهـد و بـا همسـر او غـذا بخـورد؟!   اسـت 



99

 بخش هفتم، آیات 42 - 39:  
رابطۀ پذیرش هدایت با عمل و مکانت هر فرد

آیات مبارکه 
�بٌ  اٰ هِ عَذ� �ی �تٖ

ݩݘْ
ا و�نَ ٣٩ مَ�نݨݨْ �یَ مݩُ

َ
عْل ڡݨݦݐَ �تَ سَوݦْ  �فَ

ݩۖ
٭ مِلݩݩݩݩٌ ٖی عاٰ

اِن�ّ مْ 
ُ
ك ݭِ ݑݫ ٮݩݩݧ

كاٰ�نَ َݡ وا عَلىٰ مݧ
ُ
ل ݨَݡ وْمِ اعْمݧ اٰ �قَ لْ �ی �قُ

�نݭِ  ݨݨَ مݧ �فَ  ۖ
ݩݩݩ
٭ ِ

حَݑٯّ
ݨْ
ال �بِ اٰسِ  لِل�نّ اٰ�بَ  �ت ِ ݫ كݫ

ݨْ
ال كَ  �یْ

َ
عَل اٰ  �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

َ
ا  

ٓ
اٰ اِ�نّ مٌ ٤٠  �ی ٯݨݑٖ مݦُ �بٌ  اٰ هِ عَذ� �یْ

َ
عَل لݩݩݩُّ  ِ حݫ

َ ݧ وَ�ی هِ  ݣݣىݬݔ ݪٖ ݐ
رݩ
حݩݐݨْ ُ �ی

ى 
َّ �فݧ وݩَ ٮݩݑَ ݦَ هُ �ی

للّٰ
ٱَ

لٍ ٤١ � وَكٖ�ی هِمْ �بِ �یْ
َ
ݐْ�تَ عَل ںݧ

َ
 ا

ٓ
 وَماٰ

ݦۖ
هاٰ٭ �یْ

َ
لُّ عَل ض�ِ ماٰ �یَ

اِ�نَّ لَّ �فَ �نݨْ �ضَ َݡ  وَمݧ
ݦݦݦݦݩݩۖ

هٖ٭ سݭِ ݐݨْ ڡݧ لِںݩݐݨَ ٰى �فَ ݩݩݧ ݧ ݧ دݧ َ اهْ�تݧ

مَوْ�تَ 
ْ
هَا ال �یْ

َ
ݩݩݩݩىٰ عَل ݧ ݧ ݧ ݧ �ضݧ ی �قَ �تٖ

ݩَّ
ْسِكُ الݠ ݧ ݧ مݧ ُ ݧ �یݧ

 �فَ
ݨݦۖ
اٰمِهاٰ٭ ݭٖی مَ�ن

�تݨْ ڡݨݐ ُ ݧ مݧ مْ �تَ
َ
ی ل ݑٖ

ٮݩ
َّ ݧ
هاٰ وَال ݑِ ݧ ٮݧ ْ �نَ مَوݧ سَ حٖ�ی ُ ݐڡݧ ݩݐݨْ ںݧ

اݦݨَ
ݨْ
ال

و�نَ ٤٢ ُ رݩݧ
َّ
ك �فݩَ �تَ ݦَ ٍ �ی ݫ مݫ وݨْ �قَ ِ اٰ�تٍ لݫ �ی

ءاݦٰ
َ
لِكَ ل ݭٖی ذ�ٰ

ۚ اِ�نَّ ڡݨݐ
ى٭ݦݩݩݩݩ ݩًّ ݩݧ مݧ َݡ لٍ مُسݧ �جَ

َ
ى ا

ٓ ٰ ى اِل
ٰٓ رݩݧ

ݐݨݨْ ݩݩݧ اُحݧ
ْ
لُ ال ِ ݣݣسݫ ْ رݧ ݔُ وَݥىݫ

ترجمۀ آیات 
يد انجام دهيد، من نيز به وظيفۀ  39- بگـو اى قـوم مـن! شـما هـر چه در تـوان دار
كسـى عـذاب  خـود عمـل مك‏ىنـم، امـا بـه زودى خواهيـد دانسـت ... 40- چـه 
يـدان )آخـرت( بـر او  خواركننـدۀ دنيـا بـه سـراغش م‏ىآيـد و )سـپس( عـذاب جاو
 وارد م‏ىگردد. 41- ما اين كتاب آسـمانى را براى مردم بحق بر تو نازل كرديم، هر 
كس هدايت را پذيرد به نفع خود او اسـت، و هر كس گمراهى را برگزيند تنها به 
يان خود اوخواهد بود، و تو مامور اجبار آن‌ها به هدايت نيستى! 42- خداوند  ز
ارواح را بـه هنـگام »مـرگ« قبـض مك‏ىنـد، و ارواحـى را كـه نمرده‏اند نيز به هنگام 
كـرده  كـه فرمـان مـرگ آن‌هـا را صـادر  »خـواب« م‏ىگيـرد، سـپس ارواح كسـانى را 
نگـه مـي‌دارد و ارواح ديگـرى را )كـه بايـد زنـده بماننـد( بـاز م‌ىگردانـد تـا سـرآمد 

معينـى، در ايـن امـر نشـانه‏هاى روشـنى اسـت براى كسـانى كه تفكـر مك‏ىنند.



100

تفسیر سورۀ زمـــر

معنای لغات 

 »وَکیل« کسی است که مسئول شئون دیگری می‌شود.1 »مُقِیم«، یعنی آن‌چه 

جدا نشدنی است.2 

ملاک تمییز انسان‌ها

افـراد بـه شـکل لبـاس و خانـه و سـرا و غیـره شـناخته نمی‌شـوند، زیـرا ممکـن 

اسـت، شـکل بد و شـکل خوب، یکسـان باشـد. بلکه افراد، به صفات و اعمال 

 شناخته می‌شوند. آن‌چه خداوند در روز قیامت بر اساس همان، افراد را قضاوت 

کم عادل صادر می‌شود، اعمال است.  می‌کند و حکم عدل از حا

الَ  �ق ْ عْمَلْ مِ�ث َ رَهُ، وَ مَ�نْ �ي َ  �ي
ً
را �يْ

ة�ٍ �خَ
رَّ الَ ذ�َ �ق ْ عْمَلْ مِ�ث َ مَ�نْ �ي در حدیث آمده که آیۀ شریفۀ »�فَ

کِتـابِ الله اسـت.3 ایـن آیـه، محکم‌تریـن آیـه اسـت.4  رَه«، أحکَـمُ آیـةً فِـی  َ ا �ي
رًّ َ ة�ٍ �ش

رَّ ذ�َ

1. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 882. 
2. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 693. 

3.  در تفسیر »نور الثقلین«، این مطلب را از پیامبر؟ص؟ نقل نموده است. و قال عبد الله بن 
كان رسـول  رَهُ« الى آخر السـورة، و  َ  �ي

ً
را �يْ

ة�ٍ �خَ رَّ الَ ذ�َ �ق ْ عْمَلْ مِ�ث َ مَ�نْ �ي مسـعود: أحكم آية في القرآن »�فَ
 الله؟ص؟ يسـميها الجامعة؛ محقق. )تفسـیر نورالثقلین، ج 5، ص 650؛ تفسـیر الصافی،

 ج 5، ص 358( 

کـــه از نظـــر لفـــظ و معنـــا، اســـتوار و صریـــح بـــوده و  4. مقصـــود از آیـــات محکـــم، آیاتـــی هســـتند 
چنـــد معنـــا از آن‌هـــا فهمیـــده نمی‌شـــود. بـــه عبـــارت دیگـــر، مـــراد از ظاهـــر آیـــه بـــرای شـــنونده، 
کـــه در ابتـــدا، پیچیـــده  روشـــن اســـت. در مقابـــل، آیـــات متشـــابه قـــرار دارنـــد. یعنـــی آیاتـــی 
گاه بـــا مراجعـــه بـــه آیـــات محکـــم،  و مشـــتمل بـــر احتمـــالات متعـــدد بـــه نظـــر می‌آینـــد و 
تفســـیر آن‌هـــا روشـــن می‌شـــود. بـــه عبارتـــی، از ترجمـــۀ ظاهـــری آن‌هـــا، نمی‌تـــوان بـــه مـــراد 
یـــرا در معنـــای و  آیـــه دســـت یافـــت. در مـــورد شـــمار ایـــن آیـــات، اختـــاف نظـــر اســـت. ز
یســـت آیـــه از  کـــه حـــدود دو مفهـــوم تشـــابه، اختـــاف وجـــود دارد. امـــا برخـــی قائـــل هســـتند 



101

، آیات مبخش هفتبخبخشبخ یرش هدایتذ93:  رابطۀ پ بخش هفتم، آیات 24 -

نیسـت. اسـتثناء‌پذیر  معنـا،  در  و  بـوده  آیـات  همـۀ  بـر  کـم  حا کـه  آیـه‌ای   یعنـی 

 خداونـد متعـال می‌فرمایـد: هـر کس ذره‌ای کار نیـک کند، بازتاب این کار نیک 

خود را خواهد دید و هر آن کس که کار بد کند، آن را خواهد دید. ولو به مقدار ذراتی 

کم   کـه وقتـی نـور آفتـاب به جایی بتابد، در هوا دیده می‌شـود. ما بـدان ذرات مترا

که به چشم عادی دیده نمی‌شود. در هوا می‌گوییم 

م«؛ ای پیغمبر ما به اینان )آن‌ها که در اطراف تو 
ُ
ك �تِ

وا عَلى‏ مَكا�نَ
ُ
وْمِ اعْمَل ا �قَ لْ �ي

 »�قُ

کنید.  هستند( بگو، شما بر طبق هر ‌چه در اختیار دارید، عمل 

کـــه  پنـــد بجـــا و مطلوبـــی اســـت و می‌توانـــد ســـرلوحه بســـیاری از امـــور باشـــد 

گفته‌انـــد: 
که دانا بود                 ز دانش دل پیر برنا بود1                     توانا بود هر 

امـا گویایـی و نـکات ایـن پنـد در مقابل ایـن فرمایش قرآن کریم، صفر اسـت. 
 باید دانست که علم و دانش، یکی از جهات توانایی انسان است. چه بسا جاهل 
کـه صدهـا بـاب شـرّ را نتوانسـت بـاز کنـد. نه از بـاب این‌کـه خباثت وی   خبیثـی 
کـه جهـل او مانعـش شـد و چـه بسـا عالـم خبیثـی   کـم بـوده، بلکـه از ایـن جهـت 
کـه علم خـود را بـه خدمت  کـرد. بـه ایـن خاطـر   کـه صدهـا بـاب شـرّ را بـر مـردم بـاز 

م«.
ُ
ك �تِ

وا عَلى‏ مَكا�نَ
ُ
وْمِ اعْمَل ا �قَ خُبثش قرار داد. لذا قرآن فرمود: »�ي

دارم، عمـل می‌کنـم.  اختیـار  در  آن چیزی‌کـه  بـر طبـق  نیـز  مـن  عامِلٌ«،  ِی 
ن�ّ »�إِ

«؛ هـان زود اسـت، در آینـده  مُو�نَ
َ
عْل �تَ سَوْ�فَ  گـر می‌خواهیـد نتیجـه را ببینیـد، »�فَ ا

تقـــان فـــی علـــوم القـــرآن، ـــوده و بقیـــه از محکمـــات هســـتند؛ محقـــق. )الا  قـــرآن، متشـــابه ب
 ج 3، ص 24- 3( 

1. شاهنامۀ فردوسی. 



102

تفسیر سورۀ زمـــر

بـر  کـه عذابـی  کـس  آن  کیسـت  ه«،  �ي ِ ز�
خ�ْ ُ �ي ا�بٌ  عَذ� هِ  �ي �تِ

أْ
� �يَ گاه می‌شـوید. »مَ�نْ  آ شـما 

کنـد؟ مقصـود، عـذاب دنیاسـت. ممکـن اسـت  کـه او را مفتضـح  او وارد شـود 

رنـج عـذاب دنیـا بـرای انسـان از نظـر جسـمی چنـدان نباشـد، امـا در هـر صـورت 

هِ  �يْ
َ
عَل حِلُّ  َ �ي »وَ  دنیاسـت.  عـذاب  ایـن  ه«،  �ي ِ ز�

خ�ْ ُ �ي ا�بٌ  عَذ� هِ  �ي �تِ
أْ
� �يَ »مَ�نْ  دارد.  فضاحـت 

کـه دیگـر از او جـدا نمی‌شـود.  م«، و پـس از آن عذابـی بـر او وارد می‌آیـد  �ي ا�بٌ مُ�قِ عَذ�

مـورد اول، عـذاب دنیاسـت و دوم، عـذاب آخـرت اسـت. 

قلبی مهیای پذیرش حق

م«، مطلبی راجع به ایمان و عمل 
ُ
ك �تِ

وا عَلى‏ مَكا�نَ
ُ
متناســب با آیۀ شــریفه »اعْمَل

جنــاب ابــوذر قابــل ذکــر اســت. جنــاب ابــوذر، رابــع المســلمین اســت. چهارمیــن 

کــه مســلمان شــد و ســه نفــر ســابق بــر ایشــان، عبارتنــد از: حضــرت  شــخصی 

یــد بــن حارثه که در خانــۀ پیغمبر؟ص؟  کبــری؟سها؟، امیرالمؤمنیــن؟ع؟ و ز  خدیجــه 

کــه قــدرت ســبب شــد جــزو اولین‌هــای  زندگــی می‌کــرد. برخــی افــراد هــم بودنــد 

قــوم در اســام باشــند. البتــه مــراد از اســام، اســام ابوجهــل و ابولهــب اســت نــه 

اســام رســول الله؟ص؟. 

کاری، وارد در مکـه شـدم. شـنیدم  ابـوذر؟رضو؟ می‌فرمایـد: مـن بـرای انجـام 

گفتنـد، نمی‌تـوان بـه او رسـید.  کـردم و  کسـی ادعـای نبـوت نمـوده اسـت. سـؤال 

گاهی در مسـجد الحرام پیدا می‌شـود. به مسـجد الحرام رفتم.  که  جوانی اسـت 

گویـا غریبـی؟ گفتـم: بلـه. شـب مـرا در خانـۀ خـود  جوانـی خـوش‌رو آمـد و گفـت: 

کـرد و از مـن سـؤالی نکـرد. مـن نیـز مطلبـی بـه او نگفتـم زیـرا  جـای داد و پذیرایـی 

کـه مـردم بـا حـال بغـض و عنـاد به کسـی که از کیسـتیِ پیغمبر سـوال  دیـده بـودم 

کـه بـه ایـن جهـت آمـدم. او  گفتـم  می‌کنـد، نظـر می‌کننـد. شـب دوم و سـوم بـدو 



103

، آیات مبخش هفتبخبخشبخ یرش هدایتذ93:  رابطۀ پ بخش هفتم، آیات 24 -

مـرا نـزد پیغمبـر؟ص؟ بـرد. ابـوذر می‌گویـد که او علـی؟ع؟ بود. نـزد پیغمبر؟ص؟ رفتم 

و عـرض اسالم نمـودم و مسـلمان شـدم.

کـردم: یـا رسـول الله چـه می‌فرماییـد؟ فرمـود: نـزد قـوم خـود  بـه ایشـان عـرض 

کـن. مـن نیـز نـزد قـوم خـود بازگشـتم و همان‌جـا مانـدم،  بازگـرد و آن‌هـا را هدایـت 

آمـدم.1  مدینـه  بـه  سـپس  فرمـود.  هجـرت  مدینـه  بـه  پیغمبـر؟صل؟  زمانی‌کـه  تـا 

خصلـت پـاک ابـوذر اسـت کـه او را می‌کشـاند و بـه امیرالمؤمنیـن؟ع؟ برمی‌خـورد 

مشـرف  پیامبـر؟صل؟  بـه محضـر  ایشـان،  توسـط  و  اسـت  علـم  مدینـۀ  بـاب  کـه 

می‌شـود. یکی از فرمایشـات رسـول الله؟صل؟ دربارۀ ابوذر این اسـت که مسلمین 

هْجَـةٍ 
َ
ـى ذِي ل

َ
غَبْـرَاءُ عَل

ْ
ـتِ ال

َّ
قَل

َ
أ

َ
خَضْـرَاءُ وَ ل

ْ
ـتِ ال

َّ
ظَل

َ
در مـورد آن اتفـاق دارنـد: »مَاأ

کسـی سـایه نیفکنـد و ایـن زمیـن  کبـود بـر  بِـي ذَر...«؛2 ایـن آسـمان 
َ
صْـدَقَ مِـنْ أ

َ
أ

گفتـن داشـته باشـد بـه پـا  کـه تـوان سـخن  کسـی را بـر خـود، از سـخن‌گویی  تیـره 

گوتـر از ابـوذر باشـد.  کـه راسـتگوتر و بجا نداشـت 

که سـهو و  این راسـتگو بودن ایشـان، مقام اختیاری اسـت. عصمت نیسـت 

که ابوذر اختیاراً دروغ بگوید یا خلاف واقع بیان  اشتباه نکند. بلکه ممکن نبود 

کنـد. در مقابـل ابـوذر، ابولهـب اسـت. تنهـا یـک مـورد از معجزه‌هـای پیغمبر؟ص؟ 

بایـد بـرای ابولهـب کفایـت می‌کـرد. از جمله این‌که پیغمبـر؟صل؟ پس از نزول آیۀ 

«،3 ابولهـب، ابوجهـل، حضـرت ابوطالـب؟ع؟، جنـاب  �ن �ي رَ�ب
�قْ
أَ
�

ْ
كَ ال رَ�تَ �ي رْ عَ�ش ذ�ِ �نْ

أَ
»وَ �

1. الطبقات الکبری، ج 4، ص 167. 
کتاب سلیم بن قیس الهلالی، ج 2، ص 659.   .2

3. الشعراء/ 214



104

تفسیر سورۀ زمـــر

حمـزه؟س؟ و شـماری دیگـر را جمـع نمـود و غذایـی بـرای پذیرایـی آمـاده شـد. 

 حضرت تکه‌‌ای گوشت را برداشته و با دندان، به چند تکه نمود و در اطراف ظرف 

بـود.  باقـی  کشـان دسـت‌نخورده  بقایـای خورا و  آثـار  امـا  نهـاد. همگـی خوردنـد 

کلام ایشـان ادامـه یابـد و  حضـرت شـروع بـه صحبـت نمـود. ابولهـب نگذاشـت 

گفـت: »هـذا مـا يسـحركم بـه الرجـل«؛1 وه چه سـخت و پیوسـته شـما را سـحر کرد 

و افسـون نمـود.2 یعنـی ایـن را افسـون می‌نامـد. غـذا را خـورد و سـیر شـد، عالوه بـر 

او سـی و نـه نفـر دیگـر نیـز خوردنـد، در حالی‌کـه هنـوز غـذا باقـی بـود! 

 ابوذر پیش از آن‌که این را ببیند، با شنیدن آیات الهی ایمان آورد. آیات الهی

کـه ایـن سـخن الله اسـت  کـه ابـوذر بـا آن صفـای باطـن، دانسـت  گونـه‌ای بـود   بـه 

کنـون بیـان شـد، بایـد ایشـان را بـا ابولهـب   و بایـد پذیرفـت. بـا توجـه بـه آن‌چـه تا

کرد.  مقایسه 

عدم مسئولیت �پیامبر؟ص؟ نسبت به پذیرش دیگران 

در ادامـه، خداونـد بـرای تکمیـل ایـن مطلـب و بـرای آن‌کـه پیغمبـر خویـش را 

1. تفسیر الثعلبی )الکشف و البیان(، ج 7، ص 182. 

ز بــه  یــان بــه »یــوم الــدار« معــروف اســت و ســخن پیامبــر؟ص؟ در آن رو یــخ ایــن جر 2. در تار
کــه حضــرت،  »حدیــث یــوم الــدار«، یــا »یــوم الإنــذار«، یــا »حدیــث عشــیرة« معــروف اســت 
رنــد. در ضمــن  یشــاوندانش را بــه امــر خــدا فراخوانــد تــا دعــوت او را بپذیرنــد و اســام آو خو
آن نیــز، بــه وصایــت و خلافــت بلافصــل علــی بــن ابی‌طالــب؟ع؟ تصریــح فرمــود. )تفســیر 
فــرات الکوفــی، ص 300؛ شــرح نهــج البلاغــة، ابــن ابــی الحدیــد، ج 3، ص 263؛ مســند 
احمــد، ج 1، ص 159؛ خصائــص، حافــظ نســائی، ص 18( مرحــوم علامــه امینــی ایــن 
ری و نقــل نمــوده اســت؛ محقــق.  گــردآو ماجــرا را بــه هفــت صــورت از منابــع اهــل ســنت 

)الغدیــر، ج 2، ص 279( 



105

، آیات مبخش هفتبخبخشبخ یرش هدایتذ93:  رابطۀ پ بخش هفتم، آیات 24 -

از لسـان عـده‌ای یاوه‌گـو نجـات دهـد، مطالبـی می‌فرمایـد. وگرنـه جـای بحثـی در 

محبـت رسـول الله؟صل؟ نسـبت بـه هدایت نیسـت.  

بـه  را  برتـو  امـور تثبیـت شـده  ایـن  «؛ مـا  ِ
حَ�قّ

ْ
ال �بِ اسِ 

لِل�نَّ ا�بَ  كِ�ت
ْ
ال كَ  �يْ

َ
عَل ا  �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

أَ
� ا 

�نَّ »�إِ

سـود مـردم فروفرسـتادیم و بجـا فرسـتادیم. یعنـی مـردم نیـز نیازمنـد بـه آن‌چـه فـرو 

گـر در یـک نفـر اثـر کـرد،  فرسـتادیم، بودنـد. شـما مسـئول اثربخشـی آن نیسـتید تـا ا

کنـد؟ کـه در دیگـری نیـز اثـر  کاری نکـردی  بگوینـد چـرا 

کس‌که هدایت و راهنمایی را بپذیرد، به سود  سِه«؛ هر آن  �فْ لِ�نَ دى‏ �فَ مَ�نِ اهْ�تَ »�فَ

یان  ها«؛ هر کس به گمراهی خود ادامه دهد، به ز �يْ
َ
لُّ عَل ض�ِ ما �يَ

�نَّ �إِ
لَّ �فَ  اوست. »وَ مَ�نْ �ضَ

یانی نمی‌رسد و مقام تو محفوظ است.  خویشتن ادامه داده است. به تو سود و ز

کـه در اولیـن روز بعثـت، بـا دو مؤمـن یعنـی  رسـول الله؟صل؟ همـان مقامـی را 

همیـن  داشـت،  الموحدیـن؟س؟  سـید  امیرالمؤمنیـن  و  خدیجـه؟سها؟  حضـرت 

کـه حضـرت ولـی عصـر، وجـود مقـدس امـام زمـان؟عج؟ ظهـور  مقـام را آن زمـان 

کنـد و بـه همـۀ دنیـا بفرمایـد: أشـهد أن محمـداً رسـول الله؟صل؟، خواهـد شـد. 

کـم نمی‌شـود.  هیـچ از مقـام ایشـان 

 امیرالمؤمنین؟ع؟ در روز سقیفه، همان مقامی را داشت که امروز دارد. آن روز 

 که همۀ عالم نیز أشهد أن علیاً ولی الله بگویند، چیزی بر مقام امیرالمؤمنین؟ع؟ 

که قوم او ســـخنش را  اضافـــه نمی‌شـــود و مقام ایشـــان محفوظ اســـت. آن نبـــی 

که عالم او را پذیرا شود، در مقام  کردند، با نبی دیگری   نپذیرفتند و او را تکذیب 

لُّ  ض�ِ ما �يَ
�نَّ �إِ

لَّ �فَ سِهِ وَ مَ�نْ �ضَ �فْ لِ�نَ
دى‏ �فَ مَ�نِ اهْ�تَ

 الهی تفاوتی نداشته و  یکسان هستند. »�فَ

ها«، در مورد مردم صدق می‌کند.  �يْ
َ
عَل



106

تفسیر سورۀ زمـــر

ل«. »وَکیل«، یعنی کسی که مسئول شئون دیگری است.  وَكِ�ي هِمْ �بِ �يْ
َ
�نْ�تَ عَل

أَ
 »وَ ما �

 همان‌گونه که أب، وکیلٌ علی ولده الصغیر. پدر، وکیل برای بچۀ کوچک خویش 

 است. یعنی شئون کودکش با اوست و کودک مسئولیتی ندارد. تو مسئول هدایت 

که ضلالت را پذیرفته، با تو نیست.   کسی  آن‌ها نیستی و مسئولیت ضلالت 

کـه در آیۀ قبل عـرض کردیم. بـا توجه به دو  کیـد بـر معنایـی اسـت  ایـن آیـه، تأ

لٍ«؛2  هُ مِ�نْ مُض�ِ
َ
ما ل هُ �فَ

َ
هْدِ اللّ َ هُ مِ�نْ هادٍ«1 و »وَ مَ�نْ �ي

َ
ما ل هُ �فَ

َ
لِلِ اللّ ض�ْ کـه فرمـود: »وَ مَ�نْ �يُ آیـه 

بایـد اصـل عامـل هدایـت را خداونـد ایجاد کنـد. اما پذیرفتن هدایـت، مربوط به 

گـر از مکانـت خویش اسـتفاده کردیـد، هدایت  کله و مکانـت انسـان اسـت. ا شـا

کـه از مکانـت خـود سـوء اسـتفاده نماییـد، پـس بـه  گـر خواسـتید  می‌شـوید. امـا ا

ضلالـت باقـی می‌مانید. 

روح، نشانه‌ای برای تفکر 

ها«؛ این آیه ترجمۀ روانی دارد. خداست کسی‌که  �نَ مَوْ�تِ سَ حِ�ي �فُ �نْ
أَ
�

ْ
ى ال

وَ�فَّ �تَ َ هُ �ي
َ
»اللّ

که در این جسم آمده،  کسی را )مقصود از کس، روح است(   به هنگام مرگ، هر 

امِها«؛ روح آنان را ‌که هنگام مرگشان   �فِی مَ�ن
مُ�تْ مْ �تَ

َ
ی ل �تِ

َّ
به سرانجام می‌رساند. »وَ ال

«؛ خداونـد روح  مَوْ�تَ
ْ
هَا ال �يْ

َ
ى‏ عَل �ض

ی �قَ �تِ
َّ
مْسِكُ ال �يُ

نیسـت نیـز، در خـواب می‌گیـرد. »�فَ

رى‏  �خْ
�أُ

ْ
رْسِلُ ال ُ کـرده بمیـرد، نگـه مـی‌دارد و بـاز نمی‌گردانـد، »وَ �ي کسـی را ‌کـه مقـدر 

بـاز  دوبـاره  منامهـا،  فـی  الله  أمسـکها  و  تَمُـتْ«  ـمْ 
َ
»ل کس‌کـه  آن  ی«.  مُسَمًّ لٍ  �جَ

أَ
� لى‏  �إِ

کار نشانه‌هایی است برای  «؛ در این  رُو�ن
َّ
ك �فَ �تَ َ وْمٍ �ي ا�تٍ لِ�قَ �ي

آ
�

َ
لِكَ ل  �فِی ذ�

�نَّ  می‌فرستد. »�إِ

که می‌اندیشند.  گروهی 

1. زمر/ 23
2. زمر/ 37



107

، آیات مبخش هفتبخبخشبخ یرش هدایتذ93:  رابطۀ پ بخش هفتم، آیات 24 -

کمــال تأســف، بشــر در مســیر تفکــرات  گفــت بــا  کــه بایــد  واقعیــت ایــن اســت 

گــر  گام مؤثــری برنداشــته اســت. چــه بســا ا مــادی واقــع شــد و در بعــد روح، هیــچ 

حــال امــروز بشــر را بــرای افــرادی هم‌چــون ابــن ســینا و فارابــی تعریــف می‌کردیــد، 

قصــه‌ای خیالــی می‌نمــود. ایــن وضــع، نتیجــۀ دقــت در مــادّه اســت. بــه نــدرت 

کــه در بُعــد روح، قدرتــی داشــته باشــد. کســی پیــدا می‌شــود 

ــم. ماننــد  مــا اصــا روح و قدرت‌هــای روح و ســعۀ آفــاق روح را درک نکرده‌ای

کــه دوای  کــه یــک داروی بســیار نافعــی بــرای بیمــاری مــا موجــود باشــد  آن اســت 

کمــک تکنیک‌هــای روز،  ــا  کــه ب قطعــی اســت. دارو در شیشــه‌ای ریختــه شــده 

ــه شیشــه و زیبایــی آن  بســیار زیبــا ســاخته شــده اســت. حــال همــۀ توجــه مــا ب

ــه داروی درون آن.  معطــوف باشــد، ن

کـه نبایـد عنایـت بـه مـاده داشـت. امـا بایـد ایـن توجـه و  مقصـود ایـن نیسـت 

عنایـت بـه مـاّده، در حـدّ نـگاه کـردن بـه شیشـه باشـد، نـه این‌کـه صرفـاً به شیشـه 

نگاه کنیم و به داروی درون آن کاری نداشـته باشـیم. شـفا برای آن داروسـت، نه 

که ما مرتکب می‌شـویم.  کردن به شیشـۀ خوش‌رنگ. این اشـتباهی اسـت  نگاه 

که ما جنبه‌های بیولوژیکی خواب را نمی‌دانیم و هنوز بشــر راه بســیار  از آنجا 

کــرد. درک  کامــل آن دارد، لــذا نمی‌تــوان ایــن آیــه را بــه درســتی معنــا  تــا فهمیــدن 

مــا از انســان، همــان معطــوف شــدن بــه زیبایــی شیشــه اســت. در رابطــه بــا مــرگ 

یــک مرتبــط بــا جســم را می‌شناســیم. امــا این‌کــه مــاورای   نیــز آن جنبه‌هــای بیولوژ

این‌هــا چیســت و چگونــه اســت بــرای مــا ناشــناخته اســت. نمی‌دانیــم لــذت 

 روح، در چیســت یا ألم آن چیســت؟ قدرت روح یا شــعاع آن، چه مقدار اســت؟ 

کــه عــرض شــد، داروی مؤثــر درون شیشــه‌ای خوش‌تــراش بــا  ماننــد همــان مثالــی 



108

تفسیر سورۀ زمـــر

که هر چه ارزش مادی آن  رنگی زیبا اســت و ما مســحور زیبایی شیشــه هســتیم 

بیشــتر باشــد، شــکننده‌تر خواهــد بــود. درک مــا از آن دارو، تنهــا شیشــۀ آن اســت. 

گاهــی برخــی انســان‌ها از روی حیلــه، از ندانســتن دیگــران ســوء  بــه همیــن خاطــر 

اســتفاده می‌کننــد و بــه دروغ، اخبــاری از روح و احضــار آن می‌دهنــد. 

خداونـد خالـق عالـم بـه انسـان چنیـن فرموده، هرچنـد به لحـاظ بیولوژیکی، 

بشـر قـادر نیسـت ایـن رابطـه را تبییـن نمایـد. زیـرا در مـورد آن کار و تحقیـق نکرده 

کـه هنگام خـواب، چگونه می‌شـود.  و تنهـا بـه ایـن حـدّ می‌دانـد 

دانسته‌های فلسفه غرب از ابعاد آدمی

یـم کـه در بحـث قرآنـی، از ایـن‌ قبیـل نظـرات ارائـه کنیـم؛ اما  هـر چنـد بنـا ندار

یـد، قائـل اسـت انسـان یـک  بـرای عبـرت و بـه طـور مختصـر عـرض می‌کنیـم. فرو

کـه شـهوت اوسـت.1 بـه عبـارت  کـه خـودش اسـت و یـک »زیـر« دارد  »ایگـو« دارد 

دیگـر فشـار محیـط یـا همـان »ایگـو«، شـما را کنتـرل می‌کنـد. امـا درون و زیربنای 

از  یعنـی  »ایگـو«،  از  واقـع  شـما، شـهوت خالـص اسـت. در حالـت خـواب، در 

فشـار محیـط خـارج و جـدا می‌شـوید. 

یـد اسـت.  یـۀ روانـکاوی فرو 1. خـود یـا ایگـو )Ego( یکـی از عناصـر اصلـی شـخصیت در نظر
یـد، شـخصیت انسـان از سـه عنصر تشـکیل شـده اسـت: اول،  یگمونـد فرو یـۀ ز طبـق نظر
تیـن. دوم، »ایگـو« یـا »خـود« در فارسـی. سـوم،  »نهـاد« یـا »آن« در فارسـی یـا »ایـد« در لا
پرایگو« یـا »فراخـود« یـا »اَبَرمَن«. تعامل این سـه عنصر با یکدیگـر، رفتارهای پیچیدۀ  »سـو
رنـد. نهـاد، در آدمـی از بـدو تولد وجـود دارد. خود، مسـئول برخورد  انسـان را بـه وجـود می‌آو
بـا واقعیـت اسـت. فراخـود، شـامل آرمان‌هـا و اسـتانداردهای اخلاقـی و درونـی اسـت کـه 

از والدیـن و جامعـه کسـب می‌شـود؛ محقـق. 
(The Standard Edition of the Complete Psychological works of Sigmund Freud)



109

، آیات مبخش هفتبخبخشبخ یرش هدایتذ93:  رابطۀ پ بخش هفتم، آیات 24 -

پایـه اسـت.1 می‌گویـد هـر چیـز، ماهیتـی دارد و  بـر همیـن  نیـز  فلسـفۀ سـارتر 

بـرای  ماهیـت انسـان، آزادی اسـت و همیـن، شـکل وجـود اوسـت. در واقـع او 

اینکـه بگویـد آزاد باشـید و همـان شـوید کـه دل‌خواه شماسـت، مهمـل می‌گوید. 

کـه باید  کـه بـرای شـما قانـون جعـل کردنـد  قائـل اسـت ایـن نظام‌هـای اجتماعـی 

کار خالف عرفتـان در مقابـل افراد دیگر نباشـد و اعضاء جنسـی  لبـاس پوشـید، 

کـرده اسـت.  کـه شـما را محـدود  شـما دیـده نشـود، امـوری اسـت 

راه‌هـای  از  یکـی  معـده شـد،  در  وارد  غریـب  وقتـی جسـمی  کـه  همان‌گونـه 

اسـتفراغ  را  انسـانی  نظام‌هـای  تمامـی  بایـد  نیـز  شـما  اسـت.  اسـتفراغ  نجـات، 

کنیـد. سـارتر غیـر از موضـوع وجـود، کـه در مـورد وجـود و عـدم حدود هـزار صفحه 

کـه  مطلـب نوشـته اسـت؛ مهم‌تریـن نظریـه خـود را بـه صـورت قصـه بیـان نمـوده 

همان قضیۀ اسـتفراغ اسـت. اصلًا نام قصه نیز، اسـتفراغ اسـت. خلاصه این‌که 

کـه بـرای او قواعـد اخلاقـی بنـا نهـاده، اسـتفراغ  بایـد انسـان، همـۀ نظام‌هایـی را 

یـد اسـت.  کنـد تـا نجـات یابـد. ایـن نظریـه، براسـاس فلسـفۀ فرو

کـه بسـیار مفصـل و حـدود نهصـد  یـد، کتابـی بـه نـام »تعبیـر خـواب« دارد  فرو

1. ژان پـل سـارتر، از جملـه متفکـران اگزیستانسیالیسـت می‌باشـد. اسـاس نـگاه فلسـفۀ سـارتر 
کـه  کـه انسـان، موجـودی مختـار اسـت. هـر قـدرت مافـوق و خداگونـه‌ای را  بـه ایـن اسـت 
بخواهـد قـدرت اختیـار را از آدمـی سـلب کنـد، انـکار می‌کنـد. معتقـد اسـت خـدا او را رهـا 
کـه بـا انـکار خـدا و  نمـوده و او آزاد در انتخاب‌گـری اسـت. او از جملـه فیلسـوفانی اسـت 
حتـی امـوری همچـون فطـرت انسـانی، تعریـف جدیـدی از ماهیت انسـان ارائـه داد. از نظر 
او انسـان، محکـوم بـه آزادی اسـت و ایـن آزادی، بـرای او مسـئولیت انتخـاب را بـه همـراه 
دارد؛ محقـق. )رک: اگزیستانسیالیسـم و اصالـت بشـر، ژان پـل سـارتر؛ فلسـفه یـا پژوهـش 

حقیقـت، لویـن و دیگـران، ترجمـه جالل الدیـن مجتبـوي، ص375- 376(



110

تفسیر سورۀ زمـــر

که هر چه در خواب ببینی،  صفحه است.1 ابتدا و انتهای مسلک او این است 

گـر در خـواب کشـتی دیدید   عبـارت از رمـز شـهوت اسـت. بـا صراحـت می‌گویـد ا

 مراد، اندام جنسی است. سوال این است که جدای از معنویات و خداوند متعال، 

آیا این مطالب، درک درستی از واقعیت انسان است؟

مـورد دیگـر، مارکـس اسـت. عجیـب آن‌که ‌مارکسیسـم برای فرویدیسـم ارزش 

 قائـل اسـت. زیـرا هـر دو از یـک منبـع هسـتند و انسـان را بـه پایین مرتبـۀ انحطاط 

می‌رسـانند. مارکـس هـم می‌گویـد انسـان، ساخته‌شـدۀ ابـزار اسـت. رابطۀ ابـزار با 

کارگر، انسـان را سـاخته است.  دسـت 

حـال آیـا واقعـا بـا ایـن میـزان شـناخت ناشـی از علـم آدمـی، می‌تـوان آیـه را 

«؛  رُو�ن
َّ
ك �فَ �تَ َ �ي وْمٍ  ا�تٍ لِ�قَ �ي

�آ
َ
لِكَ ل �فِی ذ�  

�نَّ کـه در ادامـه می‌فرمایـد: »�إِ معنـا نمـود؟ آیـه‌ای 

نشـانه‌هایی اسـت بـرای گروهـی کـه می‌اندیشـند و فکـر می‌کنند. ایـن طریقۀ فکر 

کـردن در انسـان اسـت.  

یـم. بنـده قائل هسـتم ‌کـه باید علوم مـادی را  مـا بـا علـوم مـادی، دشـمنی ندار

یم اما انسـان،  بشناسـید، اعضای جسـم خویش را بشناسـید. بحثی در این ندار

تنهـا اعضـای جسـم نیسـت. یـک بخـش از انسـان، ابـوذر اسـت و یـک بخـش 

هــر  و محتــوای  واقــع معنــا  اســت. در  گاه  ناخــودآ بــه  رود  و یــا، شــاه‌راه  رؤ یــد  فرو نظــر  از   .1
یــا، تحقــق آرزوهــا و خواســته‌های ســرکوب شــدۀ انســان اســت. او تــاش نمــوده از  رؤ
یــش در زمینــۀ ســرکوب،  کنــد و بــه نوعــی اصلی‌تریــن نظریــات خو خواب‌هــا، رمزگشــایی 
ــه  ــد. ب گاه را از ایــن منظــر بیــان نمای گاه و ناخــودآ ــۀ جنســی و رابطــۀ خــودآ ی سانســور، نظر
ــا »تعبیــر خــواب«، در ســال  ــا عنــوان »Die Traumdeutung« ی ــی را ب کتاب همیــن منظــور 

1899 نگاشــت؛ محقــق. 



111

، آیات مبخش هفتبخبخشبخ یرش هدایتذ93:  رابطۀ پ بخش هفتم، آیات 24 -

دیگـر، ابولهـب اسـت. ابـوذر تنهـا یـک شـخص نیسـت، بلکـه وجـود اسـتمراری 
دارد. ابولهـب نیـز چنیـن اسـت.

کنیــد. بعــد از ایــن  شــما بایــد تفــاوت ابــوذر بــا ابولهــب را نیــز بشناســید و درک 
کــه موجــب ارزشــمندی  کــه خواهیــد فهمیــد آن بُعــدی  درک و شــناخت اســت 
گــر زیباتریــن فــرد  ــه تحقیــق، ا ــه ایــن ابعــاد مــادی. ب شماســت، همیــن اســت؛ ن
کنــد  گوشــه‌ای از زیبایــی‌اش را جلوه‌‌گــر  انســان در مقابــل جنــس مخالــف خــود، 
از هــوش خواهــد رفــت. امــا در مقابــل اســب یــا هــر حیوان دیگــری حتی عریــان نیز 
کــه می‌توانــد، در جنــس   بشــود، هیــچ اتفاقــی نخواهــد افتــاد. اســب مــادّه اســت 

مخالف خود تأثیرگذار باشد. 

لــذا تفــاوت مــا بــا حیوانــات بــه لحــاظ جســم نیســت. دو ســاختمان وجــودی 
ــزد مــن  ــوع خویــش دارد. یعنــی آن‌کــه ن ــه ن کشــش ب ــوع ســاختمانی،  ــم. هــر ن ی دار
زیباســت و بــا یــک غمــزه مــرا بــه درک می‌رســاند، بــرای حیوانــات ارزشــی نــدارد. 
هم‌چنین آن‌که آنان را به هیجان می‌رســاند، نزد من ارزشــی ندارد. این‌ها اموری 
 مشــترک میــان مــا و تمــام حیوانات اســت. چیزی که انســان با آن امتیــاز می‌یابد، 

که باید مورد عنایت باشد.  مطلب دیگری است 

 برخی نیز چون محی الدین ابن عربی امامِ کشف و شهود، در کتاب »فتوحات 
 مکیه« مطالبی را در خصوص کشـف و شـهودات بیان می‌کند که بیهوده اسـت 

و به بیراهه رفته‌اند. 

 اولیای الهی کســـانی هســـتند که به خواست خدا، از چنین علمی بهره‌مند 
هَا«.1

آ
دْ رَ� ارُ كَمَ�نْ �قَ

مُو�نَ وَ هُمْ وَ ال�نَّ عَّ هَا مُ�نَ �ي هُمْ �فِ ها �فَ
آ
دْ رَ� ة�ُ كَمَ�نْ �قَ

�نَّ َ ج�
ْ
هستند. »وَ ال

کتاب سلیم بن قیس الهلالی، ج 2، ص 850؛ نهج البلاغه، خبطۀ همام )184(.   .1



112

تفسیر سورۀ زمـــر

غِطَاءُ 
ْ
كُشِـفَ ال وْ 

َ
که سـید الموحدین اسـت، می‌فرماید: »ل امیرالمؤمنین؟ع؟ 

گـر پرده‌هـا برداشـته شـود چیـزی بر یقین من افزوده نمی‌شـود.  مَـا ازْدَدْتُ يَقِينـا«؛1 ا

لـذا  نیسـت.  و حاجبـی  پـرده  مـن  بـرای  و  می‌بینـم  را  همـۀ حقایـق  کنـون  ا هـم 

�نَّ  کریمـه که می‌فرمایـد: »�إِ اسـاس سـخن مـا امیرالمؤمنیـن؟ع؟ اسـت و این آیات 

 .» رُو�ن
َّ
ك �فَ �تَ َ وْمٍ �ي ا�تٍ لِ�قَ �ي

�آ
َ
لِكَ ل �فِی ذ�

کـه غیـر از این‌هـا و از علـوم انسـانی بیـان نمودیـم، بـرای عبـرت بـود  آن‌چـه را 

گیسـو  گاه مخفی اسـت. دام  گاهی ظاهر و  نه از باب در سـبیل افتادن. سـبیل، 

در دنیـا ممکـن اسـت اتفـاق بیافتـد و کامـی بـه همـراه آورد و بـه دنبـال آن عـذاب 

ـت و در آخـرت 
ّ
اخـروی باشـد؛ امـا دام سـبیل ظاهـر باشـد یـا مخفـی، در دنیـا ذل

عـذاب خواهـد داشـت. لـذا بایـد از آن پرهیـز نمـود.  

ئمة، ج 1، ص 170؛ فرحة الغری، ص 148.  کشف الغمة فی معرفة الأ  .1



113

 بخش هشتم، آیات 45 - 43:  
اثر توحید بر قلوب مؤمنان و مشرکان

آیات مبارکه
لْ  و�نَ ٤٣ �قُ

ُ
ل عْ�قِ َ ا وَلاٰ �ی �ئً �یݨْ

َ و�نَ �ش
ُ
ك ِ لݫ ْ مݧ َ ݐُوا لاٰ �ی ݧ وْ كاٰںݧ

َ
وَل

َ
لْ ا  �قُ

ݩݩۚ
ءَ٭

ٓ
عاٰ �فَ ُ هِ �ش ِ اللّٰ وا مِ�نݨْ دُو�ن

ذ�ُ َ خ�ݧ
مِ ا�تَّ

َ
ا

كِرَ  ݢاٰ ذ�ُ ݢ عُو�نَ ٤٤ وَاِݣݣدݩݩݐ َ رْ�ج هِ �تُ ْ �یݧ
َ
مَّ اِل

ُ ٭ݦݦݩݩݩݩݦۖ �ث ِ ݭݭݭݫ ݫ
ݤصݦݦݐ ْ ݧ اَرݧ

ݨْ
�تِ وَال مٰواٰ كُ الݠسَّ

ݨْ
ۥ مُل ُ هݩݧ

َ
 ل

ݦۖ
ا٭ عݩݦً ݔ مٖىݫ َ اٰعَة�ُ ج� �ف

َّ هِ الݠ�ش لِلّٰ

ݢاٰ  ݢ هٖٓ اِذ� �نَ مِ�نݨْ دُو�نِ �ی ٖ ذ�
َّ
كِرَ ال ݢاٰ ذ�ُ ݢ  وَاِݣݣدݩݩݐ

ݩݦݩۖ
٭ ة�ِ رݦَ �خِ

ءاݦݦݩٰ
ْ
ال  �بِ

و�نَ ݩݐُ ںݧ ِ مݫ
ؤ�ݨْ ݦݩُ �نَ لاٰ �ی �ی ٖ ذ�

َّ
و�بُ ال

ُ
ل �تݨْ �قُ

َّ ݨݧ رݩݩݐݧ
ݦَ
مَا

ݨْ هُ ا�ش دَݡ حَݡݦݨݦْ هُ و اللّٰ

و�نَ ٤٥ رݦݩُ ِ ݩݒݫ ݨݨْسݧ ݧ ݓݧ ٮݫ
�تَ ْ َسݧ هُمݨݦݨْ �ی

ترجمۀ آیات 
 43- آن‌ها غير خدا را شفيعان خود برگزيدند،  به آن‌ها بگو: آيا از آن‌ها شفاعت

ى بــراى آن‌هــا   م‏ىطلبيــد هــر چنــد مالــك چيــزى نباشــند و حتــى درك و شــعور

كميت آســمان‌ها  يرا حا  نباشــد؟  44- بگو تمام شــفاعت از آن خدا اســت، ز

 و زمين از آن او است و سپس همه به سوى او باز م‏ىگرديد. 45- هنگامك‌ىه 

كــه بــه آخــرت ايمــان ندارنــد  خداونــد بــه يگانگــى يــاد م‏ىشــود دل‌هــاى كســانى 

مشــمئز )و متنفــر( م‏ىگــردد، امــا هنگامك‌ىــه از معبودهــاى ديگــر يــاد م‏ىشــود، 

آ‌ن‌هــا خوشــحال م‏ىشــوند! 

معنای لغات

ـــیء اســـت، یعنی چیزی را به چیزی منضم 
َ

»شـــفیع« از شَـــفَعَ الشـــیءُ بِالشّ



114

تفسیر سورۀ زمـــر

کـــه بـــا آن جفت شـــود.1 »إستبشـــر«، یعنی خوشـــحالی و طلیعۀ خوشـــی  کننـــد 
2 می‌بیند.

معنای »أم« 

«؛  و�ن
ُ
ل عْ�قِ َ لا�ي وَ   

ً
ا �ئ �يْ

َ �ش و�نَ 
ُ
مْلِك َ لا�ي وا  كا�نُ وْ 

َ
ل وَ 

أَ
� لْ  �قُ عاءَ  �فَ ُ �ش هِ 

َ
اللّ  ِ دُو�ن مِ�نْ  وا 

ذ�ُ خ�َ
ا�تَّ مِ 

أَ
�«

مرحـوم علامـه طباطبایـی بـه تبـع عامـۀ مفسـرین می‌فرمایـد: »أم« بـه معنـای بـل 

اسـت.3 این‌گونـه نیسـت و مطلـب نیـاز بـه مطالعـۀ بیشـتری دارد. قـرآن مجید در 

لْ  هُ �قُ
َ
�نَّ اللّ

ُ
ول �قُ �يَ

َ
رْض�َ ل

�أَ
ْ
ماوا�تِ وَ ال �قَ السَّ

َ
ل هُمْ مَ�نْ �خَ �تَ

ْ
ل

أَ
�نْ سَ� �ئِ

َ
همیـن فـراز می‌فرمایـد: »وَ ل

ِی 
رادَن�

أَ
� وْ 

أَ
� هِ  رِّ

ا�تُ �ضُ �ف رٍّ هَلْ هُ�نَّ كا�شِ
ض�ُ هُ �بِ

َ
َ اللّ ِي�

رادَن�
أَ
� �نْ  �إِ هِ 

َ
ِ اللّ دْعُو�نَ مِ�نْ دُو�ن مْ ما �تَ �تُ ْ �ي

أَ
رَ� �فَ

أَ
�

4.» و�ن
ُ
ل وَكِّ

مُ�تَ
ْ
ال لُ 

َ
وَكّ �تَ َ �ي هِ  �يْ

َ
عَل هُ 

َ
اللّ  َ ي� لْ حَسْ�بِ �قُ هِ  رَحْمَ�تِ مُمْسِكا�تُ  هَلْ هُ�نَّ  رَحْمَة�ٍ  �بِ

گـر از ایشـان  کـه در آغـاز ایـن مقطـع می‌فرمایـد: ای پیامبـر ا لازم بـه ذکـر اسـت 

ه«. 
َ
�نَّ اللّ

ُ
ول �قُ �يَ

َ
کـه ایـن آسـمان‌ها و زمیـن را چه کسـی آفریـده اسـت؟ »ل سـؤال کنیـد 

کـه زمیـن و  می‌گوینـد آفرینـش خداسـت. حـال بـه این‌هـا بگـو: چنان‌چـه »الله« 

آسـمان‌ها را آفریـده، بخواهـد مـرا در سـختی قـرار دهـد، آیـا ایـن‌ آلهـه می‌توانند آن 

را برطـرف کننـد؟ 

1. لسان العرب، ج 8، ص 184.�
2. لسان العرب، ج 4، ص 62. 

مِ« منقطعـة أي بـل اتخـذ المشـركون مـن دون الله شـفعاء و هـم آلهتهـم الذيـن يعبدونهم 
َ
3. »أ

ليشـفعوا لهـم عنـد الله سـبحانه؛ أم منقطعـه و بـه معنـای )بـل( می‌باشـد. یعنـی بلکـه 
مشرکان به غیر از خداوند، شفیعانی را قائل شدند که همان معبودهای ایشان هستند تا 
 نزد خداوند سـبحان برایشـان شـفاعت کنند؛ محقق. )المیزان فی تفسـیر القرآن، ج 17، 

ص 270( 
4. زمر/ 38



115

، آیات مبخش هشتبخبخشبخبر وحیدتاثر  آیات 54 - 34:  تم،شبخش ه

کار بـردن ضمیـر تأنیـث و جمـع مؤنـث بـرای ایـن اسـت  قابـل ذکـر این‌کـه، بـه 

که زیربنای سـاخت آلهه‌ توسـط بشـر، شـهوت اسـت. هیچ بتی با ریش و هیکل 

کـذا سـاخته نشـده اسـت. لـذا قـرآن مجید با ظرافت خـاص تعبیر به »کاشِـفاتُ« 

بـه این‌کـه آن‌هـا، مظهـر  کنـد نسـبت  بیـدار  را  تـا بشـر  و »مُمسِـکَات« می‌فرمایـد 

شـهوت توسـت، نـه آن‌کـه یـک واقعیـت باشـد. لـذا آن‌‌هـا آلهـه و بتـان را زن‌گونـه و 

بـا صفـات زنانـه معرفـی می‌کننـد. 

کنند؟  که خـــود ســـاخته‌اید، می‌توانند ســـختی را از من برطـــرف  آیـــا این‌ها 

«، یـــا در صورتی‌کـــه خداونـــد مـــرا در وضـــع خوبی قـــرار داد، »هَلْ  رَحْمَة�ٍ یِ �بِ
رادَن�

أَ
وْ �

أَ
�«

هُـــنَّ مُمْسِـــكاتُ رَحْمَتِـــهِ«؛ آیا این زن‌گونه‌هـــا می‌توانند جلـــوی رحمت خداوند 

لُ 
َ
وَكّ �تَ َ هِ �ي �يْ

َ
هُ«؛ بگـــو »الله« برای من بس اســـت. »عَل

َ
َ اللّ ي� لْ حَسْ�بِ بـــر من را بگیرنـــد؟ »�قُ

کنـــد و از او نیرو بگیـــرد، باید بر  کـــس بخواهـــد به کســـی اعتماد  «؛ هـــر  و�ن
ُ
ل وَكِّ

مُ�تَ
ْ
ال

»الله« اعتمـــاد نماید. 

کردند و می‌گویند ما منهای  کار دیگری  وا مِنْ دُونِ الِلَّه«؛ یا این‌هـــا 
ُ

خَـــذ
َ
مِ اتّ

َ
»أ

کرده‌ایم. بررســـی معنای »شـــفیع«،   خـــدا، شـــفیعانی بـــرای خودمـــان انتخـــاب 

لازم به نظر می‌رسد. 

دقتی در معنای »شفیع«

در مـورد شـفیع، غالبـا بـه دنبـال معنـا نبایـد رفت. باید بررسـی کرد که اساسـاً 

مـادّۀ آن بـه چـه معناسـت. مصـداق خارجی شـفیع اسـت که میان مـردم موجود 

گویند. گرفتن را  کسـی را واسـطه‌ برای دیگری  هسـت. 

و  یـــه 
َ
عَل عَطَفَـــهُ  معنـــای  بـــه  اســـت؛  ـــیء 

َ
بِالشّ الشـــیءُ  شَـــفَعَ  از  »شـــفیع«، 



116

تفسیر سورۀ زمـــر

ــا(  ــا آن، جفـــت )دو تـ کـــه بـ کننـــد  ــهُ می‌باشـــد. چیـــزی را بـــه چیـــزی منضـــم  ـ  ضَمَّ

ر«.2 در نمـــاز  وَ�تْ
ْ
عِ وَ ال �فْ

َّ رٍ؛ وَ ال�ش ْ الٍ عَ�ش �ي
َ
رِ؛ وَ ل ْ ج� �فَ

ْ
کریـــم می‌فرمایـــد: »وَ ال شـــود.1 قـــرآن 

ــام »شَـــفع«  ــه نـ ــاز دو رکعتـــی بـ کـــه هشـــت رکعـــت اســـت، یـــک نمـ نافلـــۀ شـــب 

خوانـــده می‌شـــود و ســـپس یـــک رکعـــت اقامـــه می‌گـــردد. زیـــرا بـــه اولـــی، یـــک 

ـــر«،  کـــه »وت ـــده و نمـــاز دوم، تـــک رکعـــت اســـت  گردی ـــه شـــده و شَـــفع   دومـــی اضاف

نام دارد.3 

کتـب در مـورد  کنـم در یکـی از  بـه تناسـب معنـای ایـن لغـت، جـا دارد بیـان 

امیرالمؤمنیـن؟س؟ ملاحظـه نمـودم: »کانـت ضَرَباتُـهُ وتـراً«؛4 بـه یک ضربه‌ دشـمن 

را از بیـن می‌بـرد. دو ضربـه نمی‌شـد. 

بیان تاریخ مقدس، مفید فایده خواهد بود. شـــواهد تاریخی، نسبت به این 

 موضـــوع موجود اســـت. در جنگ احد، بـــرای آن‌که قضیۀ فرار جنـــگ بدر برای

ابتـــدای جنـــگ، پرچـــم‌دار  از  کـــه  گرفتنـــد   مشـــرکین تکـــرار نشـــود، تصمیـــم 

مشـــخص باشـــد. یکـــی از قبایل قریـــش، »بنی عبـــد الـــدّار« )بنده‌هـــای خانه( 

1.  الشـفع: مـا كان مـن العـدد أزواجـا. تقـول: كان وتـرا فشـفعته بالآخـر حتـى صار شـفعا؛ شـفع 
ینـد کـه تنهـا و فـرد بـود و بـا دیگری منضم شـد  بـه معنـای اعـداد زوج اسـت. چنیـن می‌گو

و زوج گردیـد؛ محقـق. )العیـن، ج 1، ص 260( 

2. »قسـم بـه فجـر و شـكافتن پـرده سـياه شـب؛ و قسـم بـه شـب‌هاى دهگانـه؛ قسـم بـه زوج و 
فـرد«. فجـر/ 1-3

وَتْـــرِ« يعنـــي الـــزوج و الفـــرد مـــن العـــدد؛ مرحـــوم طبرســـی تفاســـیر دیگـــری را 
ْ
ـــفْعِ وَ ال 3. »وَ الشَّ

ـــرآن، ج 10،  ـــیر الق ـــی تفس ـــان ف ـــع البی ـــد. )مجم ـــان نموده‌ان ـــر« بی ـــفع« و »وت ـــورد »ش ـــز در م نی
ص 736( 

4. شرح نهج البلاغة، ابن ابی الحدید، ج 1، ص 20. 



117

، آیات مبخش هشتبخبخشبخبر وحیدتاثر  آیات 54 - 34:  تم،شبخش ه

گرفتنـــد.1 در آن روز  کـــه بـــه خیال خود شـــجاع بودنـــد، پرچـــم‌داری را به عهـــده 

هنـــد، چنیـــن رجـــز می‌خواند و زنان نیـــز به دنبـــال او می‌رفتند: »ويهـــاً بنى عبد 

الـــدار، ويهـــاً حماة الادبـــار ضربا بـــكل بَتّار«.2 این‌گونـــه آنان را تشـــویق می‌نمود. 

گرفـــت، امیرالمؤمنین؟ع؟ او را کشـــت؛  کـــس از بنی عبد الـــدار که پرچم را  هـــر 

کـــه حضرت، او را نیز کشـــت. لـــذا گفته  تـــا آن‌کـــه یک غـــام از آنان باقـــی ماند 

کشـــت  یه فَرَّ المُشـــرِکُون؛ آن پرچمداران را  شـــده: فلمّا قَتَل علـــیٌّ أصحاب الألوِ

کردند. و فـــرار 

ابــن هشــام در مــورد یکــی از ایــن‌ پرچــم‌داران می‌نویســد، علــی؟ع؟ بــه او ضربتــی 

زد بــه طوری‌کــه بالاتنــه‌ افتــاد و هنــوز پایین‌تنــه ایســتاده بــود. ضربــه علــی بســیفه فــی 

کاری بــوده اســت.  کــه ضربــت چــه مقــدار،  خاصرتــه فقطعــه.3 توجــه داشــته باشــید 

 صلــوات خــدا بــر امیرالمؤمنیــن بــاد. از همین رو ابن ابی الحدید، در آن شــعر معروف 

خویش می‌گوید: 
كعفطة عنــــز أو فلامة حافر4           ألا إنما الاسلام لولا حسامــه               

ـــدر و  ـــر ســـر اســـام می‌آمـــد. پـــس از احـــد و ب گـــر شمشـــیر علـــی نبـــود، چه‌هـــا ب ا

ـــد  ـــه خلافـــت رســـید؛ مورخیـــن آورده‌ان ـــه ب کـــه عثمـــان از بنی‌امی دیگـــر جنگ‌هـــا، 

کنـــار قبـــر حمـــزه ببـــر. آن‌گاه  گفـــت مـــرا  کـــه نابینـــا بـــود، بـــه همـــراه خویـــش  ابوســـفیان 

گفـــت: يـــا أبـــا عمـــارة إن الأمـــر الـــذي اجتلدنـــا عليـــه بالســـيف  بـــا لگـــد بـــه قبـــر زد و 

1. الطبقات الکبری، ج 2، ص 30. 
یة، ابن هشام، ج3، ص 588.  2. السیرة  النبو

یة، ابن هشام، ج 1، ص 35.  3. السیرة النبو
4. الروضة المختارة، ج1، ص 124. 



118

تفسیر سورۀ زمـــر

 أمسى في يد غلماننا اليوم يتلعبون به.1

آن‌چـه دیـروز بـا مـا بـر سـر آن می‌جنگیـدی، بـازی و جنـگ قـدرت بـود، امـروز 

گویـی دسـت بـه دسـت مـی‌رود. یعنـی تـا  کـه ماننـد  در دسـت بچه‌هـای ماسـت 

بـه آخـر، قـدرت در دسـت ماسـت. زیـرا عثمـان خلیفـه شـده اسـت. 

کانـت ضرباتـه وتـراً، لایَشـفع.  کـه  لـذا در مـورد امیرالمؤمنیـن؟ع؟ چنیـن بـود 

کار را تمـام می‌کـرد و ضربـۀ دومـی نبـود. قصـد بیـان داسـتان‌های  بـه یـک ضربـه، 

یـم و نمونه‌هـای تاریخـی موجـود اسـت، امـا نیـازی بدان‌هـا نیسـت.  یـخ ندار تار

زیـرا مقـام امیرالمؤمنیـن؟ع؟، هم‌چـون مقـام الله، رسـول الله؟ص؟ یگانـه اسـت و از 

گفتـن، اشـتباه اسـت.  دیگـری 

گفتـــه شـــد، »شَـــفع« بـــه معنـــای دو چیـــز اســـت. این  بـــا توجـــه بـــه آن‌چـــه 

که شـــخصی  کاربـــرد دارد. »حقّ شُـــفعة«2 به این معناســـت  لغـــت، در فقـــه نیز 

بـــا دیگـــری در مـــال شـــریک باشـــد و یکـــی  از دو شـــریک، ســـهم غیـــر مفروض 

)نـــه ســـهم مفـــروض( خود را بـــه اجنبی بفروشـــد. در ایـــن صورت شـــریک دیگر 

کنـــد و بگویـــد آن ســـهم، مال من اســـت و ســـهم تو را  می‌توانـــد أخـــذ به شـــفعه 

می‌دهم تا شـــریک نداشـــته باشـــد. ایـــن مطلب، در فقـــه امامیه جاری اســـت. 

که مفـــروض یا مشـــاع باشـــد نیـــز، چنین اســـت. حتی  ابوحنیفـــه قائـــل اســـت 

 جار )همســـایه( نیز حق شـــفعه دارد. حق شـــفعه دارد، یعنی همســـایه‌ای خانۀ 

 خـــود را بـــه دیگـــری فروختـــه اســـت؛ همســـایه می‌توانـــد بگویـــد خانـــۀ تـــو، مال 

من است.

1. شرح نهج البلاغه، ابن ابی الحدید، ج 16، ص 136. 
2. جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، ج 37، ص 238. 



119

، آیات مبخش هشتبخبخشبخبر وحیدتاثر  آیات 54 - 34:  تم،شبخش ه

تعریف قرآن از »شفیع«

که انسان به جای درخواست   اساس منطق قرآن برای شفاعت، این نیست 

کار اســت، امــا  کــه شــفیع مصــدر   از خداونــد، از شــفیع بخواهــد. صحیــح اســت 

که به اذن »الله« عمل می‌کند.   کاری  مصدری 

عْدِ  َ  مِ�نْ �ب
َ
لاّ عٍ �إِ �ي �ف َ مْرَ ما مِ�نْ �ش

�أَ
ْ
رُ ال ِ

ّ دَ�ب عَرْ�شِ �يُ
ْ
ى ال

َ
وى‏ عَل مَّ اسْ�تَ

ُ کریم می‌فرماید: »�ث  قرآن 

ه«؛1 خــدا بــر آســمان‌ها مســلط شــد. ایــن امــر آفرینــش را، او اداره می‌کنــد. هیــچ  �نِ
ذ�ْ  �إِ

ینی  کــه خداوند مأمور  شــفیعی دومــی نــدارد، مگــر به فرمان خدا.2 صحیح اســت 

کــه، رزق دادن خــدا بــه دســت عــده‌ای، مــوت فرســتادن خــدا  دارد. بــه ایــن بیــان 

بــه دســت عــده‌ای و حیــات بخشــیدن خــدا نیــز بــه دســت کســی اســت. 

ها«. خداوند  �نَ مَوْ�تِ سَ حِ�ي �فُ �نْ
�أَ

ْ
ى ال

وَ�فَّ �تَ َ هُ �ي
َ
 با این توضیح که، در آیۀ پیشین فرمود: »اللّ

لْ  کار را انجام می‌دهد. جای دیگر و در همین موضوع، چنین می‌فرماید: »�قُ این 

هُ  �تْ
وَ�فَّ مْ«.3 در ســورۀ انعــام نیــز چنیــن فرمــوده: »�تَ

ُ
ك لَ �بِ ی وُكِّ ذ�

َّ
مَوْ�تِ ال

ْ
كُ ال

َ
اكُمْ مَل

وَ�فَّ �تَ َ �ي

ا«.4 امــا ایــن‌ آیــات، هیــچ منافاتــی بــا یکدیگــر ندارنــد. اینــان نــزد خداونــد،  �ن
ُ
رُسُل

کــه ملائکــۀ مأمــور   شــفعاء هســتند. ملــک المــوت، شــفیع اســت همان‌طــور 

ــه إذن »الله« اســت و منهــای  ــا همگــی، ب ــه ســتاندن جــان، شــفیع هســتند. ام ب

اذن خــدا نیســت. 

که خدا آسـمان‌ها و زمین را آفریده   اما مشـرکان چنین می‌گفتند: می‌پذیریم 

شـفاعت  هيـچ  گرفـت،  دسـت  در  را  آن‌هـا  امـور  زمـام  جهـان  آفرينـش  از  پـس  »خداونـد   .1
3 یونـس/  نـدارد«.  وجـود  او  فرمـان  و  اذن  بـه  جـز  كننـده‏اى 

2. مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 782. 
كه مامور شما است )روح( شما را م‏ىگيرد«. سجده/ 11 3. »بگو: فرشته مرگ 

4. »رسولان )فرشتگان( ما او را قبض روح می‌کنند«. انعام/ 61. 



120

تفسیر سورۀ زمـــر

گر در رحمت و رخاء قرار  گیرد، خدا قرار داده است. ا گر کسی در سختی قرار   و ا
کـه بـه عبارتـی دسـتیار  گیـرد، او قـرار داده اسـت. بـا ایـن حـال، افـرادی هسـتند 
کـه خـدا می‌کنـد را انجـام دهند. برای خـدا، دومی،  خـدا بـوده و می‌تواننـد کاری 

سـومی یـا چهارمـی هسـتند. 

 در اینجا باید توجه به ارتباط آیات با یکدیگر داشـــته باشید. این‌که به جای
 »بل«، در آیۀ شریفه »أم« آمده است، جای تأمل دارد. 

«؛ بگــو آیــا این‌هــا دســتیاران خــدا  و�نَ
ُ
ل عْ�قِ َ  وَ لا�ی

ً
ا �ئ �يْ

َ و�نَ �ش
ُ
مْلِك َ وا لا�ي وْ كا�نُ

َ
وَ ل

أَ
لْ � »�قُ

کار خــدا را می‌کننــد؛ ولــو هیــچ قدرتــی از خودشــان نداشــته باشــند؟  هســتند و 
گــر  کار خــدا را انجــام می‌دهنــد؟ بلــه، ا گــر درک هــم نداشــته باشــند،  حتــی ا
موجــودی قدرتمنــد باشــد، بــه فرمان خدا قدرتمند اســت. موجودی عاقل باشــد، 
 بــه اذن خــدا عاقــل اســت. در ادامــه، معنای عاقل را توضیــح خواهیم داد و جنبۀ 

عا«.  مِ�ي َ اعَة�ُ ج� �ف
َّ هِ ال�ش

َ
لْ لِلّ کرد. می‌فرماید: »�قُ اثباتی آن را بررسی خواهیم 

بررسی »شفیع« از نظر مشرکان�
کـــه ایـــن مطلـــع  گفـــت معنایـــی  کنـــون، معنـــای آیـــه واضـــح بـــود و بایـــد  تا
کـــه در صـــدر ســـورۀ مبارکـــۀ زمـــر بیان شـــد.  می‌رســـاند، تکـــرار مطلبـــی اســـت 
پیرامـــون آیـــه‌ای که دســـتاویز شـــرک ابوجهل و ابولهب اســـت در شـــکل اســـام 
کم بر عربســـتان ســـعودی و بســـیاری از  کنونی ما، حا صـــدر اســـام؛ که در زمان 
که اســـتخراج آن با دیگران بوده و  نقاط جهان اســـت. ثمرۀ نفت خبیثی اســـت 
 پول حاصل از آن، صرف فحشـــاء و فســـاد می‌شـــود. اســـام عربستان سعودی، 

چنین اسلامی است. 

هِ  دُو�نِ مِ�نْ  وا 
ذ�ُ خ�َ

ا�تَّ �نَ  �ي ِ ذ�
َّ
ال وَ  الِصُ  خ�

ْ
ال �نُ  �ي الدِّ هِ 

َ
لِلّ لا 

أَ
�« فرمـود:  زمـر چنیـن  مطلـع سـورۀ 



121

، آیات مبخش هشتبخبخشبخبر وحیدتاثر  آیات 54 - 34:  تم،شبخش ه

کـه  ی«. یکـی از عقایـد مشـرکان، ایـن بـود  �ف
ْ
ل هِ ز�ُ

َ
ى اللّ

َ
ل ا �إِ و�ن ُ �ب رِّ

�قَ  لِ�يُ
َ
لاّ دُهُمْ �إِ عْ�بُ اءَ ما �نَ وْلِ�ي

أَ
�

 آسـمان‌ها و زمین را »الله« سـاخته اسـت. اما اینان نیز دسـتیار خدا هستند. بیان 
که ادامه آیات می‌رساند، یکی از ایشان را فرزند خدا می‌دانستند.  شد 

کـه آقـا ثـروت را جمـع  بـرای تقریـب بـه ذهـن مثـال می‌زنیـم، صحیـح اسـت 
کـردن و بـذل نمـودن  کاری جـز خـرج  کـرده و صاحـب شـرکت اسـت. پسـر او نیـز 
مـال پـدر کاری انجـام نـداده، امـا ایـن بذل و بخشـش ربطی به آقا ندارد. سـختی 
کـه آن را مصـرف می‌کند.  جمـع نمـودن ثـروت، بـرای پـدر اسـت امـا فرزند اوسـت 

چنیـن تصوری داشـتند.

هُمْ  �نَ �يْ َ مُ �ب
ُ
حْك َ هَ �ي

َ
�نَّ اللّ ‏ى �إِ �ف

ْ
ل هِ ز�ُ

َ
ى اللّ

َ
ل ا �إِ و�ن ُ �ب رِّ

�قَ  لِ�يُ
َ
لاّ دُهُمْ �إِ عْ�بُ اءَ ما �نَ وْلِ�ي

أَ
هِ � وا مِ�نْ دُو�نِ

ذ�ُ خ�َ
�نَ ا�تَّ �ي ِ ذ�

َّ
»وَ ال

 
ً
دا

َ
 وَل

ذ�َ خ�ِ
�تَّ َ �نْ �ي

أَ
هُ �

َ
رادَ اللّ

أَ
وْ �

َ
ار؛ ل

�بٌ كَ�فَّ هْدِی مَ�نْ هُوَ كاذ�ِ َ هَ لا �ي
َ
�نَّ اللّ  �إِ

و�نَ لِ�فُ �تَ خ�ْ َ هِ �ي �ي �فِی ما هُمْ �فِ

اءُ«. می‌گفتنـــد این‌ها، بچه‌های خدا هســـتند و طبیعی  َ�ش �قُ ما �ي
ُ
ل خ�ْ َ ا �ي ‏ى مِمَّ لاصْطَ�ف

 اســـت که فرزند از قدرت پدر اســـتفاده می‌کند، حال دل‌خواه او باشد یا نباشد. 
رنجی هم در این میان متحمل نشده است. 

عاء«، بیان شد که طبق آیۀ شریفه، مشرکان می‌پذیرند  �فَ ُ هِ �ش
َ
ِ اللّ وا مِ�نْ دُو�ن

ذ�ُ خ�َ
مِ ا�تَّ

أَ
�« 

 کــه عالــم، مظهــر قــدرت خداســت. امــا می‌گوینــد بــرای خــدا دســتیارانی اســت، 
گر هیچ قدرت و درکی هم نداشته باشند.  حتی ا

 این اعتقاد ایشــان جای تعجب دارد. زیرا اولین شــرط، برای کمک رســاندن 
کار داشــته باشــد. معنــا  ــر انجــام  کــه یاری‌رســان، قــدرت ب بــه دیگــری آن اســت 

کمــک بخواهیــم. می‌توانــد بگویــد مــن نیــز هم‌چــون تــو عجــز  کــه از عاجــز  نــدارد 

داشــته و تــوان یــاری نــدارم.1 

1. التبیان فی تفسیر القرآن، ج 9، ص 29. 



122

تفسیر سورۀ زمـــر

کـه موجـب می‌شـود بتـوان بـه کسـی بـه عنـوان دادرس اعتماد  عامـل دیگـری 

گرسـنه  کـه شـما  کـه دارای درک باشـد. وقتـی او درک نمی‌کنـد  کـرد، آن اسـت 

کـرد. آیـا  کمـک نماییـد، سـیرتان نخواهـد  هسـتید، ولـو مرتـب از او درخواسـت 

گرسـنه‌ام، تـا او شـما را سـیر نمایـد؟ امـا بـه  کـه  شـما بـه نـان، خطـاب می‌کنیـد 

کـرد. زیرا نسـبت به حاجت شـما،  نانـوا، خواهیـد گفـت و او شـما را سـیر خواهـد 

کـه دیوانـه نباشـد، بلکـه مـراد  درک و تعقـل دارد. »یَعقـل« بـه معنـای ایـن نیسـت 

کنـد.  کـه بتوانـد درک  آن اسـت 

کســـی، بایـــد آن‌کـــه می‌خواهـــد یـــاری رســـاند، تـــوان  بنابرایـــن بـــرای رفـــع نیـــاز از 

کنـــد امـــا نـــان، نمی‌توانـــد.  درک نیـــاز وی را داشـــته باشـــد. نانـــوا می‌توانـــد درک 

لـــذا قـــرآن مجیـــد ابتـــدا شـــرط قـــدرت و بعـــد شـــرط تعقـــل را، مطـــرح می‌فرمایـــد: 

«. آنان شفیع انتخاب می‌کنند، حتی  و�نَ
ُ
ل عْ�قِ َ  وَ لا �ي

ً
ا �ئ �يْ

َ و�نَ �ش
ُ
مْلِك َ وا لا �ي وْ كا�نُ

َ
وَ ل

أَ
لْ �  »�قُ

کـــه هیـــچ در اختیـــار نداشـــته و هیـــچ درکـــی نداشـــته باشـــد. این موجود   در صورتـــی 

ضعیف و بی‌درک را شفیع »الله«، یعنی دومی برای »الله« قرار می‌دهند. 

بــه جهــت این‌کــه بــرای ایــن گمراهان توهم نشــود و شــرک ابوجهل ســر برنیاورد 

کــه بــا کمــال وقاحــت بگویــد ایــن عصای من نافع اســت امــا محمّــد )العیاذ بالله( 

بعد از مرگش نفع و ضرری ندارد.1 زیرا فنا و نیســت شــده اســت؛ اما عصای من 

1. ابوالحکـــم عمـــرو بـــن هشـــام بـــن مغیـــره مخزومـــی، معـــروف بـــه »ابوجهـــل«، از تجّـــار ثروتمنـــد 
و اشـــراف مکـــه و از طایفـــۀ »بنـــی مخـــزوم« بـــود. )الســـیر و المغـــازی، ص 144( همـــواره در 
کعبـــه و مکـــه بـــود و از همیـــن رو، بـــا بنی‌هاشـــم  یاســـت  ردن ر تـــاش بـــرای بـــه دســـت آو
و مخصوصـــاً پیامبـــر؟ص؟ نـــزاع داشـــت. پـــس از رســـیدن حضـــرت ختمـــی مرتبـــت بـــه 
کـــه  یـــش، آزار بســـیاری بدیشـــان و دیگـــر مســـلمانان رســـاند. تـــا آنجـــا  رســـالت الهـــی خو
پیامبـــر؟ص؟ او را ابوجهـــل نامیـــد و در برخـــی منابـــع از او بـــا عنـــوان »فرعـــون امـــت« یـــاد 



123

، آیات مبخش هشتبخبخشبخبر وحیدتاثر  آیات 54 - 34:  تم،شبخش ه

 موجــود اســت و بــا آن شــتر می‌رانــم و کارهــا انجــام می‌دهــم. قرآن مجیــد برای دفع

کــه انجــام  کســانی بــرای خــدا هســتند  «؛  اعَة�ُ �ف
َّ هِ ال�ش

َ
لْ لِلّ  ایــن توهــم می‌فرمایــد: »�قُ

کــه ایشــان بــه فرمــان  کــه خــدا انجــام می‌دهــد. بــا ایــن تفــاوت  کاری را  می‌دهنــد 

خــدا می‌باشــند. 

کــه را خــدا خواســت،  امــا دوم بــودن ایشــان، تنهــا در اختیــار خداســت. هــر 

ى 
وَ�فَّ �تَ َ هُ �ي

َ
دومیــن در انجــام کار خواهــد شــد. ماننــد ملائکه که در این‌باره فرمــود: »اللّ

مْ«؛ 
ُ
ك لَ �بِ ی وُكِّ ذ�

َّ
مَوْ�تِ ال

ْ
كُ ال

َ
کریــم: »مَل ها«. طبــق تعبیــر دیگــر قــرآن  �نَ مَوْ�تِ سَ ح�ي �فُ �نْ

�أَ
ْ
ال

کــه او بــرای شــما تعییــن شــده اســت. یعنــی خــدا ایــن قــدرت  تعبیــر می‌فرمایــد 

را بــه او عطــا فرمــوده، نــه این‌کــه خــودش منهــای خداونــد چنیــن قدرتــی داشــته 

ا«، فرســتاده‌های مــا روح او را می‌ســتانند. یعنــی مــا بــه آن‌هــا �ن
ُ
هُ رُسُل �تْ

وَ�فَّ  باشــد. »�تَ

کنند.   فرمان دادیم تا چنین 

یـــل،  یـــل فـــی معالـــم التنز شـــده اســـت؛ )انســـاب الأشـــراف، ج 1، ص 298؛ لبـــاب التأو
ــر  ــر، ترغیـــب دیگـ ــتن پیامبـ کشـ ــرای  ــات وی، تـــاش بـ ــه اقدامـ ج4، ص 425(  از جملـ
یـــان لیلـــة المبیـــت، جلوگیـــری از اقامـــۀ نمـــاز، جلوگیـــری  ر پیامبـــر در جر طوایـــف بـــرای تـــرو
ـــر  ـــات الهـــی، تحقی ـــه ســـر و صـــدا نمـــودن و تمســـخر آی ـــردم ب ـــا ترغیـــب م ـــرآن ب از شـــنیدن ق
مؤمنـــان و تهدیـــد بـــه شـــکنجۀ ایشـــان، شـــکنجه و قتـــل تـــازه مســـلمان‌ها و غیـــره. در 
ــع  کـــه مقصـــود ابوجهـــل اســـت. )مجمـ ــه، بیـــان شـــده  ــات مبارکـ ــیاری از آیـ ــیر بسـ تفسـ
البیـــان فـــی تفســـیر القـــرآن، ج 4، ص 152؛ ج 8، ص 343؛ جامـــع البیـــان فـــی تفســـیر 
ــه  کـ ــده  ــر شـ ــی، ذکـ ــیر قمـ ــور، ج 7، ص 330( در تفسـ ــرآن، ج 21، ص 154؛ درالمنثـ القـ
 فـــی 

ُ
آیـــه ۸ ســـوره حـــج در شـــان ابوجهـــل نـــازل شـــده اســـت: »وَ مِـــن النّـــاسِ مَـــن یُجـــادل

ـــاره  ب كـــه همـــواره در كســـی هســـت  کَتـــابٍ مُنیـــر«؛ و از مـــردم  الِله بغَیـــر علـــمٍ و لا هُـــدیً و لا 
خداونـــد، بـــدون هيـــچ دليـــل علمـــى )و حجـــت عقلـــى( و هيـــچ هدایـــت )و عرفـــان 
كتـــاب روشـــن آســـمانى، محاجّـــه و ســـتيز مك‌ىنـــد؛ محقـــق. )تفســـیر  باطنـــى( و هيـــچ 

القمـــی، ج 2، ص 79( 



124

تفسیر سورۀ زمـــر

گـر روایـات آمـده که رسـول الله؟صل؟ واسـطۀ میان ما  بنابـر آن‌چـه گفتـه شـد، ا

کـه حضـرت هـم در شـریعت، رسـول الله اسـت و  و خداسـت؛ بدیـن معناسـت 

هـم در دادن نعـم الهـی رسـول خداسـت و ایـن شـرک نیسـت.1  

اساس نزاع مشرکان قریش با �پیامبر؟ص؟ 

کــه چــرا خــود را رســول خــدای  اســاس نــزاع ابوجهــل بــا پیغمبــر؟ص؟، ایــن بــود 

یگانــه می‌دانــی؟ بــه عبــارت دیگــر، مخالفــت آنــان بــه ایــن خاطــر بود کــه حضرت 

بــه توحیــد حضــرت  می‌فرمــود »الله« یکــی اســت. مشــرکین قریــش از دعــوت 

کــرم؟صل؟ می‌گفتنــد  گــر پیغمبــر ا ناراحــت بودنــد؛ نــه در رســولِ الله بــودن ایشــان. ا

ــز دســتیارانِ »الله« هســتند؛ هیــچ  مــن رســول »الله« هســتم و معبودهــای شــما نی

نزاعــی اتفــاق نمی‌افتــاد و می‌پذیرفتنــد. بــه همیــن ســبب خداونــد در ادامــه 

كِرَ  ا ذ�ُ ذ� رَة�ِ وَ �إِ �خِ
�آ

ْ
ال  �بِ

و�نَ مِ�نُ ؤ�ْ ُ �نَ لا �ي �ي ِ ذ�
َّ
و�بُ ال

ُ
ل �تْ �قُ ز�َّ

أَ
مَ� ْ هُ وَحْدَهُ ا�ش

َ
كِرَ اللّ ا ذ�ُ ذ� می‌فرمایــد: »وَ �إِ

 .» رُو�نَ �شِ �بْ
َسْ�تَ ا هُمْ �ي ذ� هِ �إِ �نَ مِ�نْ دُو�نِ �ي ِ ذ�

َّ
ال

کننـــد  آن‌چـــه موجـــب می‌شـــد در مقابـــل دعـــوت رســـول الله؟صل؟ مقاومـــت 

کـــه همـــان توحیـــد اســـت. در  و روی‌گـــردان باشـــند، اســـاس دعـــوت حضـــرت بـــود 

یدنـــد.  صورتی‌کـــه ایشـــان دســـت از توحیـــد بـــر می‌داشـــت، آن‌هـــا نیـــز عنـــاد نمی‌ورز

ـــذی لِعَظَمتِه و نُـــورِه یَبتَغی مَن فِی 
ّ
1. حضـــرت فاطمة الزهـــرا؟سها؟ فرمودند: »وَالحَمـــدُ لِلّه ال

تُه فی خَلقِه«؛ حمد می‌کنم خدای را که 
َ
ـــمواتَ و  الأرضِ إلیه الوسیلة وَ نَحنُ وســـیل السَّ

از پرتو نور عظمتش، اهل آســـمان‌ها و زمین او را بندگی می‌کنند و هدف تمام وســـائل، 

 ذات اقـــدس اوســـت و مائیـــم وســـیله در میـــان خلق؛ محقق. )شـــرح نهـــج البلاغه ابن 

ابی الحدید، ج 4، خطبۀ فدکیه( 



125

، آیات مبخش هشتبخبخشبخبر وحیدتاثر  آیات 54 - 34:  تم،شبخش ه

زیـــرا می‌گفتنـــد تـــو رســـول »الله« هســـتی و مـــا ســـخنان تـــو را قبـــول می‌کنیـــم. امـــا 

یـــم  گـــوش فـــرادادن بـــه ســـخن »الله« نیســـتیم؛ زیـــرا مـــا نیـــز معبودهایـــی دار ملـــزم بـــه 

گـــر از معبـــود اول جـــواب نگرفتیـــم، ســـراغ معبـــود دوم یـــا ســـوم  کـــه مقامـــی دارنـــد. ا

کننـــد. پیـــش  کاری  کـــدام می‌تواننـــد بـــرای مـــا  یـــا ســـایرین خواهیـــم رفـــت. هـــر 

کـــه ایـــن، همـــان شـــرک در عبـــادت اســـت. بـــر خـــاف شـــرک  گفتیـــم  از ایـــن نیـــز 

کســـانی چـــون احمـــد بـــن عبـــد الحلیـــم بـــن تیمیـــه و محمـــد بـــن عبدالوهـــاب 

ســـخنان  آن‌هـــا،  افـــکار  اســـاس  هرچنـــد  داشـــتند،  اعتقـــاد  در  شـــرک   کـــه 

ابوجهل و ابولهب است. 

«، یعنی شـــفاعت دوم داشـــتن، تنها از آنِ 
ً
عا مِ�ي َ اعَة�ُ ج� �ف

َّ هِ ال�ش
َ
ل لِلّ در نتیجـــه »�قُ

کار اســـت و بدو  که او دومـــی من در این  خداونـــد اســـت. خدا، تعییـــن می‌کند 

قـــدرت می‌دهد. 

ط حقیقی بر آفرینش 
ّ

مالکیّت و تسل

ط بر 
ّ
«؛ تســـل رْض�

أَ
�

ْ
ماوا�تِ وَ ال كُ السَّ

ْ
هُ مُل

َ
 برای تثبیت عبارت قبل، می‌فرماید: »ل

 آسمان‌ها و زمین از آن خداست. پس بی‌شک هر موجودی در اختیار خداست

  و محکوم قدرت الهی است. در این میان هر کس قدرتی دارد، خدا به او داده1 

و این مطلب، از واضحات هست. 

ملکیـــت  آنِ خداســـت.  از  موجـــودات  عالـــم  یعنـــی  زمیـــن،  و  آســـمان‌ها 

اعتبـــاری، مـــراد نیســـت. ماننـــد آن‌چـــه ادارۀ ثبـــت اســـناد انجـــام می‌دهـــد. 

1. لايملـك أحـد الشـفاعة إلا بتمليـك؛ مرحـوم طبرسـی می‌فرمایـد: احـدی مالـک شـفاعتی 
نیسـت مگـر آن‌کـه خداونـد ایـن ملکیـت را بـدو عطـا نمایـد؛ محقـق. )مجمـع البیـان فـی 

تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 782( 



126

تفسیر سورۀ زمـــر

ط واقعـــی خداونـــد متعـــال اســـت. 
ّ
مقصـــود از ملکیّـــت واقعـــی، تصـــرّف و تســـل

ــه اراده‎ی  ــد، بـ ــام می‌دهـ ــه انجـ کـ ــه‌ای را  ــر وظیفـ ــودی، هـ ــر موجـ ــا هـ ــن مبنـ ــا ایـ بـ

کار  ـــا ارادۀ خـــدا  ـــاران و دیگـــران ب خداســـت. ملـــک المـــوت، مَلـــک رزق، مَلـــک ب

کـــه عبـــاد مقـــرب الهـــی دارنـــد، ماننـــد آن‌چـــه در روایـــات  می‌کننـــد. هـــر قدرتـــی 

ــت. ــه ارادۀ خداسـ ــده، بـ آمـ

ــام از  ــا شـــرک خوانـــدن آن انتقـ ــاد، عیـــن توحیـــد اســـت امـ ــاور و اعتقـ  ایـــن بـ

کـــه بـــه صـــورت نویـــن، بـــه  اســـام اســـت. وهابیـــت همـــان انتقـــام شـــرک اســـت 

کـــه فســـق رواج یابـــد، ناپـــاک‌زاد   مـــردم آموختـــه شـــد. البتـــه در هـــر جامعـــه‌ای 

نیز هست.

ارادۀ خدا در انتخاب شفیع 

که  «؛ بگو شفاعت، فقط از آنِ خداست. به این خاطر 
ً
عا مِ�ي َ اعَة�ُ ج� �ف

َّ هِ ال�ش
َ
لْ لِلّ  »�قُ

 .» عُو�ن َ رْ�ج هِ �تُ �يْ
َ
ل  �إِ

مَّ
ُ رْض�ِ �ث

�أَ
ْ
ماوا�تِ وَ ال كُ السَّ

ْ
هُ مُل

َ
»ل

»جمیعـــاً« فرمـــود تـــا اســـتثنائی در مطلب نباشـــد. برخـــی نگوینـــد او فرزند 

ـــفاعَة« نیز به معنای دو بودن و به معنای 
َ

کند. »الشّ کاری  خداســـت و می‌تواند 

 از خدا چیزی خواســـتن )معنای مصدری( نیســـت. دو قدرت بودن، در اختیار 

خداوند است. 

بــه  کــه در بحــث لغــت رخ می‌نمایــد، خلــط مفهــوم  یکــی از اشــتباهاتی 

ــا »فاطمــی«  کلمــۀ »ســیّد«، »شــریف«، »علــوی« ی ــرای مثــال:  مصــداق اســت. ب

را در نظــر بگیریــد. 



127

، آیات مبخش هشتبخبخشبخبر وحیدتاثر  آیات 54 - 34:  تم،شبخش ه

»فاطمــی«، یعنــی آن‌کــه از نســل صدیقــۀ طاهــره؟سها؟ باشــد. مــا بــه او ســیّد 

می‌گوییــم، شــریف نیــز می‌گوییــم. امــا معنای شــریف و ســیّد، »فاطمی« نیســت. 

 بلکــه ســیّد، بــه معنــای آقــا و شــریف، بــه معنــای شــرافت‌مند بــوده و بــه لحــاظ 

مصداق، »فاطمی«، شریف است. 

کــه  لــذا معنــای ایــن دو لفــظ، یکــی نیســت. امــا در ذهــن عمــوم چنیــن اســت 

ســیّد، یعنــی آن‌کــه از نســل طیــب و طاهــر صدیقــۀ طاهــره؟سها؟ باشــد یــا از نســل 

 امیرالمؤمنین؟س؟ و »علوی« باشــد. فرزندان حضرت عباس؟ع؟ ســیّد و شــریف 

که معنای این دو لفظ یکی است، بلکه از لحاظ   هستند. پس مراد این نیست 

مصداق، یکی هستند. 

کــه امــام نیــز از خداونــد بخواهــد، مصــداق  از امــام  درخواســت حاجــت 

شــفاعت اســت. امــا معنــای لغــوی شــفاعت، نیســت. از نظــر لغــوی، شــفاعت، 

بــه معنــای دو بــودن و در مقابــل تــک بــودن »وحــدة« اســت. در قــرآن مجیــد نیــز 

ناظــر بــه همیــن معناســت. لــذا در مــورد ایــن آیــه، برخــی میــان مصــداق و مفهــوم 

ــد.  کرده‌ان ــا  ــه مصــداق آن، معن خلــط نمــوده و شــفاعت را ب

 آیه می‌فرماید دو بودن از آن خداست؛ یعنی هرگاه خدا در کاری دومی داشته 

باشـد، بـه ارادۀ خداسـت. در مـورد مـا این‌گونـه نیسـت. در ایـن محلـه، نانـوا تـک 

کـردن ایـن بـه ارادۀ آن دیگری نیسـت. نانوایی کردن  اسـت یـا دوتاسـت. نانوایـی 

او نیـز، بـه اراده ایـن نیسـت. هـر دو مسـتقل از یکدیگر هسـتند.

یــم. طبیــب بــودن ایــن، بــه ارادۀ آن دیگــری  یــا بــرای مثــال، دو طبیــب دار

نیســت. طبیــب بــودن او نیــز بــه اراده ایــن نیســت. هــر دو بــه یــک میــزان، طبیــب 



128

تفسیر سورۀ زمـــر

کــه  کار می‌کننــد. امــا در عالــم وجــود، بــرای هــر چیــز  هســتند و بــه طــور مســتقل 

دومــی دیدیــد، بــه ارادۀ خداونــد اســت.

شفاعت در قیامت 

«، ناظر به  عُو�ن َ رْ�ج هِ �تُ �يْ
َ
ل  �إِ

مَّ
ُ ـفاعَة«، شـفاعت در دنیـا بـود. »�ث

َ
کنـون مـراد از »الشّ تا

که افرادی  شـفاعت در آخرت اسـت. شـفاعت در آخرت، به این صورت اسـت 

از عـذاب خداوند، جلوگیـری می‌کنند. 

یـه«، جـارّ و مجـرور مقـدم شـده و بـرای حصـر اسـت. مرجـع شـما، تنهـا 
َ
»إل

خداسـت. یعنـی در آخـرت نیـز قـدرت از آن خداسـت. در دنیـا و آخرت یکسـان 

ارادۀ  بـه  باشـد،  بـرای خـود داشـته  گـر خداونـد، دومـی  ا نیـز  هسـتند. در آخـرت 

اوسـت. روایـات در ایـن زمینـه موجـود اسـت. 

کنون   از باب تشبیه محسوسی که نزد ما محسوس نیست، به محسوسی که ا

برایمـان محسـوس اسـت عـرض می‌کنیـم نـه آن‌کـه تشـبیه معقـول بـه محسـوس 

کنون آن را ببینیـم، درک می‌کنیم. در روایات چنین  گر ا کـه ا باشـد. یعنـی چیـزی 

نـور، هم‌چـون منبـر می‌گذارنـد و جنـاب رسـول  از  کـه در قیامـت، چیـزی  آمـده 

الله؟صل؟ بـر بـالا و عـرش ایـن منبـر می‌‌رونـد. در درجۀ بعد حضـرت ابراهیم؟ع؟ و 

دیگـر انبیـاء هسـتند. لـوای حمـد می‌آورنـد و بـه دسـت پیغمبـر؟صل؟ می‌دهنـد. 

پیغمبـر؟صل؟ نیـز بـه امیرالمؤمنیـن؟ع؟ می‌دهنـد. بـه این خاطر چنین اسـت که 

روز قیامـت از آنِ خداسـت.1 

ـــی را  ـــاب اللـــواء« اختصـــاص داده و روایات ـــه عنـــوان »ب 1. مرحـــوم مجلســـی در »بحـــار« بابـــی را ب
در ایـــن زمینـــه، جمـــع‌آوری نموده‌انـــد. ایشـــان بـــه نقـــل از »علـــل‌ الشّـــرائع‌« و بـــا ســـند متّصـــل‌ 



129

، آیات مبخش هشتبخبخشبخبر وحیدتاثر  آیات 54 - 34:  تم،شبخش ه

که  کـــه بـــه پیغمبـــر خویـــش می‌دهـــد و بـــه إذن خداســـت  خداونـــد اســـت 

پیغمبـــر؟صل؟، حضـــرت علی؟ع؟ را سردســـتۀ مؤمنـــان در روز قیامـــت معرفی 

گفته می‌شـــود: یا علی أنت قسیم النار.1 در برخی منابع،  کار نیز   می‌کند. در آخر 

؟صل؟:   الَلِ
ُ

لِـــي‌ رَسُـــول  
َ

قَـــال  :
َ

خـــود از حضـــرت‌ أميرالمؤمنيـــن‌؟ع؟ آورده‌ اســـت‌‌: »قَـــال
ـــكَ  ـــمْ! لِانَّ : نَعَ

َ
ـــال ـــكَ؟! قَ

َ
ـــا قَبْل هَ

ُ
دْخُل

َ
! أ  الَلِ

َ
ـــول ـــا رَسُ ـــتُ: يَ

ْ
ـــةَ! فَقُل جَنَّ

ْ
ـــلُ ال ـــنْ يَدْخُ  مَ

ُ
ل وَّ

َ
ـــتَ أ نْ

َ
أ

ـــوَ  ـــوَآءِ هُ ـــبُ اللِ ـــا، وَ صَاحِ نْيَ
ُ

ـــي‌ الدّ ـــي‌ فِ ـــبُ لِوَآئِ ـــكَ صَاحِ نَّ
َ
ـــا أ كَمَ ـــرَةِ  ـــي‌ الاخِ ـــي‌ فِ ـــبُ لِوَآئِ صَاحِ

ـــوَ  ـــي‌، وَ هُ ـــدِكَ لِوَآئِ ـــةَ وَ بِيَ جَنَّ
ْ
ـــتَ ال

ْ
ـــدْ دَخَل ـــكَ وَ قَ ـــي‌ بِ نِّ

َ
كَأ  ! ـــيُّ ـــا عَلِ ؟ع؟: يَ

َ
ـــال ـــمَّ قَ مُ. ثُ ـــدِّ مُتَقَ

ْ
ال

كـــه‌: رســـول‌ الله؟صل؟ بـــه‌ مـــن‌  گفتنـــد  ـــهُ«؛ أميرالمؤمنيـــن‌  ـــهُ ءَادَمُ فَمَـــنْ دُونَ حَمْـــدِ تَحْتَ
ْ
ـــوَآءُ ال لِ

ـــول‌  ـــردم‌: اي‌ رس ك ـــرض‌  ـــوی‌! ع ـــت‌ مي‌ش ـــل‌ بهش ـــه‌ داخ ك ـــتی‌  ـــی‌ هس ـــن‌ كس ـــو اوّلي ـــد: ت گفتن
خـــدا! آيـــا مـــن‌ پيـــش‌ از شـــما داخـــل‌ مي‌شـــوم‌؟! فرمـــود: آری‌! چـــون‌ تـــو دارنـــدۀ پرچـــم‌ مـــن‌ 
ـــم‌  ـــب‌ پرچ ـــا! و صاح ـــتی، در دني ـــن‌ هس ـــم‌ م ـــدۀ پرچ ـــه‌ دارن ـــرت‌! هم‌چنانك‌ ـــتی،‌ در آخ هس
كـــه‌ داخـــل‌  يـــا مـــن‌ چنيـــن‌ مي‌بينـــم‌ تـــو را  گو بايـــد جلـــو بـــرود، و ســـپس‌ فرمـــود: اي‌ علـــي‌! 
ــام‌  ــد اســـت‌! و تمـ ــواي‌ حمـ ــه‌ آن‌ لـ كـ ــن‌،  ــواي‌ مـ ــده‌اي‌! و در دســـت‌ توســـت‌ لـ بهشـــت‌ شـ
ــوار، ج‌  ــار الانـ ــد!« )بحـ گرفته‌انـ ــرار  ــم‌ قـ ــر آن‌ پرچـ يـ ــه‌ در ز ــر از او، همـ ــق‌ از آدم‌ و پائين‌تـ خلائـ
8، ص‌ 6(. همچنیـــن در روایـــات آمـــده: »زمانی‌کـــه قیامـــت شـــود؛ خداونـــد بـــرای انبیـــاء و 
ـــر  ـــران بالات ـــه پیامب ـــر هم ـــن از منب ـــر م ـــد؛ در آن روز منب ـــرار می‌ده ـــی ق ـــی منبرهای ـــای اله اولی
ــز و ســـخنرانى  ــد! برخیـ ــد: اى محمّـ ــد می‌فرمایـ ــال خواهـ ــداى متعـ ــود. پـــس خـ ــد بـ خواهـ
کـــن، مـــن در آن روز خطبـــه‌اى ایـــراد خواهـــم نمـــود ... ســـپس منبرهایـــى از نـــور بـــراى 
کـــه منبـــر جانشـــین مـــن علـــى بـــن ابی‌طالـــب  جانشـــینان پیامبـــران نصـــب خواهـــد شـــد 
بـــود، آن‌گاه خداونـــد می‏فرمایـــد: اى علـــى!  از همـــه خواهـــد  بالاتـــر  در وســـط آن‌هـــا و 
ــراد خواهـــد نمـــود... . ســـپس منبرهایـــى از  خطبـــه‌اى بخـــوان، و علـــى؟ع؟ خطبـــه‌اى ایـ
ـــا  ـــراى حســـن و حســـین برپ کـــرد. پـــس دو منبـــر ب ـــا خواهنـــد  ـــدان پیامبـــران برپ ـــراى فرزن ـــور ب ن
ـــد و از آن  ـــراد نماین ـــه‌اى ای ـــد و خطب ـــه برخیزن ک ـــود  ـــه می‌ش گفت ـــا  ـــه آن‌ه ـــپس ب ـــود و س می‌ش
ـــود  ـــر وج ـــز ب ـــری نی ـــات دیگ ـــی، ص 299(. روای کوف ـــرات  ـــود« )ف ـــادر می‌ش ـــه‌اى ص دو، خطب
منبـــر بـــرای امـــام علـــی؟ع؟ و دیگـــر پیامبـــران )الاختصـــاص، ص 355( در قیامـــت، وجـــود 

دارنـــد؛ محقـــق. 
1. بحار الأنوار، ج 7، ص 232؛ علل الشرایع، ج 1، ص 127. 



130

تفسیر سورۀ زمـــر

که حضرت به جهنم خطاب می‌فرماید: هذا لی و هذا لك.1  چنین آمده 

گفــت:  کــه در مقابــل آتــش می‌ایســتی و بــه آتــش خواهــی  ای علــی تــو هســتی 

ایــن شــخص بــرای تــو و آن دیگــری بــرای مــن اســت. امــا همــۀ این‌هــا نیــز، بــه 

«، مرجــع شــما بــا خداســت. گمــان نکنیــد در  عُو�ن َ رْ�ج هِ �تُ �يْ
َ
ل  �إِ

مَّ
ُ قــدرت خداســت. »�ث

کــوری  کــه در ایــن صــورت،  کســان دیگــری بــرای شــفاعت هســتند  روز قیامــت، 

ــاز بــه  کــور دگــر خواهــد شــد. چنان‌چــه در قیامــت شــفاعت باشــد، ب کــش  عصا

ارادۀ خداونــد اســت. 

 » مَّ
ُ

نک�ته‌ای در تعبیر به »ث

در ابتـدای جملـه واو نیامـد؛ زیـرا قصـد دارد بـه بـودن فاصلـۀ زمانـی اشـاره 

گـر شـما دومـی را  کـه در ایـن میـان، فاصلـه وجـود دارد و ا کنـد2 و تفهیـم نمایـد 

یـد، بـه خاطـر ایـن فاصلـۀ زمانـی اسـت. در صورتی‌کـه بلافاصلـه اتفاق  قبـول ندار

می‌افتـاد، بـه خوبـی می‌پذیرفتیـد. عاقبتـش را خواهیـد دیـد. چنان‌چـه رخـداد 

کمـی فاصلـه زمانـی داشـته باشـد، این‌گونـه می‌گوییـد.  نتیجـه، 

کور  کنـون  « بـرای رسـاندن ایـن مفهـوم اسـت که ا بـه عبـارت دیگـر، آمـدن »ثـمَّ

گونـه نخواهـد شـد. در زبـان  کـه عاقبـت ایـن  گمـان نکنیـد  باطنـی هسـتید، امـا 

گـر شـخص بلافاصلـه بعـد از خوردن زهـر بمیرد، چنین تعبیـر می‌کنند:  فارسـی، ا

کار را  گفتـه می‌شـود: عاقبـت  کار خـود را دیـد. در مواقعـی  خـورد و مـرد. عاقبـت 

کمـی فاصلـۀ زمانـی باشـد والا در  کار،  کـه بیـن نتیجـه و مقدمـات  خواهـی دیـد، 

ك. )المسترشـــد فـــی إمامة علی بن 
َ
ا ل

َ
ا لِي وَ هَذ

َ
 هَـــذ

ُ
قُول

َ
ـــارِ، وَ أ نَـــا قَسِـــيمُ النَّ

َ
؟ع؟: أ

َ
1. وَ قَـــال

ابی‌طالـــب؟ع؟، ص 264( ‏
2. النحو الوافی، ج 3، ص 576. 



131

، آیات مبخش هشتبخبخشبخبر وحیدتاثر  آیات 54 - 34:  تم،شبخش ه

کـه اسـتریکنین1خورده باشـد، می‌گوینـد: خـورد و جـان باخـت.  مـورد کسـی 

گفتـن  دیـد.  را خواهـی  آن  عاقبـت  یـد،  بخور زهـر  گـر  ا بگوییـد:  نـدارد  معنـا 

کـه فاصلـۀ  کار را خواهـی دیـد، در امـوری هم‌چـون مـواد مخـدر اسـت  عاقبـت 

زمانـی می‌افتـد. مقصـود، فاصلـۀ زمانی میان مقدمات و رخ دادن نتیجه اسـت. 

« فرمـوده تا  کـه حساب‌رسـی آخـرت بـا دنیـا فاصلـه دارد، خداونـد »ثُـمَّ امـا از آنجـا 

کنیـم و مـراد از آن، تنهـا عطـف نمی‌باشـد.  ایـن مفهـوم را درک 

عامل ایجاد نفرت و بشارت برای مشرکان �

هُ وَحْدَهُ«. بیان شد که اساس سرکشی نمودن
َ
كِرَ اللّ ا ذ�ُ ذ�  آیۀ بعد می‌فرماید: »وَ �إِ

که چرا خداوند تک است. ناراحتی ایشان از این جهت بود،   مشرکان این بود 

که آن‌چه  یم  نه از اصل خدا داشتن. می‌گفتند چرا باید تک عاملی باشد. بگذر

کنون در نظام‌های سرمایه‌داری مطرح است و بردگان سرمایه‌داری می‌گویند،  ا

است.  سرمایه  صاحب  حکومت  و  اقتصادی  وضعیت  زیربنای  حفظ  برای 

 دزدیدن منفعت کارگر، ارزش کار او و بلکه تمام دین و فلسفۀ آن‌ها، برای حمایت 

اوست. این از تفکرات نوین بشر است و در عصر نزول، این‌گونه نبود. 

گر به تنهایی از  «؛ ا رَة� �خِ
آ
�

ْ
ال  �بِ

و�نَ مِ�نُ ؤ�ْ ُ �نَ لا �ي �ي ِ ذ�
َّ
و�بُ ال

ُ
ل �تْ �قُ

ز�َّ
أَ
مَ�

ْ هُ وَحْدَهُ ا�ش
َ
كِرَ اللّ ا ذ�ُ ذ� »وَ �إِ

کــه ایمــان بــه روز قیامــت و محشــر ندارنــد، آزرده  »الله« نــام بــرده شــود، دل کســانی 

 1. سـمّی بسـیار قوی، بی‌رنگ، بی‌بو و آلکالوئیدی کریسـتالی اسـت که به عنوان آفت‌کش، 
کوچک مانند پرندگان و جوندگان استفاده می‌شود. کشتن مهره‌داران   به‌خصوص برای 

یـا مخـاط  یـا جـذب از طریـق چشـم‌ها   اسـتریکنین پـس از خـورده شـدن، استنشـاق، 
 دهان، باعث مسمومیت شیمیایی، تشنج عضلانی و در نهایت مرگ، از طریق خفگی 

گیاهی، ج 2، ص 220(  یا اختناق می‌شود؛ محقق. )معارف 



132

تفسیر سورۀ زمـــر

کلمۀ توحید است، »الله« یَرزُقُنا، »الله« یُحیِینا،  که  گفتن »لااله الا الله«  می‌شود. 

کــه در همــۀ این‌هــا  کاری،  »الله« یُمِیتُنــا یــا درخواســت از »الله« بــرای انجــام دادن 

کــه ایمــان بــه روز قیامــت ندارنــد، کســانی را   »الله« بــه تنهایــی ذکــر می‌شــود، دل 

گرفتگی و آزردگی می‌کند.   دچار 

وصف عدم ایمان به آخرت برای مشرکان 

ذِیـنَ أشـرَکُوا 
َّ
ـوبُ ال

ُ
ت قُل کـه چـرا نمی‌فرمایـد: إشـمَأزَّ حـال سـوال ایـن اسـت 

ذِیـنَ 
َّ
کَفَـرِوا بِـالله، یـا ال ذِیـنَ 

َّ
ذِیـنَ لایُؤمِنُـونَ بِـالله، یـا ال

َّ
ـوبُ ال

ُ
ت قُل بِـالله، یـا إشـمَأزَّ

بِالآخِـرَة.  لایُؤمِنُـونَ 

کنـد. سـرّ  چنیـن می‌فرمایـد، تـا عامـل اصلـی فریـب خـوردن بـه شـرک را بیـان 

کـه  کـه بـا محیـط قدرتـی مواجـه نشـد  فریب‌خـوردن بشـر از مشـرکین، ایـن اسـت 

یابـد تفـاوت شـرک و توحیـد چیسـت. در

در نظــام فعلــی، چــون نظــام علــت و معلــول می‌باشــد؛ انســان بنّــا را می‌بینــد، 

بــه خداونــد نیــز معتقــد اســت. نانــوا را می‌بینــد و بــه خداونــد معتقــد اســت. 

بــودن و تهیــۀ ســاختمان از طریــق  بنّــا  بــا  کــه وجــود »الله«  می‌گویــد هم‌چنــان 

کلــی آفرینــش نیــز  بنّایــی، و تهیــه نمــودن نــان از طریــق نانــوا مرتبــط اســت، مســیر 

همین‌گونــه اســت. 

که نظام، به معنای اســتغنای از منظم اســت. یعنی  گمان می‌کنند  عده‌ای 

گفتــه می‌شــود جنگل‌هــا بــه طــور طبیعــی روییده‌انــد، یعنــی خــدا نــدارد.   وقتــی 

انســان  ارادۀ  بــدون  معنــای  بــه  اینجــا،  در  تعبیــر علمــی طبیعــی  آن‌کــه  حــال 

کشــت بــه ارادۀ  کشــت در زمیــن موجــود اســت؛ یــک  گونــه  روییــدن آنهاســت. دو 



133

، آیات مبخش هشتبخبخشبخبر وحیدتاثر  آیات 54 - 34:  تم،شبخش ه

کــه خودمــان ایجاد کردیم. نوع دیگر، کشــتی اســت   انســان اســت؛ ماننــد مزارعــی 

که ارادۀ آدمی در آن دخیل نبوده، روییده است.  که در اثر عواملی 

کســی نیســت؛ یعنــی  کار  کــه  بــه ذهــن ســاده لــوح، چنیــن خطــور می‌کنــد 

خــدا نــدارد. طبیعــی بــودن بــه معنــای خــدا نداشــتن؛ از اندیشــه‌های مضحــک 

انســان محســوب می‌شــود. طبیعــی بــودن، یعنــی بــاران و وضعیــت زمیــن عامــل 

آن هســتند، نــه آن‌کــه نیــاز بــه خــدا نــدارد. 

کار می‌کنــد. آیــا بــه  کــه بگوییــم ســاعت، بــه صــورت طبیعــی  ماننــد آن اســت 

گــر صــورت طبیعــی بــودن بــه  کــه ساعت‌ســاز نمی‌خواهــد؟ ا معنــای ایــن می‌شــود 

 معنــای بی‌نیــازی از الله اســت، در ســاعت نیــز چنیــن خواهــد بود. زیــرا در حالت

 طبیعی، شما با چرخش دستان خود آن را حرکت نمی‌دهید. 

گذشــته بــه جــای اســتارت، بــرای اتومبیــل از هنــدل اســتفاده می‌شــد.  در 

 »handle« یکــی از مشــکلات اتومبیــل نیــز هنــدل زدن آن بــود. در زبان لاتین بــدان

گاه  که به معنای دســته اســت.1 اســتفاده از آن، با ســختی همراه بود و  می‌گویند 

بــه دســت فــرد آســیب می‌رســاند. بایــد زمانی‌کــه پروانــه شــروع بــه حرکــت می‌کــرد، 

آن را رهــا می‌کردنــد. امــا امــروزه اســتارت2، کار بــه حرکــت درآوردن پروانــه را انجــام 

می‌دهنــد. در مقــام مثــال بایــد گفــت اســتارت زدن، همــان طبیعــی انجــام شــدن 

یـه قائمـه تشـکیل شـده و در سـر بـازوی بلنـد آن  1. میلـه‌ای آهنـی اسـت کـه در طـول آن دو زاو
گیـره‌ای تعبیـه شـده کـه بـه محـور پروانه اتومبیل، بند می‌شـود و با گردانـدن هندل، پروانه 
بـه گـردش درمی‌آیـد. ایـن وسـیله در اتومبیـل هـای جدیـد بـه کار نمـی‌رود. اصـل کلمـه در 

انگلیسـی، بـه فتـح اول تلفـظ می‌شـود؛ محقـق. )لغت‌نامـه دهخدا، لغـت هندل( 
2. استارت، نام وسیله ایست که برای راه انداختن موتور درون سوز، به کار می‌رود و با چرخاندن 

موتور باعث روشن شدن آن می‌شود؛ محقق. )دانش‌نامۀ عمومی، لغت استارت( 



134

تفسیر سورۀ زمـــر

کار اســت و در مقابــل حرکــت بــا دســته و هنــدل می‌باشــد. امــا وجــود اســتارت 

در شــروع حرکــت، بــه معنــای احتیــاج نداشــتن بــه ناظــم نیســت. لــذا در نظــام 

کــه انســان در پدیــد آمــدن آن دخیــل نیســت، نــه اینکــه   طبیعــی این‌گونــه اســت 

بدون نظم یا ناظم است. 

کـه خداوند به طور مسـتقیم قضاوت  در آیـۀ شـریفه، آخـرت مظهـر این اسـت 

کـه ایمـان به آخرت ندارند ممکن اسـت به شـرک خویش  می‌کنـد. چـون کسـانی 

باقـی بماننـد و دسـت از آن برندارنـد. لـذا در ایـن جـا خداونـد متعـال می‌فرمایـد: 

.» رَة� �خِ
�آ

ْ
ال  �بِ

و�نَ مِ�نُ ؤ�ْ ُ �نَ لا�ي �ي ِ ذ�
َّ
و�بُ ال

ُ
ل �تْ �قُ ز�َّ

أَ
مَ� ْ »ا�ش

کســانی دیگــر بــرده  گــر منهــای خــدا، یــادی از  ه«؛ ا �نَ مِ�نْ دُو�نِ �ي ِ ذ�
َّ
كِرَ ال ا ذ�ُ ذ� »وَ �إِ

«، بســیار اظهــار خشــنودی نمــوده و نویــد  رُو�ن �شِ �بْ
َسْ�تَ ا هُمْ �ي ذ� شــود و بعــداً نباشــد، »�إِ

ــد  ــد. می‌گوین ــرَ، یعنــی خوشــحالی و طلیعــۀ خوشــی می‌بینن ــد. إستبشَ می‌دهن

او دســت از عنــاد برداشــت. 

در واقــع وقتــی مشــرک دیــد نــام غیــر خــدا بــرده شــده، »يَسْتَبْشِــر«. ایــن را، نویــد 

کــه چــرا تــک  حــال خــوش می‌بینــد. ای رســول مــا! اشــکال اینــان بــه تــو ایــن اســت 

گونه باشــد که تو فرســتاده  هســتی؟ نــام آلهــۀ مــا را ببــر، دعوایــی نخواهــد بــود. این 

 باشی و در مملکت ما چندین سفیر حاضر باشند.

کـه  تـو سـفیر »الله« هسـتی و آلهـۀ مـا نیـز، سـفیر تعییـن می‌کننـد. در صورتـی 

گفـت. آن‌هـا بـا اسـاس  نخواهنـد، بـه طـور مسـتقل اراده‌شـان را بـه مـا خواهنـد 

که  که توحید بود، عناد داشـتند. مقصودشـان این نبود  دعوت رسـول الله؟صل؟ 

كِرَ 
ا ذ�ُ ذ� خالقـی نیسـت و »الله« وجـود نـدارد. بـه همیـن خاطـر آیـه می‌فرمایـد: »وَ �إِ

.» رُو�نَ �شِ �بْ
َسْ�تَ �ي ا هُمْ  ذ� �إِ هِ  �نَ مِ�نْ دُو�نِ �ي ِ ذ�

َّ
ال



135

 بخش نهم، آیات 51 - 46:  
فتنه‌ ای برای تنبه بشر

آیات مبارکه
اٰدِكَ  �نݨَ عِ�ب ْ ݨݧ �ی َ مُ �ب

ُ
ك حݩْ

ݐْ�تَ �تَ ںݧ
َ
هاٰدَة�ِ ا

َّ �بِ وَالݠ�ش �یْ
غ�َ
ْ
لِݠمَ ال ݤصݦݩݦݐِ عاٰ ْ ݧ اَرݧ

ݨْ
�تِ وَال مٰواٰ اٰطِرَ الݠسَّ مݨݦَّ �ف هݩݩُ

ݩّٰ
لِ الل �قُ

ۥ  هݩُ
َ
ل

ݨْ وَمِ�ث عًا  مٖ�ی َ ݨْض�ِ ج� ݧ اَرݧ
ْ
ال ݭِی 

ڡݨݐ وا ماٰ  ُ ݧ مݧ
َ
ل �نَ ظ�َ �ی ٖ

دݨݐ
ݩَّ
ل ِ لݫ  

�نَّ
َ
ا  ْ وݧ

َ
وَلݠ و�نَ ٤٦   �فُ ِ ݫ لݫ

َ ݩݑݨݧ ٮݧ
حݩݐݨْ َ ݧ �ی هِ  �ی �فٖ ݐُوا  ݧ ݭٖی ماٰ كاٰںݧ

ڡݨݐ

وا  و�نُ
ُ
ك َ �ی مْ 

َ
ل هِ ماٰ  اللّٰ ݨْ مِ�نَ  ُمݨݧ هݠݩݧ

َ
ل داݠٰ  َݡ ݓݧ ݫ وَٮݫ  

ݦݦݦݦݩݩۚ
٭ ة�ِ اٰمݩَ �ی ٯݨݑِ

ݨْ
الݠ مݩݩَ  وݨْ ݦَ �ی �بِ  اٰ عَذ�

ْ
ال ءݬِ  وݨݨݦٓݡ هٖ مِ�نݨْ سݩُ �بِ ݢا  ݢ ْ وݨݧ َ دݧ َ ݩݑݨݧ ٮݧ

ݐݨݨْ اڡݧ
َ
ل هُۥ  ݩَݡ عݧ مَݡ

و�نَ  ءݨُ ݪِ ݐ
رݦݩ هݩْ َسْٮݦݩݩݑَ هٖ �ی ݐُوا �بِ ݧ هِمْ ماٰ كاٰںݧ  �بِ

�قَ وا وَحاٰ ُ �بݩݧ َݡ اٰ�تُ ماٰ كَسݨݧ �ئ ِ
ݨْ سَ�یݦّ ُمݨݧ هݠݩݧ

َ
داݠٰ ل َݡ ݓݧ ݫ و�نَ ٤٧ وَٮݫ ݑسَِ�بُ ݧ ݧ حْٮݧ َ �ی

ۥ عَلىٰ  ُ هݨݧ ٮݔݩݑُ  ىٖݫ ݫ ݫ و�تݫ
ُ
 ا

ٓ
ماٰ

ݐَّ اِںݧ اٰلَ  اٰ �ق ة�َݡً مِںݦݩݩݐّ ݨ مݧ ِعݨْ ݫ ںݨݨݐݫ اٰهُ  �ن
ْ
ل وَّ ݢاٰ �خَ ݢ مَّ اِذ�

ُ اٰ �ث �ن رݦّݨݨٌ دَعاٰ ساٰ�نَ �ضُ
ݐݨْ اِںݧ

ݨْ
ݢاٰ مَسݩَّ ال ݢ اِذ� ٤٨ �فَ

 
ٓ

ماٰ مݨْ �فَ ِ هݫ ݭِ لݫ
ݨݨْ ݭݓݧ ٮݫ

�نَ مِ�نݨْ �قَ �ی ٖ ذ�
َّ
هَا ال

َ
اٰل دْ �ق و�نَ ٤٩  �قَ ݩُ مݧ

َ
ل ْ عݧ َ رَهُمْ لاٰ �ی َ كْ�ث

َ
�نَّ ا ِ ݫ ݩٰكݠݫ ݧ لݩݩݩݩݩݩݩݩݧ ة�ٌ وݩَ ݩݐݨَ ݧ ںݧ

ݑݨْ ٮݠݠݧ ِ یَ �فݫ لْ هݭِ َ  �ب
مٍ٭ݩݩݩݦݦۚ

ْ
عِل

وا  ُ ݧ مݧ
َ
ل �نَ ظ�َ �ی ٖ ݐ

دݩ
َّ
 وَال

ݦݦݩݦݩۚ
وا٭ ُ �بݩݧ َݡ ݧ اٰ�تُ ماٰ كَسݧ �ئ ِ

مݨݨْ سَ�یݦّ ݩُ هݠݧ ݨَ صاٰ�ب
َ
ا

و�نَ ٥٠  �فَ سِ�بُ
ْ ݨݧ
ݩَك ݧ ݧ وا �ی

ݐُ ݧ هُمݨݨݦْ ماٰ كاٰںݧ ݩݐىٰ عَ�نݨْ ݧ ںݧ
ݐْ ݧ عݧ

َ
ا

�نَّ 
َ
ݢا ا وٓݢ مݩݩُ

َ
ل ْ عݧ َ مْ �ی

َ
وَل

َ
�نَ ٥١ ا �ی ٖ ز� مُعْج�ِ وا وَماٰ هُمݨݦݨْ �بِ ُ �بݩݧ َݡ اٰ�تُ ماٰ كَسݨݧ �ئ ِ

هُمْ سَ�یݦّ �بݨُ صٖ�ی ءِ سَ�یُ
ٓ

لاٰ ؤ�ݦُ
ٓ

مِ�نݨْ هٰ

و�نَ ٥٢ ݩݐُ ںݧ ِ مݫ
ؤ�ݨْ ݦݩُ ٍ �ی ݫ مݫ وݨْ �قَ ِ اٰ�تٍ لݫ �ی

ݦٰ
ءا

َ
لِكَ ل

ݭٖی ذ�ٰ
 ڡݨݐ

 اِ�نَّ
ݩۚ
٭ دِرݩݩݦُ ݑٯݨْ َ ءݨُ وَ�ی

ٓ
اٰ َ�ش �نݨْ �ی َ �قَ لِمݧ ز�ْ طݩُ الݠرِّ ُ ْسݩݧ ݧ ݓݨݧ ݫ ٮݫ ݨَ هَ �ی اللّٰ

ترجمۀ آیات 
گاه از اسـرار  46- بگـو: خداونـدا! اى آنك‌ـه آفريننـدۀ آسـمان‌ها و زميـن تويـى و آ

نهـان و آشـكار هسـتى! تـو در ميـان بندگانـت در آن‌چـه اختالف داشـتند داورى 

ى زميـن اسـت مالـك باشـند، و  مك‏ىنـى. 47- اگـر سـتمك‌اران تمـام آن‌چـه را رو

كننـد تـا از عـذاب شـديد روز  هماننـد آن بـر آن افـزوده شـود حاضرنـد همـه را فـدا 

كـه هرگـز  قيامـت رهايـى يابنـد و از سـوى خـدا بـراى آن‌هـا امـورى ظاهـر م‏ىشـود 



136

تفسیر سورۀ زمـــر

كـه انجـام داده‏انـد بـراى آن‌هـا  گمـان نمك‏ىردنـد. 48- در آن روز اعمـال بـدى را 
ظاهر م‏ىشود و آن‌چه را استهزا مك‏ىردند بر آن‌ها واقع م‏ىگردد.  49- هنگامك‌ىه 
انسـان را زيانى رسـد ما را )براى حل مشـكلش( م‏ىخواند، سـپس هنگامك‌ىه به 
او نعمتـى دهيـم م‏ىگويـد: ايـن نعمـت را به خاطر كاردانـى خودم به دسـت آوردم! 
بلكه اين وسيله آزمايش آن‌ها است ولى اكثرشان نم‏ىدانند. 50- همين سخن 
را كسـانى كـه قبـل از آن‌هـا بودنـد گفتند، ولى آن‌چه را به دسـت آوردند بـراى آن‌ها 
سـودى نداشـت. 51- سـپس سـيئات اعمالشـان به آن‌ها رسـيد، و ظالمان اين 
گـروه )اهـل مكـه( نيـز بـه زودى گرفتار سـيئات اعمالى كـه انجـام داده‏اند خواهند 

شـد و هرگـز نم‏ىتواننـد از چنـگال عـذاب الهـى بگريزند.

معنای لغات

»فطــر«،1 بــه معنــای شــکاف اســت. »بــدا«، ظاهــر شــد.2 »حــاق«، احاطــه پیدا 

 می‌کنــد.3 »الضــرّ«، ســختی اســت.4 »خــوّل«، در اختیــار قــرار دادن نعمــت را 

گویند.5 »فتنةٌ«، امتحان و آزمایش است.6  

صورت دادن به عالم وجود 

ادِكَ  �نَ عِ�ب ْ �ي َ مُ �ب
ُ
حْك

�نْ�تَ �تَ
أَ
هادَة�ِ �

َّ �بِ وَ ال�ش �يْ
غ�َ
ْ
رْض�ِ عالِمَ ال

أَ
�

ْ
ماوا�تِ وَ ال اطِرَ السَّ هُمَّ �ف

َّ
لِ الل »�قُ

کـه  کریمـه و آیـات بعـد، ادامـه آیاتـی اسـت  «. ایـن آیـۀ  و�ن لِ�فُ �تَ خ�ْ َ هِ �ي �ي وا �فِ �فیِ ما كا�نُ

1. العین، ج 7، ص 418. 
2. لسان العرب، ج 14، ص 65. 
3. لسان العرب، ج 10، ص 71. 

4. العین، ج 7، ص 6. 
5. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 304. 

6. العین، ج 8، ص 127. 



137

بخش نهم، آیات بخبخشبخف  ت 15 - 64:ایم، آه نشبخ

کـه بـه  روی سـخن بـا مشـرکان بـود. »الله« را بـه عنـوان یگانـۀ قـادر، قبـول ندارنـد 

کـه پـس از ایـن  جـز او، احـدی نیـازی را برطـرف نمی‌کنـد. همچنیـن نمی‌پذیرنـد 

زندگـی، زندگـی دیگـر و حشـری وجـود دارد. 

�تْ  ز�َّ
أَ
مَ� ْ هُ وَحْدَهُ ا�ش

َ
كِرَ اللّ ا ذ�ُ ذ�  حضرت جلّ و علا، در مورد ایشان چنین فرمود: »وَ �إِ

گر از »الله« به تنهایی نام برده شود، دل‌های آنان  «. ا رَة�ِ �خِ �آ
ْ
ال  �بِ

و�نَ مِ�نُ ؤ�ْ ُ �نَ لا�ي �ي ِ ذ�
َّ
و�بُ ال

ُ
ل  �قُ

که به روز دیگری ایمان ندارند، پر از نفرت می‌شود. 

گر نام آن‌هایی که منهای »الله«  «؛ و ا رُو�ن �شِ �بْ
َسْ�تَ ا هُمْ �ي ذ� هِ �إِ �نَ مِ�نْ دُو�نِ �ي ِ ذ�

َّ
كِرَ ال ا ذ�ُ ذ� »وَ �إِ

 هســتند بــرده شــود، بدان‌هــا حالــت ســرور و خوشــحالی دســت می‌دهــد و ایــن 

را نوید صلح و آرامش و سازگاری از جانب داعیۀ الهی می‌دانند. 

کاری انجــام دهــم.  ــارۀ شــما  ــم درب ــن نمی‌توان ــن بگــو: م ــن چنی ــو ای ــل«؛ ت »قُ

و  آســمان‌ها  کــه  موجــودی  آن  تــو  بارالهــا!  «؛  رْض�ِ
�أَ

ْ
ال وَ  ماوا�تِ  السَّ اطِرَ  �ف هُمَّ 

َّ
الل لِ  »�قُ

زمیــن را شــکافتی. )فَطــر(، بــه معنــای شــکاف اســت.

اهُما«.1در ابتــدا یــک  �ن �قْ �تَ �فَ
 �فَ

ً
ا �ق ا رَ�تْ �ت کریــم در جــای دیگــر می‌فرمایــد: »كا�نَ قــرآن 

تــوده بــه هــم پیوســته بودنــد، مــا آن دو را شــکافتیم و عالــم مادیّــات، بــه ایــن 

صــورت درآمــد.2 

ه«؛3 یعنـی موجـودی بـه قـدرت خویـش، مـوادّی غیـر آلی را  درَ�ت �قُ �ق �ب لا�ئ طرالخ�  »�فَ

كرديم«. انبیاء/ 30 1. »آسمان و زمين به هم پيوسته بودند و ما آن‌ها را از هم جدا 
کنـز الدقائـق و بحـر  2. تفسـیر قمـی، ج 2، ص 70؛ تفسـیر الصافـی، ج 3، ص 337؛ تفسـیر 

الغرائـب، ج 1، 313. 
3. نهج البلاغة، خطبه 1. 



138

تفسیر سورۀ زمـــر

 تبدیل به موادّ آلی کرد و از میان آن‌ها جدا ساخت. موجودات زنده به طور دائم، 

مواد غیر آلی را تبدیل به مواد آلی نموده و از طرف دیگر، بازدهی می‌کنند. 

کــه می‌گویــد تکامــل بــه صــورت  کــه تابــع فلســفه‌ای هســتند  برخــاف کســانی 

گاه از  کــه آ مارپیــچ اســت، نظــام عالــم بــه صــورت دایــره اســت. خداونــد اســت 

نهان‌هــا و دیدنی‌هــا و عالــم غیــب و شــهادت اســت. 

که نهان و دیدنی نسبت به موجوداتی مطرح  پیش از این نیز بیان نمودیم 

که دارای ابزار برای درک  که ابزار درک دارند. انسان‌ها نیز از این جمله‌اند  است، 

کنند. وسیع‌ترین و  هستند. نمی‌توانند بدون ابزار، چیزی به غیر از خود را درک 

 قوی‌ترین ابزاری که شعاع آن به لحاظ کاربرد بیشتر است، حس بینایی و بعد از آن، 

که شامل  شنوایی می‌باشد. همچنین انسان، دارای حسّ تماس عصبی است 

کدام این‌ها نیز محدود هستند.  سه نوع لامسه، ذائقه و شامه می‌باشد. هر 

آن‌چه در شعاع ابزار حسی ماست، شهادت نام دارد؛ یعنی دیدنی و حضور 

 اسـت. آن‌چـه دور از این‌هاسـت، غیـب می‌باشـد. امـا در مـورد خداونـد، غیـب

 و حضـوری معنـا نـدارد. غیـب و حضـور مـا، نسـبت بـه او یکسـان اسـت. »وَ هُوَ 
وْل«.1 �قَ

ْ
ى‏ مِ�نَ ال رْض� َ و�نَ ما لا �ي �تُ ِ

�يّ �بَ ُ  �ي
ذ�ْ مَعَهُمْ �إِ

عالـم حضـور، عالـم غیـب و عالـم شـهادت، اصطلاحاتـی در علـم فلسـفه 

هسـتند. امـا ایـن اصطلاحـات، ارتباطـی بـا آیـات قرآنـی نـدارد. خدایـا! تـو همـان 

گاه بـه امـور نهـان و حاضـر بـر سـایر موجـودات اسـت.  کـه آ کسـی 

 1. »و به هنگامك‌ىه در مجالس شبانه، سخنانى كه خدا راضى نبود م‏ىگفتند، خدا با آن‌ها 
بود«. نساء/ 108. 



139

بخش نهم، آیات بخبخشبخف  ت 15 - 64:ایم، آه نشبخ

ادِك«؛ تو همان کسی، ‌که در میان بندگانت داوری می‌کنی،  �نَ عِ�ب ْ �ي َ مُ �ب
ُ
حْك

�نْ�تَ �تَ
أَ
�« 

در چیزی که دربارۀ او اختلاف رأی دارند. عده‌ای موحّد و عده‌ای مشرک هستند. 

آشکار شدن امور نهان از حسّ 

 در ایـن ‌بخـش نیـز خـدا بـرای این‌کـه مشـرکان را کمـی از عقایـد باطـل خویـش 

�نَ  �ي ذ�ِ
َّ
�نَّ لِل

أَ
وْ �

َ
کنـد، اندکـی منظـر آینـده را بـا موعظـۀ حـال بیـان می‌فرمایـد. »وَ ل  جـدا 

کـه بـه خـود سـتم  کسـانی باشـد  گـر از آنِ  ـرک. ا مُـوا أنفُسَـهُم بِالشِّ
َ
مُوا«؛ أی ظَل

َ
ل  ظ�َ

« هـر 
ً
عا مِ�ي َ رْض�ِ ج�

�أَ
ْ
کردنـد و بـر آن پایـدار ماندنـد؛ »ما �فِی ال کـرده و شـرک را انتخـاب 

ـهُ مَعَـه« و یـک مقـدار هماننـد آن نیـز بـا او، از 
َ
آن‌چـه در روی زمیـن اسـت؛ »وَ مِثْل

« حاضر هسـتند که همۀ  امَة� �ي �قِ
ْ
وْمَ ال َ ا�بِ �ي عَذ�

ْ
هِ مِ�نْ سُوءِ ال دَوْا �بِ �تَ آنِ ایشـان باشـد؛ »لا�فْ

این‌هـا را بدهنـد، تـا از عـذاب بـد روز قیامـت نجـات پیـدا کننـد. هرچنـد امـروزه 

کـه در ضرب المثل آمده اسـت:  حاضـر نیسـتند یـک شـاهی بدهنـد. همان‌گونه 

که آسـان بتـوان داد«. »پـول اسـت، نـه جـان اسـت 

وْمَ َ ا�بِ �ي عَذ�
ْ
هِ مِ�نْ سُوءِ ال دَوْا �بِ �تَ

هُ مَعَهُ لا�فْ
َ
ل ْ  وَ مِ�ث

ً
عا مِ�ي َ رْض�ِ ج�

�أَ
ْ
مُوا ما �فِی ال

َ
ل �نَ ظ�َ �ي ذ�ِ

َّ
�نَّ لِل

أَ
وْ �

َ
 »وَ ل

ه« جزا، برای سوء عذاب است.  دَوْا �بِ �تَ
«، »لا�فْ امَة� �ي �قِ

ْ
 ال

گمــان  «؛ نســبت بــه خــدا امــوری را  و�ن سِ�بُ حْ�تَ َ وا �ي و�نُ
ُ
ك َ مْ �ي

َ
هِ ما ل

َ
هُمْ مِ�نَ اللّ

َ
دا ل »وَ �بَ

گمــان نمی‌کردنــد خداونــد چنیــن  ــه آن‌هــا ظاهــر می‌شــود.1  نداشــتند، نســبت ب

عذابــی داشــته باشــد.2 

هُـمْ«، أي ظهـر لهـم؛ یعنـی بـرای ایشـان ظاهـر می‌شـود؛ محقق. )التبیان فی تفسـیر 
َ
1. »وَ بَـدا ل

القـرآن، ج 9، ص 35( 
کـه بدان‌هـا عمـل نمودنـد برایشـان  کیفـر گناهانـی  2. جـزاء سـيئات مـا كسـبوا مـن أعمالهـم؛ 

ظاهـر می‌شـود. )همـان( 



140

تفسیر سورۀ زمـــر

کــه خداونــد عجب  در ایــن جــا قــرآن مجیــد بــرای رفــع شــدن ایــن ســوء تفاهــم 

ــرد؛ چنیــن  ــرورش می‌دهــد و بعــد ســر می‌ب ــده و پ ــا آفری موجــودی اســت، در دنی

کــه  وا«. بدی‌هایــی  ا�تُ ما كَسَ�بُ �ئ ِ
هُمْ سَ�يّ

َ
دا ل ؛ وَ �بَ و�نَ سِ�بُ حْ�تَ َ وا �ي و�نُ

ُ
ك َ مْ �ي

َ
می‌فرمایــد: »ما ل

کنــون برایشــان ظاهــر نیســت، امــا روز  گــرد آوردنــد، هم‌ا انجــام دادنــد و بــرای خــود 

گــرد آوردنــد و بــرای خــود  قیامــت ظاهــر می‌شــود. بدی‌هــای آن‌چــه از اعمــال، 

کار خویــش را متوجــه نیســتند.  کنــون خــوب یــا بــد  کردنــد. ا فراهــم 

«؛ آن‌چـــه را بـــه ســـخریه می‌گرفتند، به آن‌ها  �ن ؤ�ُ ِ هْز� َسْ�تَ هِ �ي وا �بِ
هِمْ ما كا�نُ  �بِ

»وَ حا�قَ

ودُهَا  احاطـــه پیـــدا می‌کنـــد. می‌فهمند ‌که خدا چه عـــذاب و جهنمـــی دارد. »وَ�قُ
1.» ارَة�ُ حِج�

ْ
اسُ وَ ال

ال�نَّ

تفاوت توان و خواست آدمی 

کـه در همـۀ عصرهـا جـاری اسـت.  قـرآن مجیـد، مطلبـی را بیـان می‌فرمایـد 

کـه بـا مقـداری اختالف در شـرح، در  هم‌چـون دیگـر مطالـب قـرآن مجیـد اسـت 

کـه اصـل آن محفوظ و شـکل آن مختلف  هـر دوره تکـرار می‌شـود. ماننـد لبـاس، 

کـه سـختی‌ها را مربـوط بـه خـود  می‌شـود. حـبّ نفـس در انسـان، اقتضـا می‌کنـد 

ندانـد. بلکـه آن‌چـه از نظـر او خوبـی و کامیابی اسـت به خویشـتن مربـوط نماید. 

خداونـد در اینجـا هـر دو را، بـه دو صـورت بیـان می‌فرمایـد. 

ا«؛ چنان‌چه یک سختی با انسان تماس مستقیم رٌّ دَعا�ن سا�نَ �ضُ
�نْ �إِ

ْ
ا مَسَّ ال ذ� �إِ

 »�فَ

  بگیرد، با تن او تماس پیدا کند، یعنی در سختی شدید واقع شود، ما را می‌خواند. 

که این سختی‌ها، نتیجۀ بدکاری خودش است.  این محاسبه را نمی‌کند 

كـه هيـزم آن بدن‌هـاى مـردم ب‏ىايمـان و همچنيـن سـنگ‌ها اسـت«.  1. »از آتشـى بترسـيد 
بقـره/ 24



141

بخش نهم، آیات بخبخشبخف  ت 15 - 64:ایم، آه نشبخ

گـر پـس از آن، مـا نجاتـش دادیـم و نعمتـی از  ا«؛ امـا ا
عْمَة�ً مِ�نَّ اهُ �نِ �ن

ْ
ل وَّ ا �خَ ذ� �إِ  

مَّ
ُ »�ث

خـود را در اختیـار او قـرار دادیـم. نـه آن‌کـه نعمـت، ملـک او شـد. بلکـه در اختیـار 

گاهـی و دانـش و  بـه آ ایـن مربـوط  م«؛ می‌گویـد 
ْ
عِل عَلى‏  هُ  �تُ �ي و�تِ

أُ
� ما 

�نَّ �إِ الَ  اوسـت.1 »�ق

کـردم.2  کـه ایـن وضـع را بـرای خویـش پیـدا  اطالع مـن اسـت 

کـه انجـام می‌دهـد و  کارهایـی را  توضیـح این‌کـه انسـان، دارای اراده اسـت. 

بـه نتیجـه می‌رسـاند، بـه خاطـر دو عامـل توانسـتن و خواسـتن اسـت. چـه بسـا در 

آرزوی یـک وعـده غـذای مفصـل، شـب را تـا صبح، به سـر برد یا چه بسـا تا صبح 

رنـج درد کشـد؛ امـا بـه خاطـر این نیسـت ‌کـه نمی‌خواهـد، بلکـه نمی‌تواند.  

که توانستن و خواستن، متفاوت از یکدیگرند. توانستن،  از واضحات است 

مربوط به انســـان نیســـت اما خواســـتن، مربوط به انســـان اســـت. توان هر کس، 

کـــه توانـــی دارد، مربوط به  کـــس  مربـــوط بـــه حضـــرت حقّ جـــلّ و علاســـت. هر 

گر از توانش کاسته شود،  گر توانش فزون باشد، خداوند فزونی داده و ا خداست. ا

کاســـته اســـت. توان، چیزی مربوط به خواست انسان نیست. این قاعده،  خدا 

 در خیر و شرّ جاری است. 

در امـر شـرّ، تـوان از خداونـد و خواسـتن شـرّ، از انسـان اسـت. در امـر خیـر نیـز 

کـه از جانـب  کردنـی  يـل مختـصّ بالتفضّـل؛ عطـا  ـا تفضّال، فـإنّ التخو الي صـادرا مِنَّ 1. تخو
یـل )عطـا نمـودن( مختـص بـه دادن از  مـا و از روی تفضـل صـادر شـده اسـت. همـان تخو

کننـده اسـت؛ محقـق. )زبـدة التفاسـیر، ج 6، ص 89(  روی فضـل عطـا 
 2. سه احتمال برای این سخن از جانب بشر شمرده شده است. یک احتمال، همین است
یرکی و کاردانی خودم  ید این نعمت به خاطر دانش و ز   که انسان در چنین موقعیتی می‌گو
به من داده شـده اسـت و در این تعبیر، اشـاره‌ای به جهل بشـر، نسـبت به منفعت و ضرر 

یشتن است؛ محقق. )مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 784(  خو



142

تفسیر سورۀ زمـــر

تـوان از خـدا و خواسـتن آن، از انسـان اسـت. خـدا می‌فرمایـد معنـای در اختیـار 

کـه تـوان وضـع خـوب را بدیـن شـخص دادیـم و او نیز از  دادن نعمـت، ایـن اسـت 

گرفـت.  کـرد و در وضعیـت مطلوبـی قـرار  آن تـوان اسـتفاده 

کـه بخواهیـم ایـن قـدرت را از او  نعمـت را در اختیـار او قـرار دادیـم و هـرگاه 

سـلب می‌کنیـم. امـا ایـن انسـان می‌گوید خیـر، مربوط به خودم اسـت. این جنبۀ 

تـوان را از یـاد می‌بـرد، امـا خواسـتن خـود را درک می‌کنـد و مقابـل چشـم دارد. 

»بَـلْ هِـيَ فِتْنَـةٌ«؛ ایـن نوعـی امتحـان اسـت.1 او را بـه خواسـته‌هایش جـذب 

یعنـی خواسـته‌های  )مـن می‌خواهـم(  دایـرۀ  در  مقـدار  ببینیـم چـه  تـا  می‌کنیـم 

خویـش می‌مانـد؟ آیـا از ایـن دایـره بیـرون مـی‌رود؟ چه میـزان به فکـر خواهد افتاد 

کسـی بـه مـن عطـا نمـوده اسـت؟  کـه )مـن می‌توانـم(، امـا ایـن تـوان را چـه 

يه بحسبها، لأنه و إن  1. أي بلية و اختبار يبتليه اللَّه به فيظهر يكف شكره في مقابلتها، فيجاز
يه على فعله؛ فتنه، به معنای  يه على علمه، و إنما يجاز كان عالماً بحاله لم يجز ان يجاز
بلا و امتحان کردنی است که خداوند به واسطۀ آن بندگان را می‌آزماید. پس آشکار می‌شود 
یرا هرچند خداوند عالم به احوال  که چگونه او را در قبال این نعمت‌ها، شکر می‌گویند. ز
بندگان است؛ اما ایشان را بر طبق علم خود جزا نمی‌دهد، بلکه بندگان را بر طبق عمل 

آن‌ها جزا می‌دهد؛ محقق. )التبیان فی تفسیر القرآن، ج 9، ص 36( 



143

 بخش دهم، آیات 59 - 52:  
امید دادن به نادمان از گناه 

آیات مبارکه
 ٍ ݫ مݫ وݨْ �قَ ِ لݫ اٰ�تٍ  �ی

ءاݦٰ
َ
ل لِكَ  ذ�ٰ ݭٖی 

ڡݨݐ اِ�نَّ   
ݩۚ
٭ دِرݩݩݦُ ݑٯݨْ َ وَ�ی ءݨُ 

ٓ
اٰ َ�ش �ی �نݨْ  َ لِمݧ �قَ  ز�ْ الݠرِّ طݩُ  ُ ْسݩݧ ݧ ݓݨݧ ݫ ٮݫ ݨَ �ی هَ  اللّٰ �نَّ 

َ
ا ݢا  وٓݢ مݩݩُ

َ
ل ْ عݧ َ �ی مْ 

َ
وَل

َ
ا

ݩۚ اِ�نَّ 
هِ٭ݦݩݩݩݩ اللّٰ ة�ِ  َ طُوا مِ�نݨْ رَحْمݧ �نَ �قݨْ �تَ سِهِمْ لاٰ  ݐُ ڡݧ ݩݐݨْ ںݧ

َ
ا ى 

ٓ ٰ وا عَل �فُ سْرݦَ
َ
ا �نَ  �ی ٖ ذ�

َّ
ال اٰݣݣدِݣݣیَ  اٰ عِ�ب �ی لْ  و�نَ ٥٢ �قُ ݩݐُ ںݧ ِ مݫ

ؤ�ݨْ ݦݩُ �ی

ۥ  ُ هݩݧ
َ
وا ل لِمݩُ سݨْ

َ
مْ وَا

ُ
ك ِ

ّ ݢا اِلىٰ رَ�ب وٓݢ �بݦݩُ ݔ ىݫ ٖ ݫ ݐݫ ںݨݧ
َ
مُ ٥٣ وَا �ی ٖ ݫ حݫ ورݦݦُ الݠرَّ �فُ غ�َ

ْ
ۥ هُوَ ال ُ هݧ

 اِ�نَّ
ݦۚ
عًا٭ مٖ�ی َ و�بَ ج� �نُ

رُ الذ�ُّ �فِ
غ�ݨْ َ هَ �ی اللّٰ

مْ 
ُ
ك ݩْ �یݧ

َ
اِل لَ  ِ ز�

ْ �نݧ
ُ
ا  

ٓ
حْسَ�نَ ماٰ

َ
ا ݢا  وٓݢ عݨُ ݓِ ٮݫ

ݩݑَّ وَاٮݧ صَرُو�نَ ٥٤  �نْ �تُ مَّ لاٰ 
ُ �ث �بُ  اٰ عَذ�

ْ
مُ ال

ُ
ك َ �یݧ �تِ

ݩݘْ
ا �یَ �نْ 

َ
ا لِ  ْ ݧ �بݧ

�قَ مِ�نݨْ 

ولَ  �قُ �تَ �نْ 
َ
ا  ٥٥ و�نَ  رݨُ ُ عݩݧ

ݨْ �ش
�تَ لاٰ  مْ  ݑُ ݧ ٮݩݧ ݩݐݨْ ںݧ

ݦَ
وَا ة�ً  �تَ غ�ْ َ �ب �بُ  اٰ عَذ�

ْ
ال مُ 

ُ
ك َ �یݧ �تِ

ݩݘْ
ا �یَ �نْ 

َ
ا لِ  ْ ݧ �بݧ

�قَ مِ�نݨْ  مْ 
ُ
ك ِ

ّ رَ�ب مِ�نݨْ 

�نَ ٥٦  رٖ�ی الݠسّاٰ�خِ �نَ  مݭِ
َ
ل �تُ 

ݐݨْ ݩݧ ݨݨْ كُںݧ هِ وَاِ�نݧ اللّٰ �بِ  �نْ َ ݭٖی �ج
ڡݨݐ �تُ  طݨْ رݩَّ �فَ ماٰ  عَلىٰ  �تٰى  رݦݩݦَ اٰ حَسݦݦْ �ی سٌ  ݨْ ݐݧ ڡݧ �نَ

�بَ  اٰ عَذ�
ْ
ال ى  َ رݨݨݨݧ

ٮݦݑَ �نَ  حٖ�ی ولَ  �قُ �تَ وْ 
َ
ا  ٥٧ �نَ  �ی �قٖ

ٮݩݑَّ مݩُ
ْ
ال مِ�نَ  ݐݨْ�تُ  ݧ ݩݧ ںݧ

ُ
ك

ݦَ
ل ی  ى�نٖ ٰ ݧ ݩݩݩݧ ݧ هَدݧ هَ  اللّٰ  

�نَّ
َ
ا وْ 

َ
ل ولَ  �قُ �تَ وْ 

َ
ا

هاٰ  ݨݨݧْ�تَ �بِ �ب
ذ�َّ

ݨَ
ك

ٖی ڡݦݐݨَ
اٰ�ت �ی كَ ءاٰ ءَ�تݨْ

ٓ اٰ دْ �ج لىٰ �قَ َ �نَ ٥٨ �ب �ی مُحْسِ�نٖ
ْ
كُو�نَ مِ�نَ ال

َ
ا

ݥ �فَ ݑً ݢهݧ ݢ ݢ َّ  لٖی كَرݧ
�نَّ

َ
وْ ا

َ
ل

٥٩ �نَ  رٖ�ی كاٰ�فِ
ْ
ال مِ�نَ  ݩݐݨْ�تَ  ݧ ںݧ

ُ
وَك �تَ  ْ رݨݧ َ ݓݧ ݫ ٮݫ

ݨْ
ك َ ٮݦݩݩݑݧ وَاسݦْ

ترجمۀ آیات
گسـترده  كـس بخواهـد  ى را بـراى هـر  كـه خداونـد روز 52- آيـا آن‌هـا ندانسـتند 
كـه ايمـان  گروهـى  يـا تنـگ م‏ىسـازد؟ در ايـن آيـات و نشـانه‏هاىي اسـت بـراى 
كرده‏ايـد! از  كـه بـر خـود اسـراف و سـتم  م‏ىآورنـد. 53- بگـو: اى بنـدگان مـن 
گناهـان را م‏ىآمـرزد. 54- و بـه  كـه خـدا همـۀ  رحمـت خداونـد نوميـد نشـويد 
درگاه پروردگارتـان بازگرديـد، و در برابـر او تسـليم شـويد، پيـش از آنك‌ـه عـذاب 



144

تفسیر سورۀ زمـــر

ى نشـويد. 55- و از بهتريـن  بـه سـراغ شـما آيـد سـپس از سـوى هيچك‌ـس يـار
كنيـد، پيـش از  ى  كـه از سـوى پروردگارتـان بـر شـما نـازل شـده پيـرو دسـتوراتى 
يد.   گهانـى، به سـراغ شـما آيـد در حالك‌ىه از آن خبـر ندار آنك‌ـه عـذاب )الهـى( نا
كسـى روز قيامـت بگويـد:  كـه( مبـادا  56- )ايـن دسـتورها بـه خاطـر آن اسـت 
كـردم و )آيـات او  كـه در اطاعـت فرمـان خـدا  كوتاه‏ىهايـى  افسـوس بـر مـن از 
گرفتـم!  57- و مبـادا بگويـد: اگـر خداونـد مـرا هدايـت مك‏ىـرد از  را( بـه سـخريه 
پرهيـزگاران بـودم. 58- يـا هنگامك‌ىـه عـذاب را م‏ىبينـد بگويـد: آيـا م‏ىشـود بار 
ى آيـات مـن بـه سـراغ تـو  ديگـر )بـه دنيـا( بازگـردم تـا از نكيـوكاران باشـم؟! 59- آر

كافـران بـودى! يـدى و از  كـردى و تكبـر ورز آمـد، امـا آن را تكذيـب 

معنای لغات 

کاری را از پیـش انجـام  »يَقْـدِر« بـه معنـای تنگناسـت.1 »فـرط«، بـه معنـای 

دادن اسـت.2 مـراد از »غَفـور«3 و »رَحیـم«،4 آمرزنـده از هـر جهت و رحمت دهنده 
از هـر جهـت اسـت. »لاتَقْنَطُـوا«؛ ناامیـد نشـوید.5

خلط نمودن توان خدادادی با خواست بشری

وْمٍ  لِ�قَ ا�تٍ  �ي
آ
�

َ
ل لِكَ  ذ� ِی 

�ف  
�نَّ �إِ دِرُ  �قْ َ �ي وَ  اءُ  َ�ش �ي لِمَ�نْ  �قَ  ز�ْ الرِّ سُطُ  �بْ َ �ي هَ 

َ
اللّ �نَّ 

أَ
� مُوا 

َ
عْل َ �ي مْ 

َ
وَل

أَ
�«

ا  ذ�  �إِ
مَّ

ُ ا �ث رٌّ دَعا�ن سا�نَ �ضُ
�نْ �إِ

ْ
ا مَسَّ ال ذ� �إِ

«؛ ایـن آیـه، ادامـۀ آیاتی اسـت که فرمـود: »�فَ و�نَ مِ�نُ ؤ�ْ ُ �ي

گـر در  کـه ا «؛ بشـر چنیـن اسـت  ة� �نَ �تْ َ �فِ لْ هِي� َ مٍ �ب
ْ
هُ عَلى‏ عِل �تُ �ي و�تِ

أُ
ما �

�نَّ الَ �إِ ا �ق
 مِ�نَّ

عْمَة�ً اهُ �نِ �ن
ْ
ل وَّ �خَ

1. لسان العرب، ج 5، ص 74. 
2. العین، ج 7، ص 418. 

3. لسان العرب، ج 5، ص 25.  
4. لسان العرب، ج 12، ص 231. 

5. العین، ج 5، ص 105. 



145

بخش دهم، آی بخش دهم، آیات بخبخشبخد دادی- 25:  ام ت 95ا

سـختی واقـع شـد، آن سـختی را نتیجـۀ کار خویـش نمی‌داند و به خـدا می‌گوید: 

گرفتـاری را از مـا برطرف  کـه چنیـن مبتلا شـدیم؟  مـا چـه گناهـی مرتکـب شـدیم 

نمـا. هنگامی‌کـه رفـع سـختی شـد و خـدا نعمت‌هایـی در اختیـار بشـر قـرار داد، 

کوشـش خودمـان بـود. لـذا نبایـد کسـی، چیـزی از مـا طلـب نمایـد.  می‌گویـد 

وا وَ  ا�تُ ما كَسَ�بُ �ئ ِ
هُمْ سَ�يّ �بُ صِ�ي لاءِ سَ�يُ مُوا مِ�نْ هؤ�ُ

َ
ل �نَ ظ�َ �ي ِ ذ�

َّ
در ادامـه می‌فرمایـد: »وَ ال

کـه بـرای  کارهایـی  کـه بـدی‌  کفـران نعمـت ایـن اسـت  «. نتیجـۀ  �ن �ي ِ ز� مُعْج�ِ ما هُمْ �بِ

کـه بـه پیشـینیان رسـید؛ بـه اینـان نیـز خواهـد رسـید. خـود خریدنـد، همان‌گونـه 

کـه  کنـون خداونـد انسـان را بـه ایـن حقیقـت توجـه می‌دهـد  مُوا«؛ ا
َ
عْل َ مْ �ي

َ
وَ ل

أَ
�«

کوشـش شـما نیسـت. شـرایط طبیعی  که دارید، همگی به  سـعادت‌های مادی 

کـه مـا آفریدیـم، بـه شـما تـوان بـه ثمر رسـاندن ایـن کوشـش‌ها را داد و در نتیجۀ آن 

کـه کوشـش‌های شـما بـه ثمر رسـید. شـرائط بـود 

کشــت  گیــان، در  کشــاورزی دیگــر در  کشــاورزی را در یــزد بــا  بــرای مثــال، 
کشــاورز در یــزد، رنــج بســیار می‌بــرد.  یــک محصــول معیــن مقایســه می‌کنیــم. آن 
ــه روی زمیــن بیــاورد. مراقبــت  کنــد، بعــد از قنــات ب ــد آب را در قنــات ذخیــره  بای
گیــان،  کــه بــاد، ضــرر نرســاند و شــن، داخــل در زراعــت وی نشــود. امــا در  نمایــد 
در مــورد همــان زراعــت )البتــه محصــول برنــج مــراد نیســت(، دانه را کاشــته و نشــاء 
گاهــی  را در زمیــن قــرار می‌دهــد. شــرایط طبیعــی آن را می‌رویانــد. هرچنــد بایــد 
کمتــر بــر زمیــن، آب می‌مانــد.  کنــد. در ســنخی از محصــولات،  زمیــن را انتخــاب 
ــرا  ــه ثمــر می‌رســد. زی محصولــی ماننــد پرتقــال، غالبــاً در زمین‌هــای شــنی بهتــر ب

شــن، رطوبــت بــالا را بــه زیــر می‌بــرد. 

یـخ زمیـن قطعیاتـی وجـود  کلـی بـود. در تار ایـن، مثالـی جزئـی بـرای مطلبـی 



146

تفسیر سورۀ زمـــر

دارد. گاه، کمـی تغییـر جهـت در بادهـای موسـمی موجـب شـده تـا بـاران در یک 

کنـون  کـه هم‌ا منطقـه قطـع شـود و در منطقـه‌ای‌ دیگـر ببـارد. مناطقـی از زمیـن 

ایـران و شـبه  کویرهـای  آفریقـا، آسـیا،  از  از جملـه بخش‌هایـی  خشـک اسـت، 

جزیـرۀ عربسـتان، در فصـول پیشـین پـر آب و آبـاد بـوده اسـت. یـک اختالف در 

نحـوۀ وزش بادهـا، موجـب بـه‌ هـم خـوردن تعـادل در منطقـه می‌شـود. در نتیجـه 

پا، سـر از زیر آب درآورد و مناطقی  که عصر یخبندان برقرار بود؛ مانند ارو نقاطی 

گراییـد و هنوز  بـا شـرایط طبیعـی کشـت مناسـب شـد و ایـن مناطق، به خشـکی 

نیـز خشـک اسـت. 

دِر«؛ آیا نمی‌دانند »الله« اسـت،  �قْ َ اءُ وَ �ي َ�ش �قَ لِمَ�نْ �ي ز�ْ سُطُ الرِّ �بْ َ هَ �ي
َ
�نَّ اللّ

أَ
مُوا �

َ
عْل َ مْ �ي

َ
وَ ل

أَ
�«

کـه بخواهـد  کـه فـراخ می‌کنـد و می‌گسـتراند روزی را نسـبت بـه هـر کـس  آن کـس‌ 

و هـر آن کـس را بخواهـد، در تنگنـا قـرار می‌دهـد.1 »يَقْـدِر« بـه معنـای تنگناسـت؛ 

ه«.2 یعنـی بایـد منتهای کوشـش خویش  �قُ هِ رِز�ْ �يْ
َ
دِرَ عَل کـه فرمـود: »وَ مَ�نْ �قُ همان‌گونـه 

را بکند تا سـیر شـود. 

که مقـــداری فاصله افتد تـــا جلب توجه  ـــمْ« بـــه این خاطـــر آمده 
َ
وَ ل

َ
واو در »أ

کـــه مقداری  مُوا«، در همین اســـت 
َ
ـــم یَعل

َ
مُـــوا« بـــا »أوَل

َ
نمایـــد. تفـــاوت »ألـــم یَعل

گـــوش‌ آمادۀ  گوینـــده، اندکـــی فاصلـــه می‌انـــدازد تـــا  ســـکت ایجـــاد می‌شـــود و 

شـــنیدن جملۀ بعد شـــود. 

1. أي يوسـع الـرزق علـى مـن يشـاء و يضيـق علـى مـن يشـاء بحسـب مـا يعلـم مـن المصلحة؛ 
تنـگ  کـه بخواهـد،  کـس  بـر هـر  و  کـه بخواهـد، وسـعت داده  کـس  بـر هـر  را  یعنـی رزق 
کـه خداونـد بـر مصلحـت بنـدگان دارد؛ محقـق.  می‌کنـد و ایـن، بـر اسـاس علمـی اسـت 

)مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 784( 
كه تنگ‌دستند، از آن‌چه خدا به آن‌ها داده انفاق نمايند«. طلاق/ 7 2. »و آن‌ها 



147

بخش دهم، آی بخش دهم، آیات بخبخشبخد دادی- 25:  ام ت 95ا

توصیه به امیدواری دائم

رُ  �فِ
غ�ْ َ �ي هَ 

َ
اللّ �نَّ  �إِ هِ 

َ
اللّ رَحْمَة�ِ  مِ�نْ  طُوا  �نَ �قْ لا�تَ سِهِمْ  �فُ �نْ

أَ
� عَلى‏  وا  سْرَ�فُ

أَ
� �نَ  �ي ِ ذ�

َّ
ال  َ

ادِي� عِ�ب ا  �ي لْ  »�قُ

مُ 
ُ
ك �يَ �تِ

أْ
� �نْ �يَ

أَ
لِ � �بْ

هُ مِ�نْ �قَ
َ
سْلِمُوا ل

أَ
مْ وَ �

ُ
ك ِ

ّ لى‏ رَ�ب وا �إِ
�بُ �ي �نِ

أَ
م؛ وَ � حِ�ي ورُ الرَّ �فُ غ�َ

ْ
هُ هُوَ ال

�نَّ  �إِ
ً
عا مِ�ي َ و�بَ ج� �نُ

الذ�ُّ

.» صَرُو�نَ �نْ لا�تُ مَّ 
ُ �ث ا�بُ  عَذ�

ْ
ال

کردیـد، مأیـوس از رحمـت  یـاده‌روی  یـان خـود ز کـه بـه ز بگـو ای بنـدگان مـن 

م«؛  حِ�ي ورُ الرَّ �فُ غ�َ
ْ
هُ هُوَ ال

�نَّ گناهـان را می‌بخشـد. »�إِ خـدا نباشـید. زیـرا خداونـد همـۀ 

او آن آمرزنـده از هـر جهـت و رحمـت دهنـده از هـر جهـت اسـت. »غَفُـور« بـر وزن 

فَعُـول و صیغـۀ مبالغـه اسـت. »رَحِیـم« نیـز صفـت مشـبهه و نشـانۀ لـزوم و ثبـات 

اسـت. ماننـد »عَلیـم« و »عَالـم« می‌باشـند. 

کـه موجب عبرت اسـت، محل اختلاف آرای مفسـران شـده اسـت.  ایـن آیـه 

نُـوبَ جَمِيعـاً« شـامل همـۀ گناهـان اسـت؟ به عبـارت دیگر، 
ُّ

این‌کـه آیـا »يَغْفِـرُ الذ

کـه  دیگـر  آیـۀ  از  مـراد خداونـد  ایـن صـورت،  در  آن‌هاسـت؟  زمـرۀ  در  نیـز  شـرک 

اءُ«1 چیسـت؟  َ�ش لِكَ لِمَ�نْ �ي رُ ما دُو�نَ ذ� �فِ
غ�ْ َ هِ وَ �ي رَكَ �بِ ْ ُ�ش �نْ �ي

أَ
رُ � �فِ

غ�ْ َ هَ لا�ي
َ
 اللّ

�نَّ می‌فرمایـد: »�إِ

نــوبَ 
ُّ

گفتنــد بایــد مقیــد بــه توبــه شــود، بدیــن صــورت: إن الله یَغفِــرُ الذ عــده‌ای 

 جمیعــاً إذا تابــوا. عــده‌ای نیــز قائــل شــدند کــه ایــن آیــه، قید نــدارد. آیه می‌رســاند که 

خداوند همۀ گناهان، حتی شرک را می‌آمرزد. چه توبه کنید و چه توبه نکنید. 

ــد آلوســی در تفســیر »روح  علامــه طباطبایــی، اقــوال را نقــل می‌کنــد2 و می‌گوی

کــه ایــن آیــه مطلــق بــوده و قابــل تقییــد نیســت.3  المعانــی«، هفــده وجــه آورده 

1. نساء / 48. 
2. المیزان فی تفسیر القرآن، ج 17، ص 280 – 278. 

3. روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، ج 12، ص 269. 



148

تفسیر سورۀ زمـــر

شرط برای مشمول مغفرت شدن 

کـه تأمـل در معنـای آیه نشـده  امـا همـۀ این‌هـا بیهـوده بـوده و نشـانۀ آن اسـت 

کـه خداونـد بـه او  کسـی اسـت  کیسـت؟  کـه مخاطـب  کـرد  اسـت. بایـد توجـه 

می‌فرمایـد مأیـوس نشـو. حـال بـه چـه شـخصی صحیـح اسـت بگوییـم: مأیـوس 

کاری را انجـام داده و تـوان جبـران نـدارد، بگوییـم  کـه  نشـو. آیـا می‌تـوان بـه کسـی 

مأیـوس نشـو؟

کسـی‌که  نشـو. همچنیـن  بگوینـد: مأیـوس  بـه شـخص مریـض  مثـال  بـرای 

نیسـت،  جبـران  قابـل  او  ذهـن  در  و  داده  انجـام  بـدی  کار  می‌کنـد  احسـاس 

کسـی‌که اصلا در نظر خویش بدی نکرده یا اساسـاً خود  بگویند: مأیوس نشـو. یا 

گفـت: نقصـی  را مریـض نمی‌دانـد، معنـا نـدارد بگوینـد: مأیـوس نشـو. خواهـد 

کـه می‌داند نقـص دارد و امیـد جبران  کـه مأیـوس شـوم. بلکـه به شـخصی   نـدارم 

گاهی ناامید می‌شود، می‌توان نوید امیدواری را داد.  هم دارد، هرچند 

کســی‌که خــودش را صحیــح و ســالم می‌دانــد،  مریــض نبایــد ناامیــد باشــد. 

ــه، خطــاب  ــا نباشــم. آی کــه ناامیــد باشــم ی ــدارم  ــد مــن ســبب ناامیــدی ن می‌گوی

ــد  ــا می‌بینن ــد. ام ــاه می‌کنن گن ــد و احســاس  کرده‌ان ــاه  گن ــه  ک کســانی اســت  ــه  ب

گناهــان شــما،  گناهشــان قابــل جبــران نیســت. خداونــد بــه او می‌فرمایــد تمامــی 

گرفتــه، امــا گمان  کــه در مقــام توبــه قــرار  قابــل بخشــش اســت. یعنــی کســی اســت 

کــه خداونــد توبــه‌اش را نخواهــد پذیرفــت.  می‌کنــد 

گناهــان  گنــاه نمی‌کردنــد تــا خــدا بگویــد  ابوجهــل و ابولهــب، اصــا احســاس 

کســی جبــران شــود  کــه بــرای  کاری نکــرده‌ام  گفــت:  شــما را می‌بخشــم. خواهنــد 

یــا نشــود و مأیــوس باشــم. 



149

بخش دهم، آی بخش دهم، آیات بخبخشبخد دادی- 25:  ام ت 95ا

گناه می‌کنند و همین  که احســاس  کســانی هســتند  لذا اســاس موضوع آیه، 

گناه  که در مقام توبه نیســت، احســاس  کســی  گناه، بنای توبه اســت.1  احســاس 

گنــاه، امیــد قبــول توبــه دارد و اقــدام  گاهــی همــراه بــا احســاس  نیــز نــدارد. حــال، 

گاهــی نیــز امیــد نــدارد. بیمــار هســت، امــا مراجعــه بــه طبیــب  بــه توبــه می‌کنــد. 

کنــم نیــز، برایــم ســودی نخواهــد داشــت. نــه این‌کــه   نمی‌کنــد. می‌گویــد مراجعــه 

بیماری خود را قبول نداشته باشد. 

توبـه هسـتند و  کـه در مقـام  کسـانی اسـت  بـه  آیـه، خطـاب  بنابرایـن زمینـۀ 

هَا الإنسـان  خطاب به همه نیسـت تا شـامل ابوجهل و ابولهب شـود. نفرمود: یا أیُّ

هَا الإنسـان«  نُـوَب جَمیعـاً. تـا گفتـه شـود »أیُّ
ُّ

 الَله یَغفِـرُ الذ
َ

لاتَقنُـط مِـن رَحمـة الِله إنّ

شـامل ابوجهـل و ابولهـب و ابوسـفیان و امثـال آن‌هـا نیـز می‌شـود. 

یاده‌روی کرده‌اند.  سِهِمْ«؛ یعنی آن‌ها که می‌دانند ز �فُ �نْ
أَ
وا عَلى‏ � سْرَ�فُ

أَ
�نَ � �ي ِ ذ�

َّ
َ ال

ادِي� ا عِ�ب  »�ي

را  ندامـت  ایـن  امـا  ندامـت دارنـد  کـه احسـاس  افـرادی هسـتند  آیـه،  مخاطـب 

سـودمند بـه حـال خـود نمی‌داننـد. خداونـد بـه ایشـان می‌فرمایـد چیـزی نیسـت 

وا  سْرَ�فُ
أَ
کـه خـدا نبخشـد. شـما پشـیمان باشـید، خدا نیـز می‌بخشـد. در تعبیر بـه »�

سِهِم«، احسـاس ندامـت نهفتـه اسـت.  �فُ �نْ
أَ
عَلى‏ �

چیـزی  بـا  زیـرا  نیسـت.  تقییـد  بـه  محتـاج  و  بـوده  واضـح  آیـه  معنـای  لـذا 

منافـات نـدارد. بـا منطـق سراسـر قرآن مجید نیز سـازگار اسـت. مشـرک توبه کند، 

نُـوبَ جَمِيعـاً« يعنـي: بشـرط التوبـة. و قـد تكـرّر ذكـر هذا الشـرط في القرآن؛ 
ُّ

1. »إِنَّ الَلَّه يَغْفِـرُ الذ
گناهـان بـه شـرط توبـه بخشـیده خواهـد شـد و ایـن شـرط، در  کـه همـۀ  بـه ایـن معناسـت 

قـرآن مجیـد بسـیار تکـرار شـده اسـت؛ محقـق. )زبـدة التفاسـیر، ج 6، ص 92(



150

تفسیر سورۀ زمـــر

خـدا نیـز می‌بخشـد.1 لـذا ایـن یـک جهت اسـت که اصال نیازی به ایـن اختلاف 

و نظریه‌پردازی‌هـا نیسـت.  نظـر 

و�بَ  �نُ
رُ الذ�ُّ �فِ

غ�ْ َ هَ �ي
َ
�نَّ اللّ هِ �إِ

َ
طُوا مِ�نْ رَحْمَة�ِ اللّ �نَ �قْ جهـــت دوم این‌کـــه، آیـــه فرمـــود: »لا�تَ

کنـــد؟ »لاتَقْنَطُوا«؛  «؛ خداونـــد همـــۀ گناهان را می‌بخشـــد. بنـــده باید چه 
ً
عا مِ�ي َ ج�

ناامید نشـــوید. 

آیـــۀ بعد، تفســـیر عـــدم قنوط اســـت. برای آن‌کـــه مأیوس نباشـــد، چه کند؟ 

بـــرای  «؛  صَرُو�ن �نْ �تُ لا  مَّ 
ُ �ث ا�بُ  عَذ�

ْ
ال مُ 

ُ
ك �يَ �تِ

أْ
� �يَ �نْ 

أَ
� لِ  �بْ

�قَ مِ�نْ  ه 
َ
ل سْلِمُوا 

أَ
� وَ  مْ 

ُ
ك ِ

ّ رَ�ب لى‏  �إِ وا  �بُ �ي �نِ
أَ
� »وَ 

پروردگارتـــان خاضـــع شـــوید، خـــود را تســـلیم او نماییـــد. حقیقت توبـــه همین 

کنون تســـلیم  کنـــون بنده‌ای ســـرکش بودم، اما ا اســـت. بنده بگویـــد خداوندا تا

گشـــتم.  تو 

قابـل  کسـی در حالـت شـرک بمیـرد،  گـر  ا هِ«؛ می‌فرمایـد:  �بِ رَكَ  ْ ُ�ش �ي �نْ 
أَ
� رُ  �فِ

غ�ْ َ »لا�ي

رُ ما دُو�نَ  �فِ
غ�ْ َ گناهـان دیگـری غیـر از شـرک در میـان باشـد، »�ي گـر  بخشـش نیسـت. ا

کـه بخواهـد، می‌بخشـد. هـر کجـا خـدا بخواهد،  اءُ«. بـرای هـر کسـی  َ�ش لِكَ لِمَ�نْ �ي ذ�

گناهـان وی را. در  کـه مشـرک نیسـت می‌بخشـد، نـه همـۀ  گناهـان شـخصی را 

واقـع، بخشـی از گناهـان را نسـبت بـه برخـی از افـراد می‌بخشـد. یـک عامـل برای 

ایـن بخشـش نیـز، شـفاعت اسـت. 

این‌هـا دو موضـوع متفـاوت هسـتند و بـا یکدیگـر تنافـی ندارند که گفته شـود 

یـد: خداوند سـبحان بی شـک بـرای توبه‌کننده، تمامی  1. مرحـوم طبرسـی، در این‌بـاره می‌گو
کـه بـر طبـق  گـر موحّـد بـدون توبـه بمیـرد، بـا مشـیت خداوندسـت  گناهـان را می‌آمـرزد. ا
عدلـش او را عـذاب کنـد یـا بنـا بر فضلـش او را بیامرزد؛ محقق. )مجمع البیان فی تفسـیر 

القـرآن، ج 8، ص 785( 



151

بخش دهم، آی بخش دهم، آیات بخبخشبخد دادی- 25:  ام ت 95ا

کـه  آیـا آیـه مطلـق اسـت، یـا مقیـد؟ در واقـع زمینـۀ آیـات بـه حـدّی واضـح اسـت 

مجالـی بـرای این مناقشـات نیسـت. 

کـه مأیـوس شـده؛ یعنـی متوجـه بـه نفـس هسـت اما  مخاطـب، کسـی اسـت 

مأیـوس از جبـران می‌باشـد. وقتـی مأیـوس نباشـد، بـه طبیـب مراجعـه می‌کنـد. 

کـه  آن‌کـه خـود را مریـض ندانـد، خـود را طـرف ایـن سـخن نمی‌دانـد. قائـل اسـت 

کـه مأیـوس نبـاش و بـه  احتیاجـی بـه طبیـب نـدارد. بـه بیمـار توصیـه می‌کننـد 

کـه ادامـۀ آیـه،  کـن. زمینـۀ آیـه ایـن اسـت بـه اضافـۀ ایـن مطلـب  طبیـب مراجعـه 

تفسـیر عـدم قنـوط اسـت. 

می‌فرمایـد: پیـش از آن‌کـه عـذاب بـه شـما رسـد، یعنـی قبـل از مرگتـان اقـدام 

یـد تـا بـه سـوی  کسـی را ندار یافـت یـاری  کنیـد. در غیـر ایـن صـورت، قابلیـت در

شـما بشـتابد. 

زِلَ«
ْ

ن
ُ
حْسَنَ ما أ

َ
مراد از »أ

مْ  �تُ �نْ
أَ
 وَ �

ة�ً �تَ غ�ْ َ ا�بُ �ب عَذ�
ْ
مُ ال

ُ
ك �يَ �تِ

أْ
� �نْ �يَ

أَ
لِ � �بْ

مْ مِ�نْ �قَ
ُ
ك ِ

ّ مْ مِ�نْ رَ�ب
ُ
ك �يْ

َ
ل لَ �إِ ِ ز�

�نْ
أُ
حْسَ�نَ ما �

أَ
عُوا � �بِ

 »وَ ا�تَّ

کنیـد از بهتریـن آن‌چـه بـر شـما از جانـب پروردگارتـان فـرو  «؛ و پیـروی  عُرُو�ن
ْ �ش

لا �تَ

بـه شـما رسـد و شـما در حـال  گهانـی  از آن‌کـه عـذاب نا فرسـتاده شـده، پیـش 

غفلـت باشـید. ایـن ترجمـۀ لفظـی آیـه اسـت. 

« چیسـت؟ 
َ

نْـزِل
ُ
حْسَـنَ مـا أ

َ
کـه »أ در ایـن آیـه نیـز اختالف نظـر موجـود اسـت 

کـه برخـی گفته‌انـد معنـای آیات قـرآن مجید به  علامـه طباطبایـی نقـل می‌کننـد 

گویـای حالل و حـرام اسـت و شـماری نیـز داسـتان و  دو دسـته اسـت: شـماری 

قصـص هسـتند. و فـي الآيـة أمـر باتباع أحسـن ما أنزل من الله قيـل: المراد به اتباع 



152

تفسیر سورۀ زمـــر

اینجـا می‌فرمایـد:  القصـص؛1 خداونـد در  الحـرام دون  و  الحالل  الأحـكام مـن 

کنیـد.  یـد و از حالل وحـرام پیـروی  کنـار بگذار داسـتان و قصـص را 

كإتيـان الواجـب و المسـتحب و اجتناب  و قيـل: اتبـاع مـا أمـر بـه و نهـي عنـه 

کنار بگذارید، واجب و مستحبات  الحرام و المكروه دون المباح؛2 مباحات را 

را انجـام دهیـد. مکـروه و حـرام را انجام ندهید. 

و قيـل: الاتبـاع فـي العزائـم و هـي الواجبـات و المحرمـات؛3 بـه امـور الزامـی 

عمـل  ناسـخه  آیـات  المنسـوخ؛4به  دون  الناسـخ  إتبـاع  قیـل:  و  کنیـد.  عمـل 

کنیـد. ایشـان در ادامـه می‌فرمایـد: و لعـل المـراد مـن أحسـن مـا أنـزل الخطابـات 

التـي تشـير إلـى طريـق اسـتعمال حـق العبوديـة فـي امتثـال الخطابـات الإلهيـة 

اسـت.  ایـن بخـش، عرفـان  از  العملية؛5مقصـود  و  الاعتقاديـة 

علامـه طباطبایـی می‌گویـد: برخـی آیـات، بیان احکام می‌کننـد. برخی بیان 

کـردن خـدا هسـتند. یعنـی نـوع عبودیـت را تعییـن می‌کننـد.  بـر چگونـه عبـادت 

امـا در ایـن میـان، أحسـن آیـات این اسـت. 

گـر قـرآن مجیـد اولیـن سـخن  امـا همـۀ ایـن احتمـالات بیهـوده اسـت. زیـرا ا

کـه واقعـاً نیـز این‌چنیـن اسـت، جـا داشـت مـا  الهـی بـا بشـر بـود و آخریـن سـخن، 

کنیـم.  کشـف  احسـن و غیـر احسـن را در آیـات آن 

1. المیزان فی تفسیر القرآن، ج 17، ص 281
2. همان

3. همان 
4. همان 
5. همان 



153

بخش دهم، آی بخش دهم، آیات بخبخشبخد دادی- 25:  ام ت 95ا

کـه خداونـد  را مطالعـه ‌کنـد، درمی‌یابـد  قـرآن مجیـد  کـه  از جامعـه  فـرد  هـر 

کتبـی بـر انبیـاء سـابق فرسـتادیم و آن‌هـا مقامـات نازلـۀ  فرمـوده پیـش از ایـن نیـز 

کنـون می‌فرمایـد در میـان مجموع آن‌چه نازل شـده، أحسَـنَ  قـرآن مجیـد اسـت. ا

مـا اُنـزِل، قـرآن مجیـد اسـت. شـما بایـد ایـن خبـر را تبعیت کنیـد و کاری بـه بقیه 

کـرده  کـه خداونـد در برخـی آیـات، قصه‌گویـی  گفـت  نداشـته باشـید. لـذا نبایـد 

اسـت. خیـر، بلکـه قصـه نیـز بـرای عبـرت اسـت. 

کـه قـرآن  کـه در اختالف آراء بیـان شـد. همان‌گونـه  پـس مـراد آیـه، آن نیسـت 

رى‏ �تَ �فْ ُ  �ي
ً
ا �ث ا�بِ ما كا�نَ حَد�ي �ب

ْ
ل
�أَ

ْ
ولِی ال

رَة�ٌ لِ�أُ صَصِهِمْ عِ�بْ ‏ي� �قَ دْ كا�نَ �ف �قَ
َ
 کریم می‌فرماید: »ل

ه«، آیات سابقه است. یا در مورد  دَ�يْ �نَ �يَ ْ �ي َ ه«.1 مراد از »�ب دَ�يْ �نَ �يَ ْ �ي َ ی �ب ذ�
َّ
�قَ ال صْد�ي  وَ لكِ�نْ �تَ

کتب الهی است.  يْه«؛2 قرآن، مهمین بر 
َ
قرآن فرموده است: »مُهَيْمِناً عَل

نـه آن‌کـه در  ِل«، مجمـوع قـرآن مجیـد اسـت.  ز�
�نْ
أُ
� حْسَ�نَ ما 

أَ
از »� بنابرایـن مـراد 

آیـات  بگوییـم  نتیجـه  در  و  باشـیم  و غیـر أحسـن  دنبـال أحسـن  بـه  قـرآن  آیـات 

حالل و حـرام، احسـن هسـتند و آن دیگـری، اسـفل اسـت. بلکـه چنیـن اسـت 

کتاب، أحسـن مطلق اسـت.  کتب پیشـین، أحسـن نسـبی بود و این آخرین  که 

واقعیـت ایـن اسـت کـه معمـولا در این قبیل اختلاف نظرها، یک نفر اسـاس 

یـک نظریـه را ارائـه می‌کنـد و بقیـه نیـز همـان مسـیر را طـی می‌کننـد؛ امـا اشـتباه 

کـه نتیجـۀ ایـن تعبیـر و تفسـیر چـه خواهد شـد؟  اسـت. بایـد تفکـر نمـود 

بـراى صاحبـان انديشـه اسـت، اين‌هـا داسـتان  1. »در سرگذشـت‌هاى آن‌هـا درس عبرتـى 
ى او )از  دروغيـن نبـود بلكـه )وحـى آسـمانى اسـت و( هماهنـگ اسـت بـا آن‍‌چـه پيـش رو

كتـب آسـمانى پيشـين( اسـت«. یوسـف/ 111
هِ«. مائده/ 48 �يْ

َ
 عَل

ً
ا مِ�ن ا�بِ وَ مُهَ�يْ كِ�ت

ْ
هِ مِ�نَ ال دَ�يْ �نَ �يَ ْ �ي َ  لِما �ب

ً
ا �ق ِ مُصَدِّ

حَ�قّ
ْ
ال  �بِ

ا�بَ كِ�ت
ْ
كَ ال �يْ

َ
ل ا �إِ �ن

ْ
ل ز�َ �نْ

أَ
2. »وَ �



154

تفسیر سورۀ زمـــر

بـــه نظر بنـــده، معنای آیـــه از واضحات اســـت. خداونـــد می‌فرماید بر شـــما 

منت نهادیم که در زمانی هستید که خاتم انبیاء و سید المرسلین؟ص؟ را بر شما 

ِل« باشد، یعنی قرآن مجید را بر شما  ز�
�نْ
أُ
حْسَ�نَ ما �

أَ
که »� فرســـتادیم و ســـیّد الکتب 

مُ 
ُ
ك �يَ �تِ

أْ
� �نْ �يَ

أَ
لِ � �بْ

مْ مِ�نْ �قَ
ُ
ك ِ

ّ مْ مِ�نْ رَ�ب
ُ
ك �يْ

َ
ل لَ �إِ ِ ز�

�نْ
أُ
حْسَ�نَ ما �

أَ
عُوا � �بِ

نازل کردیم. حال شما نیز، »وَ ا�تَّ

گهانی شـــامل حالتان  «. پیـــش از آن‌کـــه عـــذاب نا عُرُو�نَ ْ �ش
مْ لا�تَ �تُ �نْ

أَ
ة�ً وَ � �تَ غ�ْ َ ا�بُ �ب عَذ�

ْ
 ال

ید و غافل مطلق هستید. در این صورت چه   شود، در حالی‌که هیچ توجهی ندار

گرفته‌اید،   خواهید کرد؟ به عنوان مثال، برای فردا برنامۀ ناشتایی مفصل در نظر 

که خواجه از دنیا رفت.  اما نیمۀ شب بانگ برآرند 

محکم و متشابه در قرآن 

در اینجـــا ممکن اســـت بحـــث محکم و متشـــابه در قرآن به ذهن رســـد. در 

ایـــن زمینـــه، روایت موجود اســـت و در جای خـــود بحث محکـــم و غیر محکم 

کـــه از یک جهت محکم اســـت و از  کردیـــم. غیر محکم، آیه ای اســـت  را بیـــان 

کـــه هیچ جهت فایده نداشـــته باشـــد، در   جهـــت دیگر، متشـــابه اســـت. آیه‌ای 

قرآن نیست. 

دُ  هَ �يَ
َ
عُو�نَ اللّ ا�يِ �ب ُ ما �ي

�نَّ كَ �إِ
عُو�نَ ا�يِ �ب ُ �نَ �ي �ي ذ�

َّ
 ال

�نَّ بــرای مثــال قــرآن مجیــد می‌فرمایــد: »�إِ

کــه ایــن آیــه، از متشــابهات اســت. مقصــود از یــد،  گفتــه شــده  د�يهِم«.1  �يْ
أَ
وْ�قَ � هِ �فَ

َ
اللّ

جارحــة2 نیســت، بلکــه قــدرت الهــی اســت. از یــک جهت محکم اســت، این‌که 

کننــد می‌تواننــد تــو را فریــب  گمــان  کــه  آن‌هــا بداننــد طــرف بیعتشــان تــو نیســتی 

1. فتح/ 10
2. انـدام، دسـت، دسـتی کـه عمـدۀ تـن اسـت و عزیزتریـن جارحـه اسـت از جـوارح؛ محقـق. 

)لغت‌نامـۀ دهخـدا، لغـت جارحـة( 



155

بخش دهم، آی بخش دهم، آیات بخبخشبخد دادی- 25:  ام ت 95ا

دهنــد. طــرف اصلــی بیعــت آن‌هــا خداونــد اســت. کســی نمی‌تواند خــدا را فریب 

کننــد،  گــر بــا پیغمبــر؟ص؟ ســتیزه‌جویی  کننــد ا گمــان  دهــد و تقلــب نمایــد. نبایــد 

ــر پیغمبــر غالــب شــده‌اند.  کردنــد، نعــوذ بــالله ب کــه در روز ســقیفه عمــل  آن‌گونــه 

کــه در ایــن جهــت   کســی را یــارای غلبــه بــر خــدا نیســت. در قــرآن مجیــد آیــه‌ای 

محکم نباشد، نیست. 

حسرت از افراط و تفریط‌ها

کسـی از شـما بگوید وه  هِ«؛ 
َ
�بِ اللّ �نْ َ  �فِی �ج

طْ�تُ رَّ ا حَسْرَ�تى‏ عَلى‏ ما �فَ سٌ �ي
�فْ ولَ �نَ �قُ �نْ �تَ

أَ
�«

کـه من کوتاهـی کردم.  چـه افسـوس نسـبت بـه آن‌چه 

ط، بـه معنـای کاری را از پیـش انجـام دادن  یـم. فَـرَّ طَ دار در لغـت، أفـرَطَ و فَـرَّ

کمتـر از انـدازه انجـام دادن اسـت. أفـرَطَ، بیـش از انـدازه از پیـش انجـام دادن  و 

گفتـه شـده، جاهـل بیـن افـراط  کـه  اسـت.1 تفاوتشـان در ایـن اسـت. همان‌طـور 

بـه  انـدازه  نـادان اسـت، ضابطـه و  کـه  کسـی  بـه عبـارت دیگـر  و تفریـط اسـت. 

یاد   دسـتش نیسـت. مانند کسـی که پزشک نیسـت و می‌خواهد دارو بخورد؛ یا ز

کم.  خواهد خورد یا 

ـكٌ وَ  نِ عَالِـمٌ مُتَهَتِّ
َ

حضـرت امیرالمؤمنیـن؟س؟ فرمودنـد: »قَصَـمَ ظَهْـرِي رَجُال

یان  کـه منتهای ز ـكٌ«؛2دو نفـر پشـت مـرا شکسـتند، مراد این اسـت  جَاهِـلٌ مُتَنَسِّ

يـطُ: أن يقصّـر فـي الفَـرَط؛ محقـق. )المفردات فی  فْرِ فْـرَاطُ: أن يسـرف فـي التّقـدّم، و التَّ ِ
ْ

1. و ال
غریـب القـرآن، ج 1، ص 631( 

 
ُ

ا يُضِلّ
َ

ـكٌ هَذ كٌ وَ جَاهِلٌ مُتَنَسِّ 2. و قـال امیرالمؤمنیـن؟ع؟: قَصَـمَ ظَهْـرِي رَجُاَلنِ عَالِمٌ مُتَهَتِّ
ـكِه‏؛ محقق. )معـدن الجواهر  ـى جَهِلِـهِ بِتَنَسُّ

َ
ا يَدْعُوهُـمْ إِل

َ
كِـهِ وَ هَـذ مِـهِ بِتَهَتُّ

ْ
ـاسَ عَـنْ عِل النَّ

یاضـة الخواطـر، ص 26(  و ر



156

تفسیر سورۀ زمـــر

کـه پـرده‌دری می‌کنـد و بـه علـم خویـش عمـل نمی‌کنـد و  را می‌رسـانند: عالمـی 

کنـد.   کـه می‌خواهـد عبـادت  جاهلـی 

طْتُ«  جاهـل یـا بیـش از انـدازه، یا بسـیار کمتـر از اندازه، عمل می‌کند. »مـا فَرَّ

کـردم، نـه نسـبت بـه خویشـتن. بایـد چـه مقـدار  کوتاهـی  یعنـی در رابطـه بـا خـدا 

کوتاهـی کردم!   افسـوس بخـورم، نسـبت بـه آن‌چـه در رابطـۀ بـا خداونـد 

بسـا می‌گویـد پیـش از ایـن، مسـخره هـم می‌کـردم. نـه این‌کـه بنـا داشـت انجـام 

دهـد و انجـام نـداده باشـد، بلکـه مسـخره هـم می‌کـرد. از همیـن رو آن شـاعر در زمان 

کـه بـه ناحـق جانشـین پیامبـر شـد نیـز آن  پیامبـر؟ص؟ چنیـن سـرود و بعـداً خلیفـه‌ای 

را می‌خوانـد:                
            حیاةٌ ثمّ موتٌ ثمّ نشر                حدیثُ خرافه یا أمَّ عمر1

گر خدا مرا هدایت  «؛ ا �ن �ي �قِ
مُ�تَّ

ْ
�تُ مِ�نَ ال �نْ

ُ
ك

َ
ِی ل

هَ هَدان�
َ
�نَّ اللّ

أَ
وْ �

َ
یـــا آن کس بگویـــد: »ل

کی  یـــاده‌روی و بی‌با کـــه بـــاک داشـــتم. این‌گونـــه ز می‌کـــرد  مـــن از آن‌هـــا بـــودم 

نمی‌کردم.  

 1. زندگی، سـپس مرگ، سـپس قیامت، این‌ها حرف‌های خرافی اسـت، ای امّ عمر! آلوسـی 
 ایـن شـعر را نقـل نمـوده اسـت؛ محقـق. )رک: بلـوغ الارب فـی معرفـة احـوال العـرب، ج 2، 
 ص 198( در عمدۀ افکار عصر جاهلیت عرب حجاز، یعنی بعد از حضرت عیسی؟ع؟ 
تـا پیامبـر خاتـم؟ص؟، اعتقـاد بـه معـاد یـا زندگـی پـس از زندگـی وجـود نداشـت. تنهـا برخی 
یخی نقل شـده اسـت. زنده‌شـدن انسـان  کتب تار که بدان معتقد بودند و در  افراد بودند 
پـس از مـرگ، از امـوری بـود کـه مشـرکان بـه شـدت بـا آن معارضـه می‌نمودنـد و به سـخریه 
 » و�ن

ُ عُو�ث مَ�بْ
َ
ا ل

�نَّ �إِ
أَ
� 

ً
اما  وَ عِظ�

ً
ا را�ب

ا �تُ
ا وَ كُ�نَّ �ن ا مِ�تْ ذ� �إِ

أَ
وا �

ُ
ال می‌گرفتند. نزول شماری از آیات، هم‌چون »�ق

)مؤمنون/ 82( در پاسـخ به بعید دانسـتن و تمسـخر رخداد معاد و حشـر از سـوی ایشـان 
یـخ الجاهلیـة، ص 163؛ المفصّـل  بـود؛ محقـق. )رک: تفسـیر القمـی، ج2، ص 93؛ تار

یـخ العـرب قبل الأسالم، ج 6، ص 131(  فـی تار



157

بخش دهم، آی بخش دهم، آیات بخبخشبخد دادی- 25:  ام ت 95ا

کـــه با عذاب مواجه  کـــس بگویـــد، آن‌گاه  «؛ یـــا آن  َ ا�ب عَذ�
ْ
رَى ال �نَ �تَ ولَ حِ�ي �قُ وْ �تَ

أَ
�«

«؛ ای کاش دوباره بازگشـــتی داشـــته  �نَ �ي مُحْسِ�نِ
ْ
كُو�نَ مِ�نَ ال

أَ
� ة�ً �فَ  لِی كَرَّ

�نَّ
أَ
وْ �

َ
شـــود: »ل

گروه نیکوکاران باشـــم. خدا می‌فرماید این فایده  باشـــم؛ شـــاید در نهایت من از 

«؛ دیگـــر  �نَ رِ�ي كا�فِ
ْ
�تَ مِ�نَ ال رْ�تَ وَ كُ�نْ �بَ

ْ
ك ها وَ اسْ�تَ  �بِ

ْ�تَ �ب
ذ�َّ

َ
ك ِی �فَ

ا�ت �ي
آ
كَ � اءَ�تْ دْ �ج لى‏ �قَ َ نـــدارد. »�ب

ندارد.  فایده 

�نْ 
أَ
لِ � �بْ

هُ مِ�نْ �قَ
َ
سْلِمُوا ل

أَ
مْ وَ �

ُ
ك ِ

ّ لى‏ رَ�ب وا �إِ
�بُ �ي �نِ

أَ
بـــه همین خاطـــر، پیش از این فرمـــود: »وَ �

«. پیـــش از این‌کـــه با عذاب مواجه شـــوید، تســـلیم خدا شـــوید.  ا�ب عَذ�
ْ
مُ ال

ُ
ك �يَ �تِ

أْ
� �يَ

بعـــد از آن، دیگر فایده‌ای به حال شـــما نخواهد داشـــت. 

لى‏  َ ممکن اســـت بگویند: چرا خدا مرا هدایت نکـــرد؟ خداوند می‌فرماید: »�ب

ها«؛ تو ایـــن آیات را به دروغ   �بِ
ْ�تَ �ب

ذ�َّ
َ
ك ِی«؛ آیـــات مـــن بـــه تو رســـید. »�فَ

ا�ت �ي
آ
كَ � اءَ�تْ دْ �ج �قَ

«؛ خودت را بالاتر از آن دانستی که دیگری به تو فرمان  رْ�تَ �بَ
ْ
ك  نسبت دادی. »وَ اسْ�تَ

«؛ تو از جمله کسانی بودی که حقایق را می‌پوشاندی  �ن رِ�ي كا�فِ
ْ
�تَ مِ�نَ ال  دهد. »وَ كُ�نْ

و نمی‌پذیرفتی.1 حال باید متحمل این عذاب شوید. 

ينَ« و آثرت الكفر على الإيمان،  كافِرِ
ْ
كُنْتَ مِنَ ال بْتَ بِها وَ اسْتَكْبَرْتَ‏« عن قبولها »وَ 

َّ
1. »فَكَذ

 و الضلالـة علـى الهـدى؛ پـس آن‌هـا را دروغ پنداشـتند و از پذیـرش آن روی‌گـردان شـدند
یدنـد و از جملـۀ کافریـن شـدند؛ در نتیجـه کفـر، جایگزیـن ایمـان و گمراهـی،  رز  و تکبـر و

جایگزیـن هدایـت شـد؛ محقـق. )زبـدة التفاسـیر، ج 6، ص 95( 





159

 بخش یازدهم، آیات 65 - 60:  
یگانه قدرت مسلط بر عالمیان 

آیات مبارکه 
ى  ً وݨݧ

ݦݨْ �ث مَ مݦَ
هَ�نَّ َ ݭٖی �ج

َݡ ڡݨݐ ْسݧ ݧ �یݧ
َ ݧ
ل

َ
 ا
ݨۚ ݧ ݧ ݧ ݧ
٭ هݩݩݑٌ وهُهُمݨݨْ مُسْوَدݩݩَّ ُ هِ وُ�ج ى اللّٰ

َ
وا عَل ُ ݧ �ب

َ �نَ كَذ�ݧ �ی ٖ ذ�
َّ
ى ال َ رݨݨݨݧ ِ ٮݦݑَ ة�ݫ اٰمݨَ ݔ ىݫ ٯݨݑِ

ݨْ
مَ الݠ وݨْ ݦَ  وَ�ی

ݩݐُو�نَ  ݧ ݣݣںݧ رݦݩݐَ حݦْ ݔݦݨَ ءُ وَلاٰ هُمݨݦݨْ ىݫ وݨݦٓݡ مُ الݠسُّ هݦُ سݩُّ َ مݧ َ هِمْ لاٰ �ی ݩݑِ ٮݧ ݨَ اٰز�ݧ مَ�ف ا �بِ وݨْ
ݨݑݨَ ٯݧ
ݑَّ �نَ اٮݧ �ی ٖ ذ�

َّ
هُ ال ی اللّٰ ِ

ݨّ َ�ج ݐݧ ݩݧ ںݩݧ ُ �نَ ٦٠ وَ�ی ىݬݔ رݪٖ ِ
ّ ݧ �بݧ

َ
ك مُ�تَ

ݨْ
لِل

�تِ  مٰواٰ الݠسَّ دݩُ  ݔ اٰلٖىݫ ٯݨݦݑ مݩَ ۥ  ُ هݩݧ
َ
ل  ٦٢ لٌ  ݔ ٖىݫ ݫ ݫ وَكݫ ءٍ  یݦْ

َ �ش كُلِّ  عَلىٰ  وَهُوَ   ۖ
ݦݩݩݩ
ءٍ٭ یݦْ

َ �ش كُلِّ  لِ�قُ  اٰ �خ هُ  للّٰ
ٱَ

�  ٦١

هِ  اللّٰ رَ  �یْ
ݐَ عݧ َ �فݧ

َ
ا لْ  �قُ  ٦٣ رُو�نَ  اٰسݭِ خ�

ݨْ
ال مُ  ُ هݧ كَ  ِ ݫ ݩݩݩݘݫ ݧ ىݧ

ٓ ولٰ
ُ
ا هِ  اللّٰ اٰ�تِ  ـݘاٰ�ی �بِ رُوا  ݐَ كَڡݧ �نَ  �ی ٖ ݐ

دݩ
َّ
وَال ٭ݦݩݩݩݩݦݦݩݩۗ  ݤصݦݦݩݐِ ْ ݧ اَرݧ

ݨْ
وَال

�تَ 
ْ
رَك

ݨْ �ش
َ
ْ ا ںݨݐݨݧ ݘݭِ ىݨݧ

َ
كَ لݠ ِ ݫ لݫ ݨْ �بݧ

�نَ مِ�نݨْ �قَ �ی ٖ ذ�
َّ
ى ال

َ ݧ
كَ وَاِل ْ �یݧ

َ
وحِیَ اِل

ُ
دْ ا َ ݧ ݑݧ ٯݧ

َ
و�نَ ٦٤ وَلݠ

ُ
اٰهِل ج�

ݨْ
ا ال َ هݧ ُ ّݧ �ی

َ
دُ ا عْ�بُ

َ
ݫیٖٓ ا

وٓن�ّ رݦُ مݩُ
ݩݘْ
ا �تَ

�نَ ٦٥ رٖ�ی اٰسݭِ خ�
ݨْ
ال مِ�نَ  �نَّ  و�نَ

ُ
ك ݩݩݩݑَ ٮݧ

َ
وَل كَ 

ُ
عَمَل �نَّ  طݩَ �بݦݦَ حݦْ َ ݨݧ ݔݧ ىݫ

َ
لݠ

ترجمۀ آیات 
60- و روز قيامت كسانى را كه بر خدا دروغ بستند م‏ىبينى كه صورت‌هايشان 
سـياه اسـت، آيـا در جهنـم جايگاهـى بـراى متكبـران نيسـت؟ 61- و خداونـد 
ى رهاىي م‏ىبخشـد، هيـچ بدى به  كسـانى را كـه تقـوى پيشـه كردنـد با رسـتگار
آن‌هـا نم‏ىرسـد و هرگـز غمگيـن نخواهنـد شـد. 62- خداونـد خالـق همـه چيـز 
كليدهـاى آسـمان و زميـن از آنِ او  اسـت و حافـظ و ناظـر بـر همـه اشـياء. 63- 
يانك‌ارنـد. 64- آيـا بـه مـن  كافـر شـدند ز كسـانك‌ىه بـه آيـات خداونـد  اسـت، و 
دسـتور م‏ىدهيـد كـه غيـر خـدا را عبـادت كنـم، اى جاهلان؟ 65- بـه تو و همۀ 
انبياى پيشـين وحى شـده كه اگر مشـرك شـوى تمام اعمالت نابود م‏ىشـود و از 

يـانك‌اران خواهـى بود!  ز



160

تفسیر سورۀ زمـــر

معنای لغات 

کبـر«؛ خـود را بـزرگ دیـدن و بزرگـی  ةٌ«، بـه معنـای سـیاه اسـت.1 »التَّ »مُسْـوَدَّ

را بـه خـود نسـبت دادن اسـت.2 فـاز بـه، أی غَفَـر؛ فـازَ مِنـهُ، أی نَجـی. »مَفـازة« 

کـردن و دور شـدن اسـت. 3 »الحُـزن«،4 همـان  در اینجـا، بـه معنـای نجـات پیـدا 

کـه از دسـت انسـان رفتـه باشـد. »الشـئ«،5 یعنـی هـر  انـدوه بـرای چیـزی اسـت 

کـه وجـود مسـتقل دارد. »وَكِيـلٌ« بـه معنـای سرپرسـت و متصـدی اسـت.6  چیـز 

کلیـد اسـت.7  »مَقالِيـدُ«، جمـع مقلـد یـا مقالد بـوده و بـه معنـای 

جایگاه اهل کبر در دوزخ 

وىً  ْ مَ مَ�ث
هَ�نَّ َ سَ �فِی �ج

�يْ
َ
ل

أَ
ة�ٌ �

َ
وهُهُمْ مُسْوَدّ ُ هِ وُ�ج

َ
ى اللّ

َ
وا عَل ُ �ب

�نَ كَذ�َ �ي ِ ذ�
َّ
رَى ال امَة�ِ �تَ �ي �قِ

ْ
وْمَ ال َ »وَ �ي

«. در این آیات کریمه، خدای متعال قصد دارد به مشرکان بفهماند این  �نَ رِ�ي ِ
�بّ
َ
ك مُ�تَ

ْ
 لِل

زندگی، دنباله‌ای دارد. قیامت، حشر، حساب و پاداش اعمالی هست.

کــه دوبــاره زنــده  کــه روز برخاســتن مــردگان اســت  لــذا می‌فرمایــد: و در روزی 
ــى 

َ
بُــوا عَل

َ
کــه بــر خــدا نســبت دروغ دادنــد »كَذ می‌شــوند. تــو می‌بینــی آن‌هایــی 

گفتنــد ایــن آیــات الهــی نیســت و خــدا چنیــن روزی را در آینــده بــرای مــا  الِلَّه« و 
مقــدر نفرمــوده اســت.

واد: نقيضُ البياض؛ محقق. )لسان العرب، ج 3، ص 224( 1. السَّ
2. لسان العرب، ج 5، ص 126. 

3. لسان العرب، ج 5، ص 392. 
4. لسان العرب، ج 13، ص 111. 

5. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 471. 
6. لسان العرب، ج 11، ص 734. 

7. المفردات فی غریب القرآن، ج 1، ص 682. 



161

م، آیات هبخش یازدبخبخشبخگانیازدهم، آیات 56 - 06:  یبخش 

کنایـه از شرمسـاری و  «؛ صورت‌هایشـان سـیاه شـده اسـت.  ة�ٌ
َ

وهُهُمْ مُسْوَدّ ُ »وُ�ج

کـه  «؛ آیـا این‌گونـه نیسـت  �نَ رِ�ي ِ
�بّ
َ
ك مُ�تَ

ْ
وىً لِل ْ مَ مَ�ث

هَ�نَّ َ سَ �فِی �ج
�يْ
َ
ل

أَ
خجالـت آنـان اسـت. »�

در جهنـم، جایـگاه متکبران اسـت؟ 

تکبّـر، خـود را بزرگ‌دیـدن و بزرگـی را بـه خـود نسـبت دادن اسـت. بـه عبـارت 

کـه  دیگـر، شـخص ایـن مقـدار بزرگـی را دارا نیسـت امـا خـود را بیـش از آن مقـدار 

هسـت، می‌نمایانـد و بـه خـود نسـبت می‌دهـد. بدتریـن نـوع تکبـر، آن اسـت ‌کـه 

کـه آن‌هـا را بپذیـرد.1 حقیقـت ایـن  در مقابـل حقایـق، خـود را بالاتـر از آن بدانـد 

کار بـدی اسـت، او  کـه آتـش می‌سـوزاند؛ امـا او می‌گویـد مـرا نمی‌سـوزاند.  اسـت 

می‌گویـد بـرای مـن بـد نیسـت. کاری خـوب اسـت، امـا او می‌گویـد بـرای مـن لازم 

نیسـت. همـۀ این‌هـا، از مصادیـق تکبـر اسـت. 

که شخص، وارد در محفلی می‌شود و آنجا  مصداقی حقیر برای تکبر است 

ــرای ظلــم کوچکــی ب کــه مصــداق  ــه  ــد، می‌نشــیند. همان‌گون  کــه تشــک نهاده‌ان

گوید. شاعری می‌گوید:2  که فرد، به دیگری ناسزا   این است 

کامل مسئلة فیها نظر«  »قتل أمرء فی غابة جریمة لاتغتفر �       و قتل شعب 

کسی نباشد و محیط جنگل  گر در جنگل  که می‌گوید: ا بشر این‌گونه است 

 1. الذين تكبروا عن طاعة الله و عصوا أوامره؛ متکبران، کسانی هستند که نسبت به اطاعت 
یند و از فرمان‌های خدا عصیان و سرپیچی می‌کنند؛  رزند و برتری می‌جو  خداوند کبر می‌و

محقق. )التبیان فی تفسیر القرآن، ج 9، ص 40( 
 2. شـعري اسـت از سـيد شـرف الديـن کـه در مـورد حمالت فرانسـوي‌ها به لبنـان و قتل عام

مـردم لبنـان و بي‌توجهـي مجامـع بين‌المللـي بـه آن‌هـا سـرود. ‌ کشـته شـدن يـک شـخص 
کامـل، مسـأله‌ای  کشـتن يـک ملـت  امـا  در بيشـه، جرمـی غيـر قابـل بخشـايش اسـت. 

کـه بايـد دربـارۀ آن انديشـيد؟ اسـت 



162

تفسیر سورۀ زمـــر

نیـز محیـط خاصـی باشـد؛ حتـی یـک نفر را بکشـید، گناهـی غیر قابل بخشـایش 

ت را بکشـید، 
ّ
گـر همـۀ یـک مل کار خـود را ببینـد. امـا ا خواهـد بـود و بایـد عقوبـت 

کـه در حقـوق بیـن الملـل، محـل اختالف می‌شـود! آیـا قاتـل  مسـئله‌ای اسـت 

کمه شود یا نشود؟   باید محا

واقعیت این است که تکبری که ما به طور معمول در دیگران مشاهده می‌کنیم 

 و می‌گوییـم متکبـر اسـت، مصـداق بسـیار سـاده و ابتدایـی بـرای تکبـر اسـت. 

هر چند این حدّ از تکبر نیز مطلوب نیست. 

کـه خـود را مافـوق بر حقایـق بداننـد. برای   امـا سـطح بـالای تکبـر، ایـن اسـت 

 مثال می‌گوید: این کار از هر کسی سر زند، گناه است اما از من گناه نیست. آن کار 

برای همه خوب اسـت، اما برای من الزام نمی‌آورد و من برتر از آن هسـتم. آن‌قدر 

کـه ولـو روزی چنـد مرتبـه بـه مـکان ناصـواب  خوبـی ذاتـی در مـن ذخیـره اسـت 

کـه خوبـی در مـن،  کار خـوب نخواهـم بـود. بـه ایـن خاطـر  روم، بـاز اصال نیازمنـد 

ذاتـی اسـت. ایـن، بدتریـن نـوع تکبر اسـت. 

نجات اهل تقوا از حزن و بدی

«؛ خـدا آنـان را  و�ن �نُ حْز�َ َ وءُ وَ لا هُمْ �ي هُمُ السُّ مَسُّ َ هِمْ لا�ي �تِ از�َ مَ�ف وْا �بِ �قَ
�نَ ا�تَّ �ي ِ ذ�

َّ
هُ ال

َ
ی اللّ ِ

ّ �ج �نَ ُ »وَ �ي

کـه بـاک داشـتند و خـود را بالاتـر از حقایـق نمی‌دانسـتند، نجـات می‌دهـد.

کــه بــه  »مفــازة«، اســم مصــدر یــا مصــدر میمــی از )فــازَ، یَفــوزُ( اســت.1 حروفــی 

کلمــه اضافــه می‌شــود، تفــاوت در معنــا ایجــاد می‌کنــد. فَــازَ بــه، أی غَفَــرَ. فَــازَ مِنــهُ، 

ــزتُ  ــی وَ فُ ــزتُ بِحاجَت ــنَ البَیــت فَفُ ــد خَرَجــتُ مِ ــال: می‌گوین ــرای مث أی نَجــی. ب

مُهْلِکُ؛ محقق. )مصباح المنیر، ج 2، ص 483( 
ْ
مَوْضِعُ ال

ْ
مَفَازَةُ( ال

ْ
1.  )ال



163

م، آیات هبخش یازدبخبخشبخگانیازدهم، آیات 56 - 06:  یبخش 

ــه بیــرون آمــدم. آن‌چــه نیــاز داشــتم را بــه دســت آوردم، از  ی. مــن از خان ــدُوِّ مِــن عَ

کــردن و  کــردم. بنابرایــن »مَفــازة« در اینجــا، نجــات پیــدا  دشــمنم نیــز نجــات پیــدا 

دور شــدن اســت. زیــرا )مِــن( بــه همــراه آن اســت. 

کـه پرهیزکارنـد و باک دارنـد، نجات می‌دهد.  آیـه می‌فرمایـد: خـدا کسـانی را 

کـه بـدی از ایشـان دور شـود. یعنی در دنیـا کاری کردند  زیـرا ایشـان کاری کردنـد 

کـه بدی بـه این‌ها نرسـد.1 

حـــزن،2 همـــان انـــدوه برای چیزی اســـت که از دســـت انســـان رفته باشـــد و 

بـــه عبارت دیگـــر، اندوه بر مافات اســـت. لذا حزن بر مرض اشـــتباه اســـت، اما 

اب، صحیح می‌باشـــد. در ســـورۀ مبارکۀ آل عمـــران می‌فرماید: 
َ

بمَفـــازَة مِنَ العَذ
مٌ«.3 ل�ي

أَ
ا�بٌ � هُمْ عَذ�

َ
ا�بِ وَ ل عَذ�

ْ
ة�ٍ مِ�نَ ال از�َ مَ�ف هُمْ �بِ �نَّ حْسَ�بَ

لا �تَ »�فَ

کـه کسـی به چیزی علاقـه دارد و آن را از  أسـی4 و حـزن این‌گونـه اسـت. آن‌گاه 

کـه توقـع دارد  دسـت دهـد بدیـن حالـت، حـزن و أسـی می‌گوینـد. بـه حالتـی نیـز 

 1. و قوله »بِمَفازَتِهِمْ« بمنجاتهم من النار بطاعاتهم التي أطاعوا الله بها؛ مقصود از »بِمَفازَتِهِمْ«، 

 نجات یافتن اهل تقوا از آتش، به واسطۀ طاعت و عبادت ایشان است که خداوند را با آن 

کردند؛ محقق. )التبیان فی تفسیر القرآن، ج 9، ص 42(  فرمان‌برداری 

 2. الحزن بضم الحاء و سكون الزاء: أشد الهمّ؛ حزن، به معنای شدیدترین حدّ ناراحتی است؛ 
محقق. )مجمع البحرین، ج 6، ص 231( 

رنـد، و نجـات خواهند يافـت، بلکه عذاب  ردگار بدو 3. »گمـان مبـر كـه ايشـان از عـذاب پـرو
كـى در انتظـار آن‌هاسـت«. آل عمران/ 188 دردنا

4. الأسـی: الحزن على الشـي‏ء؛ أسـی، به معنای ناراحتی بر چیزی اسـت؛ محقق. )العین، 
ج 7، ص 332( 



164

تفسیر سورۀ زمـــر

مْ 
ُ
ك ا�تَ سَوْا عَلى‏ ما �ف

أْ
� لا �تَ �يْ

َ
گفتـه می‌شـود. »لِك چیـزی بـه او برسـد امـا نرسـد نیـز، حـزن 

اكُم«.1  �ت
آ
ما � رَحُوا �بِ �فْ وَ لا �تَ

در هر صورت، نه بدی به آن‌ها می‌رســد و نه اندوهگین می‌شــوند.2 نرســیدن 

گاه بــه شــخص بــدی نمی‌رســد، امــا دلــش  بــدی بــه آن‌هــا، نوعــی رحمــت اســت. 

کوشــش بســیار  گوشــت یــا اوّلیاتــی از زندگــی را بــدون  می‌خواهــد تخــم مــرغ یــا 

ــن  ــد ای ــرآن می‌فرمای ــد و دچــار حــزن می‌شــود. ق ــدا نمی‌کن ــا پی داشــته باشــد، ام

 حالــت حــزن نیــز در آن‌هــا نیســت. اندوهگیــن نمی‌شــوند و هــر چــه دل‌خواهشــان

 باشد، دارند. 

پدیدآورندۀ هر شئ 

در ادامـه نیـز قـرآن مجیـد برای تثبیت این مطلب که خداوند در روز قیامت، 

هُ 
َ
کم مطلق است و ثواب و عقاب در محدودۀ قدرت اوست، می‌فرماید: »اللّ  حا

‏«.  ئ�ْ
َ الِ�قُ كُلِّ �ش �خ

شـیء، یـک مفهـوم فلسـفی و یـک مفهـوم لغـوی، در زبـان عـرب دارد. مفهـوم 

مثـال،  بـرای  کـه وجـود مسـتقل دارد.  هـر چیـز  یعنـی  زبـان عـرب،  در  آن  لغـوی 

درخـت، حجـر، شـجر، انسـان و نبـات شـیء هسـتند. امـا کلام و عمل من، شـئ 

‏«، خـدا آفریننـدۀ هـر چیـز اسـت، یعنـی هر چیزی که  ئ�ْ
َ الِ�قُ كُلِّ �ش هُ �خ

َ
نیسـت. »اللّ

يـد، و بـه آن‌چـه بـه  1. »ايـن بـه خاطـر آن اسـت كـه بـراى آن‌چـه از دسـت داده‏ايـد تأسـف نخور
شـما داده اسـت دل‌بسـته و شـادمان نباشـيد«. حدید/ 23

کـه نـه امـر  ـوءُ«؛ أي لايصيبهـم المكـروه و الشـدة، بـه معنـای ایـن اسـت  ـهُمُ السُّ 2. »لا يَمَسُّ
ناپسـند و بـد بدیشـان می‌رسـد و نـه سـختی می‌بینند؛ محقـق. )مجمع البیان فی تفسـیر 

القـرآن، ج 8، ص 789( 



165

م، آیات هبخش یازدبخبخشبخگانیازدهم، آیات 56 - 06:  یبخش 

وجـود دارد را، خـدا بـه وجـود آورده اسـت.

لٌ«؛ او سرپرست هر موجودی است. یعنی هر حالتی  ‏ءٍ وَكِ�ي ْ ي�
َ  »وَ هُوَ عَلى‏ كُلِّ �ش

بـه معنـای  »وَكِيـلٌ«  الهـی اسـت.  اراده و قـدرت  بـه سـبب  کـه هـر موجـود دارد، 

اسـت.1  متصـدی  و  سرپرسـت 

د یا مِقلاد اسـت و 
َ
«؛ »مَقالِيدُ«،2 جمع برای مَقل رْض�

�أَ
ْ
ماوا�تِ وَ ال دُ السَّ الِ�ي هُ مَ�ق

َ
»ل

 به معنای کلید )قلید( می‌باشد. لذا گفته می‌شود: المقلاد، الخازنة و المفتاح. 

زمخشری می‌گوید، این لغتی فارسی است.3 

کلیـد بـوده و در زبـان عـرب، وارد شـده باشـد امـا بـه خاطـر  شـاید اصـل آن از 

 کثرت اسـتعمال، برای آن فعل و جمع و غیره سـاخته شـده اسـت. مقلاد، یعنی 

ـدَهُ بکذا، أی رَبَطهُ بکذا؛ آن را وصل 
َ
آن‌چـه کـه دو چیـز را بـه هـم وصل می‌کند. قَل

کـه دو لنگـۀ درب را بـه هـم پیونـد می‌دهـد و بـاز می‌کنـد. لـذا  کردنـد. وسـیله‌ای 

کـه درب را بـه هـم پیونـد می‌دهـد یـا آن را از هـم جدا  مِقالدُ البـاب، یعنـی چیـزی 

کـردن بـه تنهایـی در آن نهفتـه نیسـت. بلکـه بـه ایـن  می‌کنـد. لـذا مفهـوم جـدا 

گوینـد و بـه لحـاظ بسـتن، مقالد می‌گوینـد.  وسـیله، بـه لحـاظ بازکـردن، مفتـاح 

پیونـد را ایجـاد می‌کنـد یـا قطـع می‌نمایـد.  

ـى التصـرّف فيـه؛ »و خداونـد وکیـل بـرای هـر 
ّ
كُلِّ شَـيْ‏ءٍ وَكِيـلٌ« مدبّـر حافـظ يتول 1. »وَ هُـوَ عَلـ‏ى 

شـیئی اسـت« یعنی تدبیر کنندۀ امور او و حافظ اوسـت و سرپرسـت و عهده‌دار تصرف 
در امور اوسـت؛ محقق. )زبدة التفاسـیر، ج 6، ص 98( 

2. فیومی معتقد است که اصل این لغت، یمانی است؛ محقق. )مصباح المنیر، ج 2، ص 513( 

كليـل؛ مفـرد آن إقلیـد اسـت و گفته شـده این  3. واحدهـا إقليـد، و قيـل: هـي فارسـية معربـة ا
لغـت فارسـی اسـت کـه وارد در زبـان عـرب شـده اسـت؛ محقـق. )الکشـف و البیـان عن 

تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 249( 



166

تفسیر سورۀ زمـــر

از هـم  و  پیوسـتن  راه‌هـای  آنِ »الله« اسـت.  از   ،» رْض�
�أَ

ْ
ال وَ  ماوا�تِ  السَّ دُ  الِ�ي »مَ�ق

که تمامی کنایه از این اسـت  کردن آسـمان‌ها و زمین برای خداوند اسـت.   جدا 

 آسـمان‌ها و زمین، در حیطۀ قدرت اوسـت. 

ه«، وقتــی همــۀ این‌هــا در قــدرت اوســت، بنابرایــن 
َ
ا�تِ اللّ �ي

آ
� رُوا �بِ �نَ كَ�فَ �ي ِ ذ�

َّ
»وَ ال

�نْ  كَ مِمَّ
ْ
مُل

ْ
عُ ال ِ ز�

�نْ اءُ وَ �تَ �ش
كَ مَ�نْ �تَ

ْ
مُل

ْ
ِی ال

�ت ؤ�ْ كِ �تُ
ْ
مُل

ْ
هُمَّ مالِكَ ال

َّ
لِ الل کس‌کــه »�قُ اوســت آن 

اء«؛1 مُلــک بــه معنــای تســلط اســت، نــه ســلطنت بــر ده‌هــا یــا صد‌هــا میلیــون  �ش
 �تَ

 جمعیت. قدرت از آن توست و به هر کس که بخواهی این توان را می‌دهی و از هر 

که خواستی باز می‌ستانی. 

که  اء«؛2 هر کس را خواستی فرومایه می‌کنی و هر  �ش
لُّ مَ�نْ �تَ ذ�ِ اءُ وَ �تُ �ش

عِز�ُّ مَ�نْ �تَ »وَ �تُ

رٌ«؛3 آن‌چــه  د�ي
‏ءٍ �قَ ْ ي�

َ كَ عَلى‏ كُلِّ �ش
�نَّ رُ �إِ

�يْ
خ�َ
ْ
دِكَ ال �يَ گران‌قــدر می‌نمایــی. »�بِ  را خواســتی 

 ســود موجودات در اوســت به دســت توســت. این معنای خیر است که در مقابل 

کسی در آن است.  یان  شر می‌باشد. یعنی آن‌چه ز

بـــه نشـــانه‌های خـــدا شـــدند.  کافـــر  هِ«؛ و آنان‌کـــه 
َ
اللّ ا�تِ  �ي

آ
� �بِ رُوا  �نَ كَ�فَ �ي ِ ذ�

َّ
ال »وَ 

 .» اسِرُو�نَ خ�
ْ
كَ هُمُ ال ول�ئِ

أُ
ــد، »� ــد و نپذیرفتنـ ــی نمودنـ ــا مخفـ ــد امـ کردنـ ــا را درک  آن‌هـ

ـــه  ک ـــی نیســـت  ـــل خـــدا قدرت ـــرا در مقاب ـــد. زی یان‌کارن ـــه ز ک کســـانی هســـتند  آن‌هـــا 

ـــه آن‌هـــا داده و هیـــچ قدرتـــی  کنـــد. خداونـــد وعـــدۀ عـــذاب ب ـــان  ی بتوانـــد جبـــران ز

یانـــی بـــه آن‌هـــا رســـید،  گـــر ز کـــه مانـــع از عملـــی شـــدن ایـــن وعـــده شـــود یـــا ا نیســـت 

جبـــران نمایـــد. 

1. آل  عمران/ 26. 
2. همان. 

3. همان.  



167

م، آیات هبخش یازدبخبخشبخگانیازدهم، آیات 56 - 06:  یبخش 

دلیل دیگر بر بیهودگی سخن مشرکان 

در اینجـا قـرآن مجیـد بـرای آن‌کـه شـرک آنـان را متحـول کند و ایشـان را وادارد 

هَا  ُّ �ي
أَ
� دُ  عْ�بُ

أَ
� ِی 

مُرُون�ّ
أْ
� �تَ هِ 

َ
اللّ رَ  �يْ

غ�َ �فَ
أَ
� لْ  بردارنـد، می‌فرمایـد: »�قُ از عنـاد خویـش  کـه دسـت 

 .» و�ن
ُ
اهِل ج�

ْ
ال

کـه خداوند در آیات قبـل فرمود:  رابطـۀ ایـن آیـه بـا آیات پیشـین چنین اسـت 

را  بـه شـخصی می‌رسـد، خداونـد آن  از آنِ خداسـت و هـر چـه  هـر چـه هسـت 

کـه بـه او نرسـانده اسـت.  کسـی نرسـید، خداسـت  می‌رسـاند. هـرگاه چیـزی بـه 

کـه  ایـن قـدرت اسـت. در ادامـه می‌فرمایـد: ای نادانـان، بـه مـن فرمـان می‌دهیـد 

جـز خـدا دیگـری را بپرسـتم! پرسـتش بـرای چیسـت؟ پرسـتش، اظهـار خضـوع 

که انسـان او را برتر از خود می‌داند و از او امید خیری دارد.  برای موجودی اسـت 

یـا بـرای دفـع شـری نـزد او خاضـع می‌شـود.1 

را  دیگـری  انسـان  کـه  نـدارد  معنـا  خداسـت،  آنِ  از  قدرت‌هـا  همـۀ  وقتـی 

«. آیا شما فرمان می‌دهید به غیر و�ن
ُ
اهِل ج�

ْ
هَا ال ُّ �ي

أَ
دُ � عْ�بُ

أَ
ِی �

مُرُون�ّ
أْ
� هِ �تَ

َ
رَ اللّ �يْ

غ�َ �فَ
أَ
لْ �  بپرستد. »�قُ

 از خداوند، دیگری را بپرستم؟ 

نادانـی اسـت، بعـد از آن‌کـه دانسـتم همـۀ قدرت‌هـا از خداسـت، غیـر از خدا 

«. این آیات،  رْض�
�أَ

ْ
ماوا�تِ وَ ال دُ السَّ الِ�ي هُ مَ�ق

َ
‏« و »ل ْ ي�

َ الِ�قُ كُلِّ �ش هُ �خ
َ
را بپرستم. زیرا »اللّ

ـونَ« فيمـا تأمروننـي بـه إذ تأمـرون بعبـادة مـن 
ُ
جاهِل

ْ
هَـا ال يُّ

َ
1. أي أتأمروننـي أن أعبـد غيـر الله »أ

کـه غیـر از  کـه آیـا مـرا امـر می‌کنیـد  لايسـمع و لايبصـر و لاينفـع و لايضـر؛ مقصـود ایـن اسـت 
کسـانی را  کـه عبـادت  کنـم، ای جاهالن؟ این‌کـه مـرا  امـر می‌کنیـد  خداونـد را پرسـتش 
کنـم کـه نمی‌شـنوند و نمی‌بیننـد و نفـع و ضـرری را نمی‌رسـانند؛ محقـق. )مجمـع البیان 

فـی تفسـیر القـرآن، ج 8، ص 790( 



168

تفسیر سورۀ زمـــر

کـه زیربنـای شـرک در  بـر ایـن اسـت  بـه اضافـۀ صدهـا دلیـل قرآنـی دیگـر دلیـل 

عبـادت، شـرک در اعتقـاد اسـت. 

شمول احکام برای همگان 

لِك«. پیـش از ایـن، در مـورد ایـن مطلـب  �بْ
�نَ مِ�نْ �قَ �ي ِ ذ�

َّ
ى ال

َ
ل كَ وَ �إِ �يْ

َ
ل َ �إِ وحِي�

أُ
دْ � �قَ

َ
»وَ ل

توضیـح بیـان نمودیـم. خداونـد در اینجـا بـا اشـاره، یکـی از بهانه‌هـای مشـرکان 

کـه بـا شـرک مبـارزه  را برطـرف می‌نمایـد. آن‌هـا می‌گفتنـد یـک پیغمبـر پیـدا شـده 

مبـارزه می‌کردنـد،  مـردم  بـا شـرک  کـه  نیـز  پیشـین  پیغمبـران  امـا همـۀ  می‌کنـد. 

کنـد.  کلمـه را ایجـاد  گرفتـاری بودنـد. پیغمبـر می‌آمـد تـا وحـدت  دچـار ایـن 

ى 
َ
ل ك«؛ همانا به تو وحی فرسـتاده شـد، تو پیامبر ما هسـتی. »وَ �إِ �يْ

َ
ل َ �إِ وحِي�

أُ
دْ � �قَ

َ
»وَ ل

کـه پیـش از تـو بودنـد. اسـاس دعـوت الهـی، بـر  لِك«؛ و بـه پیغمبرانـی  �بْ
�نَ مِ�نْ �قَ �ي ِ ذ�

َّ
ال

گر شـرک ورزیدی، آن‌چه از اعمال  ك«؛ ا
ُ
طَ�نَّ عَمَل حْ�بَ �يَ

َ
�تَ ل

ْ
رَك ْ �ش

أَ
�نْ � �ئِ

َ
توحید اسـت. »ل

عبـادی انجـام داده‌ای، همگـی فـرو خواهـد ریخـت و هیـچ ارزشـی در پیشـگاه 

یان‌کاران خواهی بود. «؛ و همانـا تـو از جملـۀ ز �ن اسِرِ�ي خ�
ْ
�نَّ مِ�نَ ال و�نَ

ُ
ك �تَ

َ
الهـی نـدارد. »وَ ل

کار را بکنـی،  خطـاب بـه پیغمبـر؟ص؟ اسـت و می‌فرمایـد در صورتی‌کـه ایـن 

کـه خـود پیغمبـر؟ص؟ نیـز مشـمول تمامـی  نـه این‌کـه انجـام می‌دهـی. همان‌گونـه 

احـکام می‌باشـند. بـرای مثـال و العیـاذ بـالله، حرمـت زنـا، حرمـت شـرب خمـر 

مرتکـب  پیغمبـر؟ص؟  منتهـا  می‌شـود.  نیـز  پیغمبـر؟ص؟  شـامل  احـکام،  سـایر  و 
نمی‌شـوند، نـه این‌کـه حکـم شـامل ایشـان نیسـت.1

آن  حــال  عیــن  در  و  شــود  کســی  شــامل  نــدارد ‌کــه حکــم  منافــات  هیــچ 

1. زبدة التفاسیر، ج 6، ص 100. 



169

م، آیات هبخش یازدبخبخشبخگانیازدهم، آیات 56 - 06:  یبخش 

گفتیــم،  شــخص یقینــاً مخالــف بــا آن حکــم عمــل نکنــد. بــه ایــن خاطــر چنیــن 

کــه همــۀ احــکام شــامل پیغمبــر؟ص؟ نیــز هســت. لــذا وجــوب صــاة، مخصــوص 

ــر خــود پیغمبــر؟ص؟ نیــز نمــاز، واجــب اســت. منتهــا  ــه غیــر از ایشــان نیســت. ب ب

کــه  پیغمبــر؟ص؟ هیــچ‌گاه نمــاز را تــرک نمی‌کنــد. عصمــت ایشــان اقتضــا می‌کنــد 

نمــاز را تــرک نکننــد. 

وجـوب صـوم، شـامل پیغمبـر؟ص؟ نیـز می‌شـود. منتهـا عصمـت پیغمبـر؟ص؟ 

اقتضـا می‌کنـد، هیـچ‌گاه صـوم را تـرک نفرمایـد. حرمـت شـرب خمـر نیـز شـامل 

ایشـان می‌شـود. محرمـات، مخصـوص غیـر از پیغمبـر؟ص؟ نیسـت. 

تفـاوت پیغمبـر؟ص؟ بـا غیـر از ایشـان در ایـن اسـت کـه پیغمبـر؟ص؟ مخالفـت 

 نمی‌فرمایند، اما دیگران در معرض مخالفت هستند. نهی از شرک نیز از همین 

قبیـل اسـت، پیغمبـر؟ص؟ مخالفـت نمی‌کننـد و دیگـری در معـرض مخالفـت 

هسـتند. 

کـه بشـر وضـع  کـه غیـر از ایـن گمـان کنیـم. حتـی قوانینـی  سـاده‌لوحی اسـت 

می‌کنـد، بـرای مثـال قوانیـن جزایـی یـا حقوقی، شـامل حال همه‌ کس می‌باشـد، 

کـرد، نـه آن‌کـه  حتـی بالاتریـن فـرد مطـرح در جامعـه. امـا او مخالفـت نخواهـد 

مسـتثنای از قانـون باشـد. 





171

فهرست منابع 

11. کریم. قرآن 
22. نهج البلاغة )فیض الاسلام(.
33. صحیفۀ سجادیه )فیض الاسلام(. 
44.  الاتقان فی علوم القرآن، سـیوطی، عبدالرحمان بن ابی‌بکر، بیروت، دار الکتاب

 العربی، 1421ق. 
55. الاحتجـاج علـی أهـل اللجـاج، طبرسـی، احمـد بـن علـی، مشـهد، نشـر مرتضـی، 

1403ق. 
66. الشـيخ  العالمـى لالفيـة  الموتمـر  قـم،  بـن محمـد،  الاختصـاص، مفیـد، محمـد 

1413ق.  المفيـد، 
77. کنگره شیخ مفید، 1413 ق.  الإرشاد، مفید، محمد بن محمد، قم، 
88. الاسـتیعاب فـی معرفـة الصحابـة، النمری القرطبی، یوسـف بن عبـدالله، بیروت، 

دارالجیل، 1412ق. 
99. اسدالغابة، ابن الأثیر، عزالدین، بیروت، دارالکتاب العربی، بی‌تا. 
1010 الإصابـة فـی تمییـز الصحابـة، ابـن حجـر عسـقلانی، ابوالفضـل أحمد بـن علي بن 

محمـد بـن أحمـد، بیـروت، دارالکتب العلمیـة، 1415ق. 
1111 الأصفـی فـی تفسـیر القـرآن، فیض کاشـانی، ملامحسـن، قـم، مرکز انتشـارات دفتر 

تبلیغات اسالمی، 1418ق. 
1212 إعلام الوری بأعلام الهدی، شـیخ الطبرسـی، قم، مؤسسـة آل البیت؟عهم؟ لإحیاء 

التـراث، بی‌تا. 



172

تفسیر سورۀ زمـــر

1313 التـراث  بیـروت، دار إحیـاء  الفـرج الإصفهانـي‌،  أبـو  بـن الحسـين  الأغانـی، علـى 
1415ق.  العربـی، 

1414 ترجمـۀ مصطفـی رحیمـی،  پـل،  ژان  و اصالـت بشـر، سـارتر،  گزیستانسیالیسـم  ا
 .1355 یـد،  مروار

1515  انساب الأشراف، بلاذری، احمد بن یحیی، بیروت، مؤسسة الأعلمی للمطبوعات،
 1397ق. 

1616 الإیضاح، نیشـابوری، فضل بن شـاذان، تهران، انتشارات دانشگاه تهران، بی‌تا. 
1717 بحار الأنوار، مجلسی، محمد باقر، بیروت، دار إحیاء التراث العربی، 1403ق. 
1818 بلـوغ الارب فـی معرفـة احـوال العـرب، آلوسـی بغـدادی، سـید محمـود شـکری، 

بی‌تـا.  العلمیـة،  دارالکتـب  بیـروت، 
1919 تاریخ الجاهلیة، فروخ، عمر، بیروت، دار العلم للملایین، 1984ق. 
2020 یـخ طبـری، طبـری، محمـد بن جریـر، بیروت، مؤسسـة الاعلمـي للمطبوعات.  تار

)مطبعـة »بريـل« بمدينـة ليـدن في سـنة 1879 م(
2121 کر الدمشقی  تاریخ مدینة دمشق و ذکر فضلها و تسمیة من حلها من الأماثل، ابن عسا

 الشافعی، علی بن الحسن ابن هبة الله بن عبد الله، بیروت، دارالفکر، 1995م.
2222 تاریخ یعقوبی، یعقوبی، احمد بن اسحاق، بیروت، دار صادر، بی‌تا. 
2323 التبیـان فـی تفسـیر القـرآن، طوسـی، محمـد بن حسـن، بیـروت، دار إحیـاء التراث 

العربـی، بی‌تا. 
2424 تحفة الأحباب، ذهنی تهرانی، محمد جواد، قم، حاذق، 1424 ق. 
2525 تفسـیر الثعلبی )الکشـف و البیان(، الثعلبی، بیروت، دار إحیاء التراث العربی، 

1422ق. 
2626 کاشانی، ملامحسن، تهران، انتشارات الصدر، 1415ق.  تفسیر الصافی، فیض 
2727 تفسیر القمی، قمی، علی بن ابراهیم، قم، دارالکتاب، 1367ش. 
2828 کوفـی، ابوالقاسـم فـرات بـن ابراهیـم، تهران، سـازمان  تفسـیر فـرات الکوفـی، فـرات 

چـاپ و انتشـارات وزارت ارشـاد اسالمی، 1410 ق. 



173

م، آیات هبخش یازدبخبخشبخگانیازدهم، آیات 56 - 06:  یبخش 

2929 کنز الدقائق و بحر الغرائب، قمى مشهدى، محمد بن محمدرضا، تهران،   تفسیر 
سازمان چاپ وانتشارات وزارت ارشاد اسلامی، 1368ش. 

3030 تفصیـل وسـائل الشـیعة إلـی تحصیل مسـائل الشـریعة، شـیخ حرّ عاملـی، محمد 
بـن حسـن، قم، مؤسسـة آل البیـت؟عهم؟، 1409 ق. 

3131  تنویر الحوالک شرح موطأ مالک، السیوطی، جلال الدین أبوالفضل عبد الرحمن
یة، 1969م.  بن أبی بکر، مصر، المکتبة التجار

3232 جامـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، طبـری، ابوجعفـر محمـد بـن جریـر، بیـروت، دار 
1412ق.  المعرفـة، 

3333  الجامـع لأحـکام القـرآن، الأنصاری القرطبـی، ابوعبدالله محمد بن أحمد، قاهرة، 
دار الشعب.

3434 جوامـع الجامـع، طبرسـی، فضـل بـن حسـن، تهـران، انتشـارات دانشـگاه تهـران و 
مديريـت حـوزۀ علميـه قـم، 1377ش. 

3535  جواهـر الـكلام فـي شـرح شـرائع الإسالم، نجفـی، محمـد حسـن بـن باقـر، بیـروت،
 دار إحیاء التراث العربی، 1362ش. 

3636  خصائص أمیرالمؤمنین علی بن أبی‌طالب؟ع؟، نسـائی، ابو عبد الرحمن احمد
 بن شعیب، المکتبة العصریة، بی‌تا. 

3737 نشـر،  و  ترجمـه  پیـک  بهـزاد، محمـود،  دانش‌نامـۀ عمومـی، حلبـی، علی‌اصغـر، 
1366ش. 

3838 کتابخانـه  در المنثـور فـی تفسـیر المأثـور، سـیوطی، عبدالرحمـن بـن ابی‌بکـر، قـم، 
 آیت‌الله مرعشی نجفی، 1404ق. 

3939 دلائل النبوة للبیهقی، بیهقی، ابوبکر، بیروت، دار الکتب العلمیة، بی‌تا. 
4040 دیـوان هاتف اصفهانی، احمد، تهران، نگاه، 1398ش. 
4141 روح المعانی فی تفسـیر القرآن العظیم، آلوسـی، سـید محمود، بیروت، دارالکتب 

العلمیة، 1415ق. 
4242 روض الجنان و روح الجنان فی تفسـیر القرآن، ابوالفتوح رازی، حسـین بن علی، 

مشـهد، بنياد پژوهش‌هاى اسالمى آسـتان قدس رضوی، 1408ق. 



174

تفسیر سورۀ زمـــر

4343 الروضـة المختـارة )القصائـد الهاشـميّات والقصائد العلويّات(، بیروت، مؤسسـة 
الأعلمـی للمطبوعات، 1392ق.

4444 کلینی، محمد بن یعقوب، رسـولی محلاتی، هاشـم، تهران،   الروضة من الکافی، 
انتشارات علمیه اسلامیه، 1364ش. 

4545 کاشانی، ملافتح الله، قم، بنیاد معارف اسلامی، 1423ق.  زبدة التفاسیر، 
4646 عـواد،  بشـار  معـروف،  یزیـد،  بـن  محمـد  ینـی،  قزو ماجـه  ابـن  ماجـة،  ابـن  سـنن 

1418ق.  دارالجیـل،  بیـروت، 
4747 کر، احمـد محمـد، قاهـره، دار  سـنن الترمـذی، ترمـذی، محمـد بـن عیسـی، شـا

1419ق.  الحدیـث، 
4848  السنن الکبری، ابوبکر بیهقی، احمد بن الحسین بن علی بن موسی الخسروجردی 

الخراسانی، بیروت، دار الکتب العلمیة، 1424هـ.
4949 یـخ و  السـیر و المغـازی، ابـن اسـحاق، محمـد، زکار، سـهیل، دفتـر مطالعـات تار

معـارف اسالمی، قـم، 1368ش. 
5050 السيرة النبویة، ابن هشام، عبد الملک، بیروت، دار المعرفة، بی‌تا. 
5151 شـاهنامه، فردوسـی طوسی، ابوالقاسم، تهران، کتاب‌سرای نیک، 1388ش.  
5252 بیـروت، دار  بـن هبـة الله،  ابـی الحدیـد، عبـد الحمیـد  ابـی الحدیـد،  ابـن  شـرح 

1430ق.  العربـی،  التـراث  احیـاء 
5353 شـعب الإیمان، البیهقی، احمد بن الحسـین بن علی بن موسـی ابوبکر، بیروت، 

دار الکتب العلمیة، 1410هـ.
5454 الطبقات الکبری، کاتب الواقدی، ابن سعد، بیروت، دار الکتب العلمیة، 1410ق. 
5555 علل الشرایع، ابن بابویه، محمد بن علی، قم، داوری، 1385ش. 
5656 کتاب العین، فراهیدی، خلیل بن احمد، قم، مؤسسة دارالهجرة، 1409ق. 
5757  الغدیـر فـی الکتـاب و السـنة و الأدب، امینـی، عبدالحسـین، بیـروت، مؤسسـة

 دائرة معارف الفقه الاسلامی، 1427ق. 
5858 فرحـة الغـری، ابـن طـاووس، عبدالکریـم بن احمد، مجلسـی، محمد باقـر، تهران، 

میـراث مکتوب، 1379ش. 



175

م، آیات هبخش یازدبخبخشبخگانیازدهم، آیات 56 - 06:  یبخش 

5959  فلسفه یا پژوهش حقیقت، لوین و دیگران، ترجمۀ جلال الدین مجتبوي، تهران، 
حکمت، 1366. 

6060 الکامل فی التاریخ، ابن الأثیر، عزالدین، بیروت، دار صادر، 1385ق. 
6161 کتـاب المصاحـف، سجسـتانی، ابوبکـر بـن ابـی داوود، قاهـرة، الفـاروق الحدیثـة 

للطباعـة و النشـر، 1423ق.  
6262 کتاب سلیم بن قیس الهلالی، هلالی، سلیم بن قیس، قم، الهادی، 1405ق. 
6363 کشف الغمة فی معرفة الأئمة، اربلی، علی بن عیسی، تبریز، بنی هاشمی، 1381ق. 
6464  کشـف الیقیـن فـی فضائـل امیرالمؤمنیـن، حلـی، حسـن بـن یوسـف بـن مطهـر، 

تهران، وزارت ارشاد، 1411ق. 
6565  کنزالعمّال فی سنن الأقوال و الأفعال، متقی هندی، علی بن حسام الدین، بیروت، 

دار احیاء التراث العربی، 1431ق. 
6666  لباب التأویل فی معانی التنزیل ، بغدادی، علاء الدین علی بن محمد، بیروت، 

دار الکتب العلمیة، 1415ق. 
6767 لسان العرب، ابن منظور، محمد بن مکرم، بیروت، دار الفکر، بی‌تا. 
6868 مجمع البحرین، طریحی، فخرالدین، تهران، کتاب‌فروشی مرتضوی، 1375ش. 
6969 مجمـع البیـان فـی تفسـیر القـرآن، طبرسـی، فضـل بـن حسـن، تهـران، انتشـارات 

1372ش.  ناصرخسـرو، 
7070  مجمــع الزوائــد، هیثمــی، علــی بــن ابی بکــر بن ســلیمان، قاهرة، مکتبة القدســی،

 1414ق. 
7171 مـروج الذهـب و معـادن الجوهر، المسـعودی، علی بن الحسـین، قـم، دارالهجرة، 

1409ق. 
7272 المزار الکبیر، المشهدی، محمد بن جعفر، نشر القیوم، 1419هـ.
7373  المسترشـد فـی إمامـة علـی بن ابی‌طالب؟ع؟، طبری آملـی کبیر، محمد بن جریر 

کوشانپور، 1415ق.  بن رستم، قم، 
7474 مسـند الإمـام أحمـد بـن حنبـل، ابـن حنبـل، احمـد بـن محمـد، بیـروت، مؤسسـة 

الرسـالة، 1416ق. 



176

تفسیر سورۀ زمـــر

7575 مصباح المنیر، فیومی، احمد بن محمد، بی‌جا، بی‌تا. 
7676 گیاهی، میرحیدر، حسن، فرهنگ اسلامی، 1393ش.  معارف 
7777 کراجکـی، محمـد بـن علـی، تهـران، المکتبـة  یاضـة الخواطـر،  معـدن الجواهـر و ر

المرتضویـة، ‌1353ش. 
7878  المفردات فی غریب القرآن، راغب اصفهانی، حسین بن محمد، بیروت، دارالعلم 

الدار الشامیة، 1412ق. 
7979  المفصّل فی تاریخ العرب قبل الإسلام، جواد علی، بیروت، دار العلم للملایین، 

1976ق. 
8080 مقاتل الطالبیّین، ابی الفرج الاصفهانی، قم، مؤسسة دار الكتاب، 1385ق. 
8181  من لایحضره الفقیه، شیخ صدوق، محمد بن علی، قم، دفتر انتشارات اسلامى

وابسته به جامعه مدرسين حوزه علميه، 1413ق. 
8282 مناقـب آل أبی‌طالـب، ابـن شـهر آشـوب مازندرانـی، محمـد بن علی، قـم، علامه، 

1379ق. 
8383 الموضوعـات، ابـن جـوزی، عبدالرحمـن بـن علـی، بیـروت، دار الکتـب العلمیة، 

بی‌تـا. 
8484 المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، طباطبایی، سـید محمد حسـین، قم، دفتر انتشـارات 

اسالمى جامعه‏ى مدرسـين حوزه علميه، 1417ق. 
8585 النحو الوافی، عباس حسن، دار المعارف، بی‌تا. 
8686 البیـت؟عهم؟،  آل  قـم، مؤسسـة  بـن حسـن،  الشـیعة، حـرّ عاملـی، محمـد  وسـائل 

1409ق. 

87.	 Freud Sigmund. The Standard Edition of the Complete Psychological works 
of Sigmund Freud. Vol. XIX. (1999) James Strachey Gen. Ed. 




